
Juan José Tamayo: "La Mezquita debe ser un bien público y un 
espacio de diálogo intercultural" 

 
  

Juan José Tamayo, durante su estancia en Córdoba. - Foto:SANCHEZ MORENO 

CARMEN LOZANO 13/06/2014 

LUGAR Y FECHA DE NACIMIENTO PALENCIA, 1946 

TRAYECTORIA TEOLOGO ESPAÑOL VINCULADO A LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION, 

DIRIGE LA CATEDRA DE TEOLOGIA Y CIENCIAS DE LAS RELIGIONES IGNACIO 

ELLACURIA DE LA UNIVERSIDAD CARLOS III 

El teólogo Juan José Tamayo ha pasado por Córdoba para presentar su último libro, Cincuenta 

intelectuales para una conciencia crítica(Fragmenta), en el que ofrece medio centenar de 

perfiles de hombres y mujeres que han influido decisivamente en la orientación política y 

cultural del mundo. Con la intención de reconocer a estas figuras y hacerlas referente de los 

intelectuales del siglo XXI, el resultado de este recorrido es una biografía religiosa colectiva del 

siglo XX que se caracteriza por la propuesta de una teoría crítica de la sociedad y de la religión 

en clave liberadora. 

--Ha venido a Córdoba a presentar su último libro, en el que recoge la biografía y 
pensamiento de cincuenta intelectuales. ¿Hasta qué punto era necesario recuperar la 
voz de todas estas personas? 

--En este momento es muy necesaria la voz de los intelectuales, y de manera especial el 

recuerdo de sus voces a lo largo del todo el siglo XX, ya que la idea que se tiene, creo que 

incorrecta, es que vivimos en un estado de orfandad de intelectuales. He intentado poner de 

manifiesto que a lo largo de todo el siglo XX ha habido figuras relevantes que han ejercido un 



papel muy importante en los diferentes campos del saber y han influido decisivamente en la 

orientación política y cultural del mundo, y me parecía que era de justicia reconocerlos como 

referentes del papel que deben jugar los intelectuales en el siglo XXI. 

--¿Cuál es el punto de partida del libro? 

--El libro parte del intelectual Emile Zola y su artículo Yo acuso . A partir de ahí, analizo las 

características que definen a un intelectual. 

--¿Cuáles son esas características? 

--La primera es estar comprometido en el espacio político, no ser solo un sabio. La segunda, la 

conciencia crítica del poder, de todos los poderes, y también el cuestionamiento y zarandeo 

hacia la sociedad adormecida, drogada, que no reacciona frente a las agresiones de que es 

objeto por parte del poder. La tercera característica es la coherencia entre su teoría y su 

práctica. 

--A juzgar por lo adormecida que parece estar la sociedad, ¿cree que están haciendo 
bien su papel los intelectuales o es que carecemos de ellos? 

--Siguen existiendo intelectuales, pero ya no son individuos a quienes hay que admirar y 

reconocer, sino que están inmersos en los movimientos sociales, y se ha establecido esa 

alianza que contribuye a tener más altavoces en la crítica del intelectual. Además, hay un 

fenómeno nuevo, las redes sociales, que consigue mayor influencia de los intelectuales en 

nuestra sociedad. Esto provoca un triángulo entre redes sociales, movimientos sociales e 

intelectuales que va a influir en la sociedad para que reaccione. 

--Y parece que esa alianza empieza a dar sus resultados. 

--Así es. Esa sociedad que parecía insensible a todas las movilizaciones populares, que seguía 

apoyando políticamente a los partidos más tradicionales, empieza a despertar. 

--Buena parte de los intelectuales que analiza están muy vinculados a la religión, 
siempre en una línea transformadora. ¿Hasta qué punto es necesaria la religión? 

--No sé si es necesaria o no, pero yo creo que la religión puede ejercer un papel público, una 

doble función, en la sociedad. Durante muchos siglos, y todavía hoy, las diferentes religiones 

han defendido una función alienante, opresiva y tranquilizadora. Pero yo creo que la religión 

puede ejercer otra función como fuerza de liberación, como hace el cristianismo 

latinoamericano, el africano o el asiático. En estos lugares, la religión está ejerciendo una 

función liberadora de las conciencias y, sobre todo, contribuye a dar poder a los sectores 

populares para que salgan y luchen contra el poder que les oprime. Es un instrumento de lucha 

contra la pobreza que no se resigna. La religión ha sido un gran despertador de conciencias en 



estos ultimos 40 o 50 años, pero no es menos cierto que todavía la función más frecuente que 

ejercen las religiones es de alienación y de legitimación de la opresión. 

--¿Qué opina sobre la polémica de la titularidad de la Mezquita Catedral? 

--Yo formo parte de los que defienden la Mezquita como espacio público. Creo que la situación 

actual, por parte de la Iglesia católica, es de una apropiación indebida de un bien público, 

cultural, que pertenece a toda la ciudadanía. Dada su relevancia cultural, y siendo como es el 

símbolo de un momento histórico caracterizado por el dialogo interreligioso, intercultural, la 

Mezquita debe considerarse como un bien público al servicio de todos los ciudadanos y un 

espacio de diálogo intercultural e interreligioso, como corresponde a la importancia y 

significación que ha tenido. Por tanto, no puedo aceptar que sea propiedad exclusiva de una 

religión porque, como en el caso de la católica, su negativa a compartir ese espacio con otras 

tradiciones religiosas, su inmatriculación como un bien de propiedad de la iglesia, me parece 

que es un gravísimo atentado contra una historia intercultural e interreligiosa que tiene nuestro 

país, la mejor herencia que tenemos que activar. 

 


