PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano Iy Teologia de la Liberacion

' CONCILIO VATICANO I
Y REGIMEN DE CRISTIANDAD EN COLOMBIA

CARLOS E. ANGARITA S.

El Concilio Vaticano II (CVII) se celebré entre 1962 y 1965, en un
momento algido de la llamada guerra fria y cuando apenas habian
transcurrido dos décadas después de la culminacion de la segunda
guerra mundial. Durante ese interregno, en Europa -lugar de ocu-
rrencia de estos dos acontecimientos- se seguia profundizando el
fenémeno de secularizacion. En ello incidid, entre otras cosas, que
el Vaticano nunca condend y ni siquiera puso en tela de juicio al
nazismo, a pesar de que un sentir generalizado asi se lo demandaba.
La intempestiva convocatoria por parte del papa Juan XXIII al Con-
cilio sucedié cuando el catolicismo parecia perder terreno entre los
pueblos europeos.

Juan XXIII queria que la Iglesia abriera sus puertas y ventanas
al mundo y que entraran nuevos vientos. Los soplos inmediatos se-
rian de las iglesias europeas, las mismas que, después de la debacle
bélica, habian visto la rapida reconstruccion de sus paises bajo la
égida del «Plan Marshall», auspiciado por los Estados Unidos de
América'. Dicho Plan -distinto al pregonado apoyo generoso norte-

! El «Plan de reconstruccion de Europa» debe su nombre al Secretario de Estado
norteamericano de entonces, su impulsor principal. Aprobado en abril de 1948 por el
congreso de los Estados Unidos, implicé una inversion de trece mil millones de ddlares
en cinco afnos. Dio origen a la OECE (Organizacion Europea de Cooperacion Econod-
mica) con lo cual el modelo capitalista del viejo continente se consolido.

19



americano- era mas bien la necesaria inversion econdmica y social
estadounidense para neutralizar el amenazante avance del comu-
nismo en el occidente europeo; ademas, servia de pretexto para sen-
tar sus bases militares en el contexto de la guerra fria. De cualquier
modo, ese plan de «salvamento» habia tomado forma en el modelo
Estado de Bienestar (Welfare State), especie de formula intermedia
que buscaba dirimir la disputa entre el capitalismo extremo de libre
mercado y el comunismo.

Mientras tanto, otro contexto rodeaba al catolicismo latinoame-
ricano. Esta parte del hemisferio occidental no habia vivido directa-
mente la guerra mundial, pero era considerada por los Estados Unidos
como fuente de cultivo para la expansion comunista. El campanazo
de alerta lo habia dado la revolucion cubana de 1959 que, supues-
tamente, podria seguirse expandiendo a muchos otros paises del
continente donde existian movimientos revolucionarios. Para evi-
tarlo, el presidente John F. Kennedy implemento otra especie de
«Plan Marshall», llamado «Alianza para el progreso»?, un programa
social y economico que pretendia mitigar la miseria de donde brota-
ban las revoluciones. Dicho programa fue acompafiado de la estra-
tegia de seguridad nacional® que coloco a los paises del continente

2 «Alianza para el progreso» fue un programa de modernizaciéon econémica lan-
zado en agosto de 1961 por Estados Unidos, a través de la Organizacion de Estados
Americanos, el Banco Interamericano de Desarrollo y la Fundacién Panamericana del
Desarrollo, con una inversion aproximada de veinte mil millones de délares durante
cuatro anos.

? «La seguridad nacional se consolidé como categoria politica durante la Guerra
Fria, especialmente en las zonas de influencia de Estados Unidos [...] Este concepto se
utilizé para designar la defensa militar y la seguridad interna, frente a las amenazas de
revolucion, la inestabilidad del capitalismo y la capacidad destructora de los armamen-
tos nucleares [...] La ideologia del anticomunismo, propia de la Guerra Fria, le dio
sentido y la desconfianza entre las naciones le proporciond su dindmica. Con la gene-
ralizacion del uso de esta categoria politica el plano militar se convirtio en la base de
las relaciones internacionales [...] La seguridad nacional tuvo una variante en América
del Sur: la Doctrina de Seguridad Nacional. Esta variante mantuvo la idea de que a
partir de la seguridad del Estado se garantizaba la de la sociedad. Pero una de sus prin-
cipales innovaciones fue considerar que para lograr este objetivo era menester el con-
trol militar del Estado. El otro cambio importante fue la sustitucion del enemigo ex-

20



bajo la iniciativa y el control militares de Washington. El conjunto de
estas decisiones constituyo lo que se conocié como la politica desa-
rrollista, agenciada por regimenes tendencialmente totalitarios o de
democracia restringida.

Asi las cosas, la Iglesia catolica, impelida a abrirse, debia enca-
rar un mundo muy disimil, por decir lo menos. Las culturas relativa-
mente homogéneas del medioevo o del renacimiento, en medio de
las cuales los concilios inmediatamente anteriores produjeron res-
puestas universales, se fragmentaban ahora para hacer mas dificil
un unico pronunciamiento que fuera acogido por todo el mundo de
la misma forma. Este era un entorno plural y principalmente muy
conflictivo. Por ello, no nos puede extrafiar que la tendencia hege-
monica de la Iglesia —caracterizadamente eurocéntrica—- propusiera
reflexiones para atender, sobre todo, los desafios del modelo de de-
sarrollo ya instaurado en Centroeuropa y en Europa Occidental. De
modo diferente, los retos de otras latitudes, como los de América
Latina y Africa, donde se resistia el modelo capitalista colonial,
constituyeron un lugar secundario en las preocupaciones de los
obispos conciliares. De ahi que no contara sino con unos pocos pa-
ladines que defendieran dentro del aula conciliar la idea esbozada
por el papa Juan XXIII -previa al Concilio- en su memorable dis-
curso del 11 de septiembre de 1962, cuando afirmé que «la Iglesia se
presenta, para los paises subdesarrollados, tal como es y quiere ser:
la Iglesia de todos y, particularmente, la Iglesia de los pobres»*.

terno por el enemigo interno. Si bien la Doctrina de Seguridad Nacional ubicé como
principal enemigo al comunismo internacional, con epicentro en la Unidn Soviética y
representacion regional en Cuba, entendia que era a Estados Unidos a quien correspon-
dia combatir a esos paises. Los Estados latinoamericanos debian enfrentar al enemigo
interno, materializado en supuestos agentes locales del comunismo. Ademads de las
guerrillas, el enemigo interno podia ser cualquier persona, grupo o institucion nacional
que tuviera ideas opuestas a las de los gobiernos militares». Francisco LEAL BUITRAGO,
«La doctrina de Seguridad Nacional: materializacion de la Guerra Fria en América del
Sur, Revista de Ciencias Sociales 15 (jun/2003), pp. 74-87.

* Cf. Julio Lors, Teologia de la liberacion, opcién por los pobres. San José de Costa
Rica, Departamento Ecuménico de Investigaciones, 1988, pp. 11-35.

21



Tomar postura frente al modelo de desarrollo social implicaba
para la Iglesia redefinirse frente al régimen de cristiandad, bien en su
version radical tradicional o bien en sus expresiones mas actualizadas
durante el siglo xx. /Estaria realmente dispuesta la Iglesia catdlica a
buscar otro modo de hacer presencia en el mundo sin aliarse con los
poderes establecidos? /Renunciaria a dirigir las estructuras existentes
a través de estrategias sociales de penetracion y presidon politicas?
¢Daria un viraje -ya iniciado a través de algunas acciones pastorales
y sociales- en favor de la promocion humana directa de sectores
oprimidos y segregados en las sociedades? Estos dilemas estaban pre-
sentes entre los obispos que se congregaban, y representaban posicio-
nes no solo distintas sino también antagdnicas.

El peso de la tradicion historica de cristiandad aun permanecia,
tanto como hoy dia persiste; pero las nuevas corrientes de renova-
cion se mostraban proclives a librar duras batallas. Las conclusiones
a las que llegd el Concilio no fueron el resultado de acuerdos faciles
sino de enconadas controversias. El propio papa Juan XXIII fue
consciente, desde el comienzo, de las resistencias ofrecidas por sec-
tores eclesiasticos a los que no dudo en llamar «profetas de desven-
turas». Por todo ello, hoy, a 50 aflos de realizacion del CVII, no po-
demos pensar ingenuamente que lo que triunfé en la letra se ha
hecho verdad en la historia. Mas bien creemos aqui que, lejos de
disolverse, las fuerzas en discordia en la vida eclesial se siguieron
exacerbando a posteriori para hacer manifiestas aun con mayor cla-
ridad las divergencias®.

®> Testimonia Juan Arias: «No fue facil para un joven periodista como yo, a pesar
de haber estudiado en Roma, adentrarse en los entresijos de aquel Concilio con 3.000
obispos de todo el mundo conspirando muchas veces entre ellos y con fuerzas enfren-
tadas como los progresistas episcopados de Alemania, Bélgica, Francia y Holanda y el
ultraconservador episcopado espafiol, que habia estado comprometido con la dicta-
dura franquista. Y menos fécil fue informar entonces de aquel acontecimiento con
tantos aspectos politicos entrelazados con los teologicos para un diario que sufria aun
la censura franquista». En: «Mis memorias del Concilio Vaticano II». El Pais (oct
11/2012). Disponible en http://sociedad.elpais.com/sociedad/2012/10/10/actuali-
dad/1349893524_916554.html (Consulta: 9 de marzo de 2013).

22



Iniciativas doctrinales, canonicas y organicas posconciliares
para neutralizar la renovacion del CVII

El CVII concluy¢ cuatro lineas orientadoras centrales para catolicas
y catolicos del mundo. 1) Replanteo el modelo de Iglesia en relacion
con el mundo moderno; la Iglesia empezo6 a ser entendida como
pueblo de Dios, modificando el tradicional esquema piramidal, au-
tarquico y auto-referenciado de la Iglesia como sociedad perfecta
(Lumen gentium). 2) Abrio el sendero para entender la fe en pers-
pectiva historica, lo cual exigio empezar a asumir otros presupues-
tos filosoficos que rebasaran la visidon griega y escolastica de la
teologia dualista; complementariamente admitio las investigaciones
cientificas de las Sagradas Escrituras y el uso de las ciencias huma-
nas (Dei Verbum). 3) Como resultado de lo anterior, impulso la ac-
cion de la Iglesia en un mundo pletorico de conflictos, a partir de
los cuales deberia releer su fe y direccionar su actividad pastoral en
pro de la construccion de la comunidad humana (Gaudium et spes).
4) Busco la activa participacion de los creyentes en la celebracidon
liturgica de la fe (Sacrosanctum Concilium).

Con todo ello se abrié paso para repensar el modo de ser Iglesia,
los fundamentos racionales de la fe y generar nuevas practicas so-
cioculturales y pastorales que podian transformar el desgastado es-
quema de cristiandad®.

Las controversias que arriba seflalamos eran la expresion de pro-
cesos de renovacion en la Iglesia que habian nacido antes del CVIl y
frente a los cuales los obispos se posicionaban de diversas maneras.
Esos procesos desplegados en Europa incluian experiencias pastorales

¢ Si la Iglesia le daba en su interior un papel mas protagdnico a los creyentes, si
entablaba un dialogo horizontal con el conocimiento y los saberes del mundo cienti-
fico y cultural y si se proponia actuaciones en el mundo, teniendo como referente las
necesidades de los pueblos y no simplemente las demandas de las esferas de poder, el
régimen de cristiandad se exponia a ser revaluado y transformado en la practica. Las
conclusiones del CVII idearon este horizonte, pero en la practica las respuestas colisio-
naron y entraron en confrontacion.

23



como el movimiento de curas obreros o la Juventud Obrera Catolica,
asi como nuevas formas de vida de fe tales como el Movimiento Fo-
colar, la Comunidad de Taizé o las Fraternidades del Hermano Carlos
Foucauld. Pero los procesos también tenian que ver con teologias
emergentes de corte existencial e historico, representadas en Karl
Rahner, Hans Kiing, Edward Schillebeeckx, Marie-Dominique Chenu
e Yves Congar, por mencionar solo algunos de los principales tedlo-
gos. Todas estas manifestaciones dieron lugar al CVII, se fortalecieron
después con sus definiciones e incidieron especialmente en la vida de
la Iglesia de América Latina y el Caribe. Sin embargo, no pudieron
neutralizar la contrarreforma proveniente de la cupula vaticana que
se impulsaba a través de estrategias muy precisas.

Pablo Richard afirma que el Catecismo de la Iglesia Catdlica
(1992) ha cumplido la funcién de establecer una «lectura dogmatica
de la Tradicion y la Biblia. Igualmente aqui se codifico el espiritu
del Concilio. Para muchos el Catecismo es mas importante que las
Sagradas Escrituras. Se dice: en el Catecismo esta todo lo que el
pueblo de Dios debe conocer y hacer para salvarse. Lo demas es
secundario»’. No le desasiste la razon cuando encontramos valora-
ciones como las siguientes:

El Catecismo de la Iglesia Catdlica constituye la mejor hermenéutica
de continuidad para la comprension de un concilio que, en palabras de
Benedicto XVI, sigue siendo brujula segura que marca el norte de la
Iglesia [...] Ya el Concilio nos advertia en Dei verbum que la mision de
interpretar auténticamente la divina revelacion solo ha sido confiada
al Magisterio vivo de la Iglesia, al magisterio del Romano Pontifice y
de todos los miembros del Colegio Episcopal que, por naturaleza in-
trinseca, estan en comunion con el sucesor de Pedro®.

’” Pablo RicHARD, «La Iglesia y la Teologia de la Liberacién en América Latina y el
Caribe: 1962-2002», Revista Pasos 103 (sep-oct/2002), p. 30.

& Joan Anton MaTtEo, «Concilio Vaticano II, ;fugaz primavera?», en Conversando
sobre la fe (oct 10/2012). Disponible en http://infocatolica.com/blog/conversando.
php/1210101216-concilio-vaticano-ii-ifugaz-p (Consulta: 11 de marzo de 2013).

24



Semejantes estimaciones nos hablan de un dinamismo centri-
peto acerca de lo que «debe ser» el CVII, muy en contra de la aper-
tura de significaciones y sentidos que el mismo desato. El Catecismo
se constituy6 en un instrumento capital de la curia romana para ese
proposito.

En la misma direccion, el tedlogo chileno cuestiona el uso que se
ha hecho del Nuevo Derecho Candnico (1983): «Se lee el Vaticano II
a la luz de este Derecho y no al revés. Es la ley que sofoca el espiritu
de reforma del Concilio»®. A nombre del Derecho Candnico y en
cabeza de la Congregacion para la Doctrina de la Fe, la curia ro-
mana ha seguido una politica sistematica de persecucion a las ideas
teoldgicas que inspiraron el CVII, acallando a muchos de sus tedlo-
gos y a otros que surgieron luego. La consigna parece ser neutrali-
zar cualquier cuestionamiento, donde quiera que aparezca, califi-
candolo rapidamente de disidencia'®.

Finalmente, las anteriores iniciativas no se hubieran puesto en
marcha sin solidos apoyos organicos en la estructura de la Iglesia y
de la sociedad, potenciados muy recientemente:

El papa Juan Pablo II concede al Opus Dei, a los Legionarios de Cristo
y a otros movimientos similares un liderazgo especial dentro de la
Iglesia a nivel mundial. No cabe duda que el espiritu y la teologia de
estas organizaciones estd mas cerca del Concilio de Trento y del Vati-
cano I que de la reforma del Concilio Vaticano II. El Opus Dei es el
anti-Medellin. Su opcién preferencial es por los ricos. Su modelo de
Iglesia es claramente de cristiandad, articulado por la relacion Iglesia-
Poder (a nivel mas economico que politico)'!.

° Pablo RICHARD, 0. c., p. 30.

10 Cf. Juan José TamAYo, «Los tedlogos malditos de Ratzinger (I)». El Pais (abr
18/2006). Disponible en http://www.telefonica.net/web2/unaaltraveudesglesia/index_
archivos/Articles/Los%20teologos%20malditos%20de%?20Ratzinger%?20%20Tamayo.
htm (Consulta: 11 de marzo de 2013).

T Pablo RicHARD, O. c., p. 31.

25



Y para completar este cuadro regresivo, bastenos mencionar la
persecucion por parte de la curia vaticana a la teologia de la libera-
cion (TL) y a las comunidades eclesiales de base (CEB) de América
Latina, que surgieron a los pocos afios de concluido el CVIIL. Se tra-
taba de un sentir de fe que se propuso desarrollar lo que en este
ultimo no prospero: hacer de la Iglesia universal, la Iglesia de los
pobres. Con esta se queria ir mas alla del propio CVII, no para con-
tradecirlo, sino para realizarlo y expandirlo en estas latitudes. Su
principal impulsor, Gustavo Gutiérrez, era consciente de las posibles
dificultades que sobrevendrian, cuando encuadraba el problema al
cual queria responder la TL. Decia Gutiérrez:

En el estudio de esas cuestiones, los textos, y, sobre todo, el espiritu
del Concilio son sin duda un necesario punto de referencia. Sin em-
bargo, el nuevo disefio del problema no estuvo -no podia estar- sino
parcialmente presente en los trabajos conciliares.

No basta, en efecto, decir que el cristiano «no debe desinteresarse» de
las tareas terrestres, ni que estas tienen una «cierta relacion» con la
salvacion. La misma Gaudium et spes da, a veces, la impresion de que-
dar en esas afirmaciones generales. Igual cosa ocurre —-lo que es mas
grave— con buena parte de sus comentadores. Es tarea de la teologia
contemporanea elucidar la actual problematica, dibujando mas exac-
tamente los términos en que ella se plantea. Solo asi se podra, ademas,
hacer frente a los desafios concretos de la situacion presente '*.

Es claro, en consecuencia, que la postura de los tedlogos de la
liberacion y los objetivos de los cientos de miles de miembros de las
CEB contrariaba, no las conclusiones del CVII, sino a la curia ro-
mana en el continente donde la Iglesia catdlica es mas fuerte. Esa
curia, declaradamente conservadora, encontro en Ameérica Latina
un opositor mas radical del que enfrentaba en Europa antes y durante

12" Gustavo GUTIERREZ, Teologia de la liberacion, perspectivas. Salamanca, Sigueme,
1972, p. 75. (El texto trae algunas citas y comentarios que no incluimos.)

26



el Concilio, pues estaba dispuesta a defender causas que fueron
ahogadas alli. En un primer periodo parecia que el ascenso vertigi-
noso del movimiento renovador iba a salir airoso, pero la respuesta
certera de Roma revirtio los resultados. Amén de los instrumentos de
control que arriba mencionamos, se fueron cooptando los cargos
episcopales y de formacion en seminarios donde se identificd que la
TL y el proyecto de CEB avanzaban; asi mismo se abrié un debate
a planteamientos teolégicos y a autores con los cuales Roma no
comulgaba. Un escenario —quizas el primero- donde se libraron es-
tas confrontaciones fue Colombia. Veamoslo.

El CVII y el deterioro del régimen de cristiandad en Colombia

Mientras acontecia el CVII, la Iglesia catolica en Colombia vivia una
aguda confrontacion interna. El 8 de diciembre de 1965 culmind
oficialmente el CVIL. Un mes después, el 7 de enero de 1966, el sa-
cerdote Camilo Torres Restrepo anunciaba oficialmente su incorpo-
racion al Ejército de Liberacion Nacional y, pasado apenas algo mas
de otro mes, caia en combate, el 15 de febrero, en Patio Cemento,
departamento de Santander. Antes que poner fin a las confrontacio-
nes publicas que Camilo habia abierto con la jerarquia eclesidstica y
con la clase politica, su muerte engendro ulteriores procesos socia-
les, politicos y eclesiales en el dmbito colombiano y hemisférico.
Camilo Torres se convirtio asi en el mas radical simbolo latinoame-
ricano de los vientos de cambio que en Europa habia impulsado el
CVIl y que en Colombia enfrentaban a las expresiones mas conser-
vadoras de resistencia al mismo, representadas en el episcopado co-
lombiano y, en especial, en el cardenal Luis Concha Cdérdoba'.

13 Las opciones de Camilo Torres las entendemos aca como la singular sintesis de
un sacerdote que se formo en Lovaina, Bélgica, dentro del espiritu de renovacién ecle-
sial europeo previo al CVIl y que luego, en su pais, lo adapta a las condiciones que
analiza y asume, a partir de su trabajo pastoral universitario, cientifico y sociopolitico.

27



El 24 de junio de 1965 el propio Camilo Torres habia emitido
una declaracion publica en la que explicaba por qué habia pedido al
cardenal que lo liberara «de sus obligaciones clericales para poder
servir al pueblo en el terreno temporal». En uno de sus mas impor-
tantes apartados decia:

Yo opté por el cristianismo por considerar que en ¢l encontraba la
forma mas pura de servir a mi prdjimo. Fui elegido por Cristo para ser
sacerdote eternamente, motivado por el deseo de entregarme de tiempo
completo al amor de mis semejantes. Como socidlogo, he querido que
ese amor se vuelva eficaz, mediante la técnica y la ciencia. Al analizar
la sociedad colombiana me he dado cuenta de la necesidad de una re-
volucion para poder dar de comer al hambriento, de beber al sediento,
vestir al desnudo y realizar el bienestar de las mayorias de nuestro
pueblo. Estimo que la lucha revolucionaria es una lucha cristiana y
sacerdotal. Solamente por ella, en las circunstancias concretas de
nuestras patria, podemos realizar el amor que los hombres deben tener
a sus projimos ™.

He aqui expuestas sus preocupaciones y expectativas mas pro-
fundas, recogidas desde entonces por muchos cristianos y cristianas
en Colombia y en América Latina. Un hombre que se sentia ha-
ciendo parte de su Iglesia y que, desde ella, buscaba asumir la cien-
cia y transformar la sociedad. Sacerdote, cientifico y revolucionario
y, por todo ello al tiempo, cristiano. Pero que desistia de intentar
vivir esa opcion como clérigo pues las estructuras institucionales se
lo impedian: «...es una labor que actualmente rifie con la disciplina
de la Iglesia actual [sic]. No quiero faltar a esa disciplina, ni quiero
traicionar mi conciencia»'®, puntualizaba en su comunicacion.

Camilo renunciaba a su condicidn clerical para hacer efectivo lo
que consideraba era el auténtico compromiso cristiano. Con ello,

4 «Declaracion del Padre Camilo Torres», en Camilo Torres, Cristianismo y Revo-
lucion. México, Era, 1972, p. 376.
5 Ibid.

28



pretendia situarse en un lugar social distinto al que ostentaba el
clero y especialmente la jerarquia eclesidstica. Queria hacer parte de
dos procesos que, vislumbraba, se estaban gestando:

1. La creacion de una conciencia nacional sobre objetivos revo-
lucionarios concretos.

2. La organizacion de los sectores populares a escala regional
y nacional '°.

Desde esta perspectiva era consciente que se oponia a la institu-
cion politica mas fuerte en su momento, cuya reciente implantacion
habia apoyado de manera irrestricta el episcopado colombiano: el
Frente Nacional'”. Su oposicion -materializada en el programa e
impulso del Frente Unido- adquiria hondas repercusiones pues por
la via practica empezd a poner en cuestion el vetusto régimen de
cristiandad en Colombia, del cual hablaremos enseguida'®. De este

16 Ibid, p. 398.

7 En el mismo reportaje, Camilo Torres destacaba la existencia de nuevas circuns-
tancias sociales que motivaban su opcion de fe y politica. Respondia al periodista: «Las
condiciones existentes podrian sintetizarse en:

a) Descontento, no solamente con el Frente Nacional, sino también con el sistema.

b) Reaccidn contra el Frente Nacional considerandolo como partido de clase, y
proceso de formacion de una clase popular.

¢) Solidaridad del movimiento estudiantil universitario.

d) Solidaridad de los grupos campesinos a la escala local». Ibid.

8 Camilo Torres no conoci6 las conclusiones del CVII. Empero, percibia en sus
avances el derrumbamiento del modo tradicional de hacer presencia la Iglesia en el
mundo: «Creo que las declaraciones del Concilio sobre las relaciones entre Iglesia y
Estado produciran necesariamente la reforma del Concordato en donde se garantice
una pobreza efectiva para la Iglesia y se suprima toda posibilidad de injerencia politica
de esta para que pueda dedicarse mas libremente a su labor evangelizadora» (Ibid., p. 397).
Al referirse al Concordato, estaba tocando el mecanismo que privilegié la Iglesia cato-
lica para garantizar su poder bajo el esquema de alianza con el statu quo. Su vision sobre
las repercusiones del Concilio era exageradamente optimista, la misma que tenia sobre el
temprano ¢éxito de la revolucion. Aunque los hechos mostraron el desatino practico
inmediato de sus prondsticos, no por ello se pueden desconocer los efectos paulatinos
y a mediano plazo de sus decisiones en el surgimiento del cristianismo liberacionista
en América Latina.

29



modo, el programa conciliar de lanzar a la Iglesia al mundo, Camilo
Torres lo concretaba en nuestro medio como confrontacion al sis-
tema politico de dominaciéon, mucho mas alla de responder al desa-
fio del desarrollo moderno, referente central para la Iglesia de la
Europa de la posguerra, del «<Plan Marshall» y de la politica desarro-
llista de la «Alianza para el progreso» y la seguridad nacional im-
pulsada en América Latina™.

La jerarquia catdlica, que se vio desafiada publicamente por la
accion del «cura rebelde», venia acompafiando el proceso de recom-
posicion politica de las élites colombianas. En efecto, ella jugo un
papel activo en el tratado de pacificacion firmado en el pais en 1957
cuando, a través de un plebiscito que reformaba la Constitucion
Nacional, los terratenientes, la burguesia agroexportadora y los in-
dustriales procuraban poner punto final a la guerra civil que ellos
mismos habian impulsado durante La violencia de los afios 50%°.
Como resultado de ese acuerdo erigieron el régimen del Frente Na-
cional, que les aseguraba a sus partidos liberal y conservador la al-
ternancia en el poder y colocaba por fuera de la ley cualquier otra
alternativa al bipartidismo. Ejemplos de estos ultimos fueron los
casos del Frente Unido de Camilo Torres y del Movimiento Revolu-
cionario Liberal (MRL) liderado por Alfonso Lopez Michelsen, que

19 El magisterio del Concilio y el Pontificio de los afios 60 —-Mater et magistra
(1961), Pacem in terris (1963) y especialmente Populorum progressio (1967)- propuso
la manera de posicionarse la Iglesia ante un mundo en desarrollo como el que entonces
avanzaba vertiginosamente. En general propugnaba por un humanismo desde el cual
se advirtieran los peligros y limites del desarrollo, pero no alcanzé a ponerlo en duda.
El cristianismo liberacionista en América Latina, desde un humanismo ad liminus,
asumio la critica de la Teoria de la Dependencia a la Teoria Desarrollista (cf. A. GUNDER
FRANK, América Latina: subdesarrollo o revolucion. México DF, Era, 1976; R. M. MARINI,
Dialéctica de la dependencia. México DF, Era, 1977; Theotonio Dos SANTos, La Teoria
de la Dependencia. Balance y Perspectivas. México, Plaza & Janés Editores, 2002) y
abogo por su revision estructural. Esta postura era el resultado de comprender el mo-
delo de desarrollo como parte de un sistema politico y econémico de dominacion, en
cuyo esclarecimiento en el ambito cristiano Camilo Torres fue pionero.

20 Cf. Carlos E. ANGARITA, Estado, poder y derechos humanos en Colombia. Bogota,
Corporacion René Garcia, 2000, pp. 67-123.

30



aparecieron en la primera mitad de los afios 60. Con el acuerdo eli-
tista, la dirigencia nacional reconfiguraba la dominacién politica y
econdmica y aspiraba a desmovilizar los sectores subalternos que
recientemente habia armado en torno a sus respectivos bandos. Ca-
milo, por su parte, recogia las aspiraciones de los sectores de masas
que no se sintieron identificados con el régimen recién instaurado.

Dicho pacto fue legitimado por la Iglesia catdlica, la cual habia
jugado un papel decisivo a favor del orden gamonal tradicional y
del partido conservador, dentro de la confrontacion que acababa de
culminar. Los partidos liberal y conservador aceptaban la unidad
nacional en torno a la religion catolica, y la Iglesia, por su parte,
dejaba de considerar enemigos «comunistas» a los liberales?'. A ello
se vio forzada, entre otras cosas, por las ciertas dificultades que le
contrajo su apoyo al dictador Gustavo Rojas Pinilla, en detrimento
de su respaldo al dirigente conservador Laureano Gomez?%. La con-
sagracion consuetudinaria del pais al Sagrado Corazdén de Jesus,
desde 1952 se convirtio en el simbolo por medio del cual el catoli-
cismo sefialaba que el nuevo régimen «frentenacionalista» era la ex-
presion de la voluntad divina para Colombia. Asistiamos, con ello, a
una actualizacion del modelo de cristiandad consignado en la Cons-
titucion de 1886%.

21 El preambulo de la reforma constitucional aprobada por el plebiscito de 1957,
decia: «<En nombre de Dios, fuente suprema de toda autoridad, y con el fin de afianzar
la unidad nacional, una de cuyas bases es el reconocimiento hecho por los partidos
politicos de que la religion catdlica, apostélica y romana es la de la nacion, y que como
tal los poderes publicos la protegerdn y hardan que sea respetada como esencial ele-
mento de orden social y para asegurar los bienes de la justicia, la libertad y la paz».
Esta formula completaba con creces lo que rezaba la original de 1886, a todas luces
mucho mas escueta: «En nombre de Dios, fuente suprema de toda autoridad». Una y
otra, en todo caso, fundamentos religiosos del poder de cristiandad.

22 Cf. Fernan GonzALEz, Poderes enfrentados. Iglesia y Estado en Colombia. Bo-
gotd, Cinep, 1997, pp. 298-299.

2 Cf. Cecilia HENRIQUEZ DE HERNANDEZ, «El sagrado corazon en la historia de Co-
lombia». Disponible en: http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/revistaun/article/
viewFile/12112/12732 (Consulta: 12 de enero de 2013). La autora muestra como Co-
lombia es vanguardia en el culto al Sagrado Corazon, una devocion que se remonta a

31



Pero la institucionalidad de la Iglesia catdlica no estaba ade-
cuada para acompaiiar el proyecto de desarrollo que se proponian
las clases dirigentes mencionadas. Fernan Gonzalez describe de este
modo las circunstancias:

Con un estilo de organizacion y de pastoral pensado para un mundo
predominantemente rural y un pais bastante aislado de las ideas y co-
rrientes intelectuales en boga en el resto del mundo, la Iglesia debio
afrontar el desafio de una acelerada urbanizacién y de una mayor
apertura intelectual del pais?*.

Ese desafio puso en evidencia «la impreparaciéon de la mayoria
de la Iglesia catolica para dialogar con otros estilos de pensamiento
y otras formas de organizacion social, acostumbrada como estaba a
una situacion de virtual monopolio religioso»?*. Pero, aun mas, la
Iglesia colombiana tampoco estaba preparada para asumir y poner
en marcha las conclusiones del CVII:

La inmensa mayoria de los jerarcas y del clero colombianos no esta-
ban preparados para tal vuelco, pues llevaban luchando casi dos siglos
contra la idea de libertad religiosa aprobada por el Concilio. Varios
obispos y tedlogos llegaron hasta confesar que les habian «desencua-

las cruzadas de la Edad Media y que se consolida en occidente entre los siglos xvi y
xvil. En nuestro pais toma relevancia durante la guerra de los mil dias (1891-1902) y
en el periodo de La Violencia (1949-1952), momentos de confrontaciones civiles y
fundacionales del orden social: en 1902 se erige en Bogota la basilica del Voto Nacio-
nal que luego, en 1952, sera oficialmente consagrada como simbolo de unidad nacional y
de pacificacion, mediante la ley primera de ese afio. La informacion histdrica que re-
coge el texto nos lleva a afirmar que, distinto a una secularizacion religiosa como lo
concluye la autora, lo que se dio en nuestra cultura fue un proceso de fundamenta-
lismo sacro del orden oficial. Este fundamentalismo explicitamente religioso adop-
tara otras formas seculares después de 1991, cuando la Corte Constitucional derogue
la consagracion al Sagrado Corazon de Jesus, al declararla inexequible a la luz de la
nueva constitucion (Sentencia C-350 de 1994).

24 Fernan GONZALEZ, O. c., p. 303.

2 Ibid., p. 304.

32



dernado» sus manuales de teologia; muchos solo aceptaron de manera
superficial los nuevos enfoques, que representaban solo un barniz mo-
dernizante superpuesto a sus concepciones tradicionales?®.

Rodolfo Ramoén de Roux precisa todavia mas a qué se ciiid el
impacto del CVII en nuestro pais:

Los cambios mas «externos», como la reforma litargica y el abandono
de la sotana, fueron los que mas impactaron, al menos en Colombia, al
creyente «ordinario». Esto puede parecer secundario a los tedlogos,
pero la gente tuvo razon en alertarse: tales cambios expresaban el
trastorno de una larga estabilidad a la que estaba asociada la imagen
de una Iglesia catolica que se afirmaba inmutable en sus principios?’.

El enfoque de la estabilidad fue defendido por el cardenal Luis
Concha Cdérdoba con motivo de su orden de cierre del periodico El
Catolicismo -visto como el 6rgano de divulgacion de la jerarquia
colombiana- al considerar que no se podia llamar a una «vasta re-
forma de estructuras» y que «las ensefianzas del Vaticano II solo
obligaban a la Iglesia colombiana a cambios liturgicos y no a cam-
bios sociales»?2.

De tal manera, no seria extrafia la postura del episcopado co-
lombiano con relacion al otro acontecimiento del momento: la Il
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano celebrada en
Medellin en agosto de 1968. Se trataba del encuentro de jerarcas
que iba a proponer nuevas lineas de accion en consonancia con el
CVIL Pero habia factores del contexto frente a los cuales era indis-
pensable producir respuestas. Apenas dos afios atrds habia muerto
Camilo Torres Restrepo y su figura, o era un ejemplo, o por lo menos

26 Ibid.

*7 Rodolfo Ramén pE Roux Lorez, Una Iglesia en estado de alerta. Funciones socia-
les y funcionamiento del catolicismo colombiano: 1930-1980. Bogotd, Servicio Colom-
biano de Comunicacion Social, 1983, p. 164.

%8 Fernan GONZALEZ, o. c., p. 305.

33



resultaba atractiva para cristianas y cristianos que colocaban en el
centro de su opcion de fe el compromiso politico revolucionario. El
papa Pablo VI, en su visita al pais en la que inauguré la Conferencia
de Medellin, intenté con su presencia morigerar los dnimos exacer-
bados. Pero esta pretension no halld eco en los obispos colombia-
nos, quienes inmediatamente buscaron a destiempo que en Medellin
se discutiera un «contra-documento» en el cual proponian una lec-
tura preconciliar del mundo latinoamericano?. Sus objetivos no fue-
ron alcanzados y su actitud persistiria aftos después cuando en su
XXIX Asamblea Plenaria aun se distanciaban de las conclusiones
del episcopado latinoamericano: «de otra manera (sin un «ver teolo-
gico») podemos reducirlo todo a un sociologismo, defecto que tal
vez podriamos encontrar en CELAM-MEDELLIN, donde predomina
el “ver sociolégico” sobre el “ver teologico”»>°.

Pero las conclusiones de Medellin y el espiritu de renovacion del
CVII fueron referentes de primer orden para el cristianismo de libe-
racion en Colombia, el cual fue creciendo después de la muerte de
Camilo. Asi lo fueron para el grupo sacerdotal Golconda (1968), que
a pesar de su corta duracidon hallé luego continuidad en el grupo
de Sacerdotes para América Latina (SAL-1972) y en la Organizacion de
Religiosas para América Latina (ORAL). En el mismo sentido actuo
en nuestro pais Cristianos por el Socialismo (CPS), un movimiento
integrado primordialmente por laicos en el Chile de la Unidad Popu-
lar y en algunos paises de Europa. Todas estas organizaciones deci-
dieron conjuntar sus trabajos pastorales y sociales, a fines de los

29 Cf. CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO, «Documento “mayori-
tario” del episcopado colombiano», Revista Javeriana 70/349 (oct/1968), pp. 513-529.
En algunos de sus apartados enfatizaba: «La proclividad a buscar explicacion a nuestro
desarrollo exclusivamente en la inequitativa distribucion del ingreso es una tendencia
demasiado facil que distorsiona el estudio, desfigura el problema y puede malograr las
posibilidades del continente». Lo anterior «estimula la discordia, enfoca todos los es-
fuerzos hacia una lucha intestina, y esteriliza muchas de las posibilidades de una ac-
cién fraterna» (pp. 521-522).

30 CoNFERENCIA EPiscOPAL DE COLOMBIA, Justicia y exigencias cristianas. Bogota, Andes,
1974, p. 492. Citado por Rodolfo Ramén bE Roux LOPEZ, o. c., p. 165.

34



afios 80, en un proceso de comunidades eclesiales de base o de Igle-
sia que nace del pueblo, que se coordinaba eventualmente con Co-
munidades Cristianas Campesinas. En estas comunidades vimos en
Colombia los esfuerzos porque la Iglesia se abriera al mundo mo-
derno, respondiendo a las necesidades de los pobres e introduciendo
nuevas formas de celebracion de la fe, todo lo cual implico no pocas
contradicciones con sectores de poder politico y eclesidstico. Se tra-
taba de mas de diez mil creyentes que conformaban lo que aqui
hemos dado en llamar el cristianismo liberador y que contaban con
un nivel profundo de organizacidon y con una alta disposicion de
actuar en forma articulada dentro del movimiento social y politico
de izquierda, por aquel entonces en ascenso en Colombia y en casi
toda América Latina.

El resultado de este rico y dificil proceso fue el deterioro progre-
sivo del régimen de cristiandad en Colombia. Si algo consiguio la
dinamica posconciliar en nuestro pais fue desfigurar ese modelo de
accion eclesial. A nuestro juicio, y como lo hemos analizado en otro
lugar?!, la Constitucion de 1991 expresa este nuevo escenario, pero
a un alto costo en términos de desgaste de creyentes y de fuertes
polarizaciones que han restado credibilidad a la presencia catdlica
en nuestro medio. De todo ello han quedado varios resultados espe-
cificos: 1) la proliferacion de expresiones religiosas no catolicas y la
expansion de fundamentalismos religiosos y politico-seculares; 2)
la politizacion de muchos cristianos y cristianas que, sin embargo,
sienten que hoy dia no cuentan con lugares eclesiales para reflexio-
nar su fe; 3) la busqueda -con resultados relativamente exiguos—
del episcopado colombiano para reposicionarse en nuestro pais a
través de una pastoral de paz*.

31 Carlos E. ANGARITA, «Constitucion, religion y derechos humanos», en Manuel
RestrREPO (ed.), Lectura critica de los derechos humanos —a 20 aiios de la Constitucion
colombiana-. Tunja, UPTC, 2011, pp. 101-120.

32 Cf. Carlos E. ANGARITA, «Las relaciones Iglesia-Estado en Colombia en revision:
¢hacia una nueva convergencia?», Revista Ciudad Pazando 3/1 (2010), pp. 7-25.

35



CVII: conclusiones y desafios

A partir de las anteriores aproximaciones al acontecimiento mas
importante de la Iglesia catdlica en las ultimas centurias, de manera
provisional podemos concluir:

36

1. Las principales fuerzas que pugnaban por el reordenamiento

del mundo de posguerra provocaron movimientos propios al
interior de la Iglesia catolica. Ese forcejeo llevd a la celebra-
cion del CVIL. Lo que en este se produjo no fue la tradicional
postura defensiva de la Iglesia frente a lo que acaecia en su
entorno (como si ocurrié en el Concilio de Trento y en el Con-
cilio Vaticano I, por ejemplo) sino una actitud que, en general,
exhortaba a feligreses catolicos a insertarse concretamente en
la vida social. Sin embargo, al no poderse determinar formas
precisas de renovacion, las posibilidades de cambio quedaban
en un campo abierto de disputa entre las tendencias mismas
del catolicismo, que fue lo que se vivio en América Latina y en
particular en la Iglesia colombiana.

. El espiritu del CVII fue inspirador para los dinamismos de

cambio a los que eran proclives sectores minoritarios de las
iglesias latinoamericanas. En ese contexto, el caso colom-
biano fue un ejemplo paradigmatico acerca de la polariza-
cion que en menor medida y con sus respectivos rasgos sin-
gulares se vivio en otros paises del hemisferio. La impronta
que marco este caso se caracterizo porque los sectores reno-
vadores se sintieron convocados a encarar el desafio de la
politizacion de los pueblos, manifiesto en el compromiso
vinculante con procesos revolucionarios. En coherencia con
ello, cristianos y cristianas liberacionistas entendieron que la
transformacion politica de las sociedades debia pasar por
afectar el régimen de cristiandad, es decir, la alianza tradi-
cional entre jerarquias eclesiales y elites politicas. Lo anterior
implicaba necesariamente la transformacion interna de las



estructuras eclesiales en procura de unas distintas que priori-
zaran la relaciéon de creyentes con los empobrecidos de la
sociedad: este fue el sentido del proyecto organico de Iglesia
de los pobres o de comunidades eclesiales de base. Tal prop6-
sito desencadeno contradicciones internas y reacciones de los
sectores de poder en la Iglesia en un intento de restauracion
de la cristiandad que, al dia de hoy, les permite preservar su
hegemonia eclesial aunque no necesariamente su reposicio-
namiento sociopolitico. Las mencionadas facciones domi-
nantes entienden que las conclusiones del CVII deben ser ob-
jeto de reinterpretacion a la luz del catecismo dogmatico y
del derecho canodnico. Se trata, pues, de la configuracion de
una contradiccidn principal todavia irresoluta al interior de la
Iglesia y que en la actualidad se procura ocultar.

3. En consecuencia, a 50 afios de la celebracion del CVII tendria-
mos que aceptar que su proyecto de renovacion se encuentra
en vilo: neutralizado por sectores que buscan restablecer el
poder eclesidstico en el contexto de globalizacion®® y apenas
defendido por sectores periféricos que fueron desarticulados y
debilitados y cuya iniciativa sufrié una derrota estructural. En
estos ultimos descansa la posibilidad de recuperarlo. En nues-
tro criterio, ello pasa por la capacidad que desarrollen los sec-
tores periféricos para reconstruir los motivos profundos que
suscitaron el espiritu inspirador de quienes empujaban el cam-
bio en la Iglesia y de reeditarlo en la actualidad. Entonces no
se trata estrictamente de repetir los postulados que se predica-
ron ni de hacer exactamente las mismas practicas, sino de des-
cubrir los anhelos que entonces se experimentaron como reve-
lacion de Dios y que quedaron truncos; estos constituyen

3 Cf. Jurgen HABERMAS [ Joseph RATZINGER, Entre razén y religion, dialéctica de la
secularizacion. México, Fondo de Cultura Econdmica, 2008. Y los comentarios a este
texto: cf. Helio GALLARDO, Siglo xx1, producir un mundo. San José de Costa Rica, Ar-
lequin, 2006, pp. 327-328.

37



38

seguramente el espiritu inspirador, el cual, a su vez, secreta-
mente clama por su resurreccion.

. El proposito anterior pasa por la necesaria interpretacion,

desde la fe, acerca de qué sucedio con el proyecto de la Iglesia
de los pobres, la genial intuicion del papa Juan XXIII que fue
recogida en Colombia y en toda América Latina. Con motivo
de los 50 afios de su celebracion muy probablemente se ofrez-
can claves de fe que revelen el espiritu del CVII, para que
vuelva a nosotros y se haga posible otro modo de ser Iglesia y
de vivir la fe. Se trata de un proyecto global, no de un pro-
yecto restringido a un pais o a una iglesia particular. Global,
porque asi lo fue en su desarrollo practico en el continente; y
global, también, porque asi es el reto de la globalizacion neo-
liberal del mundo que, desde nuestra fe, exige ser replanteada.



