
19

1

CONCILIO VATICANO II 
Y RÉGIMEN DE CRISTIANDAD EN COLOMBIA

Carlos E. Angarita S.

El Concilio Vaticano II (CVII) se celebró entre 1962 y 1965, en un 
momento álgido de la llamada guerra fría y cuando apenas habían 
transcurrido dos décadas después de la culminación de la segunda 
guerra mundial. Durante ese interregno, en Europa –lugar de ocu-
rrencia de estos dos acontecimientos– se seguía profundizando el 
fenómeno de secularización. En ello incidió, entre otras cosas, que 
el Vaticano nunca condenó y ni siquiera puso en tela de juicio al 
nazismo, a pesar de que un sentir generalizado así se lo demandaba. 
La intempestiva convocatoria por parte del papa Juan XXIII al Con-
cilio sucedió cuando el catolicismo parecía perder terreno entre los 
pueblos europeos.

Juan XXIII quería que la Iglesia abriera sus puertas y ventanas 
al mundo y que entraran nuevos vientos. Los soplos inmediatos se-
rían de las iglesias europeas, las mismas que, después de la debacle 
bélica, habían visto la rápida reconstrucción de sus países bajo la 
égida del «Plan Marshall», auspiciado por los Estados Unidos de 
América 1. Dicho Plan –distinto al pregonado apoyo generoso norte-

1  El «Plan de reconstrucción de Europa» debe su nombre al Secretario de Estado 
norteamericano de entonces, su impulsor principal. Aprobado en abril de 1948 por el 
congreso de los Estados Unidos, implicó una inversión de trece mil millones de dólares 
en cinco años. Dio origen a la OECE (Organización Europea de Cooperación Econó-
mica) con lo cual el modelo capitalista del viejo continente se consolidó.

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



20

americano– era más bien la necesaria inversión económica y social 
estadounidense para neutralizar el amenazante avance del comu-
nismo en el occidente europeo; además, servía de pretexto para sen-
tar sus bases militares en el contexto de la guerra fría. De cualquier 
modo, ese plan de «salvamento» había tomado forma en el modelo 
Estado de Bienestar (Welfare State), especie de fórmula intermedia 
que buscaba dirimir la disputa entre el capitalismo extremo de libre 
mercado y el comunismo.

Mientras tanto, otro contexto rodeaba al catolicismo latinoame-
ricano. Esta parte del hemisferio occidental no había vivido directa-
mente la guerra mundial, pero era considerada por los Estados Unidos 
como fuente de cultivo para la expansión comunista. El campanazo 
de alerta lo había dado la revolución cubana de 1959 que, supues-
tamente, podría seguirse expandiendo a muchos otros países del 
continente donde existían movimientos revolucionarios. Para evi-
tarlo, el presidente John F. Kennedy implementó otra especie de 
«Plan Marshall», llamado «Alianza para el progreso» 2, un programa 
social y económico que pretendía mitigar la miseria de donde brota-
ban las revoluciones. Dicho programa fue acompañado de la estra-
tegia de seguridad nacional 3 que colocó a los países del continente 

2  «Alianza para el progreso» fue un programa de modernización económica lan-
zado en agosto de 1961 por Estados Unidos, a través de la Organización de Estados 
Americanos, el Banco Interamericano de Desarrollo y la Fundación Panamericana del 
Desarrollo, con una inversión aproximada de veinte mil millones de dólares durante 
cuatro años.

3  «La seguridad nacional se consolidó como categoría política durante la Guerra 
Fría, especialmente en las zonas de influencia de Estados Unidos [...] Este concepto se 
utilizó para designar la defensa militar y la seguridad interna, frente a las amenazas de 
revolución, la inestabilidad del capitalismo y la capacidad destructora de los armamen-
tos nucleares [...] La ideología del anticomunismo, propia de la Guerra Fría, le dio 
sentido y la desconfianza entre las naciones le proporcionó su dinámica. Con la gene-
ralización del uso de esta categoría política el plano militar se convirtió en la base de 
las relaciones internacionales [...] La seguridad nacional tuvo una variante en América 
del Sur: la Doctrina de Seguridad Nacional. Esta variante mantuvo la idea de que a 
partir de la seguridad del Estado se garantizaba la de la sociedad. Pero una de sus prin-
cipales innovaciones fue considerar que para lograr este objetivo era menester el con-
trol militar del Estado. El otro cambio importante fue la sustitución del enemigo ex-



21

bajo la iniciativa y el control militares de Washington. El conjunto de 
estas decisiones constituyó lo que se conoció como la política desa-
rrollista, agenciada por regímenes tendencialmente totalitarios o de 
democracia restringida. 

Así las cosas, la Iglesia católica, impelida a abrirse, debía enca-
rar un mundo muy disímil, por decir lo menos. Las culturas relativa-
mente homogéneas del medioevo o del renacimiento, en medio de 
las cuales los concilios inmediatamente anteriores produjeron res-
puestas universales, se fragmentaban ahora para hacer más difícil 
un único pronunciamiento que fuera acogido por todo el mundo de 
la misma forma. Este era un entorno plural y principalmente muy 
conflictivo. Por ello, no nos puede extrañar que la tendencia hege-
mónica de la Iglesia –caracterizadamente eurocéntrica– propusiera 
reflexiones para atender, sobre todo, los desafíos del modelo de de-
sarrollo ya instaurado en Centroeuropa y en Europa Occidental. De 
modo diferente, los retos de otras latitudes, como los de América 
Latina y África, donde se resistía el modelo capitalista colonial, 
constituyeron un lugar secundario en las preocupaciones de los 
obispos conciliares. De ahí que no contara sino con unos pocos pa-
ladines que defendieran dentro del aula conciliar la idea esbozada 
por el papa Juan XXIII –previa al Concilio– en su memorable dis-
curso del 11 de septiembre de 1962, cuando afirmó que «la Iglesia se 
presenta, para los países subdesarrollados, tal como es y quiere ser: 
la Iglesia de todos y, particularmente, la Iglesia de los pobres» 4. 

terno por el enemigo interno. Si bien la Doctrina de Seguridad Nacional ubicó como 
principal enemigo al comunismo internacional, con epicentro en la Unión Soviética y 
representación regional en Cuba, entendía que era a Estados Unidos a quien correspon-
día combatir a esos países. Los Estados latinoamericanos debían enfrentar al enemigo 
interno, materializado en supuestos agentes locales del comunismo. Además de las 
guerrillas, el enemigo interno podía ser cualquier persona, grupo o institución nacional 
que tuviera ideas opuestas a las de los gobiernos militares». Francisco Leal Buitrago, 
«La doctrina de Seguridad Nacional: materialización de la Guerra Fría en América del 
Sur», Revista de Ciencias Sociales 15 (jun/2003), pp. 74-87.

4  Cf. Julio Lois, Teología de la liberación, opción por los pobres. San José de Costa 
Rica, Departamento Ecuménico de Investigaciones, 1988, pp. 11-35.



22

Tomar postura frente al modelo de desarrollo social implicaba 
para la Iglesia redefinirse frente al régimen de cristiandad, bien en su 
versión radical tradicional o bien en sus expresiones más actualizadas 
durante el siglo xx. ¿Estaría realmente dispuesta la Iglesia católica a 
buscar otro modo de hacer presencia en el mundo sin aliarse con los 
poderes establecidos? ¿Renunciaría a dirigir las estructuras existentes 
a través de estrategias sociales de penetración y presión políticas? 
¿Daría un viraje –ya iniciado a través de algunas acciones pastorales 
y sociales– en favor de la promoción humana directa de sectores 
oprimidos y segregados en las sociedades? Estos dilemas estaban pre-
sentes entre los obispos que se congregaban, y representaban posicio-
nes no solo distintas sino también antagónicas. 

El peso de la tradición histórica de cristiandad aún permanecía, 
tanto como hoy día persiste; pero las nuevas corrientes de renova-
ción se mostraban proclives a librar duras batallas. Las conclusiones 
a las que llegó el Concilio no fueron el resultado de acuerdos fáciles 
sino de enconadas controversias. El propio papa Juan XXIII fue 
consciente, desde el comienzo, de las resistencias ofrecidas por sec-
tores eclesiásticos a los que no dudó en llamar «profetas de desven-
turas». Por todo ello, hoy, a 50 años de realización del CVII, no po-
demos pensar ingenuamente que lo que triunfó en la letra se ha 
hecho verdad en la historia. Más bien creemos aquí que, lejos de 
disolverse, las fuerzas en discordia en la vida eclesial se siguieron 
exacerbando a posteriori para hacer manifiestas aún con mayor cla-
ridad las divergencias 5.

5  Testimonia Juan Arias: «No fue fácil para un joven periodista como yo, a pesar 
de haber estudiado en Roma, adentrarse en los entresijos de aquel Concilio con 3.000 
obispos de todo el mundo conspirando muchas veces entre ellos y con fuerzas enfren-
tadas como los progresistas episcopados de Alemania, Bélgica, Francia y Holanda y el 
ultraconservador episcopado español, que había estado comprometido con la dicta-
dura franquista. Y menos fácil fue informar entonces de aquel acontecimiento con 
tantos aspectos políticos entrelazados con los teológicos para un diario que sufría aún 
la censura franquista». En: «Mis memorias del Concilio Vaticano II». El País (oct 
11/2012). Disponible en http://sociedad.elpais.com/sociedad/2012/10/10/actuali-
dad/1349893524_916554.html (Consulta: 9 de marzo de 2013).



23

Iniciativas doctrinales, canónicas y orgánicas posconciliares
para neutralizar la renovación del CVII

El CVII concluyó cuatro líneas orientadoras centrales para católicas 
y católicos del mundo. 1) Replanteó el modelo de Iglesia en relación 
con el mundo moderno; la Iglesia empezó a ser entendida como 
pueblo de Dios, modificando el tradicional esquema piramidal, au-
tárquico y auto-referenciado de la Iglesia como sociedad perfecta 
(Lumen gentium). 2) Abrió el sendero para entender la fe en pers-
pectiva histórica, lo cual exigió empezar a asumir otros presupues-
tos filosóficos que rebasaran la visión griega y escolástica de la 
teología dualista; complementariamente admitió las investigaciones 
científicas de las Sagradas Escrituras y el uso de las ciencias huma-
nas (Dei Verbum). 3) Como resultado de lo anterior, impulsó la ac-
ción de la Iglesia en un mundo pletórico de conflictos, a partir de 
los cuales debería releer su fe y direccionar su actividad pastoral en 
pro de la construcción de la comunidad humana (Gaudium et spes). 
4) Buscó la activa participación de los creyentes en la celebración 
litúrgica de la fe (Sacrosanctum Concilium). 

Con todo ello se abrió paso para repensar el modo de ser Iglesia, 
los fundamentos racionales de la fe y generar nuevas prácticas so-
cioculturales y pastorales que podían transformar el desgastado es-
quema de cristiandad 6. 

Las controversias que arriba señalamos eran la expresión de pro-
cesos de renovación en la Iglesia que habían nacido antes del CVII y 
frente a los cuales los obispos se posicionaban de diversas maneras. 
Esos procesos desplegados en Europa incluían experiencias pastorales 

6  Si la Iglesia le daba en su interior un papel más protagónico a los creyentes, si 
entablaba un diálogo horizontal con el conocimiento y los saberes del mundo cientí-
fico y cultural y si se proponía actuaciones en el mundo, teniendo como referente las 
necesidades de los pueblos y no simplemente las demandas de las esferas de poder, el 
régimen de cristiandad se exponía a ser revaluado y transformado en la práctica. Las 
conclusiones del CVII idearon este horizonte, pero en la práctica las respuestas colisio-
naron y entraron en confrontación.



24

como el movimiento de curas obreros o la Juventud Obrera Católica, 
así como nuevas formas de vida de fe tales como el Movimiento Fo-
colar, la Comunidad de Taizé o las Fraternidades del Hermano Carlos 
Foucauld. Pero los procesos también tenían que ver con teologías 
emergentes de corte existencial e histórico, representadas en Karl 
Rahner, Hans Küng, Edward Schillebeeckx, Marie-Dominique Chenu 
e Yves Congar, por mencionar solo algunos de los principales teólo-
gos. Todas estas manifestaciones dieron lugar al CVII, se fortalecieron 
después con sus definiciones e incidieron especialmente en la vida de 
la Iglesia de América Latina y el Caribe. Sin embargo, no pudieron 
neutralizar la contrarreforma proveniente de la cúpula vaticana que 
se impulsaba a través de estrategias muy precisas. 

Pablo Richard afirma que el Catecismo de la Iglesia Católica 
(1992) ha cumplido la función de establecer una «lectura dogmática 
de la Tradición y la Biblia. Igualmente aquí se codificó el espíritu 
del Concilio. Para muchos el Catecismo es más importante que las 
Sagradas Escrituras. Se dice: en el Catecismo está todo lo que el 
pueblo de Dios debe conocer y hacer para salvarse. Lo demás es 
secundario» 7. No le desasiste la razón cuando encontramos valora-
ciones como las siguientes: 

El Catecismo de la Iglesia Católica constituye la mejor hermenéutica 
de continuidad para la comprensión de un concilio que, en palabras de 
Benedicto XVI, sigue siendo brújula segura que marca el norte de la 
Iglesia [...] Ya el Concilio nos advertía en Dei verbum que la misión de 
interpretar auténticamente la divina revelación solo ha sido confiada 
al Magisterio vivo de la Iglesia, al magisterio del Romano Pontífice y 
de todos los miembros del Colegio Episcopal que, por naturaleza in-
trínseca, están en comunión con el sucesor de Pedro 8. 

7  Pablo Richard, «La Iglesia y la Teología de la Liberación en América Latina y el 
Caribe: 1962-2002», Revista Pasos 103 (sep-oct/2002), p. 30.

8  Joan Anton Mateo, «Concilio Vaticano II, ¿fugaz primavera?», en Conversando 
sobre la fe (oct 10/2012). Disponible en http://infocatolica.com/blog/conversando.
php/1210101216-concilio-vaticano-ii-ifugaz-p (Consulta: 11 de marzo de 2013).



25

Semejantes estimaciones nos hablan de un dinamismo centrí-
peto acerca de lo que «debe ser» el CVII, muy en contra de la aper-
tura de significaciones y sentidos que el mismo desató. El Catecismo 
se constituyó en un instrumento capital de la curia romana para ese 
propósito.

En la misma dirección, el teólogo chileno cuestiona el uso que se 
ha hecho del Nuevo Derecho Canónico (1983): «Se lee el Vaticano II 
a la luz de este Derecho y no al revés. Es la ley que sofoca el espíritu 
de reforma del Concilio» 9. A nombre del Derecho Canónico y en 
cabeza de la Congregación para la Doctrina de la Fe, la curia ro-
mana ha seguido una política sistemática de persecución a las ideas 
teológicas que inspiraron el CVII, acallando a muchos de sus teólo-
gos y a otros que surgieron luego. La consigna parece ser neutrali-
zar cualquier cuestionamiento, donde quiera que aparezca, califi-
cándolo rápidamente de disidencia 10. 

Finalmente, las anteriores iniciativas no se hubieran puesto en 
marcha sin sólidos apoyos orgánicos en la estructura de la Iglesia y 
de la sociedad, potenciados muy recientemente:

El papa Juan Pablo II concede al Opus Dei, a los Legionarios de Cristo 
y a otros movimientos similares un liderazgo especial dentro de la 
Iglesia a nivel mundial. No cabe duda que el espíritu y la teología de 
estas organizaciones está más cerca del Concilio de Trento y del Vati-
cano I que de la reforma del Concilio Vaticano II. El Opus Dei es el 
anti-Medellín. Su opción preferencial es por los ricos. Su modelo de 
Iglesia es claramente de cristiandad, articulado por la relación Iglesia-
Poder (a nivel más económico que político) 11. 

9  Pablo Richard, o. c., p. 30.
10  Cf. Juan José Tamayo, «Los teólogos malditos de Ratzinger (I)». El País (abr 

18/2006). Disponible en http://www.telefonica.net/web2/unaaltraveudesglesia/index_
archivos/Articles/Los%20teologos%20malditos%20de%20Ratzinger%20%20Tamayo.
htm (Consulta: 11 de marzo de 2013).

11  Pablo Richard, O. c., p. 31.



26

Y para completar este cuadro regresivo, bástenos mencionar la 
persecución por parte de la curia vaticana a la teología de la libera-
ción (TL) y a las comunidades eclesiales de base (CEB) de América 
Latina, que surgieron a los pocos años de concluido el CVII. Se tra-
taba de un sentir de fe que se propuso desarrollar lo que en este 
último no prosperó: hacer de la Iglesia universal, la Iglesia de los 
pobres. Con esta se quería ir más allá del propio CVII, no para con-
tradecirlo, sino para realizarlo y expandirlo en estas latitudes. Su 
principal impulsor, Gustavo Gutiérrez, era consciente de las posibles 
dificultades que sobrevendrían, cuando encuadraba el problema al 
cual quería responder la TL. Decía Gutiérrez:

En el estudio de esas cuestiones, los textos, y, sobre todo, el espíritu 
del Concilio son sin duda un necesario punto de referencia. Sin em-
bargo, el nuevo diseño del problema no estuvo –no podía estar– sino 
parcialmente presente en los trabajos conciliares.

No basta, en efecto, decir que el cristiano «no debe desinteresarse» de 
las tareas terrestres, ni que estas tienen una «cierta relación» con la 
salvación. La misma Gaudium et spes da, a veces, la impresión de que-
dar en esas afirmaciones generales. Igual cosa ocurre –lo que es más 
grave– con buena parte de sus comentadores. Es tarea de la teología 
contemporánea elucidar la actual problemática, dibujando más exac-
tamente los términos en que ella se plantea. Solo así se podrá, además, 
hacer frente a los desafíos concretos de la situación presente 12.

Es claro, en consecuencia, que la postura de los teólogos de la 
liberación y los objetivos de los cientos de miles de miembros de las 
CEB contrariaba, no las conclusiones del CVII, sino a la curia ro-
mana en el continente donde la Iglesia católica es más fuerte. Esa 
curia, declaradamente conservadora, encontró en América Latina 
un opositor más radical del que enfrentaba en Europa antes y durante 

12  Gustavo Gutiérrez, Teología de la liberación, perspectivas. Salamanca, Sígueme, 
1972, p. 75. (El texto trae algunas citas y comentarios que no incluimos.)



27

el Concilio, pues estaba dispuesta a defender causas que fueron 
ahogadas allí. En un primer periodo parecía que el ascenso vertigi-
noso del movimiento renovador iba a salir airoso, pero la respuesta 
certera de Roma revirtió los resultados. Amén de los instrumentos de 
control que arriba mencionamos, se fueron cooptando los cargos 
episcopales y de formación en seminarios donde se identificó que la 
TL y el proyecto de CEB avanzaban; así mismo se abrió un debate 
a planteamientos teológicos y a autores con los cuales Roma no 
comulgaba. Un escenario –quizás el primero– donde se libraron es-
tas confrontaciones fue Colombia. Veámoslo. 

El CVII y el deterioro del régimen de cristiandad en Colombia

Mientras acontecía el CVII, la Iglesia católica en Colombia vivía una 
aguda confrontación interna. El 8 de diciembre de 1965 culminó 
oficialmente el CVII. Un mes después, el 7 de enero de 1966, el sa-
cerdote Camilo Torres Restrepo anunciaba oficialmente su incorpo-
ración al Ejército de Liberación Nacional y, pasado apenas algo más 
de otro mes, caía en combate, el 15 de febrero, en Patio Cemento, 
departamento de Santander. Antes que poner fin a las confrontacio-
nes públicas que Camilo había abierto con la jerarquía eclesiástica y 
con la clase política, su muerte engendró ulteriores procesos socia-
les, políticos y eclesiales en el ámbito colombiano y hemisférico. 
Camilo Torres se convirtió así en el más radical símbolo latinoame-
ricano de los vientos de cambio que en Europa había impulsado el 
CVII y que en Colombia enfrentaban a las expresiones más conser-
vadoras de resistencia al mismo, representadas en el episcopado co-
lombiano y, en especial, en el cardenal Luis Concha Córdoba 13. 

13  Las opciones de Camilo Torres las entendemos acá como la singular síntesis de 
un sacerdote que se formó en Lovaina, Bélgica, dentro del espíritu de renovación ecle-
sial europeo previo al CVII y que luego, en su país, lo adapta a las condiciones que 
analiza y asume, a partir de su trabajo pastoral universitario, científico y sociopolítico.



28

El 24 de junio de 1965 el propio Camilo Torres había emitido 
una declaración pública en la que explicaba por qué había pedido al 
cardenal que lo liberara «de sus obligaciones clericales para poder 
servir al pueblo en el terreno temporal». En uno de sus más impor-
tantes apartados decía:

Yo opté por el cristianismo por considerar que en él encontraba la 
forma más pura de servir a mi prójimo. Fui elegido por Cristo para ser 
sacerdote eternamente, motivado por el deseo de entregarme de tiempo 
completo al amor de mis semejantes. Como sociólogo, he querido que 
ese amor se vuelva eficaz, mediante la técnica y la ciencia. Al analizar 
la sociedad colombiana me he dado cuenta de la necesidad de una re-
volución para poder dar de comer al hambriento, de beber al sediento, 
vestir al desnudo y realizar el bienestar de las mayorías de nuestro 
pueblo. Estimo que la lucha revolucionaria es una lucha cristiana y 
sacerdotal. Solamente por ella, en las circunstancias concretas de 
nuestras patria, podemos realizar el amor que los hombres deben tener 
a sus prójimos 14.

He aquí expuestas sus preocupaciones y expectativas más pro-
fundas, recogidas desde entonces por muchos cristianos y cristianas 
en Colombia y en América Latina. Un hombre que se sentía ha-
ciendo parte de su Iglesia y que, desde ella, buscaba asumir la cien-
cia y transformar la sociedad. Sacerdote, científico y revolucionario 
y, por todo ello al tiempo, cristiano. Pero que desistía de intentar 
vivir esa opción como clérigo pues las estructuras institucionales se 
lo impedían: «...es una labor que actualmente riñe con la disciplina 
de la Iglesia actual [sic]. No quiero faltar a esa disciplina, ni quiero 
traicionar mi conciencia» 15, puntualizaba en su comunicación.

Camilo renunciaba a su condición clerical para hacer efectivo lo 
que consideraba era el auténtico compromiso cristiano. Con ello, 

14  «Declaración del Padre Camilo Torres», en Camilo Torres, Cristianismo y Revo-
lución. México, Era, 1972, p. 376.

15  Ibid.



29

pretendía situarse en un lugar social distinto al que ostentaba el 
clero y especialmente la jerarquía eclesiástica. Quería hacer parte de 
dos procesos que, vislumbraba, se estaban gestando:

1. La creación de una conciencia nacional sobre objetivos revo-
lucionarios concretos. 

2. La organización de los sectores populares a escala regional 
y nacional 16.

Desde esta perspectiva era consciente que se oponía a la institu-
ción política más fuerte en su momento, cuya reciente implantación 
había apoyado de manera irrestricta el episcopado colombiano: el 
Frente Nacional 17. Su oposición –materializada en el programa e 
impulso del Frente Unido– adquiría hondas repercusiones pues por 
la vía práctica empezó a poner en cuestión el vetusto régimen de 
cristiandad en Colombia, del cual hablaremos enseguida 18. De este 

16  Ibid, p. 398.
17  En el mismo reportaje, Camilo Torres destacaba la existencia de nuevas circuns-

tancias sociales que motivaban su opción de fe y política. Respondía al periodista: «Las 
condiciones existentes podrían sintetizarse en: 

a) Descontento, no solamente con el Frente Nacional, sino también con el sistema. 
b) Reacción contra el Frente Nacional considerándolo como partido de clase, y 

proceso de formación de una clase popular. 
c) Solidaridad del movimiento estudiantil universitario. 
d) Solidaridad de los grupos campesinos a la escala local». Ibid.
18  Camilo Torres no conoció las conclusiones del CVII. Empero, percibía en sus 

avances el derrumbamiento del modo tradicional de hacer presencia la Iglesia en el 
mundo: «Creo que las declaraciones del Concilio sobre las relaciones entre Iglesia y 
Estado producirán necesariamente la reforma del Concordato en donde se garantice 
una pobreza efectiva para la Iglesia y se suprima toda posibilidad de injerencia política 
de esta para que pueda dedicarse más libremente a su labor evangelizadora» (Ibid., p. 397). 
Al referirse al Concordato, estaba tocando el mecanismo que privilegió la Iglesia cató-
lica para garantizar su poder bajo el esquema de alianza con el statu quo. Su visión sobre 
las repercusiones del Concilio era exageradamente optimista, la misma que tenía sobre el 
temprano éxito de la revolución. Aunque los hechos mostraron el desatino práctico 
inmediato de sus pronósticos, no por ello se pueden desconocer los efectos paulatinos 
y a mediano plazo de sus decisiones en el surgimiento del cristianismo liberacionista 
en América Latina.



30

modo, el programa conciliar de lanzar a la Iglesia al mundo, Camilo 
Torres lo concretaba en nuestro medio como confrontación al sis-
tema político de dominación, mucho más allá de responder al desa-
fío del desarrollo moderno, referente central para la Iglesia de la 
Europa de la posguerra, del «Plan Marshall» y de la política desarro-
llista de la «Alianza para el progreso» y la seguridad nacional im-
pulsada en América Latina 19.

La jerarquía católica, que se vio desafiada públicamente por la 
acción del «cura rebelde», venía acompañando el proceso de recom-
posición política de las élites colombianas. En efecto, ella jugó un 
papel activo en el tratado de pacificación firmado en el país en 1957 
cuando, a través de un plebiscito que reformaba la Constitución 
Nacional, los terratenientes, la burguesía agroexportadora y los in-
dustriales procuraban poner punto final a la guerra civil que ellos 
mismos habían impulsado durante La violencia de los años 50 20. 
Como resultado de ese acuerdo erigieron el régimen del Frente Na-
cional, que les aseguraba a sus partidos liberal y conservador la al-
ternancia en el poder y colocaba por fuera de la ley cualquier otra 
alternativa al bipartidismo. Ejemplos de estos últimos fueron los 
casos del Frente Unido de Camilo Torres y del Movimiento Revolu-
cionario Liberal (MRL) liderado por Alfonso López Michelsen, que 

19  El magisterio del Concilio y el Pontificio de los años 60 –Mater et magistra 
(1961), Pacem in terris (1963) y especialmente Populorum progressio (1967)– propuso 
la manera de posicionarse la Iglesia ante un mundo en desarrollo como el que entonces 
avanzaba vertiginosamente. En general propugnaba por un humanismo desde el cual 
se advirtieran los peligros y límites del desarrollo, pero no alcanzó a ponerlo en duda. 
El cristianismo liberacionista en América Latina, desde un humanismo ad liminus, 
asumió la crítica de la Teoría de la Dependencia a la Teoría Desarrollista (cf. A. Gunder 
Frank, América Latina: subdesarrollo o revolución. México DF, Era, 1976; R. M. Marini, 
Dialéctica de la dependencia. México DF, Era, 1977; Theotonio Dos Santos, La Teoría 
de la Dependencia. Balance y Perspectivas. México, Plaza & Janés Editores, 2002) y 
abogó por su revisión estructural. Esta postura era el resultado de comprender el mo-
delo de desarrollo como parte de un sistema político y económico de dominación, en 
cuyo esclarecimiento en el ámbito cristiano Camilo Torres fue pionero.

20  Cf. Carlos E. Angarita, Estado, poder y derechos humanos en Colombia. Bogotá, 
Corporación René García, 2000, pp. 67-123.



31

aparecieron en la primera mitad de los años 60. Con el acuerdo eli-
tista, la dirigencia nacional reconfiguraba la dominación política y 
económica y aspiraba a desmovilizar los sectores subalternos que 
recientemente había armado en torno a sus respectivos bandos. Ca-
milo, por su parte, recogía las aspiraciones de los sectores de masas 
que no se sintieron identificados con el régimen recién instaurado.

Dicho pacto fue legitimado por la Iglesia católica, la cual había 
jugado un papel decisivo a favor del orden gamonal tradicional y 
del partido conservador, dentro de la confrontación que acababa de 
culminar. Los partidos liberal y conservador aceptaban la unidad 
nacional en torno a la religión católica, y la Iglesia, por su parte, 
dejaba de considerar enemigos «comunistas» a los liberales 21. A ello 
se vio forzada, entre otras cosas, por las ciertas dificultades que le 
contrajo su apoyo al dictador Gustavo Rojas Pinilla, en detrimento 
de su respaldo al dirigente conservador Laureano Gómez 22. La con-
sagración consuetudinaria del país al Sagrado Corazón de Jesús, 
desde 1952 se convirtió en el símbolo por medio del cual el catoli-
cismo señalaba que el nuevo régimen «frentenacionalista» era la ex-
presión de la voluntad divina para Colombia. Asistíamos, con ello, a 
una actualización del modelo de cristiandad consignado en la Cons-
titución de 1886 23.

21  El preámbulo de la reforma constitucional aprobada por el plebiscito de 1957, 
decía: «En nombre de Dios, fuente suprema de toda autoridad, y con el fin de afianzar 
la unidad nacional, una de cuyas bases es el reconocimiento hecho por los partidos 
políticos de que la religión católica, apostólica y romana es la de la nación, y que como 
tal los poderes públicos la protegerán y harán que sea respetada como esencial ele-
mento de orden social y para asegurar los bienes de la justicia, la libertad y la paz». 
Esta fórmula completaba con creces lo que rezaba la original de 1886, a todas luces 
mucho más escueta: «En nombre de Dios, fuente suprema de toda autoridad». Una y 
otra, en todo caso, fundamentos religiosos del poder de cristiandad.

22  Cf. Fernán González, Poderes enfrentados. Iglesia y Estado en Colombia. Bo-
gotá, Cinep, 1997, pp. 298-299.

23  Cf. Cecilia Henríquez de Hernández, «El sagrado corazón en la historia de Co-
lombia». Disponible en: http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/revistaun/article/
viewFile/12112/12732 (Consulta: 12 de enero de 2013). La autora muestra cómo Co-
lombia es vanguardia en el culto al Sagrado Corazón, una devoción que se remonta a 



32

Pero la institucionalidad de la Iglesia católica no estaba ade-
cuada para acompañar el proyecto de desarrollo que se proponían 
las clases dirigentes mencionadas. Fernán González describe de este 
modo las circunstancias: 

Con un estilo de organización y de pastoral pensado para un mundo 
predominantemente rural y un país bastante aislado de las ideas y co-
rrientes intelectuales en boga en el resto del mundo, la Iglesia debió 
afrontar el desafío de una acelerada urbanización y de una mayor 
apertura intelectual del país 24. 

Ese desafío puso en evidencia «la impreparación de la mayoría 
de la Iglesia católica para dialogar con otros estilos de pensamiento 
y otras formas de organización social, acostumbrada como estaba a 
una situación de virtual monopolio religioso» 25. Pero, aún más, la 
Iglesia colombiana tampoco estaba preparada para asumir y poner 
en marcha las conclusiones del CVII:

La inmensa mayoría de los jerarcas y del clero colombianos no esta-
ban preparados para tal vuelco, pues llevaban luchando casi dos siglos 
contra la idea de libertad religiosa aprobada por el Concilio. Varios 
obispos y teólogos llegaron hasta confesar que les habían «desencua-

las cruzadas de la Edad Media y que se consolida en occidente entre los siglos xvii y 
xviii. En nuestro país toma relevancia durante la guerra de los mil días (1891-1902) y 
en el periodo de La Violencia (1949-1952), momentos de confrontaciones civiles y 
fundacionales del orden social: en 1902 se erige en Bogotá la basílica del Voto Nacio-
nal que luego, en 1952, será oficialmente consagrada como símbolo de unidad nacional y 
de pacificación, mediante la ley primera de ese año. La información histórica que re-
coge el texto nos lleva a afirmar que, distinto a una secularización religiosa como lo 
concluye la autora, lo que se dio en nuestra cultura fue un proceso de fundamenta-
lismo sacro del orden oficial. Este fundamentalismo explícitamente religioso adop-
tará otras formas seculares después de 1991, cuando la Corte Constitucional derogue 
la consagración al Sagrado Corazón de Jesús, al declararla inexequible a la luz de la 
nueva constitución (Sentencia C-350 de 1994).

24  Fernán González, O. c., p. 303.
25  Ibid., p. 304.



33

dernado» sus manuales de teología; muchos solo aceptaron de manera 
superficial los nuevos enfoques, que representaban solo un barniz mo-
dernizante superpuesto a sus concepciones tradicionales 26.

Rodolfo Ramón de Roux precisa todavía más a qué se ciñó el 
impacto del CVII en nuestro país:

Los cambios más «externos», como la reforma litúrgica y el abandono 
de la sotana, fueron los que más impactaron, al menos en Colombia, al 
creyente «ordinario». Esto puede parecer secundario a los teólogos, 
pero la gente tuvo razón en alertarse: tales cambios expresaban el 
trastorno de una larga estabilidad a la que estaba asociada la imagen 
de una Iglesia católica que se afirmaba inmutable en sus principios 27.

El enfoque de la estabilidad fue defendido por el cardenal Luis 
Concha Córdoba con motivo de su orden de cierre del periódico El 
Catolicismo –visto como el órgano de divulgación de la jerarquía 
colombiana– al considerar que no se podía llamar a una «vasta re-
forma de estructuras» y que «las enseñanzas del Vaticano II solo 
obligaban a la Iglesia colombiana a cambios litúrgicos y no a cam-
bios sociales» 28. 

De tal manera, no sería extraña la postura del episcopado co-
lombiano con relación al otro acontecimiento del momento: la II 
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano celebrada en 
Medellín en agosto de 1968. Se trataba del encuentro de jerarcas 
que iba a proponer nuevas líneas de acción en consonancia con el 
CVII. Pero había factores del contexto frente a los cuales era indis-
pensable producir respuestas. Apenas dos años atrás había muerto 
Camilo Torres Restrepo y su figura, o era un ejemplo, o por lo menos 

26  Ibid.
27  Rodolfo Ramón de Roux López, Una Iglesia en estado de alerta. Funciones socia-

les y funcionamiento del catolicismo colombiano: 1930-1980. Bogotá, Servicio Colom-
biano de Comunicación Social, 1983, p. 164.

28  Fernán González, o. c., p. 305.



34

resultaba atractiva para cristianas y cristianos que colocaban en el 
centro de su opción de fe el compromiso político revolucionario. El 
papa Pablo VI, en su visita al país en la que inauguró la Conferencia 
de Medellín, intentó con su presencia morigerar los ánimos exacer-
bados. Pero esta pretensión no halló eco en los obispos colombia-
nos, quienes inmediatamente buscaron a destiempo que en Medellín 
se discutiera un «contra-documento» en el cual proponían una lec-
tura preconciliar del mundo latinoamericano 29. Sus objetivos no fue-
ron alcanzados y su actitud persistiría años después cuando en su 
XXIX Asamblea Plenaria aún se distanciaban de las conclusiones 
del episcopado latinoamericano: «de otra manera (sin un «ver teoló-
gico») podemos reducirlo todo a un sociologismo, defecto que tal 
vez podríamos encontrar en CELAM-MEDELLÍN, donde predomina 
el “ver sociológico” sobre el “ver teológico”» 30.

Pero las conclusiones de Medellín y el espíritu de renovación del 
CVII fueron referentes de primer orden para el cristianismo de libe-
ración en Colombia, el cual fue creciendo después de la muerte de 
Camilo. Así lo fueron para el grupo sacerdotal Golconda (1968), que 
a pesar de su corta duración halló luego continuidad en el grupo 
de Sacerdotes para América Latina (SAL-1972) y en la Organización de 
Religiosas para América Latina (ORAL). En el mismo sentido actuó 
en nuestro país Cristianos por el Socialismo (CPS), un movimiento 
integrado primordialmente por laicos en el Chile de la Unidad Popu-
lar y en algunos países de Europa. Todas estas organizaciones deci-
dieron conjuntar sus trabajos pastorales y sociales, a fines de los 

29  Cf. Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, «Documento “mayori-
tario” del episcopado colombiano», Revista Javeriana 70/349 (oct/1968), pp. 513-529. 
En algunos de sus apartados enfatizaba: «La proclividad a buscar explicación a nuestro 
desarrollo exclusivamente en la inequitativa distribución del ingreso es una tendencia 
demasiado fácil que distorsiona el estudio, desfigura el problema y puede malograr las 
posibilidades del continente». Lo anterior «estimula la discordia, enfoca todos los es-
fuerzos hacia una lucha intestina, y esteriliza muchas de las posibilidades de una ac-
ción fraterna» (pp. 521-522).

30  Conferencia Episcopal de Colombia, Justicia y exigencias cristianas. Bogotá, Andes, 
1974, p. 492. Citado por Rodolfo Ramón de Roux López, o. c., p. 165.



35

años 80, en un proceso de comunidades eclesiales de base o de Igle-
sia que nace del pueblo, que se coordinaba eventualmente con Co-
munidades Cristianas Campesinas. En estas comunidades vimos en 
Colombia los esfuerzos porque la Iglesia se abriera al mundo mo-
derno, respondiendo a las necesidades de los pobres e introduciendo 
nuevas formas de celebración de la fe, todo lo cual implicó no pocas 
contradicciones con sectores de poder político y eclesiástico. Se tra-
taba de más de diez mil creyentes que conformaban lo que aquí 
hemos dado en llamar el cristianismo liberador y que contaban con 
un nivel profundo de organización y con una alta disposición de 
actuar en forma articulada dentro del movimiento social y político 
de izquierda, por aquel entonces en ascenso en Colombia y en casi 
toda América Latina.

El resultado de este rico y difícil proceso fue el deterioro progre-
sivo del régimen de cristiandad en Colombia. Si algo consiguió la 
dinámica posconciliar en nuestro país fue desfigurar ese modelo de 
acción eclesial. A nuestro juicio, y como lo hemos analizado en otro 
lugar 31, la Constitución de 1991 expresa este nuevo escenario, pero 
a un alto costo en términos de desgaste de creyentes y de fuertes 
polarizaciones que han restado credibilidad a la presencia católica 
en nuestro medio. De todo ello han quedado varios resultados espe-
cíficos: 1) la proliferación de expresiones religiosas no católicas y la 
expansión de fundamentalismos religiosos y político-seculares; 2) 
la politización de muchos cristianos y cristianas que, sin embargo, 
sienten que hoy día no cuentan con lugares eclesiales para reflexio-
nar su fe; 3) la búsqueda –con resultados relativamente exiguos– 
del episcopado colombiano para reposicionarse en nuestro país a 
través de una pastoral de paz 32.

31  Carlos E. Angarita, «Constitución, religión y derechos humanos», en Manuel 
Restrepo (ed.), Lectura crítica de los derechos humanos –a 20 años de la Constitución 
colombiana–. Tunja, UPTC, 2011, pp. 101-120.

32  Cf. Carlos E. Angarita, «Las relaciones Iglesia-Estado en Colombia en revisión: 
¿hacia una nueva convergencia?», Revista Ciudad Pazando 3/1 (2010), pp. 7-25.



36

CVII: conclusiones y desafíos

A partir de las anteriores aproximaciones al acontecimiento más 
importante de la Iglesia católica en las últimas centurias, de manera 
provisional podemos concluir:

1.	 Las principales fuerzas que pugnaban por el reordenamiento 
del mundo de posguerra provocaron movimientos propios al 
interior de la Iglesia católica. Ese forcejeo llevó a la celebra-
ción del CVII. Lo que en este se produjo no fue la tradicional 
postura defensiva de la Iglesia frente a lo que acaecía en su 
entorno (como sí ocurrió en el Concilio de Trento y en el Con-
cilio Vaticano I, por ejemplo) sino una actitud que, en general, 
exhortaba a feligreses católicos a insertarse concretamente en 
la vida social. Sin embargo, al no poderse determinar formas 
precisas de renovación, las posibilidades de cambio quedaban 
en un campo abierto de disputa entre las tendencias mismas 
del catolicismo, que fue lo que se vivió en América Latina y en 
particular en la Iglesia colombiana.

2.	 El espíritu del CVII fue inspirador para los dinamismos de 
cambio a los que eran proclives sectores minoritarios de las 
iglesias latinoamericanas. En ese contexto, el caso colom-
biano fue un ejemplo paradigmático acerca de la polariza-
ción que en menor medida y con sus respectivos rasgos sin-
gulares se vivió en otros países del hemisferio. La impronta 
que marcó este caso se caracterizó porque los sectores reno-
vadores se sintieron convocados a encarar el desafío de la 
politización de los pueblos, manifiesto en el compromiso 
vinculante con procesos revolucionarios. En coherencia con 
ello, cristianos y cristianas liberacionistas entendieron que la 
transformación política de las sociedades debía pasar por 
afectar el régimen de cristiandad, es decir, la alianza tradi-
cional entre jerarquías eclesiales y elites políticas. Lo anterior 
implicaba necesariamente la transformación interna de las 



37

estructuras eclesiales en procura de unas distintas que priori-
zaran la relación de creyentes con los empobrecidos de la 
sociedad: este fue el sentido del proyecto orgánico de Iglesia 
de los pobres o de comunidades eclesiales de base. Tal propó-
sito desencadenó contradicciones internas y reacciones de los 
sectores de poder en la Iglesia en un intento de restauración 
de la cristiandad que, al día de hoy, les permite preservar su 
hegemonía eclesial aunque no necesariamente su reposicio-
namiento sociopolítico. Las mencionadas facciones domi-
nantes entienden que las conclusiones del CVII deben ser ob-
jeto de reinterpretación a la luz del catecismo dogmático y 
del derecho canónico. Se trata, pues, de la configuración de 
una contradicción principal todavía irresoluta al interior de la 
Iglesia y que en la actualidad se procura ocultar.

3.	 En consecuencia, a 50 años de la celebración del CVII tendría-
mos que aceptar que su proyecto de renovación se encuentra 
en vilo: neutralizado por sectores que buscan restablecer el 
poder eclesiástico en el contexto de globalización 33 y apenas 
defendido por sectores periféricos que fueron desarticulados y 
debilitados y cuya iniciativa sufrió una derrota estructural. En 
estos últimos descansa la posibilidad de recuperarlo. En nues-
tro criterio, ello pasa por la capacidad que desarrollen los sec-
tores periféricos para reconstruir los motivos profundos que 
suscitaron el espíritu inspirador de quienes empujaban el cam-
bio en la Iglesia y de reeditarlo en la actualidad. Entonces no 
se trata estrictamente de repetir los postulados que se predica-
ron ni de hacer exactamente las mismas prácticas, sino de des-
cubrir los anhelos que entonces se experimentaron como reve-
lación de Dios y que quedaron truncos; estos constituyen 

33  Cf. Jürgen Habermas / Joseph Ratzinger, Entre razón y religión, dialéctica de la 
secularización. México, Fondo de Cultura Económica, 2008. Y los comentarios a este 
texto: cf. Helio Gallardo, Siglo xxi, producir un mundo. San José de Costa Rica, Ar-
lequín, 2006, pp. 327-328.



38

seguramente el espíritu inspirador, el cual, a su vez, secreta-
mente clama por su resurrección.

4.	 El propósito anterior pasa por la necesaria interpretación, 
desde la fe, acerca de qué sucedió con el proyecto de la Iglesia 
de los pobres, la genial intuición del papa Juan XXIII que fue 
recogida en Colombia y en toda América Latina. Con motivo 
de los 50 años de su celebración muy probablemente se ofrez-
can claves de fe que revelen el espíritu del CVII, para que 
vuelva a nosotros y se haga posible otro modo de ser Iglesia y 
de vivir la fe. Se trata de un proyecto global, no de un pro-
yecto restringido a un país o a una iglesia particular. Global, 
porque así lo fue en su desarrollo práctico en el continente; y 
global, también, porque así es el reto de la globalización neo-
liberal del mundo que, desde nuestra fe, exige ser replanteada.


