
39

2

ACCIONES DE MUJERES COLOMBIANAS

María del Socorro Vivas Albán

El espíritu del Concilio Vaticano II 

A los cincuenta años del Concilio Vaticano II, se discute todavía 
cuál fue su espíritu. El papa Juan XXIII lo convocó –como él 
mismo dijo– gracias a «una repentina inspiración de Dios», en un 
«momento místico». El espíritu del Vaticano II impregnó el dis-
curso inaugural del Papa, que pidió a los obispos convocados tra-
bajar en clima de apertura y diálogo, y aceptar, desde el evangelio, 
los valores culturales modernos. El Concilio propuso que la Iglesia 
retornara a sus fuentes, tuviera en cuenta la diversidad de situa-
ciones en las que se incultura el evangelio y se hiciera presente en 
los dolores y gozos de la humanidad, especialmente la más pobre 
y marginada. 

Ciertamente el Concilio Vaticano II no fue un concilio para 
mujeres ni de mujeres, pero por primera vez en un concilio se ha-
bló de ellas: en la constitución pastoral Gaudium et spes y en los 
decretos sobre el apostolado de los laicos, especialmente en el no 26, 
y sobre la educación cristiana, se expone la misión y el servicio 
especiales que desempeñan las mujeres en la sociedad y la cultura. 
Varias veces el Concilio hace un llamado de atención a la exclu-
sión de personas a causa de su raza, clase social y sexo, e invita a 
privilegiar, por encima de todo, el valor y respeto a la dignidad 

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



40

humana, basada en la condición de ser creados a imagen y seme-
janza de Dios 1.

También el papa Juan XXIII en la encíclica social Pacem in te-
rris (1963), que elaboró para el Concilio los «criterios para leer los 
signos de los tiempos», caracterizó la cuestión de la mujer como uno 
de los grandes «signos de los tiempos» 2. 

Así, aunque la presencia e influencia efectiva de las mujeres en 
el concilio haya sido escasa, su importancia fue grande para las mu-
jeres católicas. Ellas mismas, desde variados caminos por espacios 
eclesiales de recepción, tales como trabajo teológico, movimientos 
pastorales o compromiso en asociaciones, lo convirtieron en el espí-
ritu del concilio de las mujeres. 

Durante el Concilio y en el tiempo posconciliar se publicaron 
varios textos sobre la «imagen» de la mujer y su «posición» en la 
sociedad y en la Iglesia, tema central de una «revisión» de la an-
tropología teológica, como punto de partida en las tesis acerca 
de la imposibilidad de deducir el ser-mujer del ser-varón y de 
la igual inmediatez del ser persona, tanto en el varón como en la 
mujer.

Este artículo quiere presentar algunas acciones de mujeres co-
lombianas que tienen como telón de fondo el impulso que el Conci-
lio generó en ellas, algunas veces de manera explícita y otras de 
manera implícita, principalmente, respecto a la Biblia, con la cons-
titución Dei Verbum; respecto a la Iglesia, con la constitución Lumen 
gentium; respecto a la dimensión social, con la constitución Gau-

1  «Es común la dignidad de los miembros, que deriva de su regeneración en 
Cristo; común la gracia de la filiación; común la llamada a la perfección [...] No hay, 
de consiguiente, en Cristo y en la Iglesia ninguna desigualdad por razón de la raza o de 
la nacionalidad, de la condición social o del sexo» (GS 32). En el mismo sentido: GS 9 
y 29, y AA 9.

2  El hecho de que la mujer «no tolera que se la trate como una cosa inanimada o 
un mero instrumento» y que «exige, por el contrario, que, tanto en el ámbito de la vida 
doméstica como en el de la vida pública, se le reconozcan los derechos y obligaciones 
de la persona humana» (PT 41) representa un histórico proceso de toma de concien-
cia de los derechos humanos. 



41

dium et spes; y respecto a la liturgia, con la constitución Sacrosanc-
tum concilium. 

Después de un largo proceso histórico de invisibilidad de las 
mujeres, se hace necesaria la recuperación de sus voces. Es la inten-
cionalidad de este artículo, que se propone interpretar como lugar 
teológico diversas experiencias y acciones de mujeres colombianas, 
en busca de dignificación humana.

La recepción del Concilio en Colombia

Un texto para todas: Dei verbum

La fe viene del escuchar, y solo a partir de la atención religiosa y 
confiada en la palabra de Dios, puede la Iglesia presentar «una doctrina 
genuina sobre la divina revelación [...] para que todo el mundo, 
oyendo, crea el anuncio de la salvación; creyendo, espere, y espe-
rando, ame» (DV 1). La constitución Dei Verbum favoreció la reno-
vación de la doctrina acerca de la revelación, al precisar que no se 
trata de transmitir las verdades divinas, sino de propiciar espacios 
de comunicación entre Dios y el ser humano. Dios «habla a los hom-
bres como amigos, movido por su gran amor y mora entre ellos, 
para incitarlos a la comunicación consigo y recibirlos en su compa-
ñía» (DV 2. Cf. Ex 3,11; Jn 15,14-15). 

Estas palabras, entre muchas otras, recrean y desafían las rela-
ciones de género y promueven nuevas concepciones de espirituali-
dad, de la teología, del ecumenismo y de la eclesiología. El impulso 
del Concilio animó, entre otras cosas, la formación bíblica de laicos 
y laicas en centros catequísticos, parroquias y casas de familias, y, 
acompañados por sacerdotes, se adelantaron movimientos de diá-
logo de mujeres con la Biblia.

En Colombia se realizó un primer encuentro de lectura de la Bi-
blia, en febrero de 1996, a fin de intercambiar experiencias. En 
agosto del mismo año se realizó un segundo encuentro, en el cual se 



42

avanzó en hermenéuticas específicas, entre ellas la feminista, como 
aporte para la lectura popular de la Biblia. En 1997, se realizó en el 
Seminario Presbiteriano de Barranquilla 3, coordinado por Alicia 
Winters 4, un encuentro nacional ecuménico de mujeres que leen e 
interpretan la Biblia. Estos fueron algunos de los aportes: 

-	 Las mujeres estudiamos Biblia para encontrar en los textos 
una fecundidad liberadora, tarea presente, también, en los 
varones que creen posible construir nuevas relaciones de gé-
nero.

-	 La hermenéutica de género debe ser universal, desde personas 
definidas: mujeres empobrecidas de Latinoamérica y el Caribe 
con sus historias y vidas.

-	 También leemos la Biblia desde nuestros cuerpos, desde nues-
tros sentidos, desde nuestra condición de raza, clase, religión y 
cultura. 

-	 La cotidianidad es fundamental para esta lectura, que se hace 
desde las luchas solidarias por la vida, la salud, el trabajo, la 
tierra, la ecología, la organización y hasta la indignación ante 
la violencia que destruye la vida.

-	 Es una lectura comunitaria, ecuménica, celebrativa, liberadora.

Por esto es tan importante la luz que diera el Concilio para que 
personas distintas a los religiosos empezaran a leer, interpretar y 
trabajar los textos con diferentes aproximaciones y análisis. El 
apropiarse de la estructura del texto, del movimiento de las palabras, 
de los personajes y acciones dentro del mismo y tener en cuenta 
aportes de otros métodos como el histórico crítico o el estructuralista, 

3  La institución está vinculada con la Comunidad de Educación Teológica Ecu-
ménica de América Latina y el Caribe (CETELA) y mantiene convenio con la Universi-
dad Bíblica Latinoamericana (UBL).

4  Presbítera, teóloga biblista. Proviene de la Iglesia presbiteriana de los Estados 
Unidos. Fundadora del grupo ecuménico en la búsqueda de la justicia y la igualdad 
«Evangelizadoras de los apóstoles», espacio de reflexión teológica para recrear lo sa-
grado y lo profano con ojos de mujer. Muere el 28 de julio del 2011 en Cali.



43

y acercamientos como el sociológico y las teorías de género, contri-
buyó a una comprensión más incluyente del texto.

La Biblia, leída desde esta perspectiva, ha generado nuevas dimen-
siones teológicas, ha motivado a muchas mujeres de la base y de la 
academia para alimentar una espiritualidad basada en la certeza de 
que es posible acceder a maneras incluyentes en la lectura del texto. 

Una Iglesia pueblo de Dios: Lumen gentium

En la constitución dogmática Lumen gentium, la Iglesia se inter-
preta como pueblo de Dios, que peregrina a través de la historia y 
legitimada solo por Jesucristo, la luz de los pueblos. Luz que deter-
mina su identidad y su misión: ser, como pueblo de Dios, «en Cristo, 
como un sacramento, o sea, signo e instrumento de la unión íntima 
con Dios y de la unidad de todo el género humano» (LG 1). Todos 
–que incluye todas– por el bautismo nos hacemos miembros de la 
Iglesia, por tanto, participamos del ministerio real, sacerdotal y pro-
fético de Jesucristo. Todos los bautizados tenemos la misión de tra-
bajar en la construcción de la comunidad pueblo de Dios a fin de 
testimoniar el evangelio y construir comunidad de fe.

La categoría pueblo de Dios animó especialmente a las mujeres a 
asumir con mayor determinación su compromiso y liderazgo en la 
Iglesia, asumiendo tareas de vanguardia en la evangelización y pro-
tagonismo teológico: seglares, religiosas, animadoras de comunida-
des, asesoras de proyectos comunitarios, talleristas, acompañantes 
en cursillos de cristiandad, misionera, algunas insertándose en ba-
rrios marginales. 

El impacto del Concilio y el Espíritu de Dios Padre-Madre, des-
pierta en numerosas mujeres en la Iglesia una fuerte vocación pas-
toral y teológica. Entre ellas, la memoria del pueblo pobre tiene 
presente a mujeres mártires de nuestro país, presididas por Teresita 
Ramírez, religiosa de la Compañía de María, asesinada en Cristales, 
Antioquia, el 28 de febrero de 1989.



44

Fruto de estos acontecimientos y del liderazgo en comunidades 
eclesiales de base, la Conferencia de Religiosos de Colombia CRC creó 
la «Comisión Mujer Iglesia», cuya intencionalidad fue presentada por 
Martha Cecilia Yepes a los/as asistentes al Primer Congreso Nacio-
nal de la Asociación de Teólogos Koinonía, celebrado en noviem-
bre de 1990. La propuesta encontró acogida por parte de la mayoría de 
participantes, mujeres que venían trabajando en varias organizacio-
nes de base y que tenían, a la vez, vinculación con la academia, como 
Graciela Melo 5 y la religiosa dominica Maritze Trigos. Por otra parte, 
el 25 de noviembre de 1990 se realizó el «Día de la no violencia con-
tra la mujer», motivado especialmente por las CEB, y una de cuyas 
líneas de trabajo fue la defensa de la mujer oprimida.

Estos dos acontecimientos –la creación de la «Comisión Mujer 
Iglesia» y la celebración del «Día de la no violencia contra la mu-
jer»– marcaron el momento coyuntural para que en la reunión de 
evaluación de la celebración del 25 de noviembre, en la CRC, muje-
res cristianas iniciaran un nuevo camino en Colombia: la conforma-
ción de una nueva Comisión, integrada por religiosas y seglares de 
distintas disciplinas y denominaciones cristianas dinamizadoras del 
trabajo desde y por la mujer.

En 1992 las actividades de esta Comisión se centraron en cuatro 
líneas de reflexión-trabajo: 1) la mujer en la historia de las culturas 
del país; 2) mujer y autodescubrimiento; 3) mujer en la Biblia; 4) 
mujer y 500 años en el proceso de evangelización. A partir de estas 

5  En palabras de Graciela: «Me defino como teóloga, maestra, madre y feminista», 
pues tenía cada uno de estos rasgos marcados en su vida. Nació un 24 de diciembre. 
Experiencias tenidas en su peregrinar por Europa e Israel, la llevaron a tomar la deci-
sión de regresar a Colombia, con el propósito de estudiar teología. Como maestra se 
desempeñó en el Distrito de Bogotá en varios colegios y posteriormente como tallerista 
e investigadora educativa en la Dirección de Investigación para la Educación del Cen-
tro Experimental Piloto (DIE-CEP). Profesora de la Universidad Javeriana y de la Salle. 
Asesora en la Conferencia de Religiosos de Colombia, en diversos grupos con mujeres 
y maestras. Como feminista, participó en la Comisión de Asuntos de la Mujer de la 
Asociación de Educadores ADE, en la Comisión Mujer-Iglesia de la CRC y fue delegada 
al Colectivo de Mujeres de Bogotá y a la Red Nacional de Mujeres.



45

cuatro líneas se desarrollaron, en todo el país, talleres, coloquios, 
congresos, paneles y publicaciones, como aporte de la Comisión al 
quehacer teológico. 

La Comisión se dedicó, en 1993, a descubrir la potencialidad de 
la mujer, centrada en la igualdad de los derechos humanos. Con este 
propósito, se realizaron talleres como: «Mujer y autonomía desde la 
perspectiva bíblica»; «Poder y liderazgo de la mujer»; «Los derechos 
de la mujer».

En el año 1994, «Año Internacional de la Familia», la Comisión 
asumió este tema para su trabajo. Los talleres fueron orientados 
desde tres temáticas: 1) desde la mujer misma, el cuerpo como lugar 
teológico; 2) desde la autenticidad del amor, relación hombre-mu-
jer; 3) ¿los hijos son de quién?, la casa un espacio para recrearme y 
poder pensar. Y, junto con estos talleres, se realizaron distintos ni-
veles de formación en hermenéutica bíblica feminista. 

Como una manera de evidenciar la actividad realizada por la 
Comisión y gracias el ejercicio juicioso de quienes eran trasladadas 
a otras ciudades, poco a poco se fueron perfilando distintos trabajos 
en torno a cuatro temáticas, con sus propios objetivos cada uno: 

1. Mujer - identidad. Tuvo como objetivo trabajar por la li-
beración de la mujer, desde la experiencia de un pueblo creyente 
y empobrecido, en el compromiso por la justicia; adquirir una 
conciencia más profunda de la identidad de las mujeres y del 
potencial liberador, integrador y generador de vida que ellas po-
seen para contribuir en la construcción de una sociedad con 
igualdad de derechos. 

2. Mujer - varón en reciprocidad. Trabajó por integrar la bús-
queda de la mujer y del varón para crecer juntos y construir el 
sueño igualitario del reino de Dios. 

3. Mujer - Iglesia. Su propósito era despertar la conciencia y 
propiciar la formación de las mujeres cristianas para cualificar 
su participación en la Iglesia y ganar derechos al interior de la 
misma; impulsar las opciones y líneas de acción de la Conferencia de 
Religiosos de Colombia hacia la dignificación de la mujer laica 



46

y religiosa en su misión profética y evangelizadora; reivindicar 
a María y a las mujeres que, desde el aporte liberador en la histo-
ria de salvación, han contribuido en el caminar de la Iglesia de los 
pobres; aprender a leer la realidad, la Biblia y la teología con ojos 
de mujer.

4. Mujer - ecumenismo. Se ocupó de fortalecer la Comisión 
con la participación de mujeres de la base de otras iglesias que 
comparten las opciones por este trabajo para hacer posible el 
ecumenismo; de mantener una relación de comunicación y 
apoyo mutuo con el movimiento popular de mujeres, con otras 
organizaciones feministas, regionales, nacionales y latinoameri-
canas para el mutuo enriquecimiento y construcción de la uni-
dad en el proceso de liberación. 

Los espacios en Colombia, sobre todo en el sector cristiano, que 
apoyaron estas iniciativas de las mujeres en las décadas de los años 
70 y 80, fueron pocos e irrelevantes. Sin embargo, persistió el inte-
rés por la organización, la formación teológica-bíblica, la profundi-
zación en la espiritualidad e identidad de la mujer. «Sabemos que en 
América Latina buen número de mujeres están comprometidas con 
este movimiento por la vida y por el respeto a la dignidad de la mu-
jer», reconoció la Comisión 6.

Es importante resaltar cómo, bajo el impulso del Concilio Vati-
cano II, estos grupos, entre muchos otros a nivel nacional, fueron 
tomando conciencia de la necesidad de trabajar por la liberación de 
la mujer, desde la experiencia de las mujeres de base. Tuvieron como 
motivación la búsqueda y visibilización de los valores femeninos en 
las distintas formas de vida religiosa y laical, el papel de vanguardia 
y protagonismo de mujeres construyendo espacios de inserción y 
movimientos de organización popular en defensa de la vida en zo-
nas de conflicto. 

6  Cf. Comisión Mujer-Iglesia de la CRC, «Mujer. Historia, amor, vida», en Revista 
Vinculum 181-182 (oct-dic/1995), pp. 9-13.



47

Las mujeres que participamos en esta Comisión Mujer-Iglesia sen-
timos la presencia del Espíritu, del Padre y Madre, de su Hijo que nos 
llama a levantar nuestra voz como signo de comunión ante tanta ex-
clusión. Consideramos que nuestra experiencia creyente y captación 
del amor de Dios nos permite crecer en la reciprocidad varón-mujer. 
Contamos con la fuerza de María de Nazaret, la discípula fiel, mujer pro-
fética que canta las maravillas de Dios en ella 7. 

En el hoy colombiano, es posible que la relectura de los textos 
de la constitución Lumen gentium permita enfatizar con mayor vi-
gor los diálogos y reflexiones críticas acerca de los ministerios ecle-
siales. Este desafío es importante para las mujeres laicas y religiosas 
que realizan actividades pastorales, desempeñando diversos servi-
cios y ministerios en la Iglesia. 

En los últimos años, la pastoral católica de mujeres y las diver-
sas asociaciones que lideran estos procesos han vuelto a dirigir su 
mirada hacia el sacerdocio común y los carismas de las mujeres. El 
ministerio ordenado no puede ser ignorado. La práctica evidencia la 
presencia de la mujer en distintos procesos de formación en la fe, 
como la preparación para la vida sacramental en niños y adolescen-
tes, el acompañamiento en la enfermedad o en procesos comunita-
rios de reconciliación.

Un escenario social: Gaudium et spes 

El aporte e impacto generado por el Concilio se plasma ante todo en la 
constitución pastoral Gaudium et spes: al identificarse con la situa-
ción de la humanidad actual, la Iglesia se convierte en una instancia 
presente en el hoy de la historia. Por tanto, al ser leído este documento, 
reflexionado y puesto en práctica por laicos/as, se descubre la primor-
dial estructura encarnatoria de la fe, la presencia divina en el compro-
miso de los seres humanos por desarrollar espacios significativos, para 

7  Ibid., p. 13.



48

la humanización. En este contexto, la participación femenina está pre-
sente. La Iglesia define su nueva identidad como Iglesia en el mundo, 
oponiéndose con la fuerza del evangelio a todo aquello que signifique 
desamor, muerte y lesa humanidad. Recordemos las palabras del papa 
Pablo VI a las mujeres en la clausura del Concilio: 

Y ahora es a vosotras a las que nos dirigimos, mujeres de todas las 
condiciones, hijas, esposas, madres y viudas; a vosotras también, vír-
genes consagradas y mujeres solteras. Sois la mitad de la inmensa fa-
milia humana.

La Iglesia está orgullosa, vosotras lo sabéis, de haber elevado y libe-
rado a la mujer, de haber hecho resplandecer, en el curso de los siglos, 
en la diversidad de sus caracteres, su innata igualdad con el hombre.

Pero llega la hora, ha llegado la hora en que la vocación de la mu-
jer llega a su plenitud, la hora en que la mujer ha adquirido en el 
mundo una influencia, un peso, un poder jamás alcanzado hasta ahora.

Por eso, en este momento en que la humanidad conoce una muta-
ción tan profunda, las mujeres llenas del espíritu del evangelio pueden 
ayudar tanto a la humanidad a no degenerar.

En un esfuerzo por responder a la invitación del Concilio a «vi-
vir la Iglesia en el mundo», una Iglesia profética inspirada por la 
fuerza transformadora del evangelio, distintos grupos de mujeres 
han identificado rostros concretos, experiencias comunitarias de so-
lidaridad, en las que se comparte la situación de las personas, la 
palabra y el cuerpo de Dios y se comprometen con la vida de los 
más necesitados; grupos de mujeres interesadas por otras mujeres, 
cuyas vidas fueron arrasadas por pobreza, desempleo o violencia. La 
Iglesia es todo esto y mucho más: es donde se retoma el camino de 
la humanización y de la kénosis; es donde las acciones están marca-
das por el amor del Dios que se ofrece y que perdona. En este sen-
tido, la Iglesia se construye como Iglesia servidora, diaconal, ha-
ciéndose cargo de la misión profética y evangelizadora al servicio 
de los marginados de la sociedad. El rostro de esta Iglesia diaconal 
está caracterizado por las diferentes formas de servicio de mujeres 



49

que, tanto dentro como fuera de la Iglesia es necesario visibilizar en 
el presente.

En este sentido, la hermana Maritze Trigos da cuenta de algunos 
de los movimientos y de la presencia de la mujer colombiana en 
este campo, presentándolos desde tres poderes presentes en la socie-
dad: 1) el poder burocrático, expresado en normas y decretos; 2) el 
poder cultural, caracterizado por valores, costumbres, saberes y co-
nocimientos; 3) el poder personal, que es cada quién como indivi-
duo, su identidad personal, manifestada por lo carismático, cuya 
autoridad es la vida. Estos tres poderes son posibilidad de acción y 
de pensamiento, son relaciones y exigencia de compromiso y pro-
yección en realizaciones concretas y expresiones de una ideología 
cultural. Los tres están mediados por una fuerza interna que los en-
cauza, y que es la ideología que los sustenta.

El primero es el poder burocrático. Acepta una división sexual 
del trabajo, no hay distribución equitativa del mando, solo el varón 
es dueño y señor de la institución social. La admisión de este enfo-
que se basa en la aprobación del patriarcado como suprema autori-
dad. La mujer, por su biología, se asocia con la naturaleza  8.

Esta negación a la mujer para ejercer el poder la vemos reflejada 
en Colombia cuando, por ejemplo, un comentario de la Constitución 
de 1886 explicaba por qué no se le concedía el derecho de ciudada-
nía a la mujer. 

La mujer no ha nacido para gobernar la cosa pública y ser política, 
precisamente porque ha nacido para obrar sobre la sociedad por me-
dios indirectos, gobernando el hogar doméstico y contribuyendo ince-
sante y poderosamente a formar las costumbres (generadoras de leyes) 
y a servir de fundamento y modelo a todas las virtudes delicadas, sua-
ves y profundas 9.

8  División del trabajo para la mujer colombiana. Presentado por la Universidad 
Nacional. Curso «Mujer y sociedad». Bogotá, noviembre de 1991.

9  José María Samper, Derecho público interno de Colombia. Comentario científico 
de la Constitución de 1886. Bogotá, Imprenta de «La Luz», 1886, p. 33.



50

Recordemos algunos momentos de la lucha de las mujeres co-
lombianas por acceder al poder. En 1940, Lucrecia Pardo Espinel es 
la primera mujer nombrada Tesorera por el Consejo Municipal de 
Choachí. En 1943 es nombrada la primera mujer por el Tribunal 
Superior de Bogotá. En 1944 surgen diferentes organizaciones fe-
meninas, entre ellas la «Unión Femenina de Colombia», por inicia-
tiva de Rosa María Moreno e Ilda Carriazo. En 1945 la dirigente 
tabacalera santandereana Lola Martínez informaba en la primera 
Conferencia Nacional Femenina de Mujeres que debió enfrentarse a 
la jerarquía de la iglesia de Santander, porque los confesores impo-
nían como penitencia a las mujeres renunciar al Sindicato, bajo 
pena de excomunión. Lucila Rubio de Laverde fue la primera mujer 
a la que el Congreso de Colombia dio el uso de la palabra para re-
saltar los derechos políticos de la mujer 10. 

En abril de 1954 se creó en Bogotá la «Organización Femenina 
Nacional», coordinada por Esmeralda Arboleda y Josefina Valencia. 
El objetivo de la Organización consistió en unir a las mujeres co-
lombianas sin distinción política o social, para luchar por el recono-
cimiento y la guarda de los derechos de la mujer y de la infancia a 
la luz de las normas de la ley de Cristo 11. Exigían sufragio femenino, 
igualdad de derechos políticos para varones y mujeres, contra los 
despidos por matrimonio o estado pre-natal, por el derecho a ocu-
par altos cargos en el Estado, etc.

Tuvimos que esperar hasta 1945, cuando fue reconocida la mu-
jer como ciudadana, y, hasta 1957, cuando se reconoció su derecho 
al voto.

En 1974 se expidió el decreto 2820, del estatuto sobre la igualdad 
jurídica de los sexos, que estableció iguales derechos para varones 

10  Citado por Maritze Trigos, en: Comisión Mujer-Iglesia de la CRC, «Mujer. Histo-
ria, amor, vida», en Revista Vinculum 181-182 (oct-dic/1995), pp. 9-13. Tomado del 
curso «Mujer y Sociedad». Universidad Nacional. Bogotá, noviembre de 1991.

11  Agitación Femenina 2 (1944). Citado por Maritze Trigos, en «Relaciones de género 
confrontadas a dos poderes», en Revista Vinculum 181-182 (oct-dic/1995), pp. 37-55.



51

y mujeres. La Ley 51 de 1981 eliminó todas forma de discriminación 
a la mujer, disposición que fue asumida por la Constitución del 91. En 
el año 1990 aumentó la participación de mujeres en cargos públicos 
y en 1991 la actual Constitución estableció, en el artículo 40: «Las 
autoridades garantizarán la adecuada y efectiva participación de la 
mujer en los niveles decisorios de la Administración Pública».

Aunque en todo este proceso no se nombra de manera explícita 
el componente religioso, sí da cuenta del carácter creyente de estas 
mujeres y la «intervención» de algunos sectores de la Iglesia católica 
para frenar la mal llamada «emancipación femenina», cuando se 
trataba de exigir los derechos mínimos como ser humano y como 
ciudadana.

La experiencia de las mujeres, con su componente socio-eclesial, 
nos da la clave para interpretar estas experiencias desde la teología. 
Estas experiencias fueron el motor del cuestionamiento femenino. 
Las mujeres empezaron a cuestionar las definiciones de feminidad, 
no solo en la sociedad, sino también en la Iglesia y en la teología. 
Así, se puede decir, con autores como Scannone, que la experiencia 
de las mujeres como tal no constituye una fuente de la teología, en 
sentido estricto, pero, estas acciones sí pueden ser leídas como luga-
res teológicos, o como lugares hermenéuticos en donde acontece la 
revelación de Dios 12.

En cuanto al poder cultural, históricamente, la mujer estuvo re-
ducida al espacio doméstico y considerada, en forma exclusiva, 
como madre y educadora de sus hijos, como si solamente fuera ella 
quien engendra. Hoy, al estar vinculada a la fuerza de trabajo pro-
ductivo, le corresponde al varón asumir junto con ella el trabajo 
doméstico, porque juntos en sus diferencias hacen de la casa un si-
tio común. 

La ley colombiana también ha ido reconociendo este poder: Me-
diante el decreto 1878 de 1990 se creó la «Consejería Presidencial 

12  Cf. Juan Carlos Scannone, «Los ejercicios espirituales: lugar teológico», en Stro-
mata 47 (1991), pp. 231-247.



52

para la Juventud, la Mujer y la Familia», con la obligación de dise-
ñar, programar, orientar, coordinar y ejecutar proyectos que garan-
ticen la defensa y el respeto de los derechos de las personas. Esta 
Consejería Presidencial también apoyó la realización de un estudio 
a fin de analizar, desde la perspectiva de género, los textos escolares 
y elaborar una guía de recomendaciones para la elaboración futura 
de textos no sexistas. El Ministerio de Educación institucionalizó «El 
sello para el libro no sexista», a las editoriales que acojan estas re-
comendaciones. A este trabajo de concienciación y búsqueda de 
una pedagogía no sexista contribuyó la Comisión de Asuntos de la 
Mujer de la Asociación de Educadores ADE a través de la realiza-
ción de talleres en distintos planteles educativos del país.

Y el poder personal, que en la historia del país y de la Iglesia 
colombiana se ha tornado tan esquivo a la mujer, se refiere al dere-
cho a la identidad personal, a la posibilidad de tomar opciones y a 
tener la libertad de expresión en el respeto mutuo, en el reconoci-
miento a la dignidad humana. 

Bajo el impulso renovador del Concilio Vaticano II, el ejercicio 
juicioso de los signos de los tiempos, el acercamiento a nuevos cono-
cimientos, saberes y servicios eclesiales, entre otros, las mujeres nos 
hemos venido empoderando y tomando conciencia de la necesidad de 
formar parte activa de la vida social y eclesial. Sin embargo, esto lo 
alcanzaremos cuando reconozcamos que todos somos iguales, con la 
dignidad que debe caracterizar a todo ser humano; cuando conscien-
tes de esta realidad, exijamos el cumplimiento de derechos y seamos 
cumplidoras de deberes, entre otros a una preparación y participación 
crítica en todos los asuntos sociales y eclesiales del país.

El grupo de la «Casa de la mujer» 13 se ocupa de la autoafirma-
ción como una forma para tener una identidad propia; para pensar 

13  Para ampliar información acerca de organizaciones, ONG y colectivos de muje-
res en Colombia, se puede consultar: Helena Páez de Tavera / María Cristina Ocampo 
de Herrán / Norma Villarreal, Protagonismo de Mujer. Organización y Liderazgo Fe-
menino en Bogotá. Bogotá, Fundación Friedrich Naumann – Prodemocracia, 1989. 



53

por nosotras mismas; para luchar contra nuestra opresión; para 
creer en nosotras mismas y en nuestra capacidad de pensar y de 
actuar; para demostrar cualidades ignoradas. La autoafirmación es 
resistencia a los valores dominantes en los que lo masculino y los 
valores burgueses parecen construirlo todo 14.

Con relación al artículo 5º de la «Convención sobre la elimina-
ción de todas las formas de discriminación contra la mujer» pro-
pone: Modificar los patrones socio-culturales de conducta de hom-
bres y mujeres, con miras a alcanzar la eliminación de los prejuicios 
y las prácticas consuetudinarias y de cualquier otra índole que estén 
basadas en la idea de inferioridad o superioridad de cualquiera de 
los sexos en funciones estereotipadas de hombres y de mujeres 15. 

Después de este análisis de los poderes existentes, podemos cons-
tatar que las expresiones de dominación y búsqueda de liberación en 
las relaciones de género son un hecho cultural y social que se con-
creta, básicamente, en las relaciones varón-mujer. Relaciones que 
han evolucionado, tienen visos históricos de acuerdo a los movi-
mientos culturales, políticos, económicos y religiosos. Toda una 
ideología, una intencionalidad, surge en estos cambios culturales.

El reino de Dios se amplía con las múltiples colaboraciones entre 
cristianos y organizaciones no gubernamentales, con la lucha con-
tra el hambre, la destrucción ambiental, la trata de blancas, la aten-
ción a población vulnerable por desplazamiento forzado. Es impera-
tivo reconocer y destacar estas formas de evangelización realizadas 
sobre todo por mujeres y efectuadas más allá de los límites institu-
cionales de las iglesias y más allá de los diferentes contextos profe-
sionales, honoríficos y privados; y también es necesario integrarlas 
al interior de las distintas formas institucionales de la Iglesia. Es 
importante abrir tales espacios de comunicación en los numerosos 
«umbrales» en donde se encuentran y viven seres humanos, espacios 

14  Cf. Casa de la Mujer (ed.), Nuevos espacios y otros retos, propuesta a las muje-
res. Bogotá, Casa de la Mujer, 1986.

15  Ibid., p. 35.



54

en donde se exprese y encarne de manera novedosa y creativa la 
palabra de Dios, porque captamos la revelación de la palabra de 
Dios cuando esta puede llegar a seres humanos que experimentan 
dolor, tragedia y abandono que es posible aliviar. 

Un escenario celebrativo: Sacrosanctum concilium

El escenario celebrativo experimentó grandes cambios con el Conci-
lio, especialmente en la celebración eucarística, en la que las muje-
res empezaron a participar de una manera nueva. Es verdad que se 
abrieron «oportunidades» para que las mujeres, especialmente las 
religiosas, pudieran colaborar en las parroquias: como lectoras, dis-
tribuyendo la eucaristía entre los fieles, celebrando paraliturgias 
para mujeres, acompañando distintas formas de dirección espiritual.

En Colombia se empezó a hablar de una «iglesia de mujeres». 
Ellas empezaron a reclamar un lenguaje inclusivo que no las discri-
minara en las oraciones, que las formas lingüísticas reflejaran las 
experiencias de ellas; empezaron a estudiar y a tener en cuenta una 
espiritualidad femenina, y a exigir misas especiales, nuevas formas 
de oración y también la cooperación de ellas en la formación cate-
quética.

Como consecuencia de este proceso, se crearon escuelas de cate-
quesis en las que las mujeres programaban, organizaban, orienta-
ban y acompañaban distintos momentos de la catequesis. Las reli-
giosas, especialmente, empezaron a formarse en distintos institutos 
para la catequesis y la evangelización.

Las mujeres participantes en procesos de evangelización en co-
munidades de fe empezaron a tomar conciencia de sus derechos, 
quizás motivadas un poco por movimientos feministas tanto en el 
mundo desarrollado como en América Latina. Con el surgimiento de 
las comunidades de base, en la década de los 70, las mujeres se des-
cubrieron parte de la Iglesia y de los movimientos sociales. Esa par-
ticipación en la comunidad significó un momento de liberación. 



55

Primero, porque había hay muy poca reflexión al respecto y las re-
flexiones giraban en torno a la forma como Débora y María se pu-
sieron al servicio de la comunidad. 

En Colombia, inició estudios de teología en la Facultad de Teo-
logía de la Pontificia Universidad Javeriana, en 1965, la religiosa 
Ana Briceño. Como laica, Isabel Corpas de Posada ha sido pionera 
en el estudio de la teología y, gracias a ella, otras pudimos seguir 
sus pasos y enriquecernos con su saber. Se ha preocupado por iden-
tificar cuál es nuestra identidad y nuestro aporte al quehacer teoló-
gico. En palabras de Isabel, ratifico que «si bien el mundo pensado 
por los hombres y para los hombres excluyó a las mujeres, en la 
actualidad, hemos podido adquirir una formación teológica, desde 
donde “percibimos” en las prácticas históricas del mundo bíblico y 
de los dos mil años de cristianismo, datos que probablemente han 
pasado “desapercibidos” para los hombres de iglesia» 16. 

¿Hacia dónde se dirige nuestra mirada?

En las comunidades del cristianismo naciente, el ministerio era un 
signo específico de la continuidad entre Jesucristo y la Iglesia, en-
raizada en la presencia del Espíritu. Por tanto, los ministerios, in-
cluida la presidencia en la fracción del pan, eran un signo de la ac-
tividad totalizante del Espíritu sobre toda la comunidad 17. El modelo 
eclesial del discipulado igualitario entendió esta continuidad y, por 

16  Cf. Isabel Corpas de Posada, «Mujeres teólogas: ¿cuál es nuestra identidad y 
nuestro aporte al quehacer teológico?», en Franciscanum 151 (ene-jun/2009), pp. 37-
76. «Las voces de mujeres teólogas son el hilo conductor de la presente reflexión, desa-
rrollada en tres momentos: el horizonte de comprensión, que incluye los condiciona-
mientos personales de la autora y los actuales condicionamientos socio-culturales y 
epistemológicos del quehacer teológico; la tradicional ausencia de las mujeres en espa-
cios académicos en el contexto patriarcal del saber, y algunas características del tra-
bajo de las mujeres y su contribución al quehacer teológico».

17  Edward Schillebeeckx, La misión en la Iglesia. Madrid, Sígueme, 1971, p. 11.



56

eso, adoptó en su actividad ministerial un carácter participativo de 
forma tal que pudo incorporar la diversidad de sus actores en fun-
ciones equivalentes, libres de jerarquías. En consecuencia, tendió 
hacia la incorporación de las mujeres por tres motivos: primero, la 
comunidad entendió que los dones, ministerios y funciones prove-
nían del Espíritu, no por mediación de un liderazgo definido por la 
condición sexual, por los valores culturales de género u otra jerar-
quía eclesiástica o secular; segundo, la igualdad en el Espíritu debe 
ser expresada en la organización concreta de la comunidad cris-
tiana y ser traducida en las formas de relación cotidiana; tercero, las 
comunidades tempranas entendieron que la subordinación de las mu-
jeres era correspondiente al orden patriarcal dominante. 

La función de autoridad, por tanto, está en relación con la edifi-
cación de la comunidad (1 Cor 12,1ss) y no radica en ningún carác-
ter ontológico preexistente; más aún, el concepto de autoridad en el 
movimiento cristiano se opone claramente a los conceptos de poder 
y autoridad prevalecientes en el contexto de sociedades de corte 
jerárquico patriarcal. Según Edward Schillebeeckx, aunque existe 
autoridad y liderazgo en las comunidades cristianas de la Iglesia 
naciente, en realidad no existe jerarquía 18. Existen relaciones socio-
eclesiales que trascienden diferencias y que dan lugar al ejercicio 
igualitario en la presidencia sacramental, en la dirección, en los di-
versos ministerios. 

En este modelo de Iglesia, la autoridad no está basada en rangos 
sociales o sexuales sino en la responsabilidad compartida en la ta-
rea misional: «Pues bien, ustedes son cuerpo de Cristo, y cada uno 
por su parte es miembro. En la comunidad Dios ha establecido a 
algunos en primer lugar como apóstoles; en segundo lugar, como 
profetas; en tercer lugar, como maestros; luego hay milagros, luego 
dones de curar, asistencias, funciones directivas, diferentes lenguas» 
wblicas, la actividad de las mujeres en la presidencia sacramental y 

18  Edward Schillebeeckx, «Ministerios en la Iglesia de los pobres», en Concilium 196 
(1984), pp. 458-459.



57

en la dirección de la Iglesia en todas sus esferas, necesita ser enfati-
zada cada vez más en la presente Iglesia.

En términos de la construcción del discurso eclesiológico, el de-
safío actual para mujeres y varones es el de ofrecer una reflexión 
que ayude a revelar con claridad las afirmaciones centrales, los te-
mas, los cuestionamientos, las victorias, los espacios de autoridad y 
de poder emancipatorio que encuentran raíz en las vidas de las mu-
jeres, para avanzar hacia modelos socio-eclesiales que promuevan 
justicia y real participación, en congruencia con las formas organi-
zativas que revelan la intención genuina del cristianismo. 

Si la reflexión y la acción eclesiológica no apunta a implicacio-
nes prácticas y si no trabajamos por concretizarlas en lo cotidiano, 
nuestra reflexión prolongará la retórica del discurso eclesiológico 
tradicional. En este discurso, la igualdad entre mujeres y varones se 
proclama con infinidad de malabarismos conceptuales, pero en la 
realidad vivimos en una Iglesia profundamente desigual, contraria a 
una vida en estado de justicia.

Bibliografía

Casa de la Mujer (ed.). Nuevos espacios y otros retos, propuesta a 
las mujeres. Bogotá: Casa de la Mujer, 1986.

Comisión Mujer-Iglesia de la CRC, «Mujer. Historia, amor, vida», Re-
vista Vinculum 181-182 (oct-dic/1995), pp. 9-13.

Corpas de Posada Isabel, «Mujeres teólogas: ¿cuál es nuestra identi-
dad y nuestro aporte al quehacer teológico?», Franciscanum 151 
(ene-jun/2009), pp. 37-76.

Scannone Juan Carlos, «Los ejercicios espirituales: lugar teológico», 
Stromata 47 (1991), pp. 231-247.

Schillebeeckx Edward, La misión en la Iglesia. Salamanca, Sígueme, 
1971.

– «Ministerios en la Iglesia de los pobres», Concilium 196 (1984), pp. 
455-470.


