
59

3

RECEPCIÓN DE LA BIBLIA
A PARTIR DE CONCILIO VATICANO II.

APORTES DE LA HERMENÉUTICA BÍBLICA NEGRA 
LATINOAMERICANA 1

Maricel Mena López

En este tiempo de conmemoración de los cincuenta años del Conci-
lio Vaticano II, muchas preguntas surgen en el quehacer teológico 
latinoamericano, especialmente porque vivimos en un período de 
crisis 2 derivado del cambio epocal de las representaciones religio-
sas que han alimentado la comunidad eclesial durante años y que 
parecen no tener mucha vigencia en la era posmoderna. 

Mirar el pasado en tiempos de incertezas, angustias, miedos, es 
importante, no para aferrarnos nostálgicamente a la memoria sino 
más bien para ver si tienen vigencia hoy los planteamientos hechos 
en la era conciliar y si es posible lanzar nuevas preguntas y retos 
que respondan creativamente a los desafíos del hoy. Con este in-
tuito parto de algunos aportes del Concilio que fueron soporte para 
una lectura bíblica desde el piso teológico latinoamericano 3 y que, 

1  Artículo resultado de investigación del grupo «Gustavo Gutiérrez, OP, Teología 
Latinoamericana» de la Facultad de Teología de la Universidad Santo Tomás. Este artículo 
se fundamenta principalmente en la producción teológica de mi autoría de los últimos 
años citada en este texto.

2  Crisis aquí significa perdida grave de credibilidad en lo que se refiere al men-
saje. J. Amando Robles, «Repensar la religión. La religión ante la cultura actual», Cua-
dernos de Realidades Sociales 59/60 (ene/2002). 

3  Cf. Maricel Mena López, Pensamiento bíblico latinoamericano. Módulo de la Fun-
dación Universitaria Claretiana, 2010.

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



60

sin lugar a duda, inspiraron la aproximación bíblica en la óptica de 
la negritud 4. En un segundo momento hago un balance de las 
aproximaciones metodológicas desde los pueblos negros para, final-
mente, presentar algunos desafíos con el fin de abrir horizontes ha-
cia el futuro 5. 

Recepción de la Biblia en América Latina
a partir del Concilio Vaticano II 

El Concilio reconoce la fuerza y la centralidad de la Biblia como 
palabra inspirada por Dios: 

El santo Concilio, escuchando religiosamente la palabra de Dios y 
proclamándola confiadamente [...] se propone exponer la doctrina ge-
nuina sobre la divina revelación y sobre su transmisión» (DV 1) 6. 

Esta centralidad de la Sagrada Escritura en la pastoral inaugura 
una nueva era eclesiástica. La Iglesia retoma así su dimensión pro-
fética de escucha y proclamación de la palabra. En uno de sus docu-
mentos más importantes, la constitución sobre la divina revelación 
Dei Verbum, el Concilio Vaticano II propone una relectura bíblica de 
la revelación de Dios en la historia de la salvación (DV 2). 

El tema «La Sagrada Escritura en la vida de la Iglesia» es expuesto 
sobre todo en el capítulo VI: «es necesario, por consiguiente, que 
toda la predicación eclesiástica, como la misma religión cris-
tiana, se nutra de la Sagrada Escritura y se rija por ella» (DV 21). 
Este documento da una serie de orientaciones prácticas para que 

4  Maricel Mena López, «Aproximaciones bíblicas desde la óptica de los pueblos 
negros», Revista Nova América 137 (ene-mar/2013), pp. 59-63.

5  Ibid., p. 59.
6  Enzo Bianchi, «Leer la Biblia después del Concilio Vaticano II. Apuntes para una 

animación bíblica de la pastoral», disponible en http://www.itda.es/articulos/26.pdf 
(Consulta: 15 de mayo de 2013).



61

el movimiento bíblico alcance todos los ámbitos de la vida ecle-
sial. Rescata el trabajo exegético, exhorta a clérigos y fieles para 
que lean la Biblia. Invita a una lectura piadosa, hoy lectio divina 7. 
Frente a las discusiones sobre la interpretación de la Escritura, el 
Concilio enfatiza la inerrancia de la verdad de Dios consignada en 
la Biblia (DV 11) 8. Tomando como base las tradiciones bíblicas del 
Antiguo y del Nuevo Testamento, el Concilio sienta las bases para 
una eclesiología comprometida con el dolor de los más pobres de 
la sociedad. 

Es necesario reconocer que el Concilio posibilitó la realización 
de la Conferencia de Medellín, Colombia, en 1968, la cual invita a la 
solidaridad de toda la Iglesia con el pueblo pobre y oprimido ani-
mando su misión evangelizadora al interior de las comunidades 
eclesiales de base en la perspectiva de una eclesiología de comunión 
inspirada en el Concilio 9. 

La constitución Dei verbum fue de gran impacto para América 
Latina; de un lado, posibilita entender la acción reveladora de Dios en 
la historia. De otro, despierta el interés del pueblo católico por la Bi-
blia, la cual llegó a través de varios medios: la renovación litúrgica, las 
sucesivas traducciones de la Biblia, la entrada de las iglesias evangé-
licas al continente, la acción evangelizadora católica, que inicial-
mente era una reacción a la «amenaza protestante» y que después se 
convirtió en uno de los mayores signos de los tiempos de la acción 
salvífica de Dios 10. La Dei verbum posibilitó el inicio de una lectura 
popular de la Biblia fundamentada en «la opción preferencial por los 
pobres» 11. El método usado para la lectura popular de la Biblia, tiene 
en cuenta el método «ver-juzgar-actuar», heredado de la Acción Cató-

7  Pedro Pablo di Berardino, A Lectio Divina. São Paulo, Paulus, 1998.
8  Maricel Mena López, Pensamiento, 15.
9  Ibid.
10  Ibid., p. 16.
11  Jon Sobrino, «Pobres», en C. Floristán (ed.), Conceptos fundamentales del cris-

tianismo. Madrid, Trotta, 1993, p. 791.



62

lica 12, el cual parte de un análisis de la realidad, seguido de la ilumi-
nación de esta realidad mediante la lectura del texto bíblico y de un 
momento celebrativo para compartir la vida en comunidad. El resul-
tado de esta lectura bíblica se concretiza en la experiencia viva de 
Jesús y de su proyecto del reino en medio de la comunidad. 

En continuidad con estos postulados, la constitución dogmática 
sobre la Iglesia Lumen gentium 13 sirvió de apoyo para definir un 
modelo de Iglesia que se abre camino al encuentro de los pobres. El 
paso de Dios por la vida del pobre en la Biblia se concretiza en el 
reconocimiento de la acción salvífica de Dios en la actualidad. Realza 
el valor constitutivo del laico (cf. LG 30-38) y señala la importan-
cia y la escucha del laico incluso en las deliberaciones diocesanas 
(cf. LG 37). Esa irrupción de los pobres generó una toma de con-
ciencia cívica y laical que llevó al reconocimiento del protagonismo 
e inclusión del laico en las estructuras sociales y eclesiales. La re-
flexión teológica conciliar y posconciliar describe su acción y parti-
cipación, como un derecho y un deber que dimana del sacramento 
del bautismo (cf. LG 23) 14.

La apuesta por la pobreza posibilitó, posteriormente, una lectura 
bíblica desde las culturas, desde sus lenguajes y cosmovisiones (cf. 
DSD). No obstante, todavía hoy se evidencia una ceguera eclesial, 
puesto que los rostros concretos del quehacer teológico latinoameri-
cano no son ampliamente reconocidos, pues aunque en estos años se 
evidencie un papel preponderante del laico en los servicios eclesiales, 
todavía hay una incredulidad en cuanto a los aportes teológicos he-
chos desde los bordes, desde las fronteras, desde la Iglesia pueblo de 
Dios. No obstante, desde esos lugares se ha producido una teología 
creativa que desafía las racionalidades hegemónicas legadas de nues-
tra tradición eclesial occidental 15. 

12  El método «ver-juzgar-actuar» fue, originalmente, empleado por la Juventud 
Obrera Católica (JOC), cuyo fundador fue el belga Joseph Cardijn (1882-1967).

13  Constitución aprobada en noviembre de 1964.
14  Maricel Mena López, Pensamiento bíblico latinoamericano, o. c., p. 15.
15  Maricel Mena López, «Aproximaciones bíblicas...», a. c., p. 60.



63

Aproximaciones metodológicas

La lectura popular de la Biblia en América Latina hizo posible el sur-
gimiento de hermenéuticas bíblicas desde los diferentes contextos de 
marginación. El reto hermenéutico contemporáneo propone un diá-
logo recíproco entre la Biblia, desde su distancia, complejidad y dife-
rencia, y la realidad del intérprete 16. Estas hermenéuticas surgen de la 
constatación de que la categoría pobre no incluía, de por sí, las exclu-
siones y estereotipos de raza-etnia, género, generación, etc., tan pro-
pios de la cultura contemporánea. De este modo se constata que en los 
últimos años se han lanzado importantes desafíos en cuanto a la in-
terpretación bíblica en los diferentes contextos afroamericanos 17. 

Una aproximación al estado actual de la investigación de la lec-
tura o hermenéutica negra latinoamericana 18 nos sorprende. Aunque 
este sea un tema reciente en la teología latinoamericana, hay que re-
conocer que la teología afro es mucho más antigua, remite al tiempo 
de la llegada de las negras y negros al continente. Pero como proceso 
de sistematización es más reciente. Se trata de estudios, artículos, re-
flexiones, memorias que interpretan la Biblia a partir de las experien-
cias de los pueblos negros afrolatinoamericanos y caribeños. 

La aproximación metodológica negra, por su parte, intenta supe-
rar las divisiones entre las interpretaciones reformistas/radicales que 
rechazan la idea de una cultura etnocéntrica en los textos bíblicos y 
las interpretaciones posbíblicas que ven la autoridad bíblica como la 
formación de una falsa conciencia de identidad 19. Dentro de los estu-
dios étnico-raciales, este dualismo ha oscurecido mucho los múltiples 
métodos interpretativos y las conquistas alcanzadas en el intento de 

16  Maricel Mena López, «Nuestro cuerpo es lugar de revelación. Teología afro-ame-
ricana. Aportes metodológicos y epistemológicos». Disponible en www.conviven.org.
ar/.../Nuestro_cuerpo_es_lugar_de_revelacion.doc 

17  Ibid. 
18  Hermeneuo, en griego, significa interpretar. Cf. Severino Croatto, Hermenéutica 

bíblica. Buenos Aires, La Aurora, 1984, p. 4.
19  Elizabeth Schüssler Fiorenza, Pero ella dijo. Madrid, Trotta, 1996, p. 37.



64

leer la Biblia desde la óptica de los pueblos negros. Por eso, parto de 
la constatación de la existencia de numerosos estudios críticos serios 
sobre la cultura y el género como un campo amplio de investigación. 

Presento varios métodos que no corresponden necesariamente a 
un orden cronológico. Soy consciente de que estas divisiones son más 
de carácter retórico que tipifica y simplifica la diversidad de tenden-
cias interpretativas en la caminada hermenéutica negra y feminista.

Método de comparación e identificación

El método de comparación e identificación entre la Biblia y la expe-
riencia de los pueblos negros parte de la constatación de que la Bi-
blia fue manipulada a lo largo de la historia de esclavitud de los 
mismos. De esta forma, el texto bíblico, que a través de la historia 
sirvió para legitimar la opresión y marginalización de las negras y 
negros, se convierte en una herramienta fundamental de lucha por 
la resistencia.

Se inició con el estudio de textos paradigmáticos de la Biblia 
que se identificaban con sus luchas en el período de la esclavitud y 
con sus esperanzas de una vida mejor para los negros de la diáspora 
que sufren racismo, pobreza y exclusión en el continente. Había, 
entonces, una identificación con la lucha por la liberación de la es-
clavitud del pueblo israelita. Se cree, así, que el Dios bíblico también 
se hizo presente en el éxodo africano del período de la colonización 
europea. En la Biblia hay informaciones de los sufrimientos físicos 
y humillaciones por las cuales pasó el pueblo elegido, pero, a dife-
rencia de la experiencia de diáspora americana, estos no perdieron 
su identidad étnica dimanada de la ideología de superioridad del 
hombre blanco 20. La historia de la liberación de Israel de la esclavi-

20  José María Pires, «Eu OUVI o clamor desde povo: reflexão bíblico-histórica so-
bre a resistência dos negros na América Colonial», Revista de interpretación bíblica 
latinoamericana 19 (1994), p. 9.



65

tud de Egipto también animó la creación de cantos, dramatizacio-
nes, oraciones, eslóganes, danzas que recuperaron la identidad his-
tórica israelita y especialmente la identidad negra. 

La crítica textual, al posibilitar el descubrimiento del sentido 
original de los textos, permite la recuperación de esta identidad. Un 
ejemplo de esto, se percibe en el texto de Cant 1,5, en el que la frase 
tradicionalmente conocida como «soy negra pero hermosa» fue tra-
ducida por las mujeres como «soy negra y hermosa». La partícula 
conjuntiva «y» del texto hebraico, ayuda a recuperar la idea original 
del texto. A partir de allí, las mujeres negras encuentran un camino 
interesante para la recuperación de la autoestima: «rescatar a la Su-
lamita es reconquistar la belleza de nuestros cuerpos» 21.

Una de las limitaciones de esta lectura es que se pasa rápida-
mente del contexto bíblico para la actualización en la realidad ac-
tual. Otra es que, a veces, se reproduce la idea de género perpetuada 
en el patriarcado, ya que aparecen figuras de héroes masculinos y 
femeninos idealizados: Moisés se convierte en la figura paradigmá-
tica de liberación de las estructuras esclavistas que llama para nues-
tra propia liberación. El análisis de la historia de Sara y Agar, desde 
el género, visibiliza las relaciones de poder entre mujeres; desde esta 
perspectiva, se toma partido por Agar, la esclava egipcia que em-
puja a las mujeres negras para su liberación 22. En Rut, una mujer 
extranjera protagoniza la lucha por la tierra y por la descendencia e 
invita a las mujeres a que continúen luchando 23. Estas figuras, entre 
otras, son interpretadas como únicas responsables de procesos 
emancipatorios. De este modo, se percibe una lectura que realza la 

21  Eliad dos Santos, «Sou negra e formosa: o Cântico dos Cânticos segundo uma 
mulher negra», Missões 21/7 (1994), pp. 4-5.

22  Mercedes Brancher, Dos olhos de Agar aos olhos de Deus, Gn 16,1-16. São 
Bernardo do Campo, Instituto Metodista de Ensino Superior, 1995, 152 pp.; M. Wan-
dermuren, Riço, gracejo e herança: espaços de conflitos em Gênesis 21,1-12. São Ber-
nardo do Campo, Universidade Metodista de São Paulo, 1998, 160 pp. 

23  Maricel Mena López, «A força da solidariedade: O livro de Rute numa perspec-
tiva negra e feminista», Mosaicos da Bíblia 20 (1995).



66

belleza de los estereotipos masculinos y femeninos sin una posición 
crítica de los textos androcéntricos. 

La comparación e identificación de la historia negra con la tra-
dición judeocristiana, lanza el reto de la lucha por la superación de 
estereotipos patriarcales, promovidos a lo largo de los siglos, que 
son valorizados como componentes culturales inamovibles 24.

Método histórico

Los textos de comparación e identificación entre la Biblia y la his-
toria negra son diferentes de aquellos «textos de terror» empleados 
por las ideologías esclavistas en el período colonial. El método his-
tórico contribuye, en un primer momento, a la recuperación de la 
memoria histórica de los pueblos negros víctimas de la ignominia 
llamada esclavitud. En un segundo, reposiciona su legado afroasiá-
tico dentro de la historia de la salvación. 

En cuanto al primer momento, la recuperación de la memoria 
histórica, biblistas e historiadores hicieron un inventario histórico 
de la manera como fue interpretada la Biblia en el período colonial 
en relación a la esclavitud.

En este recorrido histórico, se parte del presupuesto de que «la 
Biblia es una herida» 25, pues fue usada para legitimar la humillación 
y esclavitud: «el tráfico de esclavos es el cumplimiento de las Escri-
turas Sagradas» 26. El texto del Génesis 9,18-27 fue considerado 
como el «generador» de la ideología esclavista cristiana. Especial-
mente en la patrística sirvió de fundamentación teológica para legi-

24  Maricel Mena López, «Nuestro cuerpo es lugar de revelación», a. c. 
25  Heitor Frisotti, «Povo negro e Bíblia – Retomada histórica». Revista de interpre-

tação bíblica latino-americana 19 (1994): 37. Cf. también E. Hoornaert, «Lectura de la 
Biblia en relación al Brasil-colonial (un inventario)», en El negro y la Biblia un clamor 
de justicia. Quito, AfroAmérica, 1992, pp. 11-36. 

26  Cf. Antônio Soares Amora, Padre Antônio Vieira. Vol. 4. São Paulo, Cultrix, 
21981, p. 229.



67

timar la existencia de la esclavitud como institución: «los esclavos 
descienden del pecado como Can, el hijo de Noé, el primero que por 
su propia culpa recibió el nombre de esclavo» 27. Esta herida que 
duele también sirvió para la reproducción de una teología que atri-
buyó a la mujer negra la flaqueza de la carne, la sensualidad, la 
tentación y el pecado 28.

Este inventario histórico propone un paso hermenéutico muy 
importante que consiste en situarnos en ese dolor, hacer memoria, 
tomar partido y arriesgarse en el espíritu evangélico del buen sama-
ritano (Lc 10,25-27) 29; y exige, antes que todo, una actitud de re-
chazo de las ideologías retribucionistas y esclavistas que todavía se 
reproducen en el continente.

La preocupación por descubrir el carácter xenofóbico de la Bi-
blia hebraica y de la tradición cristiana limitada a los escritos de los 
padres de la Iglesia, sin desvalorizar su importante aporte en su mo-
mento, tiene ciertas implicaciones hermenéuticas para el hoy. Por 
ejemplo, el texto de la maldición de Can, arriba señalado, tan em-
pleado para legitimar la opresión de los pueblos negros en la histo-
ria del cristianismo oficial, sirvió para la afirmación de interpreta-
ciones antijudaicas al supervalorar las tradiciones cristianas con 
respecto a las judaicas. Pues en la figura del buen samaritano del 
evangelio de Lucas tendríamos el ejemplo de un hombre misericor-
dioso que se solidariza con su hermano necesitado, revindicando 
así, la Biblia, como soporte para la liberación solamente de los ne-
gros cristianos.

En cuanto al segundo momento, su legado afroasiático en la 
historia de la salvación, parte de la constatación de que las tradicio-
nes israelitas se fundamentan en el espacio africano. Se reconstruye 

27  Ambrosio. Cf. Eduardo Hoornaert, «Lectura de la Biblia en relación al Brasil-
colonial (un inventario)», en El negro y la Biblia un clamor de justicia, o. c., p. 24.

28  Heitor Frisotti, «Povo negro e Bíblia – Retomada histórica», Revista de interpre-
tação bíblica latino-americana 19 (1994), p. 40.

29  Ibid. 43.



68

la historia desde el horizonte afroasiático, partiendo de los diversos 
movimientos migratorios que posibilitaron la constitución de Israel 
como nación. Desde el centro africano hay diversas migraciones en 
varias direcciones que las narrativas genealógicas bíblicas apuntan 
(Gn 10). El relato de Génesis 2 incluye a Etiopía en el Jardín del 
Edén; este relato puede estar apuntando hacia los orígenes de la 
humanidad. Entre estos pueblos, Sabá, Etiopía, Libia y Egipto juga-
ron un papel fundamental dejando un legado importante dentro de 
la religión de Israel, como se nota en la configuración de las tribus 
de Israel.

La recuperación del legado afroasiático se da en el marco de una 
ruptura de paradigmas de la manera como se han abordado los es-
tudios bíblicos en el continente. Parte del presupuesto de que mu-
chas de nuestras lecturas están filtradas por un modelo eurocéntrico 
de ver la historia. Una historia que la mayoría de las veces excluyó 
pueblos y culturas que están fuera del foco occidental. Al incluir a 
los pueblos africanos en el ámbito bíblico, se propone «ampliar el 
horizonte de comprensión del Oriente Medio Antiguo, a partir de la 
inclusión de pueblos de origen afroasiático (Egipto, Cush o Etiopía, 
Sabá) en la constitución de la tradición judeocristiana» 30. 

Se rescatan los textos de su unilateral interpretación occidental que 
descuidó la participación activa de África en los imaginarios israe-
lita y cristiano. Reconoce la participación activa y constante del 
mundo africano en las experiencias antropológicas del Israel bíblico 
y posbíblico 31. 

El método histórico reconoce la acción histórica de mujeres y 
hombres negros, sus luchas frente a la opresión y subordinación 
eurocéntrica y patriarcal. Posibilita el preguntarse por las manifes-

30  Maricel Mena López, Pensamiento bíblico latinoamericano, o. c. p. 46
31  Maricel Mena López, «Raíces afro-asiáticas en el mundo bíblico. La herencia de 

las diosas. Egipto y Sabá en el tiempo de la monarquía salomónica», Revista de inter-
pretación bíblica latinoamericana 54 (2006), pp. 34-47.



69

taciones de vida y por las inconsistencias vividas al interior de 
nuestra cultura, rescatando la historia no contada. Esta aproxima-
ción deberá tener en cuenta la múltiple opresión de las mujeres por 
clase, raza, género. De la misma forma evitará la reproducción de 
ideas antisemitas y xenofóbicas, pues el solo reconocimiento histó-
rico no es suficiente en la búsqueda de la justicia mientras las diná-
micas de poder se perpetúen.

Método revisionista

Una visión revisionista intenta descubrir todas las informaciones 
sobre las negras/os que se puedan encontrar en los textos bíblicos 
ya que estos textos han sido ocultos en las liturgias, celebraciones y 
estudios bíblicos tradicionales. Esta visión reparadora se subsidia de 
otros materiales extrabíblicos en busca de nuevas informaciones so-
bre el pueblo negro en el período bíblico. Se dice que la difusión 
negativa de los mismos fue limitada a las interpretaciones tenden-
ciosas de los escritos grecolatinos y patrísticos, así en las tradiciones 
judeocristianas no tendríamos un tratamiento negativo para con los 
pueblos negros 32.

Esta estrategia revisionista tiene sus raíces en las luchas emanci-
padoras de los pueblos negros, de las mujeres y de otros grupos su-
bordinados, en los cuales la Biblia ha jugado un papel significativo 
como ideología política. En respuesta a aquellos que usan la Biblia 
como apoyo al sistema sociosimbólico patriarcal, la aproximación 
bíblica revisionista apologética afirma que la Biblia no prohíbe, que 
por el contrario autoriza la igualdad de derechos y liberación de las 
mujeres y de los pueblos negros 33. Esta línea de interpretación mira 

32  Maricel Mena López, Proselitismo etíope. Una propuesta de lectura a partir de He-
chos 8,26-40. São Bernardo do Campo, Universidade Metodista de São Paulo, 1997, 136 pp. 

33  Sebastian A. Gamaleira, «¿Por ventura no son ustedes para mí iguales que los 
negros? (Am 9,7)», en El negro y la Biblia un clamor de justicia, o. c., pp. 37-58.



70

a la Biblia como autoridad divina y así el sentido de la misma es 
liberador.

La interpretación revisionista nos ayuda a cuestionar la Biblia 
como autoridad divina y su sentido liberador, invitando a estar 
atentos a las contradicciones históricas y culturales que promueven 
la desigualdad, incluso en el interior de los mismos grupos que rei-
vindican la cultura como un valor supremo o cuando las asimetrías 
sociales son generadoras de supuestos valores culturales.

Método inclusivo de universalización

El método inclusivo de universalización parte de la afirmación de 
que la Biblia tiene un mensaje universal para todos los pueblos; 
por eso las mujeres y los pueblos negros también serían destina-
tarios de este mensaje. En la práctica de Jesús, se expresa el amor 
de Dios para los despreciados, castrados (Hch 8,26-40), pecadores 
(Lc 5,1; 15,1), mujeres (Lc 10,38; 13,10) 34. La Biblia se convierte 
en una importante herramienta de liberación, a partir de la cual se 
puede pensar en transformar la realidad en una gran revelación 
de Dios 35. 

La propuesta inclusiva de universalización parte del lugar social 
en el cual las negras/os se encuentran hoy. La experiencia de ra-
cismo, sexismo y colonialismo, potencializa la necesidad del rescate 
de las propias raíces culturales y sociales. Por eso, nuevos elementos 
van surgiendo: se piensa en el cuerpo como lugar hermenéutico, la 
cotidianidad, lo lúdico y simbólico, la naturaleza, entre otros. Estos 
elementos evocan un nuevo sentir de Dios, de un Dios que se revela 
en medio de las culturas negras.

34  María Cristina Ventura, Hermenéutica negra. São Paulo, REBILAC, 1997, p. 18.
35  Silvia Regina De Lima Silva, «Há sapatos velhos que fazem calos nos pés – en-

saio de leitura bíblica a partir da realidade afro-latino-americana e caribenha», en Re-
vista de interpretación bíblica latinoamericana 19 (1994), p. 34.



71

Este método también tiene algunas limitaciones. Aunque parte 
de las propias experiencias de las comunidades, se fundamenta so-
lamente en el Dios revelado en Jesús. La identificación de las sufri-
doras/es con la figura de Jesús contribuye no solo para una lectura 
ideológica de justificación del sufrimiento, sino también en la idea 
de universalización del cristianismo. Cuestionamos el principio de 
liberación de los textos: ¿qué textos tienen autoridad?, ¿solo aque-
llos que hablan de la revelación de Dios en Jesús? Parece que el 
principio de liberación se limita a una religión cristiana hegemó-
nica, mientras las religiones no cristianas continúan siendo margi-
nalizadas: «la Biblia expresa solamente la posibilidad de acceso al 
Dios cristiano» 36. Esta universalización también es patriarcal, euro-
céntrica y antisemita.

La lectura inclusiva de universalización no equivale necesa-
riamente a una lectura feminista, pues en ella se enmascaran los 
significados patriarcales de los textos bíblicos. Universalización sig-
nifica que se toma el cristianismo como paradigmático; esto es 
importante, pero nos lanza el desafío del diálogo intercultural e 
interreligioso. Se hace necesaria, entonces, una evaluación crítica 
de los textos para llegar a una tradición histórica y teológica más 
adecuada.

Método de reconstrucción sociocultural

La reconstrucción sociocultural del cristianismo asume una postura 
crítica frente a la selección de los textos «inspirados por Dios» a lo 
largo de la historia del cristianismo, ya que ellos han contribuido a 
la comprensión de una lectura «linear», acrítica e ideológica de las 

36  Renita J. Weems, «Reading her way through the struggle: African American 
Women and the Bible», en C. H. Felder (ed.), Stony the road we trod. African American 
Biblical Interpretation. Minneapolis, Maryknoll Orbis Books, 1991, p. 63.



72

orígenes del cristianismo 37. En esta lectura linear y cronológica fue-
ron excluidos otros espacios geográficos fundamentales del cristia-
nismo (Egipto, Etiopía, Cirene, Libia). Hechos de los Apóstoles acaba 
con la llegada del evangelio a Roma, el centro geopolítico del mundo 
habitado en aquel momento. Este esquema del cristianismo primi-
tivo tiene implicaciones no solo antijudías, sino también eurocéntri-
cas. Al contrario, la propuesta de reconstrucción de los orígenes del 
cristianismo desde la óptica de la negritud, propone que con el bau-
tismo del etíope de Hch 8,26-40, se anticipa la misión a los confines 
de la tierra (Hch 1,8), que sería Etiopía representado por la reina 
Candace y su ministro. Se afirma que Roma no sería el destino final 
de la evangelización, pues ella es el centro y no los confines, como 
eran designados los pueblos del sur (Hch 8,26) 38. 

Cuando se reconstruye la historia no solamente a partir de las 
figuras importantes del cristianismo oficial como Pedro, Juan, Pablo 
y Felipe, sino a partir de la reina Candace y su ministro, se abre una 
nueva puerta interpretativa a partir del lugar de dolor de los pueblos 
negros y de su reivindicación sociocultural. La lectura hermenéutica 
bíblica latinoamericana se ha identificado con la figura del siervo 
sufridor representada en el etíope eunuco: en él, el pueblo negro, 
castrado, excluido y discriminado recibiría la salvación ofrecida a 
todas/os en Cristo. Este tipo de lectura corre el peligro de ocultar las 
experiencias culturales y religiosas de las comunidades afroameri-
canas y caribeñas. La reina Candace y el etíope provienen de un 
reino rico africano que establecía relaciones comerciales con Jeru-
salén (Etiopía fue empobrecida a partir de los procesos de coloniza-
ción). El etíope es un hombre poderoso e influyente, está a cargo del 
tesoro de la reina, es estudiado, lee las Escrituras, su participación 
en el proyecto de Jesús es por libre elección, diferente de lo ocurrido 

37  Maricel Mena López, Proselitismo etíope, o. c., 136 pp. 
38  Cf. Yves Sauvoût, Atos dos Apóstolos. São Paulo, Edições Paulinas, 1992, pp. 

110-134; José Comblin, Atos dos Apóstolos. Petrópolis, Vozes/Metodista/Sinodal, 
1989, pp. 170-176.



73

en el período de la esclavitud y también en nuestros días. Por eso, 
no se debe interpretar el texto solamente como cumplimiento de 
universalización pues este lenguaje es parte de la dominación 39. Así, 
la novedad del texto no se limita a la afirmación de que los oprimi-
dos, castrados, representados en la figura del etíope reciben el cris-
tianismo. De hecho, el pueblo etíope es marginalizado, solo que a 
partir de la mentalidad racista occidental. Del mismo modo como el 
etíope asumió el proyecto de Jesús, también hay otros pueblos que 
tienen una manera diferente de relación con las divinidades; por 
eso, nuestra lectura debe respetar las diferencias culturales y reli-
giosas 40.

Esta perspectiva sociocultural ofrece elementos importantes en 
la concepción de nuevas líneas de lectura abiertas al macroecume-
nismo: quiere decir, más allá de las religiones cristianas. 

Método de referencia cultural

En continuidad con el método anterior, la referencia cultural parte 
de la necesidad de valorizar la palabra de Dios no solo a partir de 
las Escrituras, sino también fuera de ella. Se invita a escuchar la 
palabra de Dios más allá de los «textos sagrados y en eso, la cultura 
pasa a ser una de las referencias imprescindibles” 41. La Biblia se 
torna cuestionable, principalmente cuando se quiere que ella sea 
algo más que el cristianismo.

La lectura bíblica a partir de las culturas sugiere nuevos caminos 
de aproximación, nuevas puertas de entrada en la comprensión de los 
textos: historias populares, dichos, cuentos, proverbios, comparacio-

39  Maricel Mena López, Proselitismo etíope, o. c., pp. 120-124. 
40  Maricel Mena López, «Olhando nosso caminhar hermenêutico negro», en Ataba-

que informa 5 (1999), p. 2.
41  Vilson Caetano De Souza Junior, «Bíblia e negritude, em defesa da palavra», en 

Mosaicos da Bíblia 17 (1995), p. 6.



74

nes 42, rituales propios de las comunidades negras iluminan los textos 
bíblicos. Los ritos de cura, por ejemplo, marcan la vida de los terreros 
del candomblé, los orixás están siempre curando, Dios se hace pre-
sente a través del sudor, de la danza, del abrazo, del axé o fuerza vi-
tal. También en la Biblia encontramos relatos de curaciones (2 Re 
4,8-37; Mc 8,22-25, entre otros) 43. A partir de allí se invita al toque, a 
la sensualidad, a la corporeidad, es decir, se invita a la revalorización 
de los cuerpos 44 sin los tabús sexuales propios de Occidente.

La referencia cultural ha ayudado en la recuperación de la iden-
tidad africana. Se descubre que el Dios bíblico cristiano se identifica 
con las experiencias religiosas y culturales afroamericanas y caribe-
ñas: el candomblé del Brasil, la santería de Cuba y el vudú de Haití. 
En la figura de Jesús se percibe a un Dios respetuoso y tolerante con 
los diferentes pueblos y culturas. En este momento la lectura herme-
néutica negra apunta a un ecumenismo cultural y religioso no sola-
mente entre Iglesias cristianas como es tradicionalmente entendido. Se 
propone un diálogo entre el cristianismo y la cultura como caminos 
de aproximación de un proyecto libertador que respete la opción de 
las personas.

Al reconocer que la negritud es sobre todo un componente cul-
tural 45, se puede hablar de una religión ancestral, de los cultos, de 
las divinidades, de la espiritualidad, del simbolismo que caracteriza 
a las religiones afroamericanas y caribeñas.

Los presupuestos culturales tienen, como principio hermenéu-
tico, el rescate de la experiencia de Dios en el cristianismo y en las 

42  Cf. Elvira Moisés da Silva, Provérbio de mulher e sobre a mulher na cultura e na 
Bíblia. São Bernardo do Campo, Universidade Metodista de São Paulo, 1997, 10 pp. 

43  Cf. Maricel Mena López, «Mujer negra y Biblia», en Mandrágora. Revista do nú-
cleo de estudos teológicos da mulher na América Latina 3 (1996), p. 28; V. C. De Souza 
Junior, «Bíblia e negritude», a. c., pp. 7-10.

44  Clara Luz Ajo, «Sentir lo sagrado en el cuerpo», Caminos: Revista cubana de 
pensamiento socioteológico 13-14 (1999), pp. 36-45. L. Menéndez, «Ayé (ki ibo)», en 
Caminos: Revista cubana de pensamiento socioteológico 13-14 (1999), pp. 2-15.

45  Francisco Reyes, «Hermenéutica y exégesis: un diálogo necesario», en Revista de 
interpretación bíblica latinoamericana 28 (1994), p. 21.



75

religiones negras. El Dios presente en la historia del pueblo negro 
se manifiesta como un Dios que salva y libera. Estas colocaciones, 
sin duda alguna, constituyen avances cualitativamente significati-
vos en las interpretaciones, sobre todo cuando reconocemos que 
no hay una sola palabra que se considere como revelada. A partir 
de aquí es posible pensar en otro salto hermenéutico, no sola-
mente descriptivo y comparativo, sino crítico, es decir, un método 
crítico respecto a los modelos de racionalidad propios del cristia-
nismo, como también de las religiones y culturas no cristianas. Así 
como reconocemos que en los textos bíblicos tenemos un fondo 
androcéntrico, también podemos reconocer que en las historias, 
cuentos, mitos y leyendas de nuestra cultura afroamericana y ca-
ribeña tenemos también textos machistas que se deben cuestionar 
y no solamente valorar porque son culturales. La cultura también 
es un componente ideológico en el cual es posible la reproducción 
de contravalores. 

La religiosidad afro en sus diversas manifestaciones alerta para 
la necesidad del estudio de la Biblia en el contexto de la historia de 
las religiones. Esto se debe al hecho de que en la mayoría de los 
textos veterotestamentarios se encuentra la dicotomía entre la reli-
gión oficial y la popular. La pluralidad de dioses y culturas es casi 
que exterminada por la mentalidad sacerdotal. Nuestro desafío es 
recuperar la riqueza de la religiosidad popular israelita, de sus mi-
tos; estudiar la diversidad de dioses y diosas presentes en testimo-
nios tanto de la tradición bíblica como de la arqueología e historio-
grafía. 

Aproximación retórica

Después de reconocer las riquezas metodológicas de interpretación, 
propongo, más que un método, una estrategia de interpretación de-
nominada retórica. Para la fundamentación teórica me subsidio 
principalmente de las epistemologías críticas feministas de Elisa-



76

beth Schüssler Fiorenza e Ivone Gebara 46: considero que ellas ofre-
cen pistas interesantes para continuar dando pasos significativos en 
el abordaje interpretativo de los textos a partir de la óptica de la 
negritud.

Una estrategia retórica feminista en la óptica de la negritud re-
conoce la existencia de una jerarquización del saber que corres-
ponde a la propia jerarquización social. En general las personas ne-
gras han sido presentadas como las que menos saben, así como los 
indígenas. La historia de marginación marcó de tal forma las bases 
de nuestra cultura que adoptamos, como conocimiento nuestro, 
aquel divulgado por los detentores del poder político, social y reli-
gioso; esto desafía nuestra forma de construir conocimiento. ¿Será 
que la epistemología patriarcal que orienta nuestra teología puede 
abrirse para una perspectiva epistemológica negra? Esto trae como 
consecuencia la necesidad de cuestionar nuestro ascenso teológico 
y hermenéutico, pues nuestro aporte, en la mayoría de los casos, es 
el de alargar los conceptos propios del patriarcado más que cuestio-
nar el lenguaje, los silencios, las omisiones, las metáforas discrimi-
natorias referentes al pueblo negro en la Biblia y en nuestras comu-
nidades. 

El marco teórico negro y feminista parte de la necesidad de arti-
cular los procesos de interpretación con los métodos históricos y 
literarios que se centran en la retórica de los textos bíblicos en sus 
contextos históricos y en las metodologías literarias e históricas: 
dramatizaciones, biblio-dramas, danzas, rituales que ayudan a recrear 
una representación histórica «diferente». Este modelo de interpreta-
ción multiestratégico intenta superar la ruptura entre los estudios 
históricos descriptivos y los estudios literarios que entienden los tex-
tos de manera positivista.

Una estrategia retórica busca aprovechar las contradicciones y 
los silencios que aparecen en los textos para reconstruir los mundos 

46  Elizabeth Schüssler Fiorenza, o. c., pp. 62-75; Ivone Gebara, Teologia ecofemi-
nista. São Paulo, Olho Dágua, 1997.



77

simbólicos de los mismos y los mundos sociohistóricos que hacen 
posible la reconstrucción de los textos. Reconoce también que los 
textos androcéntricos son textos retóricos, producidos en medio de 
debates históricos. Intenta sustituir las prácticas académicas objeti-
vistas y despolarizadas de la interpretación bíblica 47. Levanta sospe-
chas en cuanto a las adquisiciones tranquilas de la tradición patriar-
cal. Cuestiona la objetividad de la ciencia y su carácter aparentemente 
asexual para afirmar que el conocimiento humano es situado en 
nuestra realidad social, cultural y sexual 48.

La lectura retórica es contextual, se desenvuelve a partir de los 
contextos locales aunque se conecte en una perspectiva global. Re-
tórica contextual significa no absolutizar nuestras experiencias y 
formas de conocer hoy pero admitir su provisionalidad histórica y la 
necesidad de estar abiertos a otras referencias más amplias de la vida. 
También cuestiona la perspectiva cultural androcéntrica de nuestras 
realidades socioculturales e invita al diálogo cultural y religioso sin 
absolutizar nuestras verdades.

La lectura retórica interpreta y lee el lenguaje gramatical mascu-
lino que inculca valores de lenguaje de género específicamente pa-
triarcal. Explicita si ese lenguaje ha sido tratado de manera conven-
cional y cómo debe entenderse en los diferentes contextos. Lee los 
textos no solamente en términos de sexo/género, sino con sus es-
tructuras interrelacionadas de racismo, clasismo, sexismo, colonia-
lismo y antisemitismo.

Para continuar caminando

El estudio de los diversos métodos hermenéuticos a partir de los 
pueblos negros nos revelan la variedad de riquezas interpretativas. 
Los trabajos son fruto de una amplia experiencia con comunidades 

47  Elizabeth Schüssler Fiorenza, o. c., p. 63.
48  Ivone Gebara, o.c., p. 69.



78

afroamericanas y caribeñas que potencializan nuestra tarea herme-
néutica. Los avances, conquistas y limitaciones continúan desa-
fiando nuestro trabajo interpretativo. Estos desafíos marcan nuestro 
compromiso con el rescate de la vida. Se trata de una lectura atenta 
a las contradicciones históricas textuales que contribuyeron a la 
reproducción de ideologías sexistas, racistas y clasistas en nuestras 
sociedades.

La propuesta retórica está lejos de pretender suscribirse como 
única estrategia o método de lectura; ella sugiere la necesidad de 
continuar abriendo caminos interpretativos que dignifiquen la vida 
de las personas negras en nuestra sociedad. Es una propuesta bá-
sicamente histórico-literaria diferente de las otras presentadas. Por 
eso, considero que es un camino más para continuar nuestras re-
flexiones. 

Finalmente, a los 50 años del Concilio Vaticano II es importante 
valorar su legado en las interpretaciones bíblicas desde los pueblos 
negros. Pero también es importante escuchar estas voces que, de 
alguna manera, están interpelando la manera oficial como hemos 
encarado los estudios bíblicos en nuestro continente y, más especí-
ficamente, en el mundo académico latinoamericano. Siendo así, ter-
mino con algunos desafíos que estas aproximaciones metodológicas 
nos dejan en la búsqueda de una epistemología bíblica latinoameri-
cana inclusiva: 

-	 Tener en cuenta que cuando se habla de Iglesia de los pobres 
se hace referencia a realidades diversas esparcidas por el con-
tinente; estas realidades interpelan al texto bíblico para una 
lectura crítica, inclusiva y horizontal. 

-	 Reconocer que la univocidad de la verdad contemplada en las 
retóricas de jerarquización, universalización, absolutización y 
unicidad en la teología invisibilizan los aportes creativos de las 
comunidades pues atentan contra la unidad en la diversidad.

-	 Valorar las identidades plurales y en construcción y aprender 
de ellas para superar, así, los racismos, sexismos, discrimina-



79

ciones y estigmatizaciones inherentes a nuestras generalidades 
discursivas.

-	 Estudiar la Biblia en el contexto de la historia de las religiones 
y abordar creativamente la dicotomía entre religión oficial y 
popular. La pluralidad de dioses y culturas que habitaban el 
suelo israelita fueron casi que exterminadas por la univocidad 
sacerdotal. 

-	 Reconocer que los textos bíblicos son construcciones cultura-
les, traen la impronta de la memoria transmitida inicialmente 
de forma oral. Por este motivo, hay que valorizar la oralidad y 
las experiencias de las personas que contaron las historias.

-	 Reivindicar el valor de los mitos como necesarios para que la 
vida de las comunidades continúe. El mito no es estático sino 
dinámico, ya que posee un tiempo propio, diferente al crono-
lógico. En el mito no hay contradicciones; es un tipo de saber 
diferente al racional, pero no debe contraponerse a la razón, 
pues posee un saber tan «auténtico» como el saber «racional» 
científico.

-	 Afrontar en nuestras generalidades discursivas el problema del 
hambre, de la soberanía alimentaria, de las economías.

-	 Valorar los aportes epistemológicos derivados del ecofemi-
nismo; hay una deuda eclesial con las mujeres y con los eco-
sistemas que debemos encarar.




