
83

4 

NUESTRA IGLESIA 
EN AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE

A PARTIR DEL CONCILIO VATICANO II
Y LA TEOLOGÍA DE LA LIBERACIÓN

Víctor M. Martínez Morales, sj

El aporte del Concilio Vaticano II se evidencia en el cambio eclesial, 
cambio que se verifica no de manera uniforme, pero que sí se puede 
constatar en el proceso histórico de la Iglesia latinoamericana y ca-
ribeña. Se ha de partir de la realidad que nos lleva a identificar co-
munidades eclesiales que han vivido el proceso de una Iglesia pue-
blo de Dios, Iglesia de los pobres, Iglesia de comunión y participación 
en la vivencia diaria de su cotidianidad. Nuestra Iglesia latinoame-
ricana es heredera del Concilio a partir de la teología de la libera-
ción y lo que ella ha legado no solo en los documentos de las cuatro 
conferencias episcopales hasta hoy realizadas después del Concilio 
Vaticano II: Medellín, Puebla, Santo Domingo y Aparecida, las cua-
les consignan el caminar eclesial de nuestro pueblo. También en lo 
que testimonian los cristianos, agentes mismos y protagonistas de la 
vida eclesial en el diario trasegar existencial.

Este proceso no se ha vivido de espaldas a la realidad. La histo-
ria en el tejido de los acontecimientos da cuenta de conflictos socia-
les, políticos y pastorales al interior de las distintas comunidades 
eclesiales. Paradigmas y modelos de cristiandad y cristianismo, 
desde la teoría y la praxis, demuestran un recorrido crítico de retos 
y desafíos para quienes hemos sido testigos de estos cincuenta años 
que sucedieron al Concilio. Las comunidades eclesiales de base, la 

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



84

opción por los pobres, la valoración del sensus fidelium, se ponen 
de relieve; junto a ello, la revaloración que se viene a dar a la Sa-
grada Escritura, el sentido de justicia y solidaridad como expresio-
nes reales de evangelización y la formación en el discernimiento 
de los signos de los tiempos. La experiencia eclesial vivida en 
América Latina y el Caribe brinda un «polo a tierra» de la Iglesia 
que quiso el Concilio en orden al seguimiento radical de Jesucristo 
transparentado en el testimonio que ha llevado al martirio a mu-
chos creyentes.

Nuestro pueblo latinoamericano es un pueblo oprimido y cre-
yente, pueblo explotado y cristiano, dimensión sociocultural-histó-
rica y dimensión de fe que forman una unidad. Sin afrontar nuestra 
realidad, el lenguaje de la fe corre el riesgo de no llegar a la historia 
en la que actúa Dios y en donde lo encontramos. Sin dimensión de 
fe, la realidad histórica estrecha su visión y debilita la percepción 
de Aquel en quien todo hecho cobra su sentido. El Vaticano II nos da 
una mirada a nuestra historia, desde los signos de los tiempos, que 
nos lleva a recrearla; la teología de la liberación hará realidad nues-
tra historia de salvación desde el servicio a la fe y promoción de la 
justicia.

Un pueblo oprimido y creyente en búsqueda de liberación

Nuestro pueblo de América Latina y el Caribe es mayoritariamente 
pobre. Pobreza que se traduce en muerte, hambre y enfermedad. Po-
breza que significa destrucción de personas, pueblos, culturas y tra-
diciones. Pobreza que es carencia de los medios mínimos para subsis-
tir. Situación de pobreza que hace a nuestro pueblo vulnerable a la 
explotación y opresión. El hombre –varón mujer– latinoamericano es 
víctima de la injusticia, de la marginación y del despojo. 

El Concilio Vaticano II vino a iluminar esta realidad, dando a 
conocer que esta situación de nuestro pueblo va más allá de una 
simple «situación social». Estamos de cara a aquello que es contrario 



85

al reino anunciado por el Señor. No podemos reducir al pobre a una 
simple clase social determinada. La situación es un desafío al men-
saje del evangelio.

Gracias al mensaje conciliar que viene a alimentar nuestra reali-
dad creyente, podemos constatar, desde la fe, que esta situación de 
nuestro pueblo exige ser superada; es así como se va haciendo cada 
vez más evidente la necesidad de una fuerza liberadora. Liberación 
que supera el horizonte donde se ejercen las libertades, la liberación en 
el hombre latinoamericano es el inicio de una nueva vida. Se trata de 
ir más allá de lo factual, se trata de posibilitar «la revelación», la apa-
rición de otro hombre distinto al opresor y al oprimido, se trata de 
una conversión: la creación del hombre nuevo.

Este es el hombre y la mujer latinoamericanos que asume el 
Concilio Vaticano II desde su carencia y vaciedad, desde su lucha 
por liberarse, desde su búsqueda por la construcción de un hombre 
nuevo, una mujer nueva.

Es a partir del carácter creyente de nuestro pueblo latinoameri-
cano como la semilla del mensaje del Concilio encuentra su acogida 
y aceptación. Gracias a la fe de nuestro pueblo, a su dinamismo y 
potencial liberador, ella viene a ser inspiradora de la acción eficaz 
de la revelación de Dios en nuestra historia. El Concilio viene a ser 
incorporado desde la vivencia religiosa, desde la presencia de una 
inmensa potencialidad de fe liberadora.

De una Iglesia templo a un Iglesia pueblo

El tiempo posterior al Concilio vino a vivirse en América Latina con 
entusiasmo y fuerza evangélicos; se comunicaban los documentos 
conciliares de manera sencilla y práctica; la buena noticia de lo 
acontecido en el Concilio, ya plasmado en los documentos, tenía 
que llegar de forma didáctica y como experiencia catequética para 
todos. Así fue como la imagen más trabajada en orden a la Iglesia 
era señalar cómo dicho término no identificaba la construcción de 



86

un edificio: los muros, su estructura y distribución, sus detalles 
como el campanario, el confesionario, el altar, la decoración; sino 
que se dirigía a la comunidad. La Iglesia es la comunidad, nosotros 
somos la Iglesia. Tú, yo, nosotros, formamos la Iglesia; la Iglesia so-
mos todos; la Iglesia está conformada por nosotros: hombres, muje-
res, niños, jóvenes, ancianos, adultos.

Fue así como se vino a insistir en que todos somos Iglesia. La 
Iglesia no se circunscribe a los obispos, al clero, a monjes y monjas, 
a los religiosos y religiosas, a hombres y mujeres «beatos». No se 
podía seguir comprendiendo que la comunidad eclesial era la suma-
toria de individuos, sino la interacción de personas libres que se 
congregan alrededor de Jesucristo. La Iglesia se conforma de perso-
nas y yo soy uno de esos protagonistas, integrante de la Iglesia; la 
vida de ella depende de mí. Por ello, el proceso de concientización 
viene a vivirse en toda América Latina y el Caribe con singular én-
fasis en tomar conciencia de lo que significa el seguimiento a la 
persona de Jesús y sus implicaciones o consecuencias como com-
promiso vital para aquellos que se dicen ser cristianos.

Identificarnos, como Iglesia, lo que llevó a tomar conciencia de la 
fe, ¿qué nos hace creyentes?, ¿en quién creemos?, ¿creemos en el Dios 
de Jesucristo? El deseo de recuperar lo propio de ese ser cristiano fue 
conduciendo al acercamiento de la Sagrada Escritura. Si Dios se revela 
en la Biblia, ¿cómo acceder a ella? He aquí dos elementos que hemos 
de dilucidar en este proceso: el primero, la importancia de reunirnos, 
congregarnos, conocernos y reconocernos como cristianos. ¿Quiénes 
somos Iglesia? El segundo, acercarnos a la Sagrada Escritura para mu-
chos desconocida, un misterio, un secreto. La palabra de Dios, fuente 
e inspiración de nuestro caminar como cristianos y cristianas, se im-
ponía como peldaño propio del seguimiento de Jesucristo.

Ya posteriormente, siguiendo los derroteros del Concilio, se 
viene a dar un valor singular al laicado. La Iglesia como pueblo de 
Dios dará identidad al laico. El trabajo teológico y pastoral en reha-
cer el ser y la misión del laico en la Iglesia y en la sociedad es un 
empeño en América Latina; germen para recuperar la ministeriali-



87

dad laical: nuevos ministerios para una nueva Iglesia cuyo testimo-
nio y profecía nos sitúa con madurez ante proyectos comunes de 
servicio eclesial y social, de vida y dignificación.

El decidido trabajo en la promoción laical tiene sus raíces en el 
testimonio de equipos o comunidades de fe comprometidas en hacer 
que la Iglesia acontezca en el mundo y en la historia. Son muchos 
los movimientos y organismos, en toda nuestra América Latina, que 
a partir de una genuina espiritualidad de los laicos contribuyen 
desde su vocación apostólica en la edificación de la Iglesia. Se pre-
tende que los laicos tengan un rol protagónico en orden a la evan-
gelización y promoción humana.

De una Iglesia estructural a una Iglesia de los pobres

Todos los testimonios de los textos posconciliares en América La-
tina están cargados de entusiasmo y esperanza. Para el año 1968 la 
venida de Pablo VI al continente y la realización de la II Conferen-
cia del Episcopado Latinoamericano y del Caribe en Medellín mar-
carán un tiempo muy significativo de renovación que luego se de-
jará sentir a nivel espiritual, pastoral y social. Es así, como ante las 
dificultades y los problemas de este continente tercermundista, de 
pobreza y abandono, se vislumbraban nuevas perspectivas liberado-
ras que llevarían a identificarlo posteriormente como el continente 
de la esperanza.

La Iglesia de los pobres se alienta en la práctica real de compar-
tir la vida y estar del lado de los más empobrecidos. Experiencias de 
inserción en sitios suburbanos de las grandes ciudades, así como el 
acompañamiento a comunidades vulnerables señalará acciones 
concretas de apoyo y solidaridad a favor de quien más lo necesita. 
La defensa por la vida y su dignidad lleva a tomar partido por quie-
nes son golpeados, ofendidos y explotados.

La opción por los pobres viene a surgir del mismo seguimiento de 
Jesucristo, quien vendrá a exigirnos, de manera directa e intrínseca, 



88

colocarnos siempre a favor del pobre. Situarnos de parte de aque-
llos cuyas vidas están clamando justicia, equidad y solidaridad. Es 
así como la lucha por la promoción de la justicia ante la opresión y 
explotación viene a constituirse en bandera evangélica en la que el 
pobre ocupa un lugar privilegiado en el ser y hacer de Jesucristo; no 
podrá ser de otra manera para su Iglesia.

A partir del evangelio, la Iglesia latinoamericana viene, desde el 
Concilio Vaticano II, trabajando de manera particular y decidida por 
la liberación de los empobrecidos. La experiencia de liberación brota 
de la exigencia evangélica del amor que encuentra en las coordena-
das de la historia su asidero real para ser encarnada en acciones 
reales de compromiso a favor de la justicia. Tal experiencia del amor 
misericordioso de Dios que me libera es exigencia de actuar a la 
manera de Dios en la relación con los otros. Dios se ha inclinado en 
la persona de su Hijo por el débil, el pobre, el enfermo, el pecador.

Se trata de asumir los retos y desafíos que nos hace la realidad. 
La Iglesia de América Latina y el Caribe, interpelada por la creciente 
injusticia social generadora de una situación de violencia, corrup-
ción y hambre, se siente llamada a intervenir. Como hombres y mu-
jeres de Iglesia, hemos de desafiar la miseria, trabajar activamente 
por la extinción de estructuras y actitudes injustas, liderar y promo-
ver todo proyecto de paz y no-violencia, promocionar eficazmente 
la justicia.

La praxis de la misericordia surge de la relación amorosa de 
Dios, de una Iglesia capaz de sentir cómo Dios ejerce su justicia y 
misericordia en su favor. El trabajar por la defensa de la vida, la 
dignidad de la persona, la recuperación de los derechos y el hacer 
que la vida humana sea verdaderamente humana brota como misión 
del encuentro amoroso con Dios. Su tarea a favor de los demás, par-
ticularmente del caído, desplazado, golpeado, del pobre y excluido, 
es la respuesta al mandato imperativo de sentirse profundamente 
amada: «vete y haz tú lo mismo». 



89

De una Iglesia jerárquica a una Iglesia comunión

Desde los pasos adelantados por el Concilio se viene a concebir la 
Iglesia no ya como la de «la curia romana», ni la llamada «jerar-
quía», sino como una comunidad de hermanos. Se busca volver a 
las fuentes de la revelación para recuperar el sentido comunitario de 
la Iglesia. Más allá de gregarismos, uniformidad y nivelaciones, la 
comunidad se hace desde la unidad donde lo disperso se congrega y 
lo diverso se integra.

En Latinoamérica, junto a la religiosidad popular, la Iglesia se va 
tejiendo en el horizonte propio de comunión y fraternidad. La Igle-
sia como misterio en la que todos los creyentes formamos el pueblo 
de Dios. Icono de la Trinidad, la Iglesia se levanta como signo y 
modelo de una comunidad de personas caracterizada por la igual-
dad fundamental y la diversidad funcional en la cual el régimen 
jerárquico se hace también presente en el servicio propio de su mi-
sión teologal.

Somos testigos de tener entre nosotros obispos que responden 
como príncipes y otros que responden como pastores. Todos forma-
mos parte de la Iglesia, somos una comunidad de hermanos en la que 
se excluye todo monarquismo, populismo y democratismo, como 
también toda dominación. La Iglesia pueblo de Dios no se limita o 
circunscribe a una etnia, nación o cultura, pero tampoco puede cobi-
jar sin más a una cristiandad de masa, inconsciente y genérica.

La Iglesia, por su vocación y carisma en el seguimiento de Jesu-
cristo, tiene como proyecto anunciar y realizar el reino de Dios, está 
llamada a ser imagen de la Trinidad. La Iglesia tiene una responsa-
bilidad especial en la creación de relaciones mucho más en conso-
nancia con la propuesta del reinado de Dios. Ella es generadora de 
comunión, artífice de solidaridad, tejedora de nuevas relaciones en-
tre todos aquellos, hombres y mujeres de Iglesia, que tienen distin-
tos ministerios y diversas responsabilidades.

Quienes conformamos la Iglesia estamos todos llamados a ser 
testimonio de comunión y participación y a contribuir afectiva y efec-



90

tivamente en la edificación de la comunidad de creyentes. Somos 
testigos de un continente fracturado y fragmentado por las diferencias 
económicas, políticas, sociales, culturales, étnicas y religiosas. La 
Iglesia, no siendo exclusiva ni excluyente, se levanta como hace-
dora de comunión cuando trabaja en hacer realidad el diálogo inter
religioso, el encuentro ecuménico, su presencia en nuevos areópagos, 
la acogida que hace de lo distinto y diferente.

La eclesiología de comunión desde América Latina se ha revestido 
de una particular atención a las relaciones recíprocas en orden a esta-
blecer, a partir de la experiencia originaria de las primeras comunida-
des, el proyecto de fraternidad universal de Jesús y hacer realidad la 
igualdad y la unidad, más allá de la uniformidad y el igualitarismo.

Afincadas en la Sagrada Escritura, las comunidades han com-
probado que seguir a Jesús al margen de la Iglesia es un peligroso 
engaño, pues la comunidad de los cristianos es el cuerpo de Jesu-
cristo. Junto a ello, la comunidad se teje desde abajo; es decir, la 
opción preferencial por el pobre es la expresión de una manera de 
realizar la comunión, al estilo del Maestro, a partir del amor, en el 
abajamiento y vaciamiento.

La Iglesia latinoamericana ha invertido y sigue invirtiendo sus 
esfuerzos en la formación de comunidades, en hacer realidad la co-
munión fraterna y la comunión eclesial que solamente se realiza 
desde el amor recíproco, desinteresado e incondicional que nos lleva 
a colocar todo en común: comunión de bienes, ideales, talentos, 
todo al servicio del reino. De ahí el trabajo en orden institucional 
por el recrear los ministerios, el repensar la estructura parroquial, la 
valoración de las iglesias locales y el episcopado, los esfuerzos por 
el enriquecimiento de las conferencias episcopales, los sínodos dio-
cesanos, la accesibilidad litúrgica, la madurez que se ha venido al-
canzando en el encuentro ecuménico y la disposición hacia el diá-
logo interreligioso.

Tal ha sido la acción de Dios: su actuar propio es salvar, liberán-
donos de aquello que nos ata y no nos permite ir a su encuentro. La 
experiencia de su amor es la que nos lleva a actuar de igual forma. 



91

La Iglesia trabaja por hacer realidad el mandamiento del amor. 
Cuanto mayor sea la relación con el Señor mayor será el compro-
miso liberador que se genera a nuestro alrededor. La inclinación por 
el pequeño, el pobre, el desvalido no es una acción distinta a la ex-
presión del amor misericordioso que nos hace ir forjando un cora-
zón solidario con particular interés por detectar al menor, al inde-
fenso, al necesitado para levantarlo, defenderlo, hacerlo valer, 
colmar su necesidad. Nuestra acción de solidaridad a favor de los 
otros, como nuestra promoción de la justicia, brota de la respuesta 
exigente al amor misericordioso de Dios.

Una Iglesia dadora de vida

Para América Latina y el Caribe, el camino recorrido de Medellín a 
Aparecida marca un sendero que ha venido a subrayarse en el úl-
timo tiempo: una Iglesia dadora de vida, en su fidelidad al segui-
miento de Jesucristo, está llamada a dar vida para nuestros pueblos, 
la Vida que nos viene de él.

La realidad desgarradora de la presencia de muerte, violencia y 
miseria que vive el continente, con escenas dramáticas de masacres, 
desplazamientos forzosos y hambre, nos hace colocar la mirada en 
aquel que hoy es asaltado, apaleado y despojado de lo suyo, dejado 
medio muerto al borde del camino. La Iglesia latinoamericana seguirá 
con sus ojos puestos en todos aquellos rostros de niños, indígenas, 
campesinos, hombres y mujeres empobrecidos, a quienes se les está 
arrebatando el aliento de vida. Como lo hizo Puebla en su momento, 
Aparecida vendrá a señalar los rostros sufrientes que nos duelen hoy. 

Dar vida significa trabajar de manera decidida para que todo ser 
humano pueda tener lo mínimo para ser persona: La lucha por los 
derechos humanos, la dignidad de la persona humana, el derecho a 
la vida, la salud, la vivienda y al trabajo se levantan como consig-
nas de una misión eclesial, dado que son condiciones de posibilidad 
hoy negadas, usurpadas y acaparadas.



92

Dar vida es promover de manera efectiva la justicia. Ante la 
multiplicación y sofisticación de estructuras de injusticia en las que 
la mentira y corrupción campean de manera descarada, la credibili-
dad de la misión de la Iglesia radica en hacer realidad la justicia 
desde la proclamación de la verdad, la denuncia de todo atropello y 
falsedad y el anuncio de vías reales de solución. Trabajar por la paz 
es tarea de la Iglesia.

Dar vida hoy en nuestra América Latina reviste características 
concretas en trabajar para denunciar, erradicar y no tolerar todo 
aquello que sigue hoy haciendo realidad el racismo, la discrimina-
ción, los preconceptos que humillan y degradan a muchos indígenas 
y negros. Las culturas indígenas y afrodescendientes ofrecen lo que 
son y realizan al tejido social del continente, su ser y patrimonio 
enriquece la vida de la Iglesia, su silencio se ha ido transformando, 
la voz indígena y afroamericana va ganando espacio y reconoci-
miento. Volver sobre la identidad, cultura y espiritualidad de la pre-
sencia indígena y de la tradición afro es tarea y exigencia de la 
Iglesia a la cual muchos de ellos pertenecen.

Una Iglesia latinoamericana dadora de vida no puede permitir 
comportamientos y mentalidades excluyentes en torno a la mujer, 
su participación eclesial es significativa y decisiva como actora en 
los escenarios sociales, políticos y culturales de hoy. No podemos 
permitir la exclusión de la mujer de ningún espacio; el dominio y 
explotación que sobre ella se ejerce, la reproducción de estructuras 
patriarcales, jerárquicas y de sometimiento, cualquiera que él sea. 
La incorporación de la perspectiva de género es portadora de vida: 
la mujer, al reconocer su identidad, su capacidad y responsabilidad 
en la misión de la Iglesia, crecerá en el deseo de una mayor prepa-
ración y participación, en la conciencia de su propio papel, compro-
miso y dedicación a la causa del reino.

Hoy la Iglesia, llamada a dar vida, no puede ser indiferente a 
todo aquello que atenta nuestra relación con la tierra a partir de la 
crisis ecológica manifestada en la desertización, el cansancio de 
la tierra, su acaparamiento y contaminación, el uso de transgénicos 



93

y agroquímicos, la crisis del agua, el sometimiento al monocultivo. 
Realidades como estas gritan desde la madre tierra en búsqueda de 
ayuda. Como hombres y mujeres de Iglesia hemos de responder a 
estos nuevos clamores de vida. Nuestro continente reclama caminos 
concretos de una cultura dadora de vida, que, al estilo de nuestros an-
cestros, sea capaz de sembrar y descubrir todo brote de vida.

Dar vida desde el evangelio es ser portadores de la buena nueva 
a partir de las bienaventuranzas. Ser noticia de vida para realidades 
abrazadas hoy por el ateísmo y agnosticismo exige una Iglesia ma-
dura, de propuestas inteligentes, en la que no se contraponen fe y 
razón, ciencia y creencia, técnica y religión. Más aún, ser portadores 
de vida ante el avasallamiento de otras confesiones religiosas, entre 
las que el pentecostalismo ha tenido un papel protagónico de mani-
pulación a lo largo y ancho del continente. Dar vida a una religiosi-
dad popular que necesita ser purificada, valorada y recuperada 
desde su potencial evangelizador.

Una Iglesia liberadora

A partir del evangelio, la Iglesia latinoamericana viene, desde el 
Concilio Vaticano II, trabajando de manera particular y decidida por 
la liberación de los empobrecidos. La experiencia de liberación brota 
de la exigencia evangélica del amor que encuentra en las coordena-
das de la historia su asidero real para ser encarnada en acciones 
reales de compromiso a favor de la justicia. Tal experiencia del amor 
misericordioso de Dios que me libera es exigencia de actuar a la 
manera de Dios en la relación con los otros. Dios se ha inclinado en 
la persona de su Hijo por el débil, el pobre, el enfermo, el pecador.

La Iglesia ha comprendido que el encuentro con el Señor es exi-
gencia de liberación. La práctica del amor misericordioso hacia 
quien es víctima de la realidad hostil y adversa es espacio de liber-
tad; en una realidad en la que la opresión y explotación parece as-
fixiarnos, este encuentro con el Señor es estímulo de justicia.



94

Es el amor misericordioso de Dios el que nos da sentido para 
luchar contra toda forma de esclavitud que ahoga nuestras existen-
cias y nuestra ansia de libertad. Es así como del encuentro con el 
Señor la justicia se nos impone como tarea, camino, misión que he-
mos de realizar.

El compromiso liberador de la Iglesia es directamente proporcio-
nal a la manifestación del amor. De ahí que la opción por los débiles 
y marginados de nuestra sociedad sea la acción que nace de un co-
razón misericordioso cuya expresión de solidaridad se hace efectiva 
en la vivencia de la justicia a favor de los más necesitados de ella, 
para ponerse de su parte y poderles levantar de la situación que los 
oprime y victimiza.

La lucha por la defensa de la vida, la dignidad de la persona y el 
compromiso decidido por la instauración de la paz y la justicia se 
unen a la misión evangelizadora de la Iglesia de América Latina y el 
Caribe. Ser dadora de vida pasa por signos elocuentes de combatir 
todo aquello que atenta contra la vida del planeta y la lleva a colo-
carse del lado de los más vulnerables que sienten sus vidas amena-
zadas y al borde de extinguirse.

Manifestación de la acción amorosa de Dios, la Iglesia trabaja de 
manera efectiva a favor de la justicia, haciendo a la manera de Dios: 
un amor misericordioso que se traduce en defensa, ayuda, acciones 
que dan vida, dignidad, promoción de la persona. Se trata de actua-
lizar y encarnar la parábola del buen samaritano (Lc 10,25-37).

Horizontes de esperanza, hacia un nuevo amanecer

Nuestra mirada, ante esta realidad eclesial latinoamericana, ha de 
ser esperanzadora; se trata de avivar el deseo de fuego que brota 
de las cenizas, del torrente de agua viva que puede llegar a formarse 
del charco de sangre empozada de tantos mártires, hombres y muje-
res, que han ofrendado su vida por la causa del evangelio en estos 
últimos cuarenta años. Algo nuevo y distinto está en el corazón de 



95

nosotros mismos en el orden personal y colectivo. Se trata de optar 
por nuestra autenticidad eclesial para crear, desde nuestra originali-
dad, comunidades eclesiales: apropiarnos de lo nuestro y empren-
der, desde allí, el tejido de construcción eclesial que necesitamos.

Una mirada de esperanza a partir de la realidad no es distraernos 
ante ilusiones o utopías que nos desorientan y descentran del deseo 
de hacer Iglesia. Menos aún, la espera resignada de quien con pa-
ciencia aguarda lo que ocurra como voluntad de la divinidad o del 
destino. Una mirada esperanzadora es el trabajo laborioso efectivo y 
afectivo por transformar la injusticia en justicia, la miseria en dig-
nidad, la guerra en paz. Se trata de invertir la vida a favor de los 
valores del reino que en torno a la solidaridad construyen realidades 
verdaderamente humanas.

Se trata de optar por una Iglesia liberadora, portadora de vida y 
de esperanza, trabajando en el sentido de idear caminos reales de so-
lución a los conflictos a partir de lo típico de nuestra cultura, lo 
auténtico de nuestra raza, lo propio de nuestras raíces. Hemos de op-
tar por lo original de nuestra gente, de su sentir comunitario, su 
realidad de comunión. Se trata de renacer y rehacer desde el origen: 
asumir nuestra realidad, acoger y reconocer lo que somos y tenemos 
desde nuestra identidad y diferencias, desde nuestra complementa-
riedad y alternatividad; volver a las fuentes de nuestra identidad 
cristiana, desde la sencillez; tejer Iglesia desde nuestra realidad de 
pueblo, de pobreza, de comunidad, en el respeto, la ayuda mutua y 
la colaboración.

Retomar el camino que nos legó el Concilio desde el caminar 
liberador que se ha venido recorriendo exige partir de sus vícti-
mas, de sus mártires. Retomar la historia que ha significado estas 
décadas de construir comunidad. Se trata de abrazar nuestra reali-
dad eclesial desde el sentido crítico del juicio que purifica, la acti-
tud de escucha que nos lleva a todos al diálogo, el compromiso de 
dejarnos querer que nos lleva a salir de nosotros mismos y la 
praxis de imaginación creadora que nos hace artistas y artífices de 
nuestra Iglesia.



96

Bibliografía

AA.VV., La justicia que brota de la fe (Rm. 9,30). Santander, Sal 
Terrae, 1982. 

AA.VV., «Medellín 1968. 20 años», en Theologica Xaveriana 89, Año 
38/4 (oct-dic/1988). 

AA.VV., «¿Cristianismo en crisis?», en Concilium 311 (jun/2005).
AA.VV., «El Vaticano II ¿Un futuro olvidado?», en Concilium 312 

(sep/2005).
AA.VV., Concilio Vaticano II. Compendio de las ponencias presen-

tadas en la Semana Teológica. Cochabamba, 11-14 de octubre de 
2011. Cochabamba, Amerindia-Editorial Kipus, 2011.

Boff, Clodovis. Comunidade eclesial-Comunidade politica, ensayos 
de eclesiología política. Petrópolis, Vozes, 1978.

Boff, Leonardo. Iglesia, carisma y poder. Ensayos de eclesiología 
militante. Santander, Sal Terrae, 1982. 

Calvez, Jean-Yves. Fe y justicia, La dimensión social de la evangeli-
zación. Santander, Sal Terrae, 1985. 

Castillo, José María. La Iglesia que quiso el Concilio. Madrid, PPC, 
22002. 

Codina, Víctor. «¿Un nuevo éxodo?», en Revista CLAR 2 (abr-
jun/2006).

– Una Iglesia nazarena. Teología desde los insignificantes. Santan-
der, Sal Terrae, 2010.

Lora, Cecilio de. Iglesia para el reino de Dios. En torno a Aparecida. 
Madrid, PPC, 2007.

Madrigal, Santiago. Vaticano II: Remembranza y actualización. Es-
quemas para una eclesiología. Santander, Sal Terrae, 2002. 

Martínez Morales, Víctor. Fidelidad y creatividad en la vida consa-
grada. Bogotá, Paulinas, 2003.

– Mística y profecía en la vida religiosa. Bogotá, Paulinas, 2005.
–Una vida religiosa discípula y misionera. Bogotá, Paulinas, 2007.
– «La Iglesia real», en Theologica Xaveriana 74, Año 35/1 (ene-

mar/1985), pp. 9-27.



97

Oliveros, Roberto. «Antecedentes de la V Conferencia General del 
Episcopado en la tradición latinoamericana», Revista CLAR 2 
(abr-jun/2006).

Parra, Alberto. La Iglesia: contextos sociales, textos fundacionales, 
pretextos mundiales. Bogotá, Pontificia Universidad Javeriana, 
Facultad de Teología, 2005.

– Hacer Iglesia desde la realidad de América Latina. Bogotá, Pauli-
nas, 1988.


