PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano Iy Teologia de la Liberacion

4

NUESTRA IGLESIA
EN AMERICA LATINA Y EL CARIBE
A PARTIR DEL CONCILIO VATICANO II
Y LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION

VicToR M. MARTINEZ MORALES, SJ

El aporte del Concilio Vaticano II se evidencia en el cambio eclesial,
cambio que se verifica no de manera uniforme, pero que si se puede
constatar en el proceso historico de la Iglesia latinoamericana y ca-
ribefla. Se ha de partir de la realidad que nos lleva a identificar co-
munidades eclesiales que han vivido el proceso de una Iglesia pue-
blo de Dios, Iglesia de los pobres, Iglesia de comunion y participacion
en la vivencia diaria de su cotidianidad. Nuestra Iglesia latinoame-
ricana es heredera del Concilio a partir de la teologia de la libera-
cion y lo que ella ha legado no solo en los documentos de las cuatro
conferencias episcopales hasta hoy realizadas después del Concilio
Vaticano II: Medellin, Puebla, Santo Domingo y Aparecida, las cua-
les consignan el caminar eclesial de nuestro pueblo. También en lo
que testimonian los cristianos, agentes mismos y protagonistas de la
vida eclesial en el diario trasegar existencial.

Este proceso no se ha vivido de espaldas a la realidad. La histo-
ria en el tejido de los acontecimientos da cuenta de conflictos socia-
les, politicos y pastorales al interior de las distintas comunidades
eclesiales. Paradigmas y modelos de cristiandad y cristianismo,
desde la teoria y la praxis, demuestran un recorrido critico de retos
y desafios para quienes hemos sido testigos de estos cincuenta afios
que sucedieron al Concilio. Las comunidades eclesiales de base, la

83



opcidn por los pobres, la valoracion del sensus fidelium, se ponen
de relieve; junto a ello, la revaloracion que se viene a dar a la Sa-
grada Escritura, el sentido de justicia y solidaridad como expresio-
nes reales de evangelizacion y la formacion en el discernimiento
de los signos de los tiempos. La experiencia eclesial vivida en
América Latina y el Caribe brinda un «polo a tierra» de la Iglesia
que quiso el Concilio en orden al seguimiento radical de Jesucristo
transparentado en el testimonio que ha llevado al martirio a mu-
chos creyentes.

Nuestro pueblo latinoamericano es un pueblo oprimido y cre-
yente, pueblo explotado y cristiano, dimension sociocultural-histo-
rica y dimension de fe que forman una unidad. Sin afrontar nuestra
realidad, el lenguaje de la fe corre el riesgo de no llegar a la historia
en la que actia Dios y en donde lo encontramos. Sin dimension de
fe, la realidad historica estrecha su vision y debilita la percepcion
de Aquel en quien todo hecho cobra su sentido. El Vaticano II nos da
una mirada a nuestra historia, desde los signos de los tiempos, que
nos lleva a recrearla; la teologia de la liberacidon hara realidad nues-
tra historia de salvacion desde el servicio a la fe y promocion de la
justicia.

Un pueblo oprimido y creyente en busqueda de liberacion

Nuestro pueblo de América Latina y el Caribe es mayoritariamente
pobre. Pobreza que se traduce en muerte, hambre y enfermedad. Po-
breza que significa destruccion de personas, pueblos, culturas y tra-
diciones. Pobreza que es carencia de los medios minimos para subsis-
tir. Situacion de pobreza que hace a nuestro pueblo vulnerable a la
explotacion y opresion. El hombre —-vardn mujer- latinoamericano es
victima de la injusticia, de la marginacion y del despojo.

El Concilio Vaticano II vino a iluminar esta realidad, dando a
conocer que esta situacion de nuestro pueblo va mas alla de una
simple «situacion social». Estamos de cara a aquello que es contrario

84



al reino anunciado por el Sefior. No podemos reducir al pobre a una
simple clase social determinada. La situaciéon es un desafio al men-
saje del evangelio.

Gracias al mensaje conciliar que viene a alimentar nuestra reali-
dad creyente, podemos constatar, desde la fe, que esta situacion de
nuestro pueblo exige ser superada; es asi como se va haciendo cada
vez mas evidente la necesidad de una fuerza liberadora. Liberacion
que supera el horizonte donde se ejercen las libertades, la liberacion en
el hombre latinoamericano es el inicio de una nueva vida. Se trata de
ir mas alla de lo factual, se trata de posibilitar «la revelacidn», la apa-
riciéon de otro hombre distinto al opresor y al oprimido, se trata de
una conversion: la creacion del hombre nuevo.

Este es el hombre y la mujer latinoamericanos que asume el
Concilio Vaticano II desde su carencia y vaciedad, desde su lucha
por liberarse, desde su busqueda por la construccion de un hombre
nuevo, una mujer nueva.

Es a partir del cardcter creyente de nuestro pueblo latinoameri-
cano como la semilla del mensaje del Concilio encuentra su acogida
y aceptacion. Gracias a la fe de nuestro pueblo, a su dinamismo y
potencial liberador, ella viene a ser inspiradora de la accidn eficaz
de la revelacion de Dios en nuestra historia. El Concilio viene a ser
incorporado desde la vivencia religiosa, desde la presencia de una
inmensa potencialidad de fe liberadora.

De una Iglesia templo a un Iglesia pueblo

El tiempo posterior al Concilio vino a vivirse en América Latina con
entusiasmo y fuerza evangélicos; se comunicaban los documentos
conciliares de manera sencilla y practica; la buena noticia de lo
acontecido en el Concilio, ya plasmado en los documentos, tenia
que llegar de forma didactica y como experiencia catequética para
todos. Asi fue como la imagen mas trabajada en orden a la Iglesia
era sefialar como dicho término no identificaba la construccion de

85



un edificio: los muros, su estructura y distribucion, sus detalles
como el campanario, el confesionario, el altar, la decoracion; sino
que se dirigia a la comunidad. La Iglesia es la comunidad, nosotros
somos la Iglesia. Tu, yo, nosotros, formamos la Iglesia; la Iglesia so-
mos todos; la Iglesia esta conformada por nosotros: hombres, muje-
res, nifios, jovenes, ancianos, adultos.

Fue asi como se vino a insistir en que todos somos Iglesia. La
Iglesia no se circunscribe a los obispos, al clero, a monjes y monjas,
a los religiosos y religiosas, a hombres y mujeres «beatos». No se
podia seguir comprendiendo que la comunidad eclesial era la suma-
toria de individuos, sino la interaccion de personas libres que se
congregan alrededor de Jesucristo. La Iglesia se conforma de perso-
nas y yo soy uno de esos protagonistas, integrante de la Iglesia; la
vida de ella depende de mi. Por ello, el proceso de concientizacion
viene a vivirse en toda América Latina y el Caribe con singular én-
fasis en tomar conciencia de lo que significa el seguimiento a la
persona de Jesus y sus implicaciones o consecuencias como com-
promiso vital para aquellos que se dicen ser cristianos.

Identificarnos, como Iglesia, lo que llevé a tomar conciencia de la
fe, ¢qué nos hace creyentes?, jen quién creemos?, ;creemos en el Dios
de Jesucristo? El deseo de recuperar lo propio de ese ser cristiano fue
conduciendo al acercamiento de la Sagrada Escritura. Si Dios se revela
en la Biblia, ;como acceder a ella? He aqui dos elementos que hemos
de dilucidar en este proceso: el primero, la importancia de reunirnos,
congregarnos, CoOnocernos y reconocernos como cristianos. ¢Quiénes
somos Iglesia? El segundo, acercarnos a la Sagrada Escritura para mu-
chos desconocida, un misterio, un secreto. La palabra de Dios, fuente
e inspiracion de nuestro caminar como cristianos y cristianas, se im-
ponia como peldafio propio del seguimiento de Jesucristo.

Ya posteriormente, siguiendo los derroteros del Concilio, se
viene a dar un valor singular al laicado. La Iglesia como pueblo de
Dios dara identidad al laico. El trabajo teologico y pastoral en reha-
cer el ser y la mision del laico en la Iglesia y en la sociedad es un
empeflo en América Latina; germen para recuperar la ministeriali-

86



dad laical: nuevos ministerios para una nueva Iglesia cuyo testimo-
nio y profecia nos situa con madurez ante proyectos comunes de
servicio eclesial y social, de vida y dignificacion.

El decidido trabajo en la promocidn laical tiene sus raices en el
testimonio de equipos o comunidades de fe comprometidas en hacer
que la Iglesia acontezca en el mundo y en la historia. Son muchos
los movimientos y organismos, en toda nuestra América Latina, que
a partir de una genuina espiritualidad de los laicos contribuyen
desde su vocacion apostodlica en la edificacion de la Iglesia. Se pre-
tende que los laicos tengan un rol protagdnico en orden a la evan-
gelizacion y promocion humana.

De una Iglesia estructural a una Iglesia de los pobres

Todos los testimonios de los textos posconciliares en América La-
tina estan cargados de entusiasmo y esperanza. Para el afio 1968 la
venida de Pablo VI al continente y la realizacion de la I Conferen-
cia del Episcopado Latinoamericano y del Caribe en Medellin mar-
caran un tiempo muy significativo de renovacion que luego se de-
jara sentir a nivel espiritual, pastoral y social. Es asi, como ante las
dificultades y los problemas de este continente tercermundista, de
pobreza y abandono, se vislumbraban nuevas perspectivas liberado-
ras que llevarian a identificarlo posteriormente como el continente
de la esperanza.

La Iglesia de los pobres se alienta en la practica real de compar-
tir la vida y estar del lado de los mas empobrecidos. Experiencias de
insercion en sitios suburbanos de las grandes ciudades, asi como el
acompafiamiento a comunidades vulnerables sefialara acciones
concretas de apoyo y solidaridad a favor de quien mas lo necesita.
La defensa por la vida y su dignidad lleva a tomar partido por quie-
nes son golpeados, ofendidos y explotados.

La opcion por los pobres viene a surgir del mismo seguimiento de
Jesucristo, quien vendra a exigirnos, de manera directa e intrinseca,

87



colocarnos siempre a favor del pobre. Situarnos de parte de aque-
llos cuyas vidas estan clamando justicia, equidad y solidaridad. Es
asi como la lucha por la promocion de la justicia ante la opresion y
explotacion viene a constituirse en bandera evangélica en la que el
pobre ocupa un lugar privilegiado en el ser y hacer de Jesucristo; no
podra ser de otra manera para su Iglesia.

A partir del evangelio, la Iglesia latinoamericana viene, desde el
Concilio Vaticano II, trabajando de manera particular y decidida por
la liberacion de los empobrecidos. La experiencia de liberacidn brota
de la exigencia evang¢lica del amor que encuentra en las coordena-
das de la historia su asidero real para ser encarnada en acciones
reales de compromiso a favor de la justicia. Tal experiencia del amor
misericordioso de Dios que me libera es exigencia de actuar a la
manera de Dios en la relacidon con los otros. Dios se ha inclinado en
la persona de su Hijo por el débil, el pobre, el enfermo, el pecador.

Se trata de asumir los retos y desafios que nos hace la realidad.
La Iglesia de América Latina y el Caribe, interpelada por la creciente
injusticia social generadora de una situacion de violencia, corrup-
cion y hambre, se siente llamada a intervenir. Como hombres y mu-
jeres de Iglesia, hemos de desafiar la miseria, trabajar activamente
por la extincion de estructuras y actitudes injustas, liderar y promo-
ver todo proyecto de paz y no-violencia, promocionar eficazmente
la justicia.

La praxis de la misericordia surge de la relacién amorosa de
Dios, de una Iglesia capaz de sentir como Dios ejerce su justicia y
misericordia en su favor. El trabajar por la defensa de la vida, la
dignidad de la persona, la recuperacion de los derechos y el hacer
que la vida humana sea verdaderamente humana brota como mision
del encuentro amoroso con Dios. Su tarea a favor de los demas, par-
ticularmente del caido, desplazado, golpeado, del pobre y excluido,
es la respuesta al mandato imperativo de sentirse profundamente
amada: «vete y haz tu lo mismon».

88



De una Iglesia jerarquica a una Iglesia comunion

Desde los pasos adelantados por el Concilio se viene a concebir la
Iglesia no ya como la de «la curia romana», ni la llamada «jerar-
quia», sino como una comunidad de hermanos. Se busca volver a
las fuentes de la revelacion para recuperar el sentido comunitario de
la Iglesia. Mas alla de gregarismos, uniformidad y nivelaciones, la
comunidad se hace desde la unidad donde lo disperso se congrega y
lo diverso se integra.

En Latinoamérica, junto a la religiosidad popular, la Iglesia se va
tejiendo en el horizonte propio de comunion y fraternidad. La Igle-
sia como misterio en la que todos los creyentes formamos el pueblo
de Dios. Icono de la Trinidad, la Iglesia se levanta como signo y
modelo de una comunidad de personas caracterizada por la igual-
dad fundamental y la diversidad funcional en la cual el régimen
jerarquico se hace también presente en el servicio propio de su mi-
sién teologal.

Somos testigos de tener entre nosotros obispos que responden
como principes y otros que responden como pastores. Todos forma-
mos parte de la Iglesia, somos una comunidad de hermanos en la que
se excluye todo monarquismo, populismo y democratismo, como
también toda dominacidn. La Iglesia pueblo de Dios no se limita o
circunscribe a una etnia, nacidn o cultura, pero tampoco puede cobi-
jar sin mds a una cristiandad de masa, inconsciente y genérica.

La Iglesia, por su vocacion y carisma en el seguimiento de Jesu-
cristo, tiene como proyecto anunciar y realizar el reino de Dios, esta
llamada a ser imagen de la Trinidad. La Iglesia tiene una responsa-
bilidad especial en la creacion de relaciones mucho mds en conso-
nancia con la propuesta del reinado de Dios. Ella es generadora de
comunion, artifice de solidaridad, tejedora de nuevas relaciones en-
tre todos aquellos, hombres y mujeres de Iglesia, que tienen distin-
tos ministerios y diversas responsabilidades.

Quienes conformamos la Iglesia estamos todos llamados a ser
testimonio de comunidn y participacion y a contribuir afectiva y efec-

89



tivamente en la edificacion de la comunidad de creyentes. Somos
testigos de un continente fracturado y fragmentado por las diferencias
econdmicas, politicas, sociales, culturales, étnicas y religiosas. La
Iglesia, no siendo exclusiva ni excluyente, se levanta como hace-
dora de comunidn cuando trabaja en hacer realidad el didlogo inter-
religioso, el encuentro ecuménico, su presencia en nuevos areopagos,
la acogida que hace de lo distinto y diferente.

La eclesiologia de comunién desde América Latina se ha revestido
de una particular atencion a las relaciones reciprocas en orden a esta-
blecer, a partir de la experiencia originaria de las primeras comunida-
des, el proyecto de fraternidad universal de Jesus y hacer realidad la
igualdad y la unidad, mas alla de la uniformidad y el igualitarismo.

Afincadas en la Sagrada Escritura, las comunidades han com-
probado que seguir a Jesus al margen de la Iglesia es un peligroso
engafo, pues la comunidad de los cristianos es el cuerpo de Jesu-
cristo. Junto a ello, la comunidad se teje desde abajo; es decir, la
opcion preferencial por el pobre es la expresion de una manera de
realizar la comunion, al estilo del Maestro, a partir del amor, en el
abajamiento y vaciamiento.

La Iglesia latinoamericana ha invertido y sigue invirtiendo sus
esfuerzos en la formacion de comunidades, en hacer realidad la co-
munion fraterna y la comunion eclesial que solamente se realiza
desde el amor reciproco, desinteresado e incondicional que nos lleva
a colocar todo en comun: comunion de bienes, ideales, talentos,
todo al servicio del reino. De ahi el trabajo en orden institucional
por el recrear los ministerios, el repensar la estructura parroquial, la
valoracion de las iglesias locales y el episcopado, los esfuerzos por
el enriquecimiento de las conferencias episcopales, los sinodos dio-
cesanos, la accesibilidad liturgica, 1a madurez que se ha venido al-
canzando en el encuentro ecuménico y la disposicion hacia el dia-
logo interreligioso.

Tal ha sido la accion de Dios: su actuar propio es salvar, liberan-
donos de aquello que nos ata y no nos permite ir a su encuentro. La
experiencia de su amor es la que nos lleva a actuar de igual forma.

90



La Iglesia trabaja por hacer realidad el mandamiento del amor.
Cuanto mayor sea la relacion con el Sefior mayor sera el compro-
miso liberador que se genera a nuestro alrededor. La inclinacion por
el pequerio, el pobre, el desvalido no es una accion distinta a la ex-
presion del amor misericordioso que nos hace ir forjando un cora-
zo6n solidario con particular interés por detectar al menor, al inde-
fenso, al necesitado para levantarlo, defenderlo, hacerlo valer,
colmar su necesidad. Nuestra accion de solidaridad a favor de los
otros, como nuestra promocion de la justicia, brota de la respuesta
exigente al amor misericordioso de Dios.

Una Iglesia dadora de vida

Para América Latina y el Caribe, el camino recorrido de Medellin a
Aparecida marca un sendero que ha venido a subrayarse en el ul-
timo tiempo: una Iglesia dadora de vida, en su fidelidad al segui-
miento de Jesucristo, estd llamada a dar vida para nuestros pueblos,
la Vida que nos viene de €l.

La realidad desgarradora de la presencia de muerte, violencia y
miseria que vive el continente, con escenas dramaticas de masacres,
desplazamientos forzosos y hambre, nos hace colocar la mirada en
aquel que hoy es asaltado, apaleado y despojado de lo suyo, dejado
medio muerto al borde del camino. La Iglesia latinoamericana seguira
con sus ojos puestos en todos aquellos rostros de niflos, indigenas,
campesinos, hombres y mujeres empobrecidos, a quienes se les esta
arrebatando el aliento de vida. Como lo hizo Puebla en su momento,
Aparecida vendra a seflalar los rostros sufrientes que nos duelen hoy.

Dar vida significa trabajar de manera decidida para que todo ser
humano pueda tener lo minimo para ser persona: La lucha por los
derechos humanos, la dignidad de la persona humana, el derecho a
la vida, la salud, la vivienda y al trabajo se levantan como consig-
nas de una mision eclesial, dado que son condiciones de posibilidad
hoy negadas, usurpadas y acaparadas.

91



Dar vida es promover de manera efectiva la justicia. Ante la
multiplicacion y sofisticacion de estructuras de injusticia en las que
la mentira y corrupcién campean de manera descarada, la credibili-
dad de la mision de la Iglesia radica en hacer realidad la justicia
desde la proclamacion de la verdad, la denuncia de todo atropello y
falsedad y el anuncio de vias reales de solucion. Trabajar por la paz
es tarea de la Iglesia.

Dar vida hoy en nuestra América Latina reviste caracteristicas
concretas en trabajar para denunciar, erradicar y no tolerar todo
aquello que sigue hoy haciendo realidad el racismo, la discrimina-
cion, los preconceptos que humillan y degradan a muchos indigenas
y negros. Las culturas indigenas y afrodescendientes ofrecen lo que
son y realizan al tejido social del continente, su ser y patrimonio
enriquece la vida de la Iglesia, su silencio se ha ido transformando,
la voz indigena y afroamericana va ganando espacio y reconoci-
miento. Volver sobre la identidad, cultura y espiritualidad de la pre-
sencia indigena y de la tradiciéon afro es tarea y exigencia de la
Iglesia a la cual muchos de ellos pertenecen.

Una Iglesia latinoamericana dadora de vida no puede permitir
comportamientos y mentalidades excluyentes en torno a la mujer,
su participacion eclesial es significativa y decisiva como actora en
los escenarios sociales, politicos y culturales de hoy. No podemos
permitir la exclusiéon de la mujer de ningun espacio; el dominio y
explotacidon que sobre ella se ejerce, la reproduccion de estructuras
patriarcales, jerarquicas y de sometimiento, cualquiera que ¢l sea.
La incorporacion de la perspectiva de género es portadora de vida:
la mujer, al reconocer su identidad, su capacidad y responsabilidad
en la mision de la Iglesia, crecera en el deseo de una mayor prepa-
racion y participacion, en la conciencia de su propio papel, compro-
miso y dedicacion a la causa del reino.

Hoy la Iglesia, llamada a dar vida, no puede ser indiferente a
todo aquello que atenta nuestra relacion con la tierra a partir de la
crisis ecoldgica manifestada en la desertizacion, el cansancio de
la tierra, su acaparamiento y contaminacion, el uso de transgénicos

92



y agroquimicos, la crisis del agua, el sometimiento al monocultivo.
Realidades como estas gritan desde la madre tierra en busqueda de
ayuda. Como hombres y mujeres de Iglesia hemos de responder a
estos nuevos clamores de vida. Nuestro continente reclama caminos
concretos de una cultura dadora de vida, que, al estilo de nuestros an-
cestros, sea capaz de sembrar y descubrir todo brote de vida.

Dar vida desde el evangelio es ser portadores de la buena nueva
a partir de las bienaventuranzas. Ser noticia de vida para realidades
abrazadas hoy por el ateismo y agnosticismo exige una Iglesia ma-
dura, de propuestas inteligentes, en la que no se contraponen fe y
razon, ciencia y creencia, técnica y religion. Mas aun, ser portadores
de vida ante el avasallamiento de otras confesiones religiosas, entre
las que el pentecostalismo ha tenido un papel protagénico de mani-
pulacion a lo largo y ancho del continente. Dar vida a una religiosi-
dad popular que necesita ser purificada, valorada y recuperada
desde su potencial evangelizador.

Una Iglesia liberadora

A partir del evangelio, la Iglesia latinoamericana viene, desde el
Concilio Vaticano II, trabajando de manera particular y decidida por
la liberacion de los empobrecidos. La experiencia de liberacion brota
de la exigencia evangélica del amor que encuentra en las coordena-
das de la historia su asidero real para ser encarnada en acciones
reales de compromiso a favor de la justicia. Tal experiencia del amor
misericordioso de Dios que me libera es exigencia de actuar a la
manera de Dios en la relacion con los otros. Dios se ha inclinado en
la persona de su Hijo por el débil, el pobre, el enfermo, el pecador.
La Iglesia ha comprendido que el encuentro con el Sefior es exi-
gencia de liberacion. La practica del amor misericordioso hacia
quien es victima de la realidad hostil y adversa es espacio de liber-
tad; en una realidad en la que la opresion y explotacion parece as-
fixiarnos, este encuentro con el Sefior es estimulo de justicia.

93



Es el amor misericordioso de Dios el que nos da sentido para
luchar contra toda forma de esclavitud que ahoga nuestras existen-
cias y nuestra ansia de libertad. Es asi como del encuentro con el
Seflor la justicia se nos impone como tarea, camino, mision que he-
mos de realizar.

El compromiso liberador de la Iglesia es directamente proporcio-
nal a la manifestacion del amor. De ahi que la opcion por los débiles
y marginados de nuestra sociedad sea la accidn que nace de un co-
razon misericordioso cuya expresion de solidaridad se hace efectiva
en la vivencia de la justicia a favor de los mas necesitados de ella,
para ponerse de su parte y poderles levantar de la situacion que los
oprime y victimiza.

La lucha por la defensa de la vida, la dignidad de la persona y el
compromiso decidido por la instauracion de la paz y la justicia se
unen a la misidon evangelizadora de la Iglesia de América Latina y el
Caribe. Ser dadora de vida pasa por signos elocuentes de combatir
todo aquello que atenta contra la vida del planeta y la lleva a colo-
carse del lado de los mds vulnerables que sienten sus vidas amena-
zadas y al borde de extinguirse.

Manifestacion de la accion amorosa de Dios, la Iglesia trabaja de
manera efectiva a favor de la justicia, haciendo a la manera de Dios:
un amor misericordioso que se traduce en defensa, ayuda, acciones
que dan vida, dignidad, promocién de la persona. Se trata de actua-
lizar y encarnar la parabola del buen samaritano (Lc 10,25-37).

Horizontes de esperanza, hacia un nuevo amanecer

Nuestra mirada, ante esta realidad eclesial latinoamericana, ha de
ser esperanzadora; se trata de avivar el deseo de fuego que brota
de las cenizas, del torrente de agua viva que puede llegar a formarse
del charco de sangre empozada de tantos martires, hombres y muje-
res, que han ofrendado su vida por la causa del evangelio en estos
ultimos cuarenta afios. Algo nuevo y distinto esta en el corazon de

94



nosotros mismos en el orden personal y colectivo. Se trata de optar
por nuestra autenticidad eclesial para crear, desde nuestra originali-
dad, comunidades eclesiales: apropiarnos de lo nuestro y empren-
der, desde alli, el tejido de construccion eclesial que necesitamos.

Una mirada de esperanza a partir de la realidad no es distraernos
ante ilusiones o utopias que nos desorientan y descentran del deseo
de hacer Iglesia. Menos aun, la espera resignada de quien con pa-
ciencia aguarda lo que ocurra como voluntad de la divinidad o del
destino. Una mirada esperanzadora es el trabajo laborioso efectivo y
afectivo por transformar la injusticia en justicia, la miseria en dig-
nidad, la guerra en paz. Se trata de invertir la vida a favor de los
valores del reino que en torno a la solidaridad construyen realidades
verdaderamente humanas.

Se trata de optar por una Iglesia liberadora, portadora de vida y
de esperanza, trabajando en el sentido de idear caminos reales de so-
lucion a los conflictos a partir de lo tipico de nuestra cultura, lo
auténtico de nuestra raza, lo propio de nuestras raices. Hemos de op-
tar por lo original de nuestra gente, de su sentir comunitario, su
realidad de comunion. Se trata de renacer y rehacer desde el origen:
asumir nuestra realidad, acoger y reconocer lo que somos y tenemos
desde nuestra identidad y diferencias, desde nuestra complementa-
riedad y alternatividad; volver a las fuentes de nuestra identidad
cristiana, desde la sencillez; tejer Iglesia desde nuestra realidad de
pueblo, de pobreza, de comunidad, en el respeto, la ayuda mutua y
la colaboracidn.

Retomar el camino que nos lego el Concilio desde el caminar
liberador que se ha venido recorriendo exige partir de sus victi-
mas, de sus martires. Retomar la historia que ha significado estas
décadas de construir comunidad. Se trata de abrazar nuestra reali-
dad eclesial desde el sentido critico del juicio que purifica, la acti-
tud de escucha que nos lleva a todos al dialogo, el compromiso de
dejarnos querer que nos lleva a salir de nosotros mismos y la
praxis de imaginacion creadora que nos hace artistas y artifices de
nuestra Iglesia.

95



Bibliografia

AA.VV., La justicia que brota de la fe (Rm. 9,30). Santander, Sal
Terrae, 1982.

AA.VV., «Medellin 1968. 20 afios», en Theologica Xaveriana 89, Ao
38/4 (oct-dic/1988).

AA.VV., «;Cristianismo en crisis?», en Concilium 311 (jun/2005).

AA.VV., «El Vaticano II ;Un futuro olvidado?», en Concilium 312
(sep/2005).

AA.VV., Concilio Vaticano II. Compendio de las ponencias presen-
tadas en la Semana Teoldgica. Cochabamba, 11-14 de octubre de
2011. Cochabamba, Amerindia-Editorial Kipus, 2011.

Borr, Clodovis. Comunidade eclesial-Comunidade politica, ensayos
de eclesiologia politica. Petropolis, Vozes, 1978.

Borr, Leonardo. Iglesia, carisma y poder. Ensayos de eclesiologia
militante. Santander, Sal Terrae, 1982.

CaLvez, Jean-Yves. Fe y justicia, La dimension social de la evangeli-
zacion. Santander, Sal Terrae, 1985.

CasriLLo, José Maria. La Iglesia que quiso el Concilio. Madrid, PPC,
22002.

CobiNa, Victor. «,Un nuevo éxodo?», en Revista CLAR 2 (abr-
jun/2006).

- Una Iglesia nazarena. Teologia desde los insignificantes. Santan-
der, Sal Terrae, 2010.

Lora, Cecilio de. Iglesia para el reino de Dios. En torno a Aparecida.
Madrid, PPC, 2007.

MADRIGAL, Santiago. Vaticano II: Remembranza y actualizacion. Es-
quemas para una eclesiologia. Santander, Sal Terrae, 2002.

MARTINEZ MORALES, Victor. Fidelidad y creatividad en la vida consa-
grada. Bogotd, Paulinas, 2003.

- Mistica y profecia en la vida religiosa. Bogotd, Paulinas, 2005.

—-Una vida religiosa discipula y misionera. Bogota, Paulinas, 2007.

- «La Iglesia real», en Theologica Xaveriana 74, Afio 35/1 (ene-
mar/1985), pp. 9-27.

96



OLIVEROS, Roberto. «Antecedentes de la V Conferencia General del
Episcopado en la tradicion latinoamericana», Revista CLAR 2
(abr-jun/2006).

PARRA, Alberto. La Iglesia: contextos sociales, textos fundacionales,
pretextos mundiales. Bogotd, Pontificia Universidad Javeriana,
Facultad de Teologia, 2005.

- Hacer Iglesia desde la realidad de América Latina. Bogota, Pauli-
nas, 1988.

97



