
99

5

COMUNIDADES ECLESIALES DE BASE,
SIGNO EFICAZ Y PROFÉTICO
DEL CONCILIO VATICANO II

Eduin Alexander Rincón Galarza aa

Tengo poco más de la mitad de los años transcurridos desde que 
se realizó el Concilio Ecuménico Vaticano II (CVII), que, en cin-
cuenta años, ha mostrado un nuevo horizonte de sentido a la 
experiencia eclesial de fe y amor. Por eso es, quizás, algo atre-
vido, con mi corta edad, escribir algo sobre este momento ecle-
sial. Mas en este tiempo se hace preciso aprender a tener la osadía 
de asumir la hondura propia de quienes nos decimos seguidores de 
Jesús de Nazaret, lo cual solamente la historia dirá si es auténtico 
o no, se medirá por el real y eficaz compromiso de la persona cre-
yente con la historia, en especial aquella que se escribe desde los 
empobrecidos.

En este escrito se hará un acercamiento a un signo del Concilio 
que se evidenció en medio de los pueblos latinoamericanos y del Ca-
ribe y que es preciso rescatar con toda la fuerza posible para que se dé 
el nuevo florecimiento de la Iglesia de los pobres 1, de aquella Iglesia 
que camina con los pequeños y en medio de sus realidades: una Igle-
sia eficazmente profética. Me refiero a las comunidades eclesiales de 

1  En cuanto a la Iglesia de los pobres en relación con las CEB, sugiero dos textos: 
Equipo de teología de Dimensión Educativa, Todos somos unos en Cristo. Aportes para 
una discusión sobre la identidad de la Iglesia de los pobres de Colombia, y Alberto Pa-
rra, De la Iglesia misterio a la Iglesia de los pobres.

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



100

base (CEB), que, siendo un signo del Concilio, son a la vez una verdad 
de la vida eclesial y social de los pueblos de América. 

En este artículo haré un acercamiento a las CEB desde la pers-
pectiva de la teología de la liberación, pues sin esta el sustrato teo-
lógico de aquellas quedaría en nada. Si es así, no podemos perder 
este hilo transversal de sentido: Concilio Ecuménico Vaticano II, 
teología de la liberación y CEB. 

Para llevar a cabo el fin propuesto, hare un recorrido histórico 
de las CEB, desde el contexto colombiano y desde la misma expe-
riencia de las CEB, pues solo trayendo sus voces, estas resonarán en 
nuestros oídos con la fuerza y el clamor de quienes las conforma-
ron, de compañeros y compañeras de camino que apostaron por el 
florecimiento de la Iglesia de los pobres, convencidos en que así su 
seguimiento de Jesús de Nazaret era fecundo para la vida eclesial y 
social de nuestros pueblos. 

Las CEB desde el CVII será la primera parte y la segunda tratará 
sobre la experiencia de las CEB en Colombia, y lo que de ellas hay 
sistematizado.

¿Qué nos dice el Concilio Vaticano II sobre las CEB?

El término CEB no aparece en los documentos del CVII, mas pode-
mos rastrear aquellas dimensiones que abarcan los documentos que 
podrían ser la base conciliar de las CEB. Al ser estas comunidades 
una forma de vida y acción pastoral, todo lo que se diga sobre «for-
mar comunidad» podemos decirlo de las CEB. Como primer ele-
mento de distinción e identidad, señalemos que son pueblo de Dios 
que camina en la historia buscando desde la perspectiva del reino la 
liberación integral de la persona y de las estructuras, con el fin de 
construir una sociedad nueva siguiendo la utopía del Maestro de Na-
zaret. Las CEB son parte eficaz del pueblo de Dios «que participa del 
don profético de Cristo, difundiendo el vivo testimonio» (LG 10) en 
la sociedad. 



101

Si bien las CEB estaban conformadas por laicos/as y religiosos/
as, junto con ministros ordenados, en su mayoría fueron acompaña-
das por laicos/as, dando con ello plena identidad eclesial al laicado 
e introduciendo un nuevo modo de comprender la ministerialidad 
eclesial. El compromiso de la persona en las CEB a la luz del CVII se 
lee así: 

Los laicos congregados en el pueblo de Dios y constituidos en un 
solo Cuerpo de Cristo bajo una sola Cabeza, cualesquiera que sean, están 
llamados, a fuer de miembros vivos, a procurar el crecimiento de la 
Iglesia y su perenne santificación con todas sus fuerzas, recibidas por 
beneficio del Creador y gracia del Redentor (LG 33).

El laicado que conformó a las CEB dio vivo testimonio de su 
adhesión a la persona de Jesús, y de su real compromiso con la mi-
sión de Jesús: el anuncio y la realización del reino de Dios. Esto 
queda de manifiesto en el libro Hemos vivido y damos testimonio 2. 
En él leemos: 

Con este trabajo queremos: primero, valorar la reflexión teológica 
producida por el pueblo (teología popular) superando de paso la concep-
ción que divide y diferencia el quehacer teológico realizado por los 
«expertos» y «especialistas» de la reflexión de fe que hace nuestro pue-
blo; es así como se comienza a recuperar no solamente el derecho de 
hacer teología, sino la producción realizada en y por las comunidades 
y su importancia y validez dentro de todo el quehacer teológico. No es 
una teología popular en el sentido peyorativo del término, sino una 

2  Este libro fue elaborado por las CEB de Colombia en noviembre de 1988, con 
la asesoría metodológica del equipo de teología de Dimensión Educativa, asociación de 
educadores y educadoras nacida en 1978 con el fin «de promover, asesorar, acompañar 
experiencias de educación popular, que contribuyan a que los diversos sectores socia-
les se vayan configurando como sujetos y actores sociales capaces de responder a sus 
propias necesidades y ayuden a crear desde su contexto un proyecto de sociedad alter-
nativo de vida para todas y todos» (http://www.dimensioneducativa.org.co/general.
shtml?x=49940). 



102

teología de primera clase, tan rica y válida como otras expresiones, 
especialmente en cuanto que es fruto de la reflexión sobre una prác-
tica que busca hacer real y concreto el reino de Dios 3.

Otro aspecto del Concilio que podemos considerar en la vida de 
las CEB es la liturgia. Señala la constitución sobre la liturgia que 
por ella Dios habla a su pueblo (SC 33). Las CEB, en orden a mos-
trar el modo de hablar de Dios al pueblo, en especial al pueblo po-
bre y oprimido, fueron un signo de actualización litúrgica, que en 
Colombia la llevó a cabo el Instituto de Liturgia en Medellín, creado 
por la arquidiócesis y asumido luego por el CELAM. De allí brotaron 
ricos documentos para la celebración en las CEB, considerando las 
esperanzas y temores de las mismas comunidades. Era una liturgia 
encarnada y con sentido para los miembros de las CEB. Un testimo-
nio baste para considerar la hondura litúrgica en las CEB: 

Desde el primer momento tuvimos eucaristías, una al mes, donde nos 
reuníamos por grupos. Estas eucaristías son diferentes para nosotros. 
Hemos descubierto los distintos ritos y signos; el perdón, el ofreci-
miento de nuestra vida, la presencia de Jesús entre nosotros, el padre 
nuestro, la paz, la comunión y cómo la misa tiene que seguir actuando 
en nuestra vida. Es el momento en que compartimos la fe y recibimos 
la fuerza para seguir viviendo y luchando. Comentamos las lecturas y 
pedimos a Dios, a nuestra manera, por nuestras necesidades e inquie-
tudes 4. 

Un aspecto más en relación con las CEB que es preciso conside-
rar, en la perspectiva del CVII, es su articulación con el sentir del 
mundo, de la sociedad, y la búsqueda en comunión del bien común 
(cf. GS 26), pues «el Concilio exhorta a los cristianos, ciudadanos de 
la ciudad temporal y de la ciudad eterna, a cumplir con fidelidad sus 

3  Hemos vivido y damos testimonio. Bogotá, Dimensión Educativa, 1988, pp. 7-8.
4  «CEB de Cali», ibid., p. 106.



103

deberes temporales, guiados siempre por el espíritu evangélico» (GS 
43). Así, en las CEB, dados los aportes de las conferencias episcopa-
les latinoamericanas y de la teología de la liberación, sus miembros 
no solo cumplían con fidelidad, sino que, movidos por el Espíritu 
del Resucitado, comprometieron sus vidas, hasta la muerte, por en-
carnar el evangelio. En las CEB se evidencian, además, el carácter 
de seguimiento y la honda realidad martirial que es propia del anun-
cio auténtico del reino de Dios 5. El sentir con la sociedad, en con-
creto con la parte de esta, pobre y excluida, llevó a muchos miem-
bros de las CEB a la muerte, siguiendo con ello, radicalmente, al 
Profeta de Nazaret. 

Del decreto Ad gentes, junto con lo que presenta Jesús Andrés 
Vela 6, podemos tomar como criterios para su identificación, en 
primer lugar, la dimensión trinitaria, pues bien señala este autor:

Las comunidades cristianas de base son los instrumentos históricos 
y concretos de esta acción trinitaria en el mundo. No solo ellas llegan 
a la comunión de vida con el Padre, por el Hijo, en el Espíritu Santo, 
sino que a través de ellas la Trinidad ejercita sus misiones hacia el 
mundo 7. 

De allí que podamos decir que en las CEB se trabajó por hacer 
de ellas un lugar de gloria para Dios, de comunión participativa 
bajo el horizonte del amor y la justicia. En orden a la participación 

5  Sería material para otro artículo la dimensión martirial de las CEB en Colombia, 
pues al revisar las ediciones de la revista Solidaridad se puede notar que había una 
conciencia muy fuerte entre las CEB del significado de la vida y la muerte de quienes 
iban siendo asesinados: cinco catequistas en Cocorná (Antioquia) el 17 de septiembre 
de 1982 (cf. Solidaridad 38, (1982), pp. 24-29); Guillermo Céspedes (cf. Solidaridad 65 
(1985), p. 47); Bernardo López Arroyave (cf. Separata especial Solidaridad 85 [1987] 
pp. 1-16); Nevardo Fernández (cf. Solidaridad 90 [1987], pp. 17-19, y Jaime Restrepo, 
ministro ordenado (cf. Solidaridad 91 [1988], pp. 21-23).

6  Jesús Andrés Vela, Comunidades de base, ¿Conversión a qué? Bogotá, Ediciones 
Paulinas-Indo-American Press Service, 1973.

7  Ibid., p. 20.



104

de las personas en la Iglesia, una luz del CVII que se ha querido 
apagar por parte de sectores conservadores que ven en ella un peli-
gro para la estructura eclesial, las CEB desarrollaron esta dimensión 
con el interés de mostrar una Iglesia viva, implicada en la realidad 
de la persona y de la sociedad. 

Desde el CVII hemos rastreado algunos elementos de las CEB que 
les dan identidad eclesial y social, y, desde esta consideración, se 
pasa a ver las CEB por sí mismas en el contexto colombiano, su gé-
nesis, su crecimiento y las causas por las que este movimiento ecle-
sial y social fue menguado en Colombia.

Considerando que el Concilio no dice nada en concreto sobre las 
comunidades de base, sería preciso adentrarnos a otro fruto del Con-
cilio como lo son las conferencias episcopales latinoamericanas, que 
muestran con claridad la identidad eclesial de las CEB y que son un 
signo del Concilio para la renovación eclesial. Digo son, porque con-
sidero que es preciso, además de rescatar la historia de las comunida-
des, emprender caminos para que florezcan de nuevo en el contexto 
eclesial actual. Ahora bien, por razones de extensión no se trata lo 
que señalan dichas conferencias episcopales en torno a las CEB 8. 

Las CEB en Colombia

Creemos en Jesús que nos acoge y es amigo.
Creemos en Jesús presente en el hermano

presente en las angustias del obrero
en el mirar tranquilo de los hombres del campo

presente en los que luchan.
Creemos en Jesús resucitado 

presencia que da fuerza.

8  Mi trabajo de grado titulado «Reino de Dios y CEBs en Colombia en la década 
de los años 80s» (Pontificia Universidad Javeriana, 2012) desarrolla ampliamente las 
CEB desde las cinco conferencias episcopales latinoamericanas.



105

Creemos en Jesús «Dios de los pobres»
esperanza del débil 9.

Para acercarnos a las CEB en Colombia es preciso considerar algu-
nas fuentes que reflejan la vida, el trabajo, y el modo de sentir con 
la Iglesia de las comunidades. En la investigación realizada se han 
considerado dos fuentes principales: la revista Solidaridad y la re-
vista Práctica. Si bien, las CEB tuvieron su propio boletín, en los 
archivos de Kairos-Educativo 10 no se encontraron los suficientes 
ejemplares como para considerarlos en la investigación. De allí que 
todo esté referenciado a estas dos revistas y al libro Hemos vivido y 
damos testimonio citado al inicio del presente artículo. 

Sobre la revista Solidaridad

La revista Solidaridad fue un instrumento de liberación popular, 
del cual he bebido para conocer las CEB desde adentro. Esta re-
vista fue «fruto de un proceso de varios años, adelantado por algu-
nos grupos cristianos que se han empeñado en la renovación 
evangélica de nuestra Iglesia. Renovación evangélica que exige 
lucha por la vida para nuestro pueblo que gime bajo el yugo de la 
muerte. De la muerte que producen las múltiples formas de explo-
tación y opresión de un sistema que deshumaniza, cada día, a mi-
les de personas, hermanos nuestros e hijos del mismo Padre» (Soli-
daridad, 1980, 12, p. 1) 11.

9  Del credo de las CEB colombianas publicado en la revista Solidaridad 11 (1980).
10  Kairos Educativo-KairEd es una organización civil que promueve procesos de 

formación, investigación, publicación y articulación de movimientos eclesiales y so-
ciales, a partir de construcción de pedagogías y teologías liberadoras y contextualiza-
das. Fue fundada en 2009, recogiendo y recreando el proyecto de Teología y Educación 
Popular que por más de 25 años se desarrolló en Dimensión Educativa. Cf. http://www.
kaired.org.co/index.php?option=com_content&view=article&id=19&Itemid=63 

11  Se conserva la forma como el autor cita intertextualmente esta fuente (N. de la E.). 



106

La revista, buscando ser fiel a su compromiso de fe, se empeñó 
en la promoción de las comunidades cristianas populares, sin querer 
con ello desligarse de la doctrina eclesial que orienta a toda la Igle-
sia. Así, se sostuvo y se mantuvo en el marco de lo eclesial, es decir, 
fue expresión del sentir, del vivir de personas creyentes «que intentan 
tomar en serio el proyecto de humanidad del Dios Padre de Jesús de 
Nazaret y su Evangelio de Liberación» (Solidaridad 46 (1983), p. 1). 
Se mostró preocupada por el proyecto de la Iglesia de los pobres 
–«la defensa de la vida y la construcción de las CEBs, en comunión 
con la Iglesia» (Solidaridad 90 (1987), p. 1)– y no abandonó su iden-
tidad social ni su identidad eclesial.

El director de la revista, desde sus orígenes hasta su cierre, fue 
Héctor Torres (Solidaridad 86 (1987), p. 1). Él y un equipo de cola-
boradores, siguiendo con su misión y acompañamiento a los grupos 
cristianos que conformaban diversos movimientos sociales popula-
res, no fueron bien acogidos por algunos jerarcas de la Iglesia. Un 
caso emblemático de ello fue el del arzobispo y cardenal Alfonso 
López Trujillo, quien anunció una demanda penal contra la revista 
por ofensas a la Iglesia (Solidaridad 98 (1988), p. 18). Esta tensión 
se tradujo luego en la petición del episcopado a los cristianos para 
abstenerse de participar en el Encuentro Nacional Ecuménico Cris-
tianos por la Vida, que, convocado por las CEB y por otros movi-
mientos sociales, se realizó los días 15, 16 y 17 de octubre de 1988, 
y al que asistieron más de tres mil personas. Señala la revista: 

La prensa escrita, la radio y la televisión hicieron eco al comunicado 
que la Oficina de prensa de la Conferencia Episcopal hizo circular 
desde el día 8 de octubre. El comunicado pedía a los católicos abste-
nerse de participar en el evento porque por ser ecuménico no contaba 
con el respaldo de la competente autoridad eclesiástica. Este hecho 
mostró con más claridad la tensión intraeclesial que se generó entre 
las CEBs y algunos sectores de la jerarquía eclesial (Solidaridad, 1988, 
99, p. 2).



107

En el año 1987 se fraguó el distanciamiento de los grupos cris-
tianos populares con la Iglesia institucional, ya que esta rechazó el 
compromiso político de aquellos y los tildó de subversivos (cf. Soli-
daridad 86 (1987), p. 1). La revista denunció la nueva oleada del 
terrorismo de Estado y del mal que se gesta como contrario al adve-
nimiento del reino de Dios (cf. Solidaridad 88 (1987), pp. 1.23). En 
el año 1989 se agudiza la tensión intraeclesial por la acusación de 
las autoridades eclesiásticas de supuesta infiltración subversiva (cf. 
Solidaridad 102; 103; 104). La revista dejo de circular en 1991, da-
das las fuertes tensiones con algunos jerarcas de la Iglesia.

Sobre la revista Práctica

Esta revista trimestral fue editada y distribuida por Dimensión edu-
cativa a partir de julio de 1985. El nombre de la revista se debió a 
que, siendo la teología una reflexión crítica de la realidad desde la 
fe, esta ha de hacerse desde el pueblo y en comunidad; por tanto, es 
una reflexión en, desde, sobre y para la práctica a la luz del com-
promiso liberador. La revista nació luego del taller «Hagamos teolo-
gía» de diciembre de 1984. De allí que su contenido fuera a partir de 
la experiencia de las comunidades cristianas que, por medio de ta-
lleres, encuentros, folletos, cartillas, afiches, cantos, novenas, ora-
ciones, boletines, dibujos, audiovisuales etc., fueron desarrollando 
una teología desde la base.

Para las CEB fue claro que la reflexión de la realidad a la luz de 
la fe hecha desde la base era teología popular, cuyas fuentes eran la 
palabra de Dios y la práctica, «siendo esta un lugar social y teoló-
gico de su elaboración –de la teología popular– y la óptica desde la 
cual se lee el evangelio. Es un lugar hermenéutico» 12, para así forta-
lecer las experiencias de las comunidades cristianas en su compro-

12  Hemos vivido y damos testimonio. Bogotá, Dimensión Educativa, 1988, p. 46.



108

miso liberador. Los cinco momentos que señala la revista para hacer 
teología popular son: la experiencia, la palabra de Dios, el análisis 
de la realidad, la historia de la comunidad, la celebración y la misma 
reflexión de fe desde la comunidad 13.

En la teología popular elaborada por las CEB se hizo un trabajo 
de articulación Biblia-comunidad-realidad 14 con el objetivo funda-
mental de «iluminar e interpretar la realidad y la vida desde la Pala-
bra, para comprometernos en la historia con la construcción del 
reino de Dios» (Práctica 6-7, 16). El método de análisis que se usó 
para los encuentros y talleres fue el «ver-juzgar-actuar» 15. El em-
peño de las CEB por construir el reino de Dios tuvo una cierta difi-
cultad con respecto a la dimensión bíblica por diversas razones: te-
mor a una lectura liberadora de la Biblia, monopolio de la reflexión 
bíblica por parte del clero, falta de metodología y falta de sistemati-
zación. Además, entre las comunidades se dificultó el trabajo por la 
falta de comunicación y de proyección, como también por la poca 
disponibilidad de los líderes para seguir los procesos de las comuni-
dades.

Las CEB por sí mismas

La formación de las CEB surgió de grupos cristianos comprometi-
dos con la causa popular y formados por instancias como el Centro 
de investigación y educación popular (CINEP) y Dimensión Educa-
tiva (DIMED) y gracias al terreno abonado por grupos del clero y de 
la vida consagrada que se conformaron hacia los años 70, como lo 
fueron el Grupo de Golconda, liderado por el obispo Gerardo Valen-

13  Cf. Práctica 8 (nov/1987), pp. 9-10.
14  Cf. «Biblia y comunidades cristiana populares», Solidaridad 30 (1981), pp. 29-39.
15  Este método queda explícito en la sección de la revista Solidaridad titulada 

«Aportes para el trabajo pastoral», números 61, 63, 64, 67, 68 y 69 de 1985; números 
72 y 73 de 1986.



109

cia Cano, el grupo Sacerdotes para América Latina (SAL) y la Orga-
nización de religiosas para América Latina (ORAL). En este proceso 
no se debe olvidar el trabajo previo de Camilo Torres en la década 
de los 60, pues tuvo no solamente connotaciones religiosas sino 
también políticas.

En 1979 nace la primera coordinadora nacional de los grupos 
cristianos, cuyo nombre genérico será «comunidades eclesiales de 
base (CEB)». En los años ochenta estas comunidades surgen por 
todo el país, y progresivamente se fortalecen y comienzan a mostrar 
otro modo de ser Iglesia, una manera diferente de estar con el pue-
blo. El papel de las CEB en el movimiento popular fue mostrar con 
claridad la intención de unidad, pero con la radicalización de algu-
nas partes y la influencia de la izquierda, a finales de la década 
(1988), se da la ruptura de la coordinadora, con lo cual se diluyó el 
proyecto de unidad. Dicha fragmentación llevó al debilitamiento y 
casi desaparición de las CEB en Colombia.

Vale la pena recordar cinco aspectos para identificar una CEB, 
según el libro Hemos vivido y damos testimonio: 

1) El nombre de la comunidad; la mayoría de CEB prefirieron man-
tener el nombre del lugar geográfico donde nacieron, otras se identifican 
con una fecha especial. 

2) El lugar donde se gestó y celebra la comunidad; había un pro-
medio de 109 comunidades urbanas y 106 rurales en 1984, aunque no 
todas participaron en la investigación. 

3) El número de miembros de la comunidad oscila entre un rango 
más frecuente de 20 y 30, y rangos bajos de 10 y 12 miembros. Se 
señala que el número total de participantes en las 215 comunidades 
asciende a 6.034, correspondiendo 2.139 a las urbanas y 3.895 a las 
rurales. 

4) En la vida activa de los miembros de la comunidad predomina 
la participación, en mayor número, de mujeres. 

5) En cuanto a la ubicación socioeconómica de los miembros, en 
su mayoría son de sectores populares. Se ha de diferenciar el sector 
urbano del sector rural; en el primero convergían las comunidades 



110

conformadas por obreros, empleados, trabajadores independientes, es-
tudiantes y amas de casa, mientras que en el segundo convergían 
estudiantes, jornaleros, pequeños propietarios. 

Así nacieron las CEB, y en la década de los 80 se desarrollaron 
con fuerza al lado del movimiento social; en la década de los 90 
disminuyeron de manera abrupta, de tal modo que para el año 2000 
eran muy pocas. Hoy en día sobreviven algunas, pero no se identi-
fican con el nombre de CEB, por la estigmatización que entonces se 
hizo de ellas. Un caso concreto son «Casitas Bíblicas». 

A continuación transcribo algunos testimonios de las CEB que 
fueron tomados del libro Hemos vivido y damos testimonio y que des-
criben cómo nacieron:

-  «La llegada del nuevo párroco y la celebración de la Pascua, motivó 
el nacimiento de los grupos de estudio y solidaridad. Nos plantea-
mos una primera inquietud: ¿cómo llegar a la gente? Para ello nos 
propusimos la organización del periódico y la biblioteca. Esto fue 
en el año de 1978». CEB de Bucaramanga.

-	 «Hace nueve años comenzó con tres sacerdotes españoles y la co-
munidad de las hermanas. Con ellos fuimos organizando y estu-
diando la Biblia, empezamos más o menos cuarenta personas. Se 
fueron organizando los grupos y luego nos dividimos por sectores. 
Cada vez que nos reunimos descubrimos que nuestra misión está 
más allá de lo que estamos haciendo, nos lleva a transmitir el evan-
gelio a nuestros hermanos. En la actualidad hay seis grupos en los 
cuales hay jóvenes, niños y adultos». CEB de Cali, 1980.

-	 «Con la preparación y la celebración de la novena de Navidad de 
1982 se formó el grupo donde participaron adultos y jóvenes. En la 
Navidad de 1983 se fortalecieron los grupos porque se abrieron a 
la participación de gente de otros barrios». CEB de Neiva. 

Con estos testimonios se percibe que, en el nacimiento de las 
CEB, el acompañamiento por parte de la vida religiosa y de algu-
nos ministros ordenados fue de suma importancia para su constitu-



111

ción. Además es claro que nacen en torno a la celebración de la fe, 
implicando la vida de las personas, y que desde la fe buscaron ca-
minos para mejorar sus condiciones de vida, tanto religiosa como 
social. En ellas se percibe un florecimiento del modo de ser cris-
tiano, bajo el descubrimiento de que la misión va más allá de re-
unirse y orar. Hay un hilo invisible que tejieron las CEB en aquel 
tiempo: la animación profunda del vivir el seguimiento como el 
compromiso de los cristianos con la transformación liberadora de 
las realidades. 

El proceso de fortalecimiento de las CEB tuvo tres momentos, 
como lo señala la revista Práctica. Estos fueron:

1.	 A corto plazo: fe y vida, partiendo de los problemas y las necesida-
des sentidas, para luego en comunidad realizar acciones y tareas 
inmediatas y concretas, que ya era la práctica.

2.	 A mediano plazo: comienza la relación fe y política; se da la orga-
nización desde la unidad y la comunión y luego se pasa a la parti-
cipación en las movilizaciones reivindicativas, jornadas de estudio, 
encuentros y coordinación con otras comunidades, compromisos 
con los sectores populares. 

3.	 A largo plazo: se da la relación fe y utopía, que es el compromiso 
como mediación para la transformación de la realidad a la luz del 
Evangelio.

El libro Hemos vivido y damos testimonio deja muy claro que el 
objetivo transversal de las CEB es el reino de Dios, y que en cada 
comunidad, considerando sus necesidades, se iban concretando los 
objetivos, y dados los valores del reino, testimoniaban el segui-
miento de Jesús, comprometiéndose por crecer social y eclesial-
mente. En la década de los 80 al interior de las CEB se comenzaron 
a evidenciar dos fenómenos: por una parte, hubo algunas relaciones 
con los «politiqueros», dado el clientelismo que se propagaba en al-
gunos sectores del movimiento popular, y, por otro lado, se co-
menzó a percibir cierta inestabilidad generada por los cambios de 
sacerdotes en las comunidades. Este último aspecto tenía que ver 



112

con que algunos miembros del clero o de la vida religiosa se relacio-
naron con los movimientos o partidos de izquierda, y terminaron 
siendo objeto de la acusación de pertenecer a un movimiento ar-
mado. Además, por parte de los laicos hubo grupos que se opusieron 
al trabajo de las CEB: así lo mostró una CEB de Bogotá cuando se-
ñala que «un grupo del barrio que se opone al trabajo, acusó a las 
hermanas ante el vicario para hacerlas salir. Continuas dificultades 
con el párroco». 

En la mayoría de comunidades los conflictos fueron de orden 
interno, afectando de este modo la vida de las comunidades y sus 
relaciones, e impidiendo así su avance y fortalecimiento. Se perci-
ben conflictos con la jerarquía eclesiástica que ya han quedado de 
manifiesto, es decir, de tipo intraeclesial:

Surgen necesariamente por la resistencia que ofrece un clero mayo-
ritariamente conservador y antipopular. La experiencia de la Iglesia de 
los pobres surge al interior de la Iglesia institución, por lo tanto la 
conflictividad que se vive es normal, además de ser sufriente y tensio-
nante. La radicalidad evangélica y el compromiso político de las CEB 
inciden en la acentuación del conflicto intraeclesial, lo que contribuye 
a la clarificación del proyecto de la Iglesia que queremos y estamos 
construyendo 16 

En las CEB se dieron conflictos de orden económico y de valo-
res, además de conflictos políticos que, señala el mismo escrito:

No siempre [fueron] asumidos como tales y que, por lo general, crean 
confusión y temor. Como la formación política en los agentes de pas-
toral ha sido poca y deficiente, este tipo de conflictividad les enreda y 
muchas veces les detiene el proceso de acompañar. En un primer mo-
mento, la dinámica de reflexión y análisis de la realidad tiene que 
vencer fuertes murallas al interior de los grupos y las comunidades y, 

16  Hemos vivido y damos testimonio. Bogotá, Dimensión Educativa, 1988, p.153.



113

una vez superadas estas, la conciencia política se hace más crítica y 
trasciende el grupo de los creyentes; es cuando surgen los enfrenta-
mientos con los politiqueros de los partidos tradicionales o con las 
juntas de acción comunal, primeros blancos de las críticas y las de-
nuncias que emprenden los cristianos más politizados, lo que les aca-
rrea el señalamiento, el desprestigio, la sospecha, las acusaciones, la 
represión y hasta la muerte 17.

Así, el conflicto que en un principio fue entre los miembros de 
las CEB, pasó a ser un conflicto con los políticos de izquierda; no 
fue desde el nivel de las CEB donde se trabajaba la fe y la vida, es 
decir, de corto plazo, sino desde las CEB que ya habían caminado y 
se encontraron dando cumplimiento a los objetivos desde la rela-
ción fe y utopía. Pues este trabajo de largo plazo permitió a las CEB 
la comprensión del proyecto histórico de liberación, y esta en oca-
siones no fue respetada ni entendida por los políticos. Los procesos 
al interior de las CEB fueron desde la Iglesia de los pobres y los 
principios de la teología de la liberación, teniendo como prioridad el 
anuncio y la realización del reino de Dios. Para las CEB, 

la novedad del reino implica profundas transformaciones, el corte de 
raíz de toda injusticia, opresión, esclavitud e idolatría. No se puede 
optar por la justicia sin estar en contra de lo que la produce y engen-
dra, no se puede estar a favor de las víctimas sin estar en contra de los 
victimarios 18. 

A modo de conclusión

Las CEB como movimiento social y eclesial tuvieron claridad en la 
formulación de sus objetivos, tanto a corto como a mediano y largo 

17  Ibid., pp. 153-154.
18  Ibid., p. 154.



114

plazo. Los objetivos de cada etapa fueron formulados desde el hori-
zonte general, el reino de Dios; y, desde la comprensión de este, 
articularon su compromiso político a un proyecto histórico de libe-
ración que estuviera en armonía con el propósito último, para así 
emprender, según las capacidades de cada CEB, la transformación 
eclesial y social. Esta claridad se vio frustrada por la ola conserva-
dora que en la década de los 90 influyó en la Iglesia, haciendo una 
campaña de desprestigio y persecución de las CEB, con el resultado 
de que desaparecieron casi por completo de la esfera eclesial y so-
cial en Colombia, muchas mudaron su modo de acción y se alejaron 
de una jerarquía conservadora que veía en ellas al mismo «mons-
truo» del comunismo.

En el fenómeno eclesial que fueron las CEB en Colombia, hay 
mucho aún por descubrir y por recuperar. La intención de este ar-
tículo ha sido un ejercicio de recuperación de la memoria de las CEB 
y mostrar a las nuevas generaciones de creyentes que si lo que nos 
mueve es el reino de Dios, un modo eficaz y tremendamente profé-
tico de anunciarlo es la formación de CEB, como fermento de nueva 
Iglesia, aquella que está con los pobres, aquella que no se cansa de 
defender, si se precisa con la vida misma, la vida, la dignidad de la 
persona y de los pueblos. Las CEB son un signo del reino que nos 
sirve para ver de otra manera los tiempos de invierno eclesial, ex-
presión de Víctor Codina, que ha aportado a la lectura de nuestra 
Iglesia. 

Presupuesto, a lo largo de este artículo, ha sido la identifica-
ción de las CEB con la teología de la liberación, teología que es signo 
del CVII y del sentir de los pueblos oprimidos y que ahora, más que 
nunca, es preciso seguir trabajando para que realmente y con efica-
cia nuestros pueblos tengan vida digna, en abundancia. No podre-
mos comprender las CEB sin identificarnos con la teología de la 
liberación y no podremos tener dicha identificación si no tenemos 
una actitud abierta a las nuevas realidades sociales, económicas y 
políticas que brotan en los pueblos del mundo. El CVII es un hori-
zonte de sentido, la teología de la liberación es el modo de vivir la 



115

espiritualidad del Concilio porque, en definitiva, lo que representan 
es un modo concreto de ver y vivir el evangelio. Van de la mano, 
Concilio y teología de la liberación. No podemos dejar pasar al Es-
píritu del Señor sin que afecte nuestra vida y nos mueva a encarnar, 
desde la compasión y la solidaridad, la espiritualidad del reino, no 
solo conciliar sino liberadora. Es preciso hacer memoria y ponernos 
a caminar, bajo la promesa de que con él se hacen nuevas todas las 
cosas. 


