
133

7

VIDA RELIGIOSA 
A PARTIR DEL CONCILIO VATICANO II

Luis Alfredo Escalante, sds

La coincidencia entre la celebración del Año de la fe y la conmemo-
ración de los cincuenta años del Concilio Vaticano II nos permite 
ver que, como afirma el papa Francisco, este evento del Espíritu en 
la Iglesia significó, en primer lugar, un llamado a volver sobre lo 
propio de la fe cristiana; es decir, a poner a Jesucristo de nuevo en 
el centro de nuestra vida eclesial y personal (LF 6). La vivencia y 
renovación de la fe en todas las formas de vida eclesial, por tanto en 
la vida religiosa, tiene una referencia central a Jesucristo, fuente de 
fe, esperanza, amor, fuerza y alegría; y por tanto, también, en los 
hermanos y hermanas que nos rodean y que luchan para vivir dig-
namente su existencia. 

En este escrito se quiere reflexionar acerca del ser y el deber ser 
de la vida religiosa en torno a los desafíos espirituales, eclesiales y 
sociales que nos plantea el Concilio Vaticano II, especialmente a 
partir de su impacto en la Iglesia latinoamericana y caribeña.

Vaticano II: un nuevo amanecer para la vida religiosa

Centralidad de Jesucristo

Uno de los llamados del Concilio Vaticano II en vistas a la renova-
ción de la Iglesia en cuanto a su ser y su quehacer, es decir, en lo 

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



134

referente a la naturaleza dentro del ámbito de la revelación y a su 
misión en mundo actual, fue propiciar un retorno a los fundamen-
tos que la originan y la sostienen, a saber, la palabra escriturística y 
el carisma fundacional. 

El Concilio valoró la vida religiosa como parte de la conforma-
ción del pueblo de Dios, tanto en beneficio de la Iglesia misma como 
de la sociedad humana. De igual manera, exaltó esta particular vo-
cación eclesial, alabando «a los varones y mujeres, a los hermanos y 
hermanas que en los monasterios, o en las escuelas y hospitales, o 
en las misiones, hermosean a la Esposa de Cristo con la perseve-
rante y humilde fidelidad en la susodicha consagración y prestan a 
todos los hombres los más generosos y variados servicios» (LG 46). 
En tal sentido, es preciso afirmar que la diversidad en la consagra-
ción y en el servicio hace precisamente más rica y pertinente esta 
manera de seguir a Jesucristo en todos los tiempos y lugares.

Lo anterior significa que la vida religiosa constituye una parte 
fundamental de la Iglesia seguidora y anunciadora de Jesús; es decir, 
ella pertenece al ser y al hacer de la Iglesia a través de personas pro-
cedentes tanto de la jerarquía como del pueblo creyente. Si ello es 
verdad, entonces los religiosos y religiosas no integran un estado de 
vida intermedio entre jerarquía y laicado, sino que constituyen un 
modo de contribuir a la misión salvífica de toda la Iglesia (LG 43). 

A tiempo que reconoce el valor de la vida religiosa para la toda 
la Iglesia debido a esta pluralidad y a su disponibilidad en la «pro-
secución de la caridad perfecta» (LG 42) o de la entrega amorosa, el 
Concilio ha llamado a religiosos y religiosas a la total unión con 
Jesucristo, sentido y fundamento de toda consagración y servicio 
en la Iglesia (cf. LG 3). En él se halla la razón de ser y la orientación 
hacia el futuro de la vocación religiosa. En consecuencia, los votos 
de castidad consagrada a Dios, de pobreza evangélica y de obedien-
cia para la fidelidad a Cristo, vienen a ser gestos existenciales que 
posibilitan una adhesión y sintonía con Jesucristo en esta tierra. 

Podría afirmarse, entonces que, por ser eclesial, la vida religiosa 
es lógicamente cristocéntrica y reinocéntrica; esto es, pertenece al 



135

orden de la predicación y la praxis de Jesús de Nazaret, quien hace 
presente el reino y concibe la unidad de su seguidores y seguidoras 
en el amor eficaz y sin límites. La identidad cristológica y por tanto 
eclesiológica se convierte, así, en garantía y característica central de 
la vocación a la vida religiosa; por consiguiente, «la consagración 
será tanto más perfecta cuanto, por vínculos más firmes y más esta-
bles, represente mejor a Cristo, unido con vínculo indisoluble a su 
Iglesia» (LG 44).

Optar por el estilo de vida religioso implica una opción funda-
mental por Cristo en la Iglesia bajo la acción del Espíritu, y esta 
opción expresa una alternativa específica de seguimiento de Jesu-
cristo. Ello quiere decir que, mediante la profesión y vivencia de los 
votos, la vida religiosa se esfuerza por hacerse libre para amar sin 
límites a Dios y al prójimo, crecer en santidad en medio del mundo 
y cooperar en la misión salvadora de toda la Iglesia, que es la mi-
sión asumida por Jesús de Nazaret. Solo una íntima y completa 
unidad con Cristo (LG 1) garantiza la naturaleza y el perfil de los 
religiosos y religiosas.

La vida religiosa y, por tanto, la Iglesia se hacen más fieles al 
evangelio del Señor en la medida en que los religiosos y religiosas 
se identifiquen permanentemente con él y vivan para él, es decir, 
«cuanto más fervientemente se unen con Cristo por esa donación de 
sí mismos, que abarca la vida entera» (PC 1). Esta íntima unión con 
Jesucristo en Dios es una prioridad para quienes profesan los votos 
por cuanto de él «fluye y se urge el amor al prójimo para la salva-
ción del mundo y la edificación de la Iglesia» (PC 6).

Centrarse en Jesucristo es, en últimas, el desafío conciliar para 
que la vida religiosa adquiera permanentemente relevancia. Ella 
será más significativa cuanto más fije sus ojos en Jesús de Nazaret 
y se haga seguidora suya en medio de las realidades presentes, sin 
olvidar su orientación escatológica. A través de la entrega, mediante 
esta vocación se percibe a Cristo dándose de manera actualizada a 
los hombres y mujeres de cualquier tiempo, raza, cultura y lugar. 



136

La vuelta a los fundamentos

La manera especial como el Concilio ha llamado a la recuperación del 
sentido mayor de la vida religiosa y de su fidelidad al Señor Jesús ha 
sido mediante su insistencia en la necesidad de un retorno a las fuen-
tes originales de este estilo de vida propio de la Iglesia 1. En efecto, los 
padres conciliares reconocieron la urgencia de una renovación en la 
vida religiosa, que la conduzca, bajo el impulso del Espíritu y la guía 
de la Iglesia, a un radical seguimiento de Jesucristo, lo cual consti-
tuye su norma última y suprema (PC 2a). Seguir a Jesucristo, tal como 
lo propone el evangelio, requiere una decisiva y asidua renovación de 
la vida comunitaria, formativa y apostólica, que no será auténtica si 
no está animada por una renovación espiritual (PC 2e).

Bajo estos criterios, la vida religiosa fue incitada a una genuina 
transformación mediante «un retorno constante a las fuentes de 
toda vida cristiana y a la primigenia inspiración de los institutos y 
una adaptación de estos a las cambiadas condiciones de los tiem-
pos» (PC 2). Estas búsquedas simultáneas permiten que este estilo de 
vida en la Iglesia se sustente en sus incontestables bases que la ori-
ginan, sostienen y orientan, y que, además, adecúe sus modos de ser 
y de actuar de acuerdo con las exigencias históricas presentes.

Este dinamismo de fidelidad y aggiornamento de la vida reli-
giosa supuso un proceso de vuelta a lo esencial del evangelio, así 
como de las ideas originales de los fundadores y fundadoras, man-
teniendo firmes los pies en la realidad eclesial y social que circunda 
la vida de religiosos y religiosas. La triada evangelio-carisma-reali-
dad refleja los tres aspectos centrales sobre los cuales girará toda 
revisión y proyección en las diversas formas de vida religiosa, tanto 
contemplativa como apostólica.

La vuelta a los fundamentos constituyó un verdadero renacer de 
la vida religiosa y desató en congregaciones e institutos nuevas 

1  Este llamado conciliar se concretó en el decreto Perfectae caritatis sobre la 
adecuada renovación de la vida religiosa, promulgado el 28 de octubre de 1965.



137

actitudes y dinámicas de aproximación a la palabra de Dios y a las 
intuiciones originales de los fundadores y fundadoras con el fin de 
encontrar los procedimientos más inéditos que permitieran nutrir la 
vida, el trabajo y la espiritualidad de quienes asumen esta opción de 
vida cristiana. En efecto, en la etapa posconciliar se desató una 
oleada de nuevas aproximaciones a la Biblia, de la cual se buscaba 
extraer luces y orientaciones precisas para construir un perfil de 
religiosos y religiosas realmente seguidores de Jesucristo y firmes 
en los valores de evangelio. Además, surgió un mayor interés por el 
estudio, profundización y reinterpretación de las ideas propias de 
los fundadores y fundadoras a fin de replantear las obras y los mo-
dos de proyectarse en el corazón de la Iglesia y del país.

Al mismo tiempo, se produjo una mejor articulación entre la 
vida religiosa y la misión evangelizadora de una Iglesia que dialo-
gaba con la sociedad moderna, al tiempo que los institutos y comu-
nidades replantearon seriamente sus estructuras organizativas y los 
procesos formativos de sus miembros. En este aspecto, la vida reli-
giosa promovió entre sus miembros un «conveniente conocimiento 
de la situación de los hombres y de los tiempos y de las necesidades de 
la Iglesia, de suerte que, juzgando sabiamente a la luz de la fe las 
circunstancias del mundo presente e inflamados de celo apostólico» 
(PC 2d), pudieran ayudar más eficazmente a los hombres y mujeres 
de su tiempo. 

En definitiva, el Concilio implicó una revisión de las maneras 
como en las comunidades e institutos ponían en práctica los caris-
mas fundacionales y desplegó una revisión de obras apostólicas, de 
las formas de presentarse ante el mundo circundante, de las media-
ciones evangelizadoras, de los medios de encuentro íntimo con el 
Señor, de las formas de gobierno y de los lugares de vida y de tra-
bajo. Puede asegurarse que la apertura de la Iglesia universal res-
pecto al mundo moderno tuvo un claro reflejo en las nuevas formas 
de vivir de religiosos y religiosas en medio de los campos, las urbes, 
las fábricas, las calles y demás escenarios en los que hombres y mu-
jeres desarrollan cotidianamente su existencia. 



138

Orantes y comprometidos: una renovada consagración

Los dos ejes sobre los cuales tradicionalmente ha girado la vida re-
ligiosa, acción y contemplación, adquieren una nueva luz y fuerza. 
La reforma conciliar de la Iglesia implicó, para la vida religiosa, una 
nueva lectura de sus matices característicos, a saber, de la espiritua-
lidad, el apostolado, la vida común y la vivencia de los votos.

A partir de la adecuada renovación que el Vaticano II pretende 
para la vida religiosa, lo primero que ella debió procurar en la prác-
tica concreta fue recuperar la mencionada centralidad de Jesucristo. 
Y para ello se hizo necesario ir al espíritu y a las formas de oración 
de modo que esta estuviese cimentada en las fuentes de la espiritua-
lidad cristiana: la Sagrada Escritura, la liturgia de la Iglesia y la 
celebración eucarística (PC 6). Esta renovada espiritualidad sería el 
pozo del cual debería beber siempre la vida religiosa para no perder 
identidad y congruencia.

En lo referente a la proyección apostólica, el Concilio insiste en 
que todas las manifestaciones de la vida religiosa deben preguntarse 
constantemente por su pertinencia evangelizadora, es decir, por su 
aporte a la misión propia de la Iglesia. La calidad de la oración se 
manifiesta en la intensidad apostólica y la calidad de la misión de-
pende de la intensidad orante. Oración y compromiso son como las 
dos alas a través de las cuales la vida religiosa podrá volar lejos. 

Acerca de la vida común, se insiste en el cuidado del amor fra-
terno, la unidad de espíritu, el respeto a la diversidad humana, la 
igualdad de condiciones y oportunidades, y la cooperación en las 
obras apostólicas (PC 15). La construcción de sociedad en orden a 
una gran familia humana y la comensalidad universal debería cons-
tituir uno de los grandes aportes de la vida religiosa. De ahí la im-
portancia de su testimonio de fraternidad, sororidad, respeto mutuo, 
apoyo sincero. 

La «castidad por amor del reino de los cielos», así como «la po-
breza voluntaria por el seguimiento de Cristo» y la «obediencia 
para la plena entrega a la voluntad salvífica de Dios», constituyen 



139

expresiones de una vocación única en la Iglesia (PC 12, 13 y 14). 
Los religiosos y religiosas fueron desafiados a buscar nuevas for-
mas de vivir los votos como expresión de la entrega total a Dios y 
los demás, es decir, a la implantación del reino de Dios. El sentido 
original de los votos es la identificación y el compromiso con los 
valores de este reino: libertad, justicia, solidaridad y perdón. En 
contextos como el colombiano, este cometido adquiere dimensio-
nes particulares a través de la construcción de un país más allá de 
la violencia y el narcotráfico que lo han caracterizado durante 
décadas enteras.

Todos estos aspectos de la vida religiosa deben ser renovados 
constantemente; los religiosos y religiosas, fieles a su identidad caris-
mática, han de renovar «las antiguas tradiciones benéficas» y adap-
tarlas a las necesidades de los hombres y mujeres del siglo, de suerte 
que las comunidades e, incluso, «los monasterios sean como semille-
ros de edificación del pueblo cristiano» (PC 9). Una sensata integra-
ción de estos pilares dará mayor relevancia a este estilo de vida sus-
citada por el Espíritu para bien de la Iglesia y de la sociedad.

Vida religiosa en América Latina y el Caribe

Religiosos en un contexto de injusticia, desigualdad,
hambre y muerte

América Latina, en cuanto continente de esperanza y de fe, ha sido 
un terreno fértil para la vida religiosa. Por ello, después del Concilio 
ella comienza a plantearse seriamente su rol en el proceso de libera-
ción que avanza a lo largo y ancho del continente y del Caribe. La 
gran pregunta que jalonará este proceso de renovación será la refe-
rente a la pertinencia de esta forma de vida cristiana en la libera-
ción de los pueblos sumidos en problemas agudos que generan im-
pactos profundos en la vida y en el porvenir de los habitantes de 
estas tierras de Dios.



140

En la época posconciliar, desde diversos ángulos, saberes y dis-
ciplinas, se realizan estudios acerca de la situación del hombre y la 
mujer latinoamericanos y caribeños, y la principal característica per-
cibida es que se trata de una realidad de injusticia que genera otras 
expresiones en contra del bienestar auténtico e integral. En tal sen-
tido, se acierta en que la injusticia constituye el núcleo de los pro-
blemas de esta región.

Esta es la primera y más radical constatación del episcopado 
latinoamericano y caribeño en el momento en que intenta aplicar 
las directrices del Concilio Vaticano II en nuestros contextos parti-
culares. Una injusticia social generalizada que permea todas las es-
tructuras de la vida humana hace que estos pueblos vivan sumidos 
en otros problemas serios y alarmantes. El hambre no es consecuen-
cia del perverso destino divino, la pereza, la negligencia o una op-
ción libre de las personas. Ella es fruto de la injusticia en la que han 
vividos sometidos los habitantes de estas tierras.

Una situación tal de injusticia hace que personas, familias y 
pueblos enteros no logren las posibilidades concretas de realización 
en los diversos niveles que socialmente se requiere para estar en 
condiciones de dignidad (DM, Justicia 1). América Latina es un sub-
continente empobrecido porque los recursos han sido saqueados, de 
modo que lo que se ha sacado de él no corresponde con lo que ha 
ingresado a su favor. Y esta situación de injusticia se expresa no 
solo en el orden internacional, por parte de las empresas de enver-
gadura continental, sino también en la manera de administrar la 
vida y los bienes sociales, políticos y económicos, por parte de per-
sonas y clases influyentes de la misma región.

La realidad de injusticia y desigualdad en América Latina y el 
Caribe adquiere formas concretas en la marginalidad y dependencia 
por parte de los pobres tanto en zonas rurales como urbanas; en las 
desigualdades entre las clases sociales; en el poder ejercido injusta-
mente por algunos sectores dominantes hasta llegar a la represión; 
y en tantas otras situaciones que atentan contra la dignidad y el 
bienestar de las gentes (DM, Paz 2-7). En Colombia estos rasgos de 



141

situación adquieren dimensiones particularmente desafiantes, toda 
vez que la guerra desatada a finales de los años 50 llevó a la polari-
zación general y al surgimiento de las más radicales y crueles for-
mas de masacre y muerte mediante guerrillas de izquierda y fuerzas 
paramilitares con un impacto duradero y tenaz.

Todo ello manifiesta una real situación de dependencia y sumi-
sión de los países latinoamericanos y caribeños respectos a los países 
centrales o industrializados; por eso «resulta cada vez más intolera-
ble por la progresiva toma de conciencia de los sectores oprimidos 
frente a su situación» (DM, Paz 8). Y esta concienciación del pueblo 
acerca de su situación genera y apoya un dinamismo social sin pre-
cedentes, que luchará por la liberación y contra la dependencia y la 
opresión. Los miembros de la Iglesia, afirmó Medellín, «no podemos 
ignorar el fenómeno de esta casi universal frustración de legíti-
mas aspiraciones que crea el clima de angustia colectiva que ya es-
tamos viviendo» (DM, Justicia 1).

Al lado de la injusticia y la desigualdad no puede esperarse otro 
panorama que el del hambre generalizada y diversificada. América 
Latina y el Caribe fueron identificadas como región empobrecida, es 
decir, rica en muchos aspectos pero saqueada y, por ello, sumida en 
miseria y precariedad de vida. El hambre, la malnutrición y la pre-
cariedad de vida en la mayoría de sus habitantes se convierten en 
lugar propicio de reflexión y praxis de fe. De ello dan cuenta la III 
Asamblea del Episcopado Latinoamericano y el Documento de Pue-
bla al identificar los rostros concretos en los que Cristo sigue su-
friendo día tras día y clamando al oído de Dios (DP 31-39). Estos 
rostros serán actualizados por Santo Domingo (DSD 178) en 1992 y 
Aparecida (DA 394) en 2007.

A la injusticia y desigualdad que generan hambre en múltiples 
formas y escenarios, se une la violencia institucionalizada que ago-
bia a estos pueblos. Puede afirmarse que otra característica de Amé-
rica Latina y el Caribe es, en buena medida, la situación de violen-
cia. En países sumergidos en la injusticia, la exclusión y el hambre, 
la violencia deviene alternativa de superación de esta situación. Por 



142

otra parte, los Estados utilizan la violencia sistemática y organizada 
para atacar bandas y grupos al margen de la ley, así como a quienes 
se oponen al sistema impuesto y se ponen del lado de los pobres y 
los últimos. Un signo de ello es la cantidad de mártires cristianos 
que con su sangre han regado estas tierras creyentes y comprometi-
das con el trabajo radical por el reino de Dios.

Dado que esta realidad, que golpea tan fuertemente la vida hu-
mana, «es una injusticia que clama al cielo» (DM, Justicia 1), la Iglesia 
toda, y por tanto la vida religiosa, fueron retadas a hacer presen-
cia liberadora a través de su acción evangelizadora. Ello significó que 
la acción eclesial tuviera en cuenta: el realismo acerca de la situación 
de los países latinoamericanos y caribeños, la necesidad de una re-
forma política, la promoción de una conciencia crítica de orden social 
y político, la organización comunitaria y participativa, la asunción 
de la idiosincrasia y las posibilidades de esta cultura, y el uso de todos 
los medios y avances científico-técnicos en bien de la promoción hu-
mana (DM, Justicia 16-23). La construcción de una sociedad orien-
tada al cambio en todas sus esferas será en adelante una constante en 
la reflexión y acción del magisterio, los pensadores, los teólogos, los 
evangelizadores, la vida religiosa y demás actores de la sociedad.

A través de diversas organizaciones, movimientos y acciones, la 
vida religiosa colombiana ha hecho presencia en sectores margina-
dos en las ciudades capitales y en lugares de conflicto bélico del 
país, ha participado en acciones de reconciliación y de paz, ha 
acompañado víctimas del desplazamiento forzado y de la desapari-
ción violenta, ha apoyado la creación de comunidades de paz en 
medio de la guerra, y ha procurado una presencia alternativa en el 
ámbito educativo nacional.

Nuevos dinamismos de formación y compromiso religioso

A partir de Medellín irrumpe la conciencia de cambio y, por tanto, 
de mayor comprensión y compromiso respecto a las luchas dignifi-



143

cadoras y emancipadoras de las mayorías del pueblo latinoameri-
cano y caribeño. No pocos hombres y mujeres dispuestos a seguir a 
Jesús desde la profesión de los votos y la vida en comunidad bajo la 
luz del evangelio y de la espiritualidad y carisma de sus fundadores, 
asumieron con nueva pasión y dinamismo el desafío actual de ser 
cristianos y religiosos. Muchos son los signos, escenarios, procesos 
y acciones emprendidas por la Iglesia y por la vida religiosa en 
América Latina y el Caribe:

-	 Conciencia del nuevo tiempo y apertura a la renovación. Esta 
fue la llamada principal del Concilio, por lo que un buen nú-
mero de comunidades e institutos religiosos se dispusieron a 
discernir el sentido de su vocación, preguntándose «cuál es el 
puesto que ocupa el religioso en la Iglesia y en qué consiste su 
vocación especial dentro del pueblo de Dios» (DM, Religiosos 
2). De esta pregunta surgió la ratificación del carácter profé-
tico y escatológico de la misión de la vida religiosa. Por una 
parte, sus miembros deben encarnarse hoy con mayor audacia 
en el mundo, interesarse por los problemas sociales, el sentido 
democrático y la mentalidad pluralista de los hombres y muje-
res de esta época, para, a partir del propio carisma, «insertarse 
en las líneas de una pastoral efectiva». Por otra parte, testimo-
nian la centralidad del Señor, subrayando el espíritu escatoló-
gico de la vida cristiana que lleva a trascender el carácter rela-
tivo y transitorio de las cosas y luchas en el mundo presente 
(DM, Religiosos 3), y dando testimonio existencial de la iden-
tificación con Jesucristo, se hace signo de la santidad trascen-
dente de la Iglesia (DM, Religiosos 4). Los cambios operados en 
la realidad latinoamericana y caribeña «exigen una revisión 
seria y metódica de la vida religiosa y de la estructura de la 
comunidad. Esta es una condición indispensable para que los 
religiosos sean signo inteligible y eficaz dentro del mundo ac-
tual» (DM, Religiosos 7). Ello supuso una renovación en los 
modos de hablar, vestir, actuar y relacionarse.



144

-	 Una seria formación de los religiosos y religiosas. La concien-
cia de un nuevo tiempo, la participación en el proceso de de-
sarrollo, la promoción de una nueva manera de ser Iglesia y la 
opción por el pobre requirieron de nuevos dinamismos de for-
mación y cualificación humana. Cuando la Asamblea de Me-
dellín insistió en una profunda y continuada formación espiri-
tual y teológica armonizada con los valores humanos, así 
como en la sincera formación social, la vida religiosa se dis-
puso a replantear sus planes y métodos de formación. A partir 
de aquí surgió la preocupación por la formación en centros 
académicos de calidad, para lo cual fue preciso dar el paso de 
los seminarios y centros conventuales de formación hacia las 
universidades del saber. Importantes centros universitarios del 
país empezaron a contribuir con formación de calidad en no 
pocas generaciones de religiosos y religiosas que se han ido 
insertando alternativamente en la vida eclesial y social de la 
nación 2. En esta misma línea, se urgió al desarrollo y profun-
dización de una teología de la vida religiosa, que en Colombia 
se concretó en las búsquedas y acciones de la Comisión de Re-
flexión Teológica de la CRC. Además, las comunidades e insti-
tutos religiosos vieron necesaria la instauración de un centro 
de formación para religiosos y religiosas (CER), lo mismo que 
una escuela para formadores y formadores (ESFOR).

-	 Opción por los pobres de la Iglesia latinoamericana. Una op-
ción entendida como reconocimiento y apropiación de la hon-
dura del sujeto latinoamericano-caribeño, marcado por la cruz 
de la pobreza, del olvido irresponsable y de la opresión aniqui-
ladora, se concreta en los claros y evidentes llamados de todas 
las conferencias generales del episcopado en la región y en la 
aceptación real de la desgarradora situación de miseria del 
pueblo (DM); en el reconocimiento de los rostros sufrientes de 

2  Podrían mencionarse, entre otras, la Pontificia Universidad Javeriana y la Uni-
versidad Santo Tomás.



145

los pobres que claman al cielo (DP 30-39); en la contempla-
ción atenta de esos rostros en los que se revela Cristo sufriente 
llamándonos a servirle (DSD 178), y en el reciente llamado a 
acompañarlos, escucharlos y ayudarlos a ser sujetos de cambio 
social y de superación de la miseria que llevan a cuestas (DA 
394). Esta opción fue concretada en la inserción en medio de 
los pobres, en el compromiso con su causa y en la lucha por 
superar las condiciones de pobreza del continente. Y con la 
entrada del pobre en la teología cristiana del continente, el 
Dios de los pobres, el Cristo pobre, la Iglesia de los pobres, 
el compromiso con el pobre y la misión de los pobres, conse-
cuentemente, adquieren validez y pertinencia. A partir de aquí 
el compromiso con el pobre aporta a la vida religiosa la marca 
de los pobres como lugar predilecto de revelación, de viven-
cia de la fe y de seguimiento de Jesús. En Colombia, religiosos 
–en su mayoría mujeres– comprometidos con los pobres, die-
ron origen a la Comisión de Religiosos Insertos en Medios Po-
pulares (CRIMPO).

-	 Un aporte a la nueva eclesialidad. Los clamores eclesiales en 
América Latina y el Caribe fueron expresiones de la sugestiva 
renovación impulsada por el Concilio Vaticano II y llevaron a 
la construcción de una Iglesia pueblo de Dios, Iglesia de los 
pobres, popular o de la base, nutrida por las pequeñas y vivas 
comunidades eclesiales de base que surgieron a lo largo y an-
cho del continente. De ello se hizo consciente la vida religiosa, 
por lo que muchos religiosos y religiosas salieron de sus pom-
posos y alejados conventos a poner su tienda entre los pobres, en 
medio de barriadas populares y sitios de conflicto y de dolor. 
Las comunidades de base, comunidades campesinas, círculos 
bíblicos y otras experiencias de fraternidad cristiana fueron 
lugar de proyección y servicio de religiosos y religiosas y tierra 
fértil donde se vieran evangelizadas por la fe, la hospitalidad, 
el compromiso, la esperanza y las ganas de vivir de los peque-
ños y excluidos de la tierra. En este sentido, la vida religiosa es 



146

desafiada a abrir las puertas de la vida comunitaria para com-
partir su especificidad con los laicos. A este desafío respondió 
la Comisión Mujer e Iglesia de la Conferencia de Religiosos de 
Colombia.

-	 Nuevos escenarios de evangelización. En cuanto don del Espí-
ritu para bien de la Iglesia, la vida religiosa fue ubicada como 
fuerza capaz de contribuir al desarrollo de América Latina y el 
Caribe. Una nueva conciencia acerca de la realidad presente, 
de la búsqueda de una nueva eclesialidad y del compromiso 
liberador con los pobres, llevó a que ella se planteara la nece-
sidad de participar en el mejoramiento de las condiciones his-
tóricas de nuestros pueblos: «la situación actual no puede dejar 
inactivos a los religiosos. Aunque no han de intervenir en la 
dirección de lo temporal, sí han de trabajar directamente con 
las personas en un doble aspecto: el de hacerles vivir su digni-
dad fundamental humana y el de servirles en orden a los bienes 
de la redención» (DM, Religiosos 12). Esta cooperación, inhe-
rente a la vocación religiosa, se expresa en la acción concreta 
gracias a la educación, situación e influencia de las personas y 
comunidades. Tanto las comunidades activas como las con-
templativas fueron llamadas a dar testimonio de Dios en el 
corazón del mundo presente. De esta manera, lo apostólico se 
erigió como «elemento esencial de la vida religiosa» que re-
quiere de una constante renovación en sus métodos, fieles a su 
identidad y a los nuevos procedimientos y necesidades de la Igle-
sia latinoamericana y caribeña (DM, Religiosos 13 b). La cons-
tante toma de conciencia sobre los graves problemas sociales 
hizo que se pensara en la promoción de una mentalidad social, 
espiritual y teológica forjadora de hombres y mujeres capaces 
de «atender, educar, evangelizar y promover sobre todo a las 
clases sociales marginadas, procurando un espíritu de pobreza, 
un dinamismo misionero y un compromiso con la reforma 
agraria (DM, Religiosos 13, e, f, g). 



147

Todo ello significó una visión de conjunto que implicó la fideli-
dad a los carismas fundacionales al lado de la fidelidad al evangelio 
y a las opciones de la Iglesia, de manera que se procurase una ver-
dadera Iglesia pueblo de Dios. En consecuencia, se instó a la coope-
ración entre los religiosos y religiosas y los obispos y demás pasto-
res, los laicos y los miembros de otras comunidades. Esto permitiría 
un auténtico seguimiento de Jesucristo en fidelidad al evangelio, a 
los carismas religiosos y a los clamores de los pobres y excluidos de 
todas las razas y culturas. En sintonía con esta urgencia, la vida 
religiosa colombiana, a través de la CRC y siguiendo las directrices 
de la CLAR, asumió procesos de renovación y refundación que per-
mitieron transitar caminos de novedad y esperanza.

A partir de estas intuiciones propias del Concilio, la vida reli-
giosa latinoamericana y caribeña desarrolló nuevos dinamismos en 
el seguimiento de Jesucristo y en la manera de vivir la vocación 
eclesial de acuerdo con los signos que ofrecían los tiempos y lugares 
del continente. En este sentido puede afirmarse que en la vida reli-
giosa la mujer ha desatado niveles enormes de valoración y com-
promiso en la construcción social y eclesial, en igualdad de intensi-
dad con el hombre. También ha sido valiosa la presencia de las 
mujeres religiosas en sectores populares y de conflicto, lo cual ha 
manifestado la voluntad de hacerse presente allí donde casi nadie 
quiere estar. De igual manera, algunos religiosos y religiosas han 
incidido de manera significativa en la construcción de sociedad 
tanto en las academias como en la educación y los movimientos 
sociales. En definitiva, religiosos y religiosas han sido fermento de 
una nueva humanidad en la que reine la justicia, la igualdad, la so-
lidaridad y la paz. Y algunos de ellos y ellas han asumido radical-
mente la vivencia de la fe como seguimiento histórico, contribu-
yendo así a la dignificación de la vida humana hasta dar la propia 
vida en fidelidad a Jesús de Nazaret.



148

Hacia una nueva aurora en la vida religiosa 

Mucho tiempo ha pasado desde que el Concilio Vaticano II nos 
llamó a la apertura del Espíritu para volver a la centralidad en Jesu-
cristo, recuperar la originalidad fundacional y escudriñar los signos 
de los tiempos latinoamericanos y caribeños para allí sembrar las 
semillas vivas del evangelio de la justicia, de la solidaridad y de la 
paz. Pero los tiempos, las condiciones de vida y de lucha han cam-
biado. Otros desafíos se plantean hoy a quienes deciden seguir a 
Jesús mediante la profesión de los votos y la vida en comunidad. 
Para que este estilo de vida siga siendo fermento del reino y contri-
bución significativa en la construcción verdadera de un continente 
nuevo y de un país sin violencia, es necesario enfrentar nuevos re-
tos y lanzar, sin miedo y de manera renovada y creativa, las naves 
de la vida religiosa por caminos sedientos de amor, justicia y paz. 
Esbozamos algunos de los desafíos y tendencias que la vida reli-
giosa debe seguir asumiendo para mostrarse sugestiva y alternativa 
en una nueva época variable y fascinante pero, al mismo tiempo, 
contradictoria y desafiante.

Auténtica conversión a Cristo: una vida religiosa mística

La primera realidad que la vida religiosa está llamada a asumir, en 
sintonía con los desafíos y tareas apuntaladas por el Concilio y con 
el magisterio latinoamericano y caribeño, es la permanente conver-
sión a Jesucristo. Recuperar la vivacidad del evangelio y dejarse 
llenar del Espíritu del Nazareno y del dinamismo de sus primeros 
seguidores permitirá estar en permanente identificación o configu-
ración con él para responder auténticamente a su llamado y en-
vío 3. Configurarse con Cristo implica abrirse totalmente al Padre, 

3  Proceso al que la Conferencia de Aparecida llama a todos los cristianos y cris-
tianas (cf. DA 136-142).



149

asumir el mandato del amor eficaz instaurado por Jesús, vivir en 
total libertad para el seguimiento radical, disponerse a la entrega 
solidaria y sin límites por los hermanos y, en últimas, compartir su 
destino llegando hasta dar la vida por su causa.

Solamente la intimidad con Jesucristo en la lectura orante de su 
palabra y en la eucaristía asidua podrá capacitar al religioso y a la 
religiosa para la total donación a los demás. Cuando él llena la exis-
tencia de quienes lo aman y lo siguen, ellos y ellas no quedan intac-
tos sino que son volcados a un amor concreto y liberador especial-
mente a favor de los pobres y los excluidos; allí adquieren sentido y 
relevancia los votos de pobreza, castidad y obediencia. Porque 
cuando Jesucristo es puesto en el centro de la vida, consecuente-
mente, el ser humano también ocupa una centralidad, pues evangé-
licamente no puede concebirse a Jesús al margen de los hombres y 
mujeres, sus hermanos y amigos. 

Centrarse en Jesucristo hará que la vida religiosa alcance la pro-
funda conmoción que Aparecida ha anunciado para que la vida 
cristiana salga del letargo de la comodidad, la tibieza y la indiferen-
cia y se convierta en un «poderoso centro de irradiación de la vida 
de Cristo» (DA 362). Esto significa que la vida religiosa logre ser 
transparencia del Padre, como lo fue Jesús 4, y expandir la «fragan-
cia de Cristo» (2 Cor 2,15) que el mundo actual necesita; anhelo que 
implica una sabia articulación entre la praxis histórica y la espe-
ranza definitiva de salvación que se realiza por Dios en Jesucristo. Tal 
empeño permitirá que los religiosos y religiosas sean místicos, no 
porque viven indiferentes ante las crueldades del mundo o insatisfe-
chos debido a su anhelo profundo de Dios, sino porque, como Jesús, 
se encuentran con Dios tanto en el silencio solitario del desierto como 
en el bullicio cotidiano de las masas que sufren y gozan la vida de 
diversas maneras. Místicos y místicas porque viven desde Dios, si-
guen a Jesucristo, intiman con él y se hacen libres como él. Místicos 

4  «El Padre y yo somos uno» (Jn 10,30).



150

y místicas atentos a los clamores del mundo actual, por lo que se 
disponen a amar hasta el extremo como Jesús y a discernir asidua-
mente sus opciones y decisiones bajo la luz del evangelio.

Nuevas prácticas y escenarios:
una vida religiosa samaritana y profética

Otra de las insistencias fervientes del Concilio fue la de estar atentos 
a escuchar «las tristezas y las angustias de los hombres y mujeres de 
nuestro tiempo, sobre todo de los pobres y de cuantos sufren» (GS 
1). Este llamado a la solidaridad con el género humano, especial-
mente con los últimos de la historia, conlleva para la vida religiosa 
una constante revisión o discernimiento de los signos de los tiem-
pos para, a la luz de la palabra de Dios, extraer la voluntad de Dios 
y asumir las prácticas y acciones más coherentes con su designio 
salvífico y, por tanto, humanizador. 

La época actual, caracterizada por su complejidad y mutabilidad, 
es vista por tanto como un tiempo de enormes cambios no solo en la 
esfera del saber y las ciencias sino en todos los aspectos que confor-
man la cotidianidad humana. Se trata de una nueva época por la nove-
dad en los modos de vida, en las cosmovisiones del hombre actual, en 
los metarrelatos que pretenden imponerse, en las formas de comuni-
cación y transporte, en los descubrimientos científico-técnicos, sobre 
todo en el campo de la medicina y la informática. Estos y muchos 
otros aspectos hacen percibir esta época como un tiempo de confort y 
bienestar. Pero lo que no se puede olvidar es que este es también un 
tiempo de contradicciones y barbarie. En pleno siglo xxi, día tras día 
y de un extremo al otro del planeta, grandes multitudes buscan mejores 
condiciones de vida, ya que la lógica del mercado y de la máxima 
rentabilidad no ha beneficiado a las mayorías sino a las minorías que 
poseen y controlan los bienes y servicios en la humanidad. 

Junto a tantas fascinaciones de la posmodernidad y la globali-
zación neoliberal, es evidente que la injusticia, la desigualdad, la 



151

corrupción, la exclusión, el hambre y la violencia siguen aten-
tando contra la dignidad humana y, por tanto, continúan clamando 
al cielo. Estos nuevos clamores deben ser objeto de la sensibilidad 
ética y del compromiso social de quienes siguen a Jesucristo en la 
vida religiosa hoy. Estos desafíos éticos y religiosos plantean la ne-
cesidad de una revisión del talante apostólico y servicial, poten-
ciando los esfuerzos colectivos y procurando la unión de fuerzas 
intercongregacionales que hagan más eficaces e impactantes las 
obras apostólicas. Si bien la vida religiosa se halla afectada por la 
realidad del facilismo y el confort, ella tiene el cometido evangé-
lico de ser fermento del cielo nuevo y de la tierra nueva y de re-
afirmar permanentemente los grandes y pequeños compromisos 
asumidos comunitariamente en fidelidad a la misión eclesial y a 
los carismas congregacionales. En un mundo en el que reinan la 
competencia, las polarizaciones y tensiones sociales, las divisiones 
y fragmentaciones familiares por diversos motivos, la vida reli-
giosa puede ser voz y presencia profética respecto a la construc-
ción de la unidad en la familia humana y en la búsqueda de unidad 
y reconciliación social mediante su reserva fraterna. Para eso sería 
útil la resolución de sus conflictos internos, la superación de las 
envidias y el apoyo justo y fraterno a los miembros de cada comu-
nidad o instituto. 

La vida religiosa es llamada por el Espíritu, que hace nuevas 
todas las cosas, a cultivar un talante crítico y sugerente, de manera 
que se presente como un estilo de vida alternativo por ser aguerrida 
y entregada, hasta las últimas consecuencias, en medio de los po-
bres, las víctimas de la violencia, los excluidos y sufrientes de toda 
índole. Al igual que el buen samaritano (Lc 10,25-37), la vida reli-
giosa es llamada a ser signo del amor más concreto y eficaz para 
con los caídos y caídas de la historia a la vera del camino. Ver alre-
dedor y escuchar los gemidos sufrientes, acercarse y agacharse para 
palpar vivamente el dolor, condolerse y atreverse a limpiar las heri-
das, y ayudar a levantar para seguir avanzando con fuerzas nuevas 
por la vida. El hacerse cargo, junto a otros y otras personas y orga-



152

nizaciones sensibles y solidarias, de la situación de miseria y sufri-
miento de tantos hombres y mujeres hasta asumir el consto econó-
mico de su dolor, haría de la vida religiosa una alternativa existencial 
y vocacional en tiempos del mayor lucro y eficiencia. El contacto en 
la red y los mass media, en los centros de comercio o de entreteni-
miento, en los recintos de ciencia y poder, permitirá conocer y asumir 
la realidad, como también el contacto sencillo y solidario en los ba-
rrios y veredas en donde campea el olvido estatal, la miseria y la 
violencia.

Nuevos saberes y lenguajes: una vida religiosa inculturada

Una de las exigencias del nuevo tiempo tiene que ver con la ma-
nera de mostrarse y presentarse en medio del mundo creyente y 
secular a la vez. Los religiosos y religiosas tienen el desafío de 
evitar ser vistos como seres extraños, uniformados y aparente-
mente angelicales, y expresar la humanidad como ella es. Esto 
podría hacerlos más próximos y asequibles a los jóvenes y adultos 
de hoy. El mundo actual invita a ser, más que a aparentar, de 
modo que se hable con actitudes y conductas y no solamente con 
vestimentas que ya no dicen nada y se apartan de la normalidad 
del cristianismo primitivo. 

De igual manera, la vida religiosa tiene el reto de hablar más 
sencilla y lúcidamente acerca del misterio que proclama y hace 
vida en la Iglesia y fuera de ella. Para ello, necesita adentrarse en 
las universidades del saber para adquirir y profundizar dichos mis-
terios así como las formas de comunicarlo y llevarlo a la vida. 
Cuando los religiosos y las religiosas se forman, resulta más difícil 
su manipulación y su tenue incidencia en los ámbitos eclesiales y 
sociales en los cuales participan, y aportan profundidad y cohe-
rencia evangélica en los procesos de evangelización asumidos. La 
capacitación en diversas disciplinas científicas no puede suplantar 
el estudio de la teología en sus áreas bíblica, sistemática y pasto-



153

ral, que es lo que dice relación directamente con aquello que se 
anuncia 5.

De Jesús de Nazaret aprendemos a hablar del reino de Dios a 
partir de lo cotidiano de la vida y de lo que nos afecta a todos y 
todas, porque el reino está aquí, «está entre ustedes» (Lc 17,21). Por 
ello Jesús conmueve, encanta e inquieta interiormente; genera acti-
tud de cambio frente a la vida real y concreta; lanza a lo más pro-
fundo del ser y vuelca hacia el compromiso con los hermanos y 
hermanas que nos rodean. La clave del impacto de la predicación 
del reino por parte de Jesús no está determinada solamente por el 
lenguaje como tal, es decir por la manera sencilla y entendible, sino 
además y sobre todo porque en esa manera de hablar hace ver cla-
ramente que el reino ya está aquí, ha llegado, y lo que hace falta es 
aceptarlo. Esta manera jesuánica de hablar ha de inspirar a los reli-
giosos y religiosas, teniendo en cuenta que no pueden desconectarse 
de los temas urgentes en los contextos local, nacional, regional e 
internacional. Que deben hablar de lo marginal sin descuidar lo 
fundamental y hablar de manera comprensible. Que deben llamar 
las cosas por su nombre de modo que no se manipule la verdad, se 
imponga la mentira y se encubran males que en la sociedad civil 
serían delitos graves porque lesionan los derechos y la dignidad de 
las personas y de las comunidades.

Para concluir

Podría decirse que el Concilio Vaticano II fue el concilio de la fe en 
Jesucristo, del mundo humano desafiante, de la Iglesia renovada y 

5  Aquí resulta pertinente tener en cuenta que cuando un religioso se conforma 
con lo necesario para acceder al ministerio ordenado, entonces su labor evangelizadora 
se empobrece, pues tales estudios son básicos para tal servicio. Y si una religiosa estu-
dia teología, ella puede aportar aquello que los mismos pastores muchas veces no dan 
a sus comunidades a nivel espiritual, formativo y pastoral; y aunque incomode, puede 
construir y enriquecer mejor la Iglesia. 



154

de los pobres de este momento histórico. En tal sentido, cabe tam-
bién afirmar que la Iglesia que cree auténticamente en Jesucristo es 
una Iglesia atenta a los signos y desafíos del tiempo presente y 
comprometida con los pobres de la tierra. Por eso, la vida religiosa, 
fiel a Jesucristo, es una vida que hace Iglesia privilegiando a los 
pobres y oprimidos de nuestro mundo. El contexto colombiano, 
siempre encantador y paradójico, espera religiosos y religiosas ca-
paces de ser sal y luz en medio de la oscuridad que generan la injus-
ticia, la corrupción, la miseria, la exclusión y la violencia en sus 
más variadas manifestaciones.


