PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano Iy Teologia de la Liberacion

LA PROPUESTA DE VATICANO I
A LA MINISTERIALIDAD ECLESIAL:
DESAFIOS A LA TEOLOGIA Y A LA PRAXIS!

ISABEL CORPAS DE PosADA

Hace medio siglo, cuando el Concilio Vaticano II fue convocado, la
Iglesia se entendia como el mundo de los sacerdotes y ellos eran sus
protagonistas, mientras los «simples bautizados», en actitud pasiva,
nos conformabamos con ser receptores de los bienes de la salvacion
que ellos administraban.

Era la vision de Iglesia dividida en dos ambitos cuya linea divi-
soria estaba marcada por el sacramento del orden que confiere a los
unos los poderes y la autoridad de los cuales carecemos los otros.
Vision que consagro la reforma gregoriana en el siglo x1 y quedd
plasmada en el Decreto de Graciano (1140): «<Hay dos géneros de
cristianos, uno ligado al servicio divino [...] esta constituido por los
clérigos. El otro es el género de los cristianos al que pertenecen los
laicos» (P.L. 187). Vision que, a comienzos del siglo xx, repetia Pio X
en la enciclica Vehementer nos:

La Iglesia es una sociedad desigual que comprende dos categorias de
personas, los pastores y el rebafio; los que ocupan un puesto en los
distintos grados de la jerarquia y la muchedumbre de los fieles. Y estas
categorias son tan distintas entre si que en el cuerpo pastoral solo re-

' Trabajo presentado al Congreso Continental de Teologia Latinoamericana EJE
1. Nuevas interpelaciones y preguntas. Sdo Leopoldo, Brasil, 7-11 de octubre de 2012.

117



siden el derecho y la autoridad necesaria para promover y dirigir los
miembros hacia el fin de la sociedad. En cuanto a la muchedumbre, no
tiene otro deber sino dejarse conducir y, rebafio ddcil, seguir a sus
pastores.

El Concilio Vaticano II replante6 el modelo eclesiolégico y abrio
la puerta a una nueva manera de entender y de ejercer la ministeria-
lidad eclesial, acaparada durante casi veinte siglos por el oficio sa-
cerdotal.

El presente trabajo pretende compartir algunas reflexiones
desde la perspectiva de quienes no son sacerdotes, es decir, el
laicado, y de quienes, ademas, no pueden serlo, o sea, las muje-
res; reflexiones que surgen como desafios a la teologia latino-
americana y a las prdcticas eclesiales desde la constatacion de la
distancia que existe entre la teoria, representada en los docu-
mentos del magisterio de la Iglesia a partir del Vaticano II, y las
practicas de pastores y fieles que, en cierta forma, mantienen la
tradicional linea divisoria y el protagonismo del ministerio sa-
cerdotal.

He dividido el trabajo en tres momentos. Los dos primeros co-
rresponden al doble movimiento en relacion con los ministerios
eclesiales que ha ocurrido en los dos mil afios de historia del cristia-
nismo: de la diversidad ministerial de las iglesias neotestamentarias
a la sacerdotalizacion de los ministerios y el exclusivismo clerical; y
del exclusivismo clerical a la diversidad de ministerios en la eclesio-
logia esbozada por el Concilio Vaticano II. En el tercero, planteo
algunos desafios a la teologia latinoamericana y a las practicas
eclesiales desde la preocupacion acerca de si vamos a seguir mante-
niendo como forma de liderazgo y servicio en la Iglesia catdlica el
tradicional exclusivismo sacerdotal o si asumimos la diversidad mi-
nisterial trazada por el Concilio Vaticano II.

118



De la diversidad ministerial en las Iglesias neotestamentarias
al exclusivismo clerical en la Iglesia medieval

El regreso a las fuentes propuesto por el Concilio Vaticano II plan-
teo la pregunta acerca de la organizacion eclesial que aparece en el
Nuevo Testamento y mostro que en la actividad de Jesus no hubo
acciones cultuales de tipo sacerdotal y que, por el contrario, cues-
tiond la absolutizacion que el judaismo habia hecho del culto, de la
pureza ritual, del Templo, del descanso sabatico, generando con ello
la enemistad de la clase sacerdotal.

En continuidad con la actividad de Jesus, los primeros cristianos
rompieron con las practicas religiosas judias y, en la organizacion
de la comunidad de creyentes, sus dirigentes no ejercieron funcio-
nes de culto, no recibieron el titulo de sacerdotes ni se consideraban
personas sagradas, razon por la cual la denominacion de los diver-
sos ministerios eclesiales que aparece en el Nuevo Testamento pro-
viene del lenguaje profano.

El libro de Hechos de los apdstoles menciona el ministerio de los
apostoles y el ministerio de los siete instituido mediante la eleccion,
oracion e imposicion de manos (Hch 6,1-5); el ministerio de los
presbiteroi como responsables en las comunidades (Hch 11,30;
14,23; 15,2-16,4; 21,18) y el ministerio de los episkopoi o vigilantes
de la comunidad (Hch 20,28). Sefiala, asi mismo, la presencia de
mujeres en las comunidades, entre quienes se destaca Maria, la ma-
dre de Marcos, en cuya casa se congregaba la comunidad (Hch
12,12) y que ejercia, como muchas otras, funciones de liderazgo
y servicio.

Los escritos paulinos mencionan diversas formas de liderazgo y
servicio: apostoles, profetas, evangelistas, pastores y doctores, entre
otros (Rom 12,6-8; 1 Cor 12,27-31; 1 Cor 14,26-32.37-40; Ef 4,11-
12). Por otra parte, muestran la gran estima de Pablo hacia algunas
de sus compafieras en la difusion del evangelio y en la organizacion de
la Iglesia: Febe, diakonos en la Iglesia de Cencras (Rom 16,1-2);
Ninfas (Col 4,15); Priscila, que reunia la ekklesia en su casa (Rom

119



16,3-5) e instruyd a Apolo en el camino de Dios (Hch 18,26); Maria
(Rom 16,6); Trifena, Trifosa y Perside (Rom 16,12); Claudia (2 Tim
4,21); Evodia y Sintique (Flp 4,2); la madre de Rufo, Julia (Rom
16,13); y la hermana de Nereo (Rom 16,15). De la presencia activa
de mujeres en las comunidades neotestamentarias también sabemos
por la orden de llevar el velo (1 Cor 11,2-16) y de callar (1 Cor 11,5;
14,33b-35) en las asambleas.

Las tres cartas llamadas pastorales -1 y 2 Timoteo y Tito- des-
criben las cualidades que deben tener quienes organizan una co-
munidad -no las funciones que deben ejercer-, y es aqui donde
dichos dirigentes reciben una nueva denominacion: episkopos o
vigilante; presbiteroi o ancianos; los y las diakonoi o servidores,
hombres y mujeres; doctores o maestros; y las viudas (1 Tim 3,1-7.8-
13; 5,9-10.17; 6,3-10; Tit 1,5-9). Ahora bien, estas funciones no
suponian sacralizacion de las personas. Muy significativa es la
alusion a las cualidades de las mujeres didconos y de las viudas
(1 Tim 3,11; 5,9-10). En cuanto a las primeras, no se trata de esposas
de los didconos, como las lecturas androcéntricas del texto lo han
interpretado, sino de mujeres que ejercian un servicio en las co-
munidades. El catdlogo de las viudas no parece referirse simple-
mente al estado civil de las mujeres que habian perdido a los es-
posos, sino a un servicio que ejercian en las comunidades estas
mujeres, posiblemente de estado civil viudas, y cuyas cualidades
son las mismas que la carta exige para el episkopos y los diakonoi,
las mismas que la carta a Tito establece para el presbiteros: distin-
guirse por sus buenas obras, no haber tenido sino un solo esposo,
haber criado bien a sus hijos y saber acoger a los que llegaran a su
casa.

Y el evangelio de Mateo, que refleja el ambiente sinagogal, cu-
yas formas de autoridad habria adoptado la comunidad mateana,
se ocupa del ejercicio de la autoridad, que consiste en «atar y des-
atar (Mt 16,19; 18,18), expresion de origen rabinico, y a Pedro se
le entregan las llaves del reino (Mt 16,19), expresion que tiene sus
raices en la forma como se otorgaba el poder a un ministro en

120



tiempos de la monarquia (cf. Is 22,22). Ahora bien, lo que preocupa
al autor del evangelio es dejar en claro que la autoridad de los di-
rigentes de la comunidad viene directamente de Jesus y la autori-
dad de Jesus viene de Dios (cf. Mt 28,18), como también que la
autoridad en las comunidades de creyentes se caracteriza como un
servicio: es la respuesta de Jesus a la madre preocupada por los
puestos que sus hijos iban a ocupar en el reino (Mt 20,25-28) y es
el ejemplo de Jesus.

El paso de los ministerios al sacerdocio comenzd¢ al final del
siglo 11 y, aunque no son los unicos, tres escritos responden por el
proceso de sacerdotalizacidon?: la carta a los Corintios, que a fina-
les del siglo 1 exhortaba a los destinatarios a respetar a sus diri-
gentes con argumentos tomados del culto judio; Adversus haere-
ses, que en el siglo 11 plante6 los fundamentos teologicos de la
sacerdotalizacion; y la descripcion de la liturgia en la Traditio
apostolica, que en el siglo 11 evidencia la comprension de los mi-
nisterios como sacerdocio.

Hasta entonces, los dirigentes de la comunidad no habian ejer-
cido funciones de culto, no recibian el titulo de sacerdotes ni eran
considerados personas sagradas, en un contexto eclesial en el que
las mujeres participaban activamente en la vida de las comunida-
des, asumiendo responsabilidades de liderazgo y servicio. Ocurrid
debido a la necesidad de mostrar la continuidad entre el Antiguo y
el Nuevo Testamento que el gnosticismo cuestionaba y que oca-
siono la transposicion de las instituciones del judaismo a la comu-
nidad eclesial: el sumo sacerdote se equipard con el episkopos, los
sacerdotes con los presbiteroi y los levitas con los diakonoi, consi-

2 Alberto Parra define el proceso de sacerdotalizacion de los ministerios como
«proceso de historica interpretacion de los ministros y los ministerios de la Iglesia a
nivel tedrico y practico en categorias provenientes del Antiguo Testamento. Proceso
que conlleva no una simple denominacion externa en términos sacerdotales (quaestio
de nomine) sino realidades de muy profunda denominacion». Alberto PARRA, «El pro-
ceso de sacerdotalizacion: Una historica interpretacion de los ministerios eclesiales», en
Theologica Xaveriana 46, Afio 28/1 (1978), p. 82.

121



derando los tres ministerios como «ordenes» o «tagmas» a la manera
del culto antiguo. Como consecuencia de este proceso, los dirigentes
se convirtieron en funcionarios del culto y su oficio se interpreto
como dignidad. Estos cambios coincidieron con el paso de una Igle-
sia que se entendia a si misma como comunidad a entenderse como
institucion jerarquica e incluso a considerarse casi unicamente
como la jerarquia eclesidstica. Ademas, estos cambios repercutieron
en la progresiva marginacion y definitiva exclusion de las mujeres
de la organizacion eclesial.

Al comenzar el segundo milenio, dos circunstancias habrian re-
percutido en la forma de ejercer las funciones de liderazgo y servi-
cio: por una parte, la feudalizacion de los cargos eclesidsticos, que
dejaba sin rentas al sacerdote, introdujo la practica de las ordena-
ciones absolutas como medio de subsistencia, circunstancia que
llevo a las autoridades eclesiasticas a emprender una reforma -la
reforma gregoriana- que, al impedir la injerencia de los laicos en
los asuntos eclesidsticos, consagrd la division entre jerarquia y lai-
cado; por otra parte, el sistema penitencial que los monjes anglo-
sajones llevaron al continente europeo promovio las ordenaciones
en los monasterios para responder a las necesidades de los fieles,
pues la penitencia podia conmutarse por misas, lo cual convirtio al
sacerdote en profesional de las misas.

Por esta época se elabord la teologia sacramental y, consiguien-
temente, la teologia del sacramento del orden, cuyas lineas teologi-
cas, que fijo Tomas de Aquino en el Supplementum de la Suma
Teoldgica, se convertirian en doctrina eclesial: relacion6 «orden»
con ordenamiento segun el orden de la creacion querido por Dios y
en el cual los seres inferiores son conducidos por los seres superio-
res, orden que también tiene que darse en la Iglesia; propuso la
forma del sacramento del orden, como colacién de un poder que es
transmitido por quien tiene el poder, concretamente para consagrar
la eucaristia y el consiguiente poder de jurisdiccion; preciso que la
materia es la entrega de los instrumentos para el sacrificio, es decir,
el caliz y la patena, e interpretd el caracter que imprime el sacra-

122



mento del orden como «un poder espiritual» o potestad para consa-
grar el cuerpo eucaristico.

De santo Tomas es la formula in persona Christi, que empled
para aclarar si un ministro moralmente indigno podia consagrar. Su
respuesta, que luego se constituiria en doctrina eclesial, fue que no
es el ministro quien consagra sino que lo hace en nombre de Cristo,
en representacion de Cristo, in persona Christi, aunque también
afirmara que actua en nombre de toda la Iglesia, «in persona totius
Ecclesiae» (IlI, q. 64, a. 8, ad. 2). Ahora bien, santo Tomas conside-
raba que para que el sacramento sea signo, se requiere que tenga
semejanza natural con lo que significa, y de este argumento se valid
para explicar por qué las mujeres no pueden recibir la ordenacion.

La sacramentologia de santo Tomas de Aquino se convirtié en
doctrina eclesial en el Concilio de Florencia (1438-1445), que defi-
nid «la verdad sobre los sacramentos de la Iglesia» y fijo la doctrina
del sacramento del orden (Dz 701). Y estas lineas teoldgicas, a su
vez, pasaron al Concilio de Trento (1545-1563), que, en el contexto
del sacrificio de la misa y de la doctrina eucaristica, formuld la doc-
trina acerca del poder o potestas que confiere este sacramento, como
«poder de consagrar, ofrecer y administrar el cuerpo y la sangre del
Sefior» (Dz 957) y «poder de perdonar y retener los pecados» (ibid.,
cf. Dz 902).

En este capitulo de la evolucion de las funciones de liderazgo y
servicio, en el que se definio la doctrina del sacramento del orden
también se fijaron los imaginarios que confieren un caracter de dig-
nidad y honor a los hombres de Iglesia. Ademas, la formula de santo
Tomas para justificar que la actuacion del ministro en la eucaristia
no es a titulo personal se convirtié en argumento para negar la or-
denacion de las mujeres, probablemente porque fue asumida acriti-
camente por las siguientes generaciones de tedlogos y de hombres
de Iglesia.

123



Del exclusivismo clerical a la diversidad de ministerios
en el magisterio eclesial a partir de Vaticano II

Teologos de la segunda mitad del siglo xx?3, a la luz de la reflexion
que el Nuevo Testamento hiciera de la experiencia eclesial, mos-
traron una vision de Iglesia como comunidad de los consagrados
por el Espiritu Santo, pueblo sacerdotal, nuevo pueblo de Dios,
sacramento de salvacion que prolonga y actualiza en la historia la
salvacion de Cristo. Esta vision de Iglesia destacaba lo que es co-
mun a todos los cristianos —la consagracion bautismal- y afirmaba
que el sacerdocio comun de los fieles —sacerdocio bautismal- es
anterior al sacerdocio ministerial. También la comun vocacidn a la
santidad y la igual dignidad de todos los cristianos en la diversi-
dad de funciones.

Acogiendo las lineas eclesiologicas trazadas por la teologia, el
Concilio Vaticano II propuso una eclesiologia de signo comunitario
que formuld en la vision de la Iglesia como pueblo de Dios (cf. LG
9), pueblo sacerdotal, profético y real, y en la imagen de la Iglesia
como sacramento, es decir, signo e instrumento de la union del g¢-
nero humano entre si y con Dios (cf. LG 1) y sacramento universal
de salvacion (GS 45). Para esta vision eclesioldgica, la consagracion
bautismal fundamenta la participacion «en la misiéon de todo el pue-
blo cristiano en la Iglesia y en el mundo» (LG 31), mision que el
Concilio identifica como la triple funcion sacerdotal, profética y real
de Cristo, y, al sefialar que la comunidad de los bautizados es ante-
rior a quienes ejercen en ella un ministerio, afirma la union de clé-
rigos y laicos en una misma fidelidad a la vocacion cristiana y a la
mision de la Iglesia.

> Henri DE LuBAC, Meditacion sobre la Iglesia. Bilbao, DDB, 1958; Yves M.-J. Con-
GAR, Jalones para una teologia del laicado. Barcelona, Estela, 1965; O. SEMMELROTH, La
Iglesia como sacramento original. San Sebastian, Dinor, 1963; Karl RAHNER, La Iglesia y
los sacramentos. Barcelona, Herder, 1964; Edward SCHILLEBEECKX, Cristo, sacramento del
encuentro con Dios. San Sebastian, Dinor, 1963.

124



El Concilio solamente se refirio a los ministerios eclesiales tradi-
cionales de obispo, presbitero y didcono, perfilando su identidad y
mision en la constitucion dogmatica sobre la Iglesia Lumen gentium
(LG 25-29), y dedicando sendos decretos al ministerio de obispos
(CD) y presbiteros (PO). Pero reconocio, también, que la Iglesia es
toda ella ministerial y dio pasos significativos en la renovacion de
los ministerios eclesiales al haber introducido el tema del sacerdocio
comun en el capitulo sobre el pueblo de Dios y plantear la vision de
la Iglesia como la comunidad de los bautizados y no solo como la
jerarquia, al tiempo que fundamenté y motivé algunas reformas e
hizo posible hablar de ministerios que no dependen del sacramento
del orden.

Durante el Concilio quedd establecido el primer cambio en los
ministerios eclesiales con el restablecimiento del diaconado como
grado permanente de la jerarquia en la Iglesia latina que la consti-
tucion Lumen gentium habia ordenado (cf. LG 29). También durante
el Concilio se produjo la reforma del rito de ordenacion de obispos,
presbiteros y diaconos y se reformo la definicion de materia y forma
del rito de las ordenaciones, remplazando la definicion tridentina,
de perspectiva sacerdotal y sacrificial, en la que la materia era la
entrega del cdliz y la patena y la forma eran las palabras con que el
obispo entregaba dichos instrumentos para el sacrificio, por la im-
posicion de manos y la oracion consecratoria, que reflejan la pers-
pectiva ministerial del sacramento®.

Un tercer cambio fue la reforma de las 6rdenes menores que ha-
bian existido en la Iglesia como etapas o escalones de ascenso en el
itinerario hacia el sacerdocio. El motu proprio Ministeria quaedam
(1972), de Pablo VI, introdujo una serie de cambios: las drdenes
menores, que eran cuatro, se redujeron a los ministerios de acolito y
lector; pasaron de llamarse «drdenes» a llamarse «ministerios» y su
colacion, en lugar de llamarse «ordenacion», se llamo «institucion»;

* PaBLo VI, Constitucion apostolica Pontificalis romano recognitio (1968).

125



quienes reciben estos ministerios permanecen en el estado laical,
mientras quienes recibian las érdenes menores entraban a pertene-
cer al estado clerical. En lo que no hubo cambio fue en que tanto
quienes recibian las 6rdenes menores como quienes actualmente re-
ciben los ministerios de acolito y lector eran y siguen siendo unica-
mente varones.

Otro paso significativo en la renovacion de los ministerios
eclesiales dio el papa Pablo VI en la exhortacion Evangelii nun-
tiandi (1975) al incluir, entre los agentes responsables de la evan-
gelizacion, los ministerios diversificados (cf. EN 59-73) y pro-
poner la primera lista de ministerios distintos del acolitado y
lectorado: catequistas, animadores de la oracion y del canto, cris-
tianos consagrados al servicio de la palabra de Dios o a la asisten-
cia de los hermanos necesitados, jefes de pequefias comunidades,
responsables de movimientos apostolicos u otros responsables
(EN 73).

Ahora bien, ese mismo afio, el papa Pablo VI rechazé la orde-
nacion de mujeres en la declaracion Inter insigniores (1976) ar-
gumentando «razones verdaderamente fundamentales»: el ejem-
plo de Cristo que solo escogié hombres como apostoles; la tradicion
de la Iglesia, que ha imitado a Cristo; el magisterio, que ha esta-
blecido que la exclusion de las mujeres al sacerdocio esta en ar-
monia con el plan de Dios para la Iglesia, que, «por fidelidad al
ejemplo de su Sefior, no se considera autorizada a admitir a las
mujeres a la ordenacion sacerdotal» (II, Introduccion); que no se
debia a condicionamientos culturales el que Jesus no hubiera lla-
mado a ninguna mujer a formar parte de los Doce (cf. II 2); que
Maria no fue «llamada a entrar al Colegio de los Doce» (II 3); que el
sacerdote en el ejercicio de su ministerio «representa a Cristo que
obra a través de él» (Il 5), particularmente en la eucaristia, cuando
actua «in persona Christi, haciendo las veces de Cristo y no ha-
bria esa “semejanza natural” que debe existir entre Cristo y su
ministro si el papel de Cristo no fuera asumido por un hombre»
(ibid.).

126



También la exhortacion apostolica postsinodal Christifideles
laici (1988), en la perspectiva de la eclesiologia de comunion, re-
cordo que, por el don del Espiritu Santo, la comunidn eclesial se
configura como «comunion organica caracterizada por la simulta-
nea presencia de la diversidad y de la complementariedad de las
vocaciones y condiciones de vida, de los ministerios, de los caris-
mas y de las responsabilidades» (CL 20), todos los cuales «existen
en la comunion y para la comunidn» (ibid.). En cuanto a los minis-
terios, escribio Juan Pablo que son, todos, «participacion en el mi-
nisterio de Jesucristo» (CL 21): unos derivan del sacramento del
orden por el cual los ministros ordenados reciben «la autoridad y
el poder sacro para servir la Iglesia in persona Christi capitis (per-
sonificando a Cristo Cabeza)» (ibid) y los otros derivan del bau-
tismo y la confirmacion y son ejercidos por los laicos, quienes «en
virtud de su condicién bautismal y de su especifica vocaciéon par-
ticipan en el oficio sacerdotal, profético y real de Jesucristo, cada
uno en su propia medida» (CL 23). Y recomendaba a los pastores
«reconocer y promover los ministerios, oficios y funciones de los
fieles laicos que tienen su fundamento sacramental en el bautismo
y la confirmacion y, para muchos de ellos, ademas en el matrimo-
nio» (CL 23).

El tema de los ministerios eclesiales volvio a aparecer en la ex-
hortacion postsinodal Pastores dabo vobis (1992). Para fundamentar
teoldogicamente el ministerio de los presbiteros, el papa Juan Pablo
recordd la eclesiologia de comunion (PDV 12) y, aunque el docu-
mento ofrece la tradicional perspectiva sacerdotal, también expli-
cita la perspectiva ministerial al precisar que el sacerdote ministro
es servidor de Cristo porque participa en la uncion y en la mision de
Cristo (cf. PDV 16).

En la carta Ordinatio sacerdotalis (1994), el papa Juan Pablo
declaré en forma definitiva la exclusion de la mujer de los mi-
nisterios ordenados aduciendo las «razones fundamentales» que
Pablo VI habia planteado y que ya antes habia repetido en Mu-

127



lieris dignitatem® y Christifideles laici® y declaro en forma defi-
nitiva:

En virtud de mi ministerio de confirmar en la fe a los hermanos [...] y
con el fin de alejar toda duda sobre una cuestion de gran importancia,
que ataile a la misma constitucion divina de la Iglesia [...] declaro que
la Iglesia no tiene en modo alguno la facultad de conferir la ordena-
cion sacerdotal a las mujeres, y que este dictamen debe ser conside-
rado como definitivo por todos los fieles de la Iglesia» (OS 4).

Y un afio después, el entonces cardenal Ratzinger publicd la
«Respuesta de la Congregacion para la Doctrina de la Fe a la duda
acerca de la doctrina contenida en la carta apostdlica Ordinatio sa-
cerdotalis»: la declaracidon del Papa era definitiva e infalible y todos
los fieles estaban obligados a aceptarla, no propiamente porque hu-
biera definido una doctrina infalible sino porque las palabras del
Papa se referian a una doctrina de suyo infalible.

En la perspectiva de la eclesiologia de comunion, la exhortacion
apostolica postsinodal Ecclesia in America (1999) present6 los mi-
nisterios eclesiales y, al recordar los ambitos en los que se realiza la

® «Cristo, llamando como apdstoles suyos solo a hombres, lo hizo de un modo to-
talmente libre y soberano. Y lo hizo con la misma libertad con que en todo su compor-
tamiento puso en evidencia la dignidad y la vocacién de la mujer, sin amoldarse al uso
dominante y a la tradicion avalada por la legislacion de su tiempo. Por lo tanto, la hi-
potesis de que haya llamado como apodstoles a unos hombres, siguiendo la mentalidad
difundida en su tiempo, no refleja completamente el modo de obrar de Cristo [...] En la
eucaristia se expresa de modo sacramental el acto redentor de Cristo Esposo en relacion
con la Iglesia Esposa. Esto se hace transparente y univoco cuando el servicio sacramen-
tal de la eucaristia —en la que el sacerdote actia in persona Christi- es realizado por el
hombre. Esta es una explicacion que confirma la ensefianza de la declaracion Inter in-
signiores, publicada por disposicion de Pablo VI, para responder a la interpelacién sobre
la cuestion de la admision de las mujeres al sacerdocio ministerial» (MD 26).

¢ En la participacidn en la vida y en la mision de la Iglesia, la mujer no puede
recibir el sacramento del orden; ni, por tanto, puede realizar las funciones propias del
sacerdocio ministerial. Es esta una disposicion que la Iglesia ha comprobado siempre
en la voluntad precisa —totalmente libre y soberana- de Jesucristo, el cual ha llamado
solamente a varones para ser sus apostoles (CL 51).

128



vocacion de los laicos, en el que podria llamarse «intraeclesial», es-
cribid las siguientes palabras que recogen y sintetizan la ensefianza
de los documentos anteriores:

Muchos laicos en América sienten el legitimo deseo de aportar sus
talentos y carismas a la construccidon de la comunidad eclesial como
delegados de la Palabra, catequistas, visitadores de enfermos o de en-
carcelados, animadores de grupos etc. Los padres sinodales han mani-
festado el deseo de que la Iglesia reconozca algunas de estas tareas
como ministerios laicales, fundados en los sacramentos del bautismo y
la confirmacidn, dejando a salvo el caracter especifico de los ministe-
rios propios del sacramento del orden [...] y evitando, sin embargo, una
posible confusion con los ministerios ordenados y con las actividades
propias del sacramento del orden, a fin de distinguir bien el sacerdocio
comun de los fieles del sacerdocio ministerial (EA 44).

El papa Benedicto XVI mencion6 los ministerios en su exhorta-
cion postsinodal Sacramentum caritatis (2007) al referirse al papel
activo de la familia en el proceso de preparacion y celebracion de
los sacramentos de la iniciacion cristiana (SC 19) y a la participa-
cion de laicos en las celebraciones eucaristicas (SC 43-51) y en las
asambleas dominicales en ausencia de sacerdote (SC 75).

Algunos desafios a la teologia latinoamericana y a las practicas
eclesiales: ;exclusivismo sacerdotal o diversidad ministerial
como formas de liderazgo y servicio en la Iglesia catdlica?

Las propuestas de los documentos del magisterio publicados du-
rante y después del Concilio Vaticano II acerca de los ministerios
eclesiales resultan innovadoras con respecto a anteriores pronun-
ciamientos enmarcados, por razones de tipo histdrico, en la perspec-
tiva sacerdotal.

Sin embargo, los cambios no son tan evidentes en la vida de la
Iglesia actual y plantean desafios a la teologia latinoamericana y a

129



las practicas eclesiales. Quiza porque durante casi veinte siglos, en
la tradicidn catdlica el oficio sacerdotal -interpretado segun el mo-
delo del «culto antiguo» y denominandolos sacerdotes, levitas, hijos
de Aaron, e incluso relaciondandolos con Melquisedec- ha acapa-
rado las funciones de liderazgo y servicio, con la consiguiente sa-
cralizacidn del ministerio sacerdotal reducido a una funcion media-
dora cultual de tipo personal, lo cual no corresponde a la experiencia
de las primeras comunidades de creyentes que rompieron con las
mediaciones sacerdotales veterotestamentarias.

Nuevos caminos se abren para los ministerios eclesiales en la
Iglesia que es toda ella ministerial, en la cual no hay lugar para en-
tender los ministerios ordenados como dignidades ni en funcion de
un poder o autoridad que confiere el sacramento del orden sino como
servicio a la comunidad. Estos nuevos caminos permiten vislum-
brar, tanto en los documentos como en la praxis eclesial, ministerios
probablemente distintos del ministerio ordenado, pero si reconoci-
dos como ministerios en la comunidad convocada y enviada. Minis-
terios eclesiales al servicio de la «comunion organica caracterizada
por la simultanea presencia de la diversidad y de la complementa-
riedad de las vocaciones y condiciones de vida, de los ministerios,
de los carismas y de las responsabilidades», todos los cuales «existen
en la comunion y para la comunion» (CL 20). Porque en la Iglesia,
que es carismatica y ministerial, el Espiritu distribuye sus dones y
carismas para el bien de toda la comunidad y la accién del mismo
Espiritu la anima y la organiza para el servicio. Por eso, cada minis-
terio supone un carisma o don del Espiritu para la construccion de
la comunidad, y carismas y ministerios se ejercitan como partici-
pacion personal en la mision de la Iglesia: en la comunion y para la
comunion.

Ahora bien, en los nuevos caminos hay que enfrentar nuevos
desafios: ipor qué si el Concilio propuso la perspectiva ministerial
en lugar de la perspectiva sacerdotal como clave de interpretacion
de los ministerios eclesiales, seguimos hablando de sacerdotes y se-
guimos considerandolos personas sagradas?, ;por qué, a pesar de

130



que el Concilio y los documentos posteriores no se refieren a los
ministerios ordenados en términos cultuales ni los consideran dig-
nidades, seguimos pensando que obispos, presbiteros y diaconos se
ordenan para ejercer funciones cultuales y consideramos que quienes
los ejercen ocupan grados superiores y jerarquicamente ordenados?,
¢por qué los llamados ministerios instituidos -lector y acolito- que
Ministeria quaedam establecio como ministerios permanentes, si-
guen siendo escalones de ascenso para la ordenacion sacerdotal?,
épor qué quienes ejercen los ministerios diversificados de los que
hablo Evangelii nuntiandi y que Christifideles laici fundamento en
el bautismo y la confirmacion y, en algunos casos, en el matrimo-
nio, no pasan de ser auxiliares de los sacerdotes?, ;por qué laicos y
laicas no hemos asumido nuestra responsabilidad en la construc-
cion de la comunion eclesial que el Concilio Vaticano Il y los docu-
mentos posteriores nos mostraron y seguimos recibiendo los bienes
de la salvacion que la jerarquia nos administra?

También la responsabilidad de las mujeres en la Iglesia consti-
tuye un desafio a la teologia y a las practicas eclesiales. Si bien la
discusion quedo definitivamente cerrada, /tendremos las mujeres
que seguir excluidas de la ordenacion y, por consiguiente, margina-
das de la organizacidn jerarquica de la Iglesia catolica?

Bibliografia

ARNAU, Ramén. Orden y ministerios. Madrid, BAC, 1995.

Brown, Raymond E. Las Iglesias que los apdstoles nos dejaron. Bil-
bao, DDB, *2000.

CorpAS DE P0sADA, Isabel. «Los ministerios eclesiales en la perspec-
tiva del Concilio Vaticano II: entre la doctrina y la practica», en
Franciscanum 48/143 (2006), pp. 59-73.

- «;Por qué se excluye a las mujeres de la organizacion jerarquica
de la Iglesia catolica? Apuntes a proposito de la ordenacion de las
mujeres», en Andrés Eduardo GoNZALEZ SANTOS (comp.), Diversidad y

131



dindmicas del cristianismo en América Latina. Memorias del pri-
mer congreso internacional «Diversidad y dinamicas del cris-
tianismo en América Latina». Bogota, Editorial Bonaventu-
riana, 2007, pp. 493-526.

- «Del exclusivismo clerical a la diversidad ministerial: Apuntes

para una teologia de los ministerios eclesiales», en Theologica
Xaveriana 161, Afio 57/1 (ene-mar/2007), pp. 59-78.

- «Liderazgo y servicio en las comunidades de creyentes del cristia-

nismo primitivo». Memorias del II Congreso Internacional sobre
Diversidad Religiosa en América Latina, en GRUPO INTERDISCIPLI-
NARIO DE ESTUDIOS DE RELIGION, SoCIEDAD Y Potitica (ed.), Diversidad
y dindmicas del cristianismo en América Latina. Bogota, Edito-
rial Bonaventuriana, 2008, pp. 324-348.

- «Liderazgo y servicio en la tradicidn catolica: Lectura de textos en

perspectiva de género», en Theologica Xaveriana 171, Ao 61/1
(ene-jun/2011), pp. 31-64.

PARRA, Alberto. «El proceso de sacerdotalizacion: Una histdrica in-

terpretacion de los ministerios eclesiales», en Theologica Xave-
riana 46, Afio 28/1 (1978), pp. 79-100.

- «¢"Tribu” sacerdotal y “exclusivismo” cultual?», en Theologica Xa-

veriana 59, Ano 31/2 (abr-jun/1981), pp. 141-151.

- Sacerdotes de ayer, ministros de maiiana: Para una teologia del

ministerio eclesial. Bogota, PUJ, s.f.

VANHOYE, Albert. Sacerdotes antiguos, sacerdote nuevo. Salamanca,

132

Sigueme, 1995.



