
117

6

LA PROPUESTA DE VATICANO II 
A LA MINISTERIALIDAD ECLESIAL:

DESAFÍOS A LA TEOLOGÍA Y A LA PRAXIS 1

Isabel Corpas de Posada

Hace medio siglo, cuando el Concilio Vaticano II fue convocado, la 
Iglesia se entendía como el mundo de los sacerdotes y ellos eran sus 
protagonistas, mientras los «simples bautizados», en actitud pasiva, 
nos conformábamos con ser receptores de los bienes de la salvación 
que ellos administraban. 

Era la visión de Iglesia dividida en dos ámbitos cuya línea divi-
soria estaba marcada por el sacramento del orden que confiere a los 
unos los poderes y la autoridad de los cuales carecemos los otros. 
Visión que consagró la reforma gregoriana en el siglo xi y quedó 
plasmada en el Decreto de Graciano (1140): «Hay dos géneros de 
cristianos, uno ligado al servicio divino [...] está constituido por los 
clérigos. El otro es el género de los cristianos al que pertenecen los 
laicos» (P.L. 187). Visión que, a comienzos del siglo xx, repetía Pío X 
en la encíclica Vehementer nos: 

La Iglesia es una sociedad desigual que comprende dos categorías de 
personas, los pastores y el rebaño; los que ocupan un puesto en los 
distintos grados de la jerarquía y la muchedumbre de los fieles. Y estas 
categorías son tan distintas entre sí que en el cuerpo pastoral solo re-

1  Trabajo presentado al Congreso Continental de Teología Latinoamericana EJE 
1. Nuevas interpelaciones y preguntas. São Leopoldo, Brasil, 7-11 de octubre de 2012.

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



118

siden el derecho y la autoridad necesaria para promover y dirigir los 
miembros hacia el fin de la sociedad. En cuanto a la muchedumbre, no 
tiene otro deber sino dejarse conducir y, rebaño dócil, seguir a sus 
pastores.

El Concilio Vaticano II replanteó el modelo eclesiológico y abrió 
la puerta a una nueva manera de entender y de ejercer la ministeria-
lidad eclesial, acaparada durante casi veinte siglos por el oficio sa-
cerdotal. 

El presente trabajo pretende compartir algunas reflexiones 
desde la perspectiva de quienes no son sacerdotes, es decir, el 
laicado, y de quienes, además, no pueden serlo, o sea, las muje-
res; reflexiones que surgen como desafíos a la teología latino
americana y a las prácticas eclesiales desde la constatación de la 
distancia que existe entre la teoría, representada en los docu-
mentos del magisterio de la Iglesia a partir del Vaticano II, y las 
prácticas de pastores y fieles que, en cierta forma, mantienen la 
tradicional línea divisoria y el protagonismo del ministerio sa-
cerdotal.

He dividido el trabajo en tres momentos. Los dos primeros co-
rresponden al doble movimiento en relación con los ministerios 
eclesiales que ha ocurrido en los dos mil años de historia del cristia-
nismo: de la diversidad ministerial de las iglesias neotestamentarias 
a la sacerdotalización de los ministerios y el exclusivismo clerical; y 
del exclusivismo clerical a la diversidad de ministerios en la eclesio-
logía esbozada por el Concilio Vaticano II. En el tercero, planteo 
algunos desafíos a la teología latinoamericana y a las prácticas 
eclesiales desde la preocupación acerca de si vamos a seguir mante-
niendo como forma de liderazgo y servicio en la Iglesia católica el 
tradicional exclusivismo sacerdotal o si asumimos la diversidad mi-
nisterial trazada por el Concilio Vaticano II.



119

De la diversidad ministerial en las Iglesias neotestamentarias
al exclusivismo clerical en la Iglesia medieval

El regreso a las fuentes propuesto por el Concilio Vaticano II plan-
teó la pregunta acerca de la organización eclesial que aparece en el 
Nuevo Testamento y mostró que en la actividad de Jesús no hubo 
acciones cultuales de tipo sacerdotal y que, por el contrario, cues-
tionó la absolutización que el judaísmo había hecho del culto, de la 
pureza ritual, del Templo, del descanso sabático, generando con ello 
la enemistad de la clase sacerdotal. 

En continuidad con la actividad de Jesús, los primeros cristianos 
rompieron con las prácticas religiosas judías y, en la organización 
de la comunidad de creyentes, sus dirigentes no ejercieron funcio-
nes de culto, no recibieron el título de sacerdotes ni se consideraban 
personas sagradas, razón por la cual la denominación de los diver-
sos ministerios eclesiales que aparece en el Nuevo Testamento pro-
viene del lenguaje profano. 

El libro de Hechos de los apóstoles menciona el ministerio de los 
apóstoles y el ministerio de los siete instituido mediante la elección, 
oración e imposición de manos (Hch 6,1-5); el ministerio de los 
presbiteroi como responsables en las comunidades (Hch 11,30; 
14,23; 15,2–16,4; 21,18) y el ministerio de los episkopoi o vigilantes 
de la comunidad (Hch 20,28). Señala, así mismo, la presencia de 
mujeres en las comunidades, entre quienes se destaca María, la ma-
dre de Marcos, en cuya casa se congregaba la comunidad (Hch 
12,12) y que ejercía, como muchas otras, funciones de liderazgo 
y servicio.

Los escritos paulinos mencionan diversas formas de liderazgo y 
servicio: apóstoles, profetas, evangelistas, pastores y doctores, entre 
otros (Rom 12,6-8; 1 Cor 12,27-31; 1 Cor 14,26-32.37-40; Ef 4,11-
12). Por otra parte, muestran la gran estima de Pablo hacia algunas 
de sus compañeras en la difusión del evangelio y en la organización de 
la Iglesia: Febe, diakonos en la Iglesia de Cencras (Rom 16,1-2); 
Ninfas (Col 4,15); Priscila, que reunía la ekklesia en su casa (Rom 



120

16,3-5) e instruyó a Apolo en el camino de Dios (Hch 18,26); María 
(Rom 16,6); Trifena, Trifosa y Perside (Rom 16,12); Claudia (2 Tim 
4,21); Evodia y Sintique (Flp 4,2); la madre de Rufo, Julia (Rom 
16,13); y la hermana de Nereo (Rom 16,15). De la presencia activa 
de mujeres en las comunidades neotestamentarias también sabemos 
por la orden de llevar el velo (1 Cor 11,2-16) y de callar (1 Cor 11,5; 
14,33b-35) en las asambleas.

Las tres cartas llamadas pastorales –1 y 2 Timoteo y Tito– des-
criben las cualidades que deben tener quienes organizan una co-
munidad –no las funciones que deben ejercer–, y es aquí donde 
dichos dirigentes reciben una nueva denominación: episkopos o 
vigilante; presbiteroi o ancianos; los y las diakonoi o servidores, 
hombres y mujeres; doctores o maestros; y las viudas (1 Tim 3,1-7.8-
13; 5,9-10.17; 6,3-10; Tit 1,5-9). Ahora bien, estas funciones no 
suponían sacralización de las personas. Muy significativa es la 
alusión a las cualidades de las mujeres diáconos y de las viudas  
(1 Tim 3,11; 5,9-10). En cuanto a las primeras, no se trata de esposas 
de los diáconos, como las lecturas androcéntricas del texto lo han 
interpretado, sino de mujeres que ejercían un servicio en las co-
munidades. El catálogo de las viudas no parece referirse simple-
mente al estado civil de las mujeres que habían perdido a los es-
posos, sino a un servicio que ejercían en las comunidades estas 
mujeres, posiblemente de estado civil viudas, y cuyas cualidades 
son las mismas que la carta exige para el episkopos y los diakonoi, 
las mismas que la carta a Tito establece para el presbiteros: distin-
guirse por sus buenas obras, no haber tenido sino un solo esposo, 
haber criado bien a sus hijos y saber acoger a los que llegaran a su 
casa. 

Y el evangelio de Mateo, que refleja el ambiente sinagogal, cu-
yas formas de autoridad habría adoptado la comunidad mateana, 
se ocupa del ejercicio de la autoridad, que consiste en «atar y des-
atar» (Mt 16,19; 18,18), expresión de origen rabínico, y a Pedro se 
le entregan las llaves del reino (Mt 16,19), expresión que tiene sus 
raíces en la forma como se otorgaba el poder a un ministro en 



121

tiempos de la monarquía (cf. Is 22,22). Ahora bien, lo que preocupa 
al autor del evangelio es dejar en claro que la autoridad de los di-
rigentes de la comunidad viene directamente de Jesús y la autori-
dad de Jesús viene de Dios (cf. Mt 28,18), como también que la 
autoridad en las comunidades de creyentes se caracteriza como un 
servicio: es la respuesta de Jesús a la madre preocupada por los 
puestos que sus hijos iban a ocupar en el reino (Mt 20,25-28) y es 
el ejemplo de Jesús.

El paso de los ministerios al sacerdocio comenzó al final del 
siglo ii y, aunque no son los únicos, tres escritos responden por el 
proceso de sacerdotalización 2: la carta a los Corintios, que a fina-
les del siglo i exhortaba a los destinatarios a respetar a sus diri-
gentes con argumentos tomados del culto judío; Adversus haere-
ses, que en el siglo ii planteó los fundamentos teológicos de la 
sacerdotalización; y la descripción de la liturgia en la Traditio 
apostolica, que en el siglo iii evidencia la comprensión de los mi-
nisterios como sacerdocio. 

Hasta entonces, los dirigentes de la comunidad no habían ejer-
cido funciones de culto, no recibían el título de sacerdotes ni eran 
considerados personas sagradas, en un contexto eclesial en el que 
las mujeres participaban activamente en la vida de las comunida-
des, asumiendo responsabilidades de liderazgo y servicio. Ocurrió 
debido a la necesidad de mostrar la continuidad entre el Antiguo y 
el Nuevo Testamento que el gnosticismo cuestionaba y que oca-
sionó la transposición de las instituciones del judaísmo a la comu-
nidad eclesial: el sumo sacerdote se equiparó con el episkopos, los 
sacerdotes con los presbiteroi y los levitas con los diakonoi, consi-

2  Alberto Parra define el proceso de sacerdotalización de los ministerios como 
«proceso de histórica interpretación de los ministros y los ministerios de la Iglesia a 
nivel teórico y práctico en categorías provenientes del Antiguo Testamento. Proceso 
que conlleva no una simple denominación externa en términos sacerdotales (quaestio 
de nomine) sino realidades de muy profunda denominación». Alberto Parra, «El pro-
ceso de sacerdotalización: Una histórica interpretación de los ministerios eclesiales», en 
Theologica Xaveriana 46, Año 28/1 (1978), p. 82.



122

derando los tres ministerios como «órdenes» o «tagmas» a la manera 
del culto antiguo. Como consecuencia de este proceso, los dirigentes 
se convirtieron en funcionarios del culto y su oficio se interpretó 
como dignidad. Estos cambios coincidieron con el paso de una Igle-
sia que se entendía a sí misma como comunidad a entenderse como 
institución jerárquica e incluso a considerarse casi únicamente 
como la jerarquía eclesiástica. Además, estos cambios repercutieron 
en la progresiva marginación y definitiva exclusión de las mujeres 
de la organización eclesial.

Al comenzar el segundo milenio, dos circunstancias habrían re-
percutido en la forma de ejercer las funciones de liderazgo y servi-
cio: por una parte, la feudalización de los cargos eclesiásticos, que 
dejaba sin rentas al sacerdote, introdujo la práctica de las ordena-
ciones absolutas como medio de subsistencia, circunstancia que 
llevó a las autoridades eclesiásticas a emprender una reforma –la 
reforma gregoriana– que, al impedir la injerencia de los laicos en 
los asuntos eclesiásticos, consagró la división entre jerarquía y lai-
cado; por otra parte, el sistema penitencial que los monjes anglo-
sajones llevaron al continente europeo promovió las ordenaciones 
en los monasterios para responder a las necesidades de los fieles, 
pues la penitencia podía conmutarse por misas, lo cual convirtió al 
sacerdote en profesional de las misas. 

Por esta época se elaboró la teología sacramental y, consiguien-
temente, la teología del sacramento del orden, cuyas líneas teológi-
cas, que fijó Tomás de Aquino en el Supplementum de la Suma 
Teológica, se convertirían en doctrina eclesial: relacionó «orden» 
con ordenamiento según el orden de la creación querido por Dios y 
en el cual los seres inferiores son conducidos por los seres superio-
res, orden que también tiene que darse en la Iglesia; propuso la 
forma del sacramento del orden, como colación de un poder que es 
transmitido por quien tiene el poder, concretamente para consagrar 
la eucaristía y el consiguiente poder de jurisdicción; precisó que la 
materia es la entrega de los instrumentos para el sacrificio, es decir, 
el cáliz y la patena, e interpretó el carácter que imprime el sacra-



123

mento del orden como «un poder espiritual» o potestad para consa-
grar el cuerpo eucarístico.

De santo Tomás es la fórmula in persona Christi, que empleó 
para aclarar si un ministro moralmente indigno podía consagrar. Su 
respuesta, que luego se constituiría en doctrina eclesial, fue que no 
es el ministro quien consagra sino que lo hace en nombre de Cristo, 
en representación de Cristo, in persona Christi, aunque también 
afirmara que actúa en nombre de toda la Iglesia, «in persona totius 
Ecclesiae» (III, q. 64, a. 8, ad. 2). Ahora bien, santo Tomás conside-
raba que para que el sacramento sea signo, se requiere que tenga 
semejanza natural con lo que significa, y de este argumento se valió 
para explicar por qué las mujeres no pueden recibir la ordenación. 

La sacramentología de santo Tomás de Aquino se convirtió en 
doctrina eclesial en el Concilio de Florencia (1438-1445), que defi-
nió «la verdad sobre los sacramentos de la Iglesia» y fijó la doctrina 
del sacramento del orden (Dz 701). Y estas líneas teológicas, a su 
vez, pasaron al Concilio de Trento (1545-1563), que, en el contexto 
del sacrificio de la misa y de la doctrina eucarística, formuló la doc-
trina acerca del poder o potestas que confiere este sacramento, como 
«poder de consagrar, ofrecer y administrar el cuerpo y la sangre del 
Señor» (Dz 957) y «poder de perdonar y retener los pecados» (ibid., 
cf. Dz 902). 

En este capítulo de la evolución de las funciones de liderazgo y 
servicio, en el que se definió la doctrina del sacramento del orden 
también se fijaron los imaginarios que confieren un carácter de dig-
nidad y honor a los hombres de Iglesia. Además, la fórmula de santo 
Tomás para justificar que la actuación del ministro en la eucaristía 
no es a título personal se convirtió en argumento para negar la or-
denación de las mujeres, probablemente porque fue asumida acríti-
camente por las siguientes generaciones de teólogos y de hombres 
de Iglesia.



124

Del exclusivismo clerical a la diversidad de ministerios
en el magisterio eclesial a partir de Vaticano II 

Teólogos de la segunda mitad del siglo xx 3, a la luz de la reflexión 
que el Nuevo Testamento hiciera de la experiencia eclesial, mos-
traron una visión de Iglesia como comunidad de los consagrados 
por el Espíritu Santo, pueblo sacerdotal, nuevo pueblo de Dios, 
sacramento de salvación que prolonga y actualiza en la historia la 
salvación de Cristo. Esta visión de Iglesia destacaba lo que es co-
mún a todos los cristianos –la consagración bautismal– y afirmaba 
que el sacerdocio común de los fieles –sacerdocio bautismal– es 
anterior al sacerdocio ministerial. También la común vocación a la 
santidad y la igual dignidad de todos los cristianos en la diversi-
dad de funciones.

Acogiendo las líneas eclesiológicas trazadas por la teología, el 
Concilio Vaticano II propuso una eclesiología de signo comunitario 
que formuló en la visión de la Iglesia como pueblo de Dios (cf. LG 
9), pueblo sacerdotal, profético y real, y en la imagen de la Iglesia 
como sacramento, es decir, signo e instrumento de la unión del gé-
nero humano entre sí y con Dios (cf. LG 1) y sacramento universal 
de salvación (GS 45). Para esta visión eclesiológica, la consagración 
bautismal fundamenta la participación «en la misión de todo el pue-
blo cristiano en la Iglesia y en el mundo» (LG 31), misión que el 
Concilio identifica como la triple función sacerdotal, profética y real 
de Cristo, y, al señalar que la comunidad de los bautizados es ante-
rior a quienes ejercen en ella un ministerio, afirma la unión de clé-
rigos y laicos en una misma fidelidad a la vocación cristiana y a la 
misión de la Iglesia. 

3  Henri de Lubac, Meditación sobre la Iglesia. Bilbao, DDB, 1958; Yves M.-J. Con-
gar, Jalones para una teología del laicado. Barcelona, Estela, 1965; O. Semmelroth, La 
Iglesia como sacramento original. San Sebastián, Dinor, 1963; Karl Rahner, La Iglesia y 
los sacramentos. Barcelona, Herder, 1964; Edward Schillebeeckx, Cristo, sacramento del 
encuentro con Dios. San Sebastián, Dinor, 1963.



125

El Concilio solamente se refirió a los ministerios eclesiales tradi-
cionales de obispo, presbítero y diácono, perfilando su identidad y 
misión en la constitución dogmática sobre la Iglesia Lumen gentium 
(LG 25-29), y dedicando sendos decretos al ministerio de obispos 
(CD) y presbíteros (PO). Pero reconoció, también, que la Iglesia es 
toda ella ministerial y dio pasos significativos en la renovación de 
los ministerios eclesiales al haber introducido el tema del sacerdocio 
común en el capítulo sobre el pueblo de Dios y plantear la visión de 
la Iglesia como la comunidad de los bautizados y no solo como la 
jerarquía, al tiempo que fundamentó y motivó algunas reformas e 
hizo posible hablar de ministerios que no dependen del sacramento 
del orden.

Durante el Concilio quedó establecido el primer cambio en los 
ministerios eclesiales con el restablecimiento del diaconado como 
grado permanente de la jerarquía en la Iglesia latina que la consti-
tución Lumen gentium había ordenado (cf. LG 29). También durante 
el Concilio se produjo la reforma del rito de ordenación de obispos, 
presbíteros y diáconos y se reformó la definición de materia y forma 
del rito de las ordenaciones, remplazando la definición tridentina, 
de perspectiva sacerdotal y sacrificial, en la que la materia era la 
entrega del cáliz y la patena y la forma eran las palabras con que el 
obispo entregaba dichos instrumentos para el sacrificio, por la im-
posición de manos y la oración consecratoria, que reflejan la pers-
pectiva ministerial del sacramento 4.

Un tercer cambio fue la reforma de las órdenes menores que ha-
bían existido en la Iglesia como etapas o escalones de ascenso en el 
itinerario hacia el sacerdocio. El motu proprio Ministeria quaedam 
(1972), de Pablo VI, introdujo una serie de cambios: las órdenes 
menores, que eran cuatro, se redujeron a los ministerios de acólito y 
lector; pasaron de llamarse «órdenes» a llamarse «ministerios» y su 
colación, en lugar de llamarse «ordenación», se llamó «institución»; 

4  Pablo VI, Constitución apostólica Pontificalis romano recognitio (1968).



126

quienes reciben estos ministerios permanecen en el estado laical, 
mientras quienes recibían las órdenes menores entraban a pertene-
cer al estado clerical. En lo que no hubo cambio fue en que tanto 
quienes recibían las órdenes menores como quienes actualmente re-
ciben los ministerios de acólito y lector eran y siguen siendo única-
mente varones.

Otro paso significativo en la renovación de los ministerios 
eclesiales dio el papa Pablo VI en la exhortación Evangelii nun-
tiandi (1975) al incluir, entre los agentes responsables de la evan-
gelización, los ministerios diversificados (cf. EN 59-73) y pro
poner la primera lista de ministerios distintos del acolitado y 
lectorado: catequistas, animadores de la oración y del canto, cris-
tianos consagrados al servicio de la palabra de Dios o a la asisten-
cia de los hermanos necesitados, jefes de pequeñas comunidades, 
responsables de movimientos apostólicos u otros responsables 
(EN 73).

Ahora bien, ese mismo año, el papa Pablo VI rechazó la orde-
nación de mujeres en la declaración Inter insigniores (1976) ar
gumentando «razones verdaderamente fundamentales»: el ejem-
plo de Cristo que solo escogió hombres como apóstoles; la tradición 
de la Iglesia, que ha imitado a Cristo; el magisterio, que ha esta-
blecido que la exclusión de las mujeres al sacerdocio está en ar-
monía con el plan de Dios para la Iglesia, que, «por fidelidad al 
ejemplo de su Señor, no se considera autorizada a admitir a las 
mujeres a la ordenación sacerdotal» (II, Introducción); que no se 
debía a condicionamientos culturales el que Jesús no hubiera lla-
mado a ninguna mujer a formar parte de los Doce (cf. II 2); que 
María no fue «llamada a entrar al Colegio de los Doce» (II 3); que el 
sacerdote en el ejercicio de su ministerio «representa a Cristo que 
obra a través de él» (II 5), particularmente en la eucaristía, cuando 
actúa «in persona Christi, haciendo las veces de Cristo y no ha-
bría esa “semejanza natural” que debe existir entre Cristo y su 
ministro si el papel de Cristo no fuera asumido por un hombre» 
(ibid.). 



127

También la exhortación apostólica postsinodal Christifideles 
laici (1988), en la perspectiva de la eclesiología de comunión, re-
cordó que, por el don del Espíritu Santo, la comunión eclesial se 
configura como «comunión orgánica caracterizada por la simultá-
nea presencia de la diversidad y de la complementariedad de las 
vocaciones y condiciones de vida, de los ministerios, de los caris-
mas y de las responsabilidades» (CL 20), todos los cuales «existen 
en la comunión y para la comunión» (ibid.). En cuanto a los minis-
terios, escribió Juan Pablo que son, todos, «participación en el mi-
nisterio de Jesucristo» (CL 21): unos derivan del sacramento del 
orden por el cual los ministros ordenados reciben «la autoridad y 
el poder sacro para servir la Iglesia in persona Christi capitis (per-
sonificando a Cristo Cabeza)» (ibid) y los otros derivan del bau-
tismo y la confirmación y son ejercidos por los laicos, quienes «en 
virtud de su condición bautismal y de su específica vocación par-
ticipan en el oficio sacerdotal, profético y real de Jesucristo, cada 
uno en su propia medida» (CL 23). Y recomendaba a los pastores 
«reconocer y promover los ministerios, oficios y funciones de los 
fieles laicos que tienen su fundamento sacramental en el bautismo 
y la confirmación y, para muchos de ellos, además en el matrimo-
nio» (CL 23). 

El tema de los ministerios eclesiales volvió a aparecer en la ex-
hortación postsinodal Pastores dabo vobis (1992). Para fundamentar 
teológicamente el ministerio de los presbíteros, el papa Juan Pablo 
recordó la eclesiología de comunión (PDV 12) y, aunque el docu-
mento ofrece la tradicional perspectiva sacerdotal, también expli-
cita la perspectiva ministerial al precisar que el sacerdote ministro 
es servidor de Cristo porque participa en la unción y en la misión de 
Cristo (cf. PDV 16).

En la carta Ordinatio sacerdotalis (1994), el papa Juan Pablo 
declaró en forma definitiva la exclusión de la mujer de los mi-
nisterios ordenados aduciendo las «razones fundamentales» que 
Pablo VI había planteado y que ya antes había repetido en Mu-



128

lieris dignitatem 5 y Christifideles laici 6 y declaró en forma defi-
nitiva: 

En virtud de mi ministerio de confirmar en la fe a los hermanos [...] y 
con el fin de alejar toda duda sobre una cuestión de gran importancia, 
que atañe a la misma constitución divina de la Iglesia [...] declaro que 
la Iglesia no tiene en modo alguno la facultad de conferir la ordena-
ción sacerdotal a las mujeres, y que este dictamen debe ser conside-
rado como definitivo por todos los fieles de la Iglesia» (OS 4). 

Y un año después, el entonces cardenal Ratzinger publicó la 
«Respuesta de la Congregación para la Doctrina de la Fe a la duda 
acerca de la doctrina contenida en la carta apostólica Ordinatio sa-
cerdotalis»: la declaración del Papa era definitiva e infalible y todos 
los fieles estaban obligados a aceptarla, no propiamente porque hu-
biera definido una doctrina infalible sino porque las palabras del 
Papa se referían a una doctrina de suyo infalible.

En la perspectiva de la eclesiología de comunión, la exhortación 
apostólica postsinodal Ecclesia in America (1999) presentó los mi-
nisterios eclesiales y, al recordar los ámbitos en los que se realiza la 

5  «Cristo, llamando como apóstoles suyos solo a hombres, lo hizo de un modo to-
talmente libre y soberano. Y lo hizo con la misma libertad con que en todo su compor-
tamiento puso en evidencia la dignidad y la vocación de la mujer, sin amoldarse al uso 
dominante y a la tradición avalada por la legislación de su tiempo. Por lo tanto, la hi-
pótesis de que haya llamado como apóstoles a unos hombres, siguiendo la mentalidad 
difundida en su tiempo, no refleja completamente el modo de obrar de Cristo [...] En la 
eucaristía se expresa de modo sacramental el acto redentor de Cristo Esposo en relación 
con la Iglesia Esposa. Esto se hace transparente y unívoco cuando el servicio sacramen-
tal de la eucaristía –en la que el sacerdote actúa in persona Christi– es realizado por el 
hombre. Esta es una explicación que confirma la enseñanza de la declaración Inter in-
signiores, publicada por disposición de Pablo VI, para responder a la interpelación sobre 
la cuestión de la admisión de las mujeres al sacerdocio ministerial» (MD 26).

6  En la participación en la vida y en la misión de la Iglesia, la mujer no puede 
recibir el sacramento del orden; ni, por tanto, puede realizar las funciones propias del 
sacerdocio ministerial. Es esta una disposición que la Iglesia ha comprobado siempre 
en la voluntad precisa –totalmente libre y soberana– de Jesucristo, el cual ha llamado 
solamente a varones para ser sus apóstoles (CL 51).



129

vocación de los laicos, en el que podría llamarse «intraeclesial», es-
cribió las siguientes palabras que recogen y sintetizan la enseñanza 
de los documentos anteriores: 

Muchos laicos en América sienten el legítimo deseo de aportar sus 
talentos y carismas a la construcción de la comunidad eclesial como 
delegados de la Palabra, catequistas, visitadores de enfermos o de en-
carcelados, animadores de grupos etc. Los padres sinodales han mani-
festado el deseo de que la Iglesia reconozca algunas de estas tareas 
como ministerios laicales, fundados en los sacramentos del bautismo y 
la confirmación, dejando a salvo el carácter específico de los ministe-
rios propios del sacramento del orden [...] y evitando, sin embargo, una 
posible confusión con los ministerios ordenados y con las actividades 
propias del sacramento del orden, a fin de distinguir bien el sacerdocio 
común de los fieles del sacerdocio ministerial (EA 44).

El papa Benedicto XVI mencionó los ministerios en su exhorta-
ción postsinodal Sacramentum caritatis (2007) al referirse al papel 
activo de la familia en el proceso de preparación y celebración de 
los sacramentos de la iniciación cristiana (SC 19) y a la participa-
ción de laicos en las celebraciones eucarísticas (SC 43-51) y en las 
asambleas dominicales en ausencia de sacerdote (SC 75).

Algunos desafíos a la teología latinoamericana y a las prácticas 
eclesiales: ¿exclusivismo sacerdotal o diversidad ministerial 
como formas de liderazgo y servicio en la Iglesia católica?

Las propuestas de los documentos del magisterio publicados du-
rante y después del Concilio Vaticano II acerca de los ministerios 
eclesiales resultan innovadoras con respecto a anteriores pronun-
ciamientos enmarcados, por razones de tipo histórico, en la perspec-
tiva sacerdotal. 

Sin embargo, los cambios no son tan evidentes en la vida de la 
Iglesia actual y plantean desafíos a la teología latinoamericana y a 



130

las prácticas eclesiales. Quizá porque durante casi veinte siglos, en 
la tradición católica el oficio sacerdotal –interpretado según el mo-
delo del «culto antiguo» y denominándolos sacerdotes, levitas, hijos 
de Aarón, e incluso relacionándolos con Melquisedec– ha acapa-
rado las funciones de liderazgo y servicio, con la consiguiente sa-
cralización del ministerio sacerdotal reducido a una función media-
dora cultual de tipo personal, lo cual no corresponde a la experiencia 
de las primeras comunidades de creyentes que rompieron con las 
mediaciones sacerdotales veterotestamentarias.

Nuevos caminos se abren para los ministerios eclesiales en la 
Iglesia que es toda ella ministerial, en la cual no hay lugar para en-
tender los ministerios ordenados como dignidades ni en función de 
un poder o autoridad que confiere el sacramento del orden sino como 
servicio a la comunidad. Estos nuevos caminos permiten vislum-
brar, tanto en los documentos como en la praxis eclesial, ministerios 
probablemente distintos del ministerio ordenado, pero sí reconoci-
dos como ministerios en la comunidad convocada y enviada. Minis-
terios eclesiales al servicio de la «comunión orgánica caracterizada 
por la simultánea presencia de la diversidad y de la complementa-
riedad de las vocaciones y condiciones de vida, de los ministerios, 
de los carismas y de las responsabilidades», todos los cuales «existen 
en la comunión y para la comunión» (CL 20). Porque en la Iglesia, 
que es carismática y ministerial, el Espíritu distribuye sus dones y 
carismas para el bien de toda la comunidad y la acción del mismo 
Espíritu la anima y la organiza para el servicio. Por eso, cada minis-
terio supone un carisma o don del Espíritu para la construcción de 
la comunidad, y carismas y ministerios se ejercitan como partici-
pación personal en la misión de la Iglesia: en la comunión y para la 
comunión. 

Ahora bien, en los nuevos caminos hay que enfrentar nuevos 
desafíos: ¿por qué si el Concilio propuso la perspectiva ministerial 
en lugar de la perspectiva sacerdotal como clave de interpretación 
de los ministerios eclesiales, seguimos hablando de sacerdotes y se-
guimos considerándolos personas sagradas?, ¿por qué, a pesar de 



131

que el Concilio y los documentos posteriores no se refieren a los 
ministerios ordenados en términos cultuales ni los consideran dig-
nidades, seguimos pensando que obispos, presbíteros y diáconos se 
ordenan para ejercer funciones cultuales y consideramos que quienes 
los ejercen ocupan grados superiores y jerárquicamente ordenados?, 
¿por qué los llamados ministerios instituidos –lector y acólito– que 
Ministeria quaedam estableció como ministerios permanentes, si-
guen siendo escalones de ascenso para la ordenación sacerdotal?, 
¿por qué quienes ejercen los ministerios diversificados de los que 
habló Evangelii nuntiandi y que Christifideles laici fundamentó en 
el bautismo y la confirmación y, en algunos casos, en el matrimo-
nio, no pasan de ser auxiliares de los sacerdotes?, ¿por qué laicos y 
laicas no hemos asumido nuestra responsabilidad en la construc-
ción de la comunión eclesial que el Concilio Vaticano II y los docu-
mentos posteriores nos mostraron y seguimos recibiendo los bienes 
de la salvación que la jerarquía nos administra?

También la responsabilidad de las mujeres en la Iglesia consti-
tuye un desafío a la teología y a las prácticas eclesiales. Si bien la 
discusión quedó definitivamente cerrada, ¿tendremos las mujeres 
que seguir excluidas de la ordenación y, por consiguiente, margina-
das de la organización jerárquica de la Iglesia católica?

Bibliografía

Arnau, Ramón. Orden y ministerios. Madrid, BAC, 1995.
Brown, Raymond E. Las Iglesias que los apóstoles nos dejaron. Bil-

bao, DDB, 42000.
Corpas de Posada, Isabel. «Los ministerios eclesiales en la perspec-

tiva del Concilio Vaticano II: entre la doctrina y la práctica», en 
Franciscanum 48/143 (2006), pp. 59-73.

– «¿Por qué se excluye a las mujeres de la organización jerárquica 
de la Iglesia católica? Apuntes a propósito de la ordenación de las 
mujeres», en Andrés Eduardo González Santos (comp.), Diversidad y 



132

dinámicas del cristianismo en América Latina. Memorias del pri-
mer congreso internacional «Diversidad y dinámicas del cris-
tianismo en América Latina». Bogotá, Editorial Bonaventu-
riana, 2007, pp. 493-526.

– «Del exclusivismo clerical a la diversidad ministerial: Apuntes 
para una teología de los ministerios eclesiales», en Theologica 
Xaveriana 161, Año 57/1 (ene-mar/2007), pp. 59-78.

– «Liderazgo y servicio en las comunidades de creyentes del cristia-
nismo primitivo». Memorias del II Congreso Internacional sobre 
Diversidad Religiosa en América Latina, en Grupo Interdiscipli-
nario de Estudios de Religión, Sociedad y Política (ed.), Diversidad 
y dinámicas del cristianismo en América Latina. Bogotá, Edito-
rial Bonaventuriana, 2008, pp. 324-348. 

– «Liderazgo y servicio en la tradición católica: Lectura de textos en 
perspectiva de género», en Theologica Xaveriana 171, Año 61/1 
(ene-jun/2011), pp. 31-64.

Parra, Alberto. «El proceso de sacerdotalización: Una histórica in-
terpretación de los ministerios eclesiales», en Theologica Xave-
riana 46, Año 28/1 (1978), pp. 79-100.

– «¿”Tribu” sacerdotal y “exclusivismo” cultual?», en Theologica Xa-
veriana 59, Año 31/2 (abr-jun/1981), pp. 141-151. 

– Sacerdotes de ayer, ministros de mañana: Para una teología del 
ministerio eclesial. Bogotá, PUJ, s.f.

Vanhoye, Albert. Sacerdotes antiguos, sacerdote nuevo. Salamanca, 
Sígueme, 1995.


