
199

10

EDUCACIÓN POPULAR: 
CREAR Y CREER LA LIBERACIÓN.

LECTURA DE UN PROCESO

Fernando Torres Millán

La educación es efectivamente el medio clave
para liberar a los pueblos de toda servidumbre

y para hacerlos ascender 
«de condiciones de vida menos humanas 

a condiciones más humanas».
Documento de Medellín 4 (1968).

Cambio de época

Antes de realizarse el Concilio Vaticano II (1962-1965), teníamos en 
Colombia varias experiencias educativas que apuntaban, aunque 
incipientemente, a lo que, a partir de la década de los 80 comenza-
mos a llamar «educación popular». Al mencionarlas, quiero llamar 
la atención sobre una manera de ver la historia que considera el 
Concilio como el «punto de partida» de todas las cosas, como si an-
tes no existiera nada. Todo lo contrario, el acontecimiento conciliar 
viene a ser un «producto», entre otros, de un sinnúmero de esfuerzos 
que fueron preparando el irrumpir del cambio epocal. Tres de ellos, 
en nuestro contexto educativo colombiano, son sin duda:

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



200

-	 Acción Cultural Popular –ACPO–, más conocida como «Radio 
Sutatenza», haciendo alusión a la aldea campesina donde co-
menzó la experiencia en 1947, cuando el joven sacerdote José 
Joaquín Salcedo instaló el primer transmisor artesanal. Es el 
comienzo de lo que pronto será la red radiofónica de educa-
ción de adultos más grande e importante de América Latina. Se 
trata de escuelas radiofónicas creadas en el ámbito parroquial 
para la alfabetización y la educación fundamental integral del 
campesinado. Junto a la radio familiar, con la ayuda de un 
«auxiliar parroquial» (alguien de la familia o de la vecindad 
que sabía leer y escribir) fue surgiendo la escuela radiofónica, 
base sobre la que se construirá todo lo demás: un instituto de 
líderes, una editorial, un «paquete» de cartillas básicas, una 
biblioteca campesina, un periódico semanario, un servicio es-
pecializado en correspondencia, una red nacional e internacio-
nal de dirigentes y promotores de hombres y mujeres del 
campo. En un contexto de violencia liberal-conservadora, de 
desplazamiento y de analfabetismo campesino, Sutatenza emer-
gió como un espacio de dignificación de quienes no tenían 
lugar ni voz en la sociedad. La experiencia fue conocida por la 
Conferencia de Obispos de Brasil, que, junto con el gobierno 
de aquel país, la llevaron allí donde más se necesitaba, en el 
Nordeste, en donde se constituirá en Movimiento de Educación 
de Base MEB, en cuyo seno Paulo Freire echará las bases de su 
obra magna: Pedagogía del oprimido. La evaluación de las es-
cuelas radiofónicas elaborada por Camilo Torres Restrepo y 
Berta Corredor Rodríguez en 1961 concluye que el 80 por 
ciento de las familias campesinas aceptan la posibilidad de 
cambio mediante la educación y recomiendan que en el futuro 
próximo esta debe encaminarse fundamentalmente hacia re-
formas sociales estructurales, de lo que dependerá «la suerte de 
la presente década». Teniéndolo todo dispuesto para ello, la 
orientación política del proyecto no fue esa y el país perdió 
la oportunidad de llegar a ser «otro» a partir del fortalecimiento 



201

de las diversas raíces campesinas en las que se sostenían las 
mayorías hace 50 años 1. 

-	 Unión Parroquial del Sur. Cuando el Régimen asesina al líder 
liberal Jorge Eliécer Gaitán, el 9 de abril de 1948, inmensas 
multitudes campesinas del país son arrojadas al sur de Bogotá 
como consecuencia de la violencia acrecentada por tal hecho 
entre liberales y conservadores. De 600.000 habitantes que tenía 
Bogotá en 1948, pasa a 1.600.000 en 1964. El arzobispo de la 
ciudad, monseñor Ismael Perdomo, sensible ante esta realidad 
crea 14 parroquias en el sur para atender a los nuevos asenta-
mientos de desplazados. La animación del trabajo pastoral y 
social es asumida por el padre Juan Bernardo Sánchez quien ya 
se encontraba en el sector desde 1946 como párroco del barrio 
Santander. Será el alma aglutinadora de lo que poco después se 
llamará «Unión Parroquial del Sur»: parroquias unidas para 
atender la gigantesca emergencia social urbana. Se trataba de 
responder no solo a las apremiantes necesidades de vivienda, 
vestido, alimentación, salud y educación sino también de for-
mar en la fe los nuevos liderazgos políticos y sociales que fue-
ron emergiendo, así como las nuevas generaciones que fueron 
naciendo. El campo educativo y catequético se hizo prioritario. 
Nace en 1952, como iniciativa del padre Sánchez y un grupo de 
jóvenes maestras, la comunidad de las Hermanas de la Paz, 
quienes se ponen al frente de las escuelas y colegios parroquia-
les. Se trataba de afrontar las secuelas de la violencia, cimen-
tando mediante la educación los nuevos tejidos sociales que se 
estaban constituyendo. Pronto el movimiento mancomunado 
de las parroquias generará iniciativas teológicas y litúrgicas 
que se anticiparon a las reformas del Concilio y que atrajeron la 
atención tanto de quienes simpatizaban como de quienes las 
rechazaban. Para estos últimos, no se podía dejar avanzar una 

1  Camilo Torres, / Berta Corredor Rodríguez, Las escuelas radiofónicas de Suta-
tenza-Colombia. Evaluación sociológica de los resultados. Bogotá, FERES, 1961.



202

perspectiva de organización eclesial y social de base en el sur de 
la ciudad con el empuje que podía darle tanto el testimonio 
de Camilo Torres como las nuevas orientaciones del Concilio. El 
tren había que pararlo, como efectivamente se hizo. Una vez 
concluido el Congreso Eucarístico Internacional de 1968, el 
nuevo arzobispo, Aníbal Muñoz, crea las vicarías y dispersa a 
los párrocos de la «Unión». La opción fue otra y la oportunidad 
de construir «otra ciudad» desde el proceso de formación y orga-
nización social del sur de Bogotá, se perdió 2.

-	 Sociología, acción comunal y reforma agraria. En 1951, siendo 
Orlando Fals Borda funcionario de la represa del Sisga, entra 
en contacto con la comunidad campesina de Saucío (Chocontá, 
Cundinamarca), con la que, de una manera empírica, desarro-
lla la investigación que se convertirá años más tarde en su tesis 
de master en sociología en Estados Unidos y que la publicará 
la Universidad Nacional en 1961 con el título Campesinos de 
los Andes. En él y en su tesis de doctorado, «El hombre y la 
tierra en Boyacá», analiza la pobreza y la injusta distribución 
de la tierra como elementos esenciales para explicar el atraso 
económico-social y la violencia política colombiana. Por estos 
dos libros Fals es llamado al ministerio de agricultura del pri-
mer gobierno del Frente Nacional (Alberto Lleras Camargo 
1958-1962) para trabajar en el primer proyecto de reforma 
agraria en el país. El proceso de investigación fue llevando a la 
acción. Fals intuyó que la acción de la comunidad organizada, 
junto con la investigación, podía resolver apremiantes proble-
mas locales. Fue así como en Saucío se inaugura la primera 
escuela comunal en 1958 y la primera cooperativa agrícola 
en 1959. Es el nacimiento de la acción comunal en Colombia. 

2  Francisco Niño Súa, «Experiencia pastoral. La Unión Parroquial del Sur», en 
Cathedra 14 y 15 (1989). También en la entrevista que hice junto con Sandra Liliana 
Caicedo a la hermana Helena Higuera de las Hermanas de la Paz, el día 20 de septiem-
bre de 2012 en la casa «Juan Bernardo» del barrio Eduardo Santos de Bogotá.



203

La primera junta de acción comunal es la de la escuela de Saucío, 
hija de la investigación Campesinos de los Andes. A la inaugu-
ración de la escuela, Fals invita al ministro de educación, el 
filósofo Abel Naranjo Villegas, quien impactado por la expe-
riencia y viendo su importancia pidió a Camilo Torres y a Fals 
Borda que elaboraran el primer borrador del decreto que creará 
la acción comunal en Colombia. Para entonces –1959– Camilo 
Torres y Fals Borda acababan de fundar el Departamento de 
Sociología de la Universidad Nacional, siendo Fals su primer 
director. Muy pronto la acción comunal saldrá de las manos 
del Ministerio de Educación para pasar a peores, las del Minis-
terio de Gobierno, en donde se convertirá en baluarte del 
clientelismo liberal-conservador del Frente Nacional. Entre 
tanto, Camilo y Fals harán de la Facultad de Sociología de la 
Universidad Nacional una prolongación de lo que Fals había 
hecho en Saucío: poner la ciencia social al servicio del cambio 
mediante la investigación y la acción política. Desde la Cape-
llanía y el Departamento de Sociología se impulsa el Movi-
miento Universitario de Promoción Comunal MUNIPROC en el 
barrio Tunjuelito (Sur de Bogotá) para investigar la realidad, 
formar líderes con conciencia de cambio, planificar y organi-
zar actividades comunales de tal manera que, mediante proce-
sos continuados, universidad y comunidad crearan presión de 
la base para producir cambios en favor de las mayorías. De 
igual manera con la Reforma Agraria. Al crearse en 1960, el 
Instituto Colombiano de la Reforma Agraria –INCORA– tuvo 
como primer apoyo investigativo e institucional a la Facultad 
de Sociología de la Universidad Nacional. El primer contrato 
formal que se hizo fue para investigar el problema de la tierra 
en Cunday (Tolima). Lo mismo con la violencia. Fals y Camilo 
descubren el fondo de documentación de la «Comisión Investi-
gadora de las Causas Actuales de la Violencia» creada en 1958 
por la Junta Militar de Gobierno, siendo su secretario monse-
ñor Germán Guzmán, párroco de El Líbano (Tolima), quien lo 



204

conservaba con esmero. Ese fondo será la base de la primera 
investigación sociológica que se hace en Colombia sobre una 
de sus realidades más cruentas y menos estudiadas. La investi-
gación se publicará en dos tomos bajo el nombre de La violen-
cia en Colombia, el primero en 1961 y el segundo en 1963. 
Además de monseñor Guzmán, serán coautores Orlando Fals 
Borda y Eduardo Umaña Luna. El aporte de Camilo Torres fue 
impedido de incluirse por orden del arzobispo de Bogotá Luis 
Concha Córdoba. De esta manera la Facultad de Sociología de 
la Universidad Nacional, la primera fundada en América La-
tina, comienza a desarrollar un nuevo concepto, que después 
tomará mucha fuerza, el de la investigación participativa, que 
articula la universidad con la sociedad 3.

Junto a estas experiencias, contemporáneas con el triunfo de la 
revolución cubana (1959) y el Concilio Vaticano II (1962-1965), ha de 
mencionarse el fortalecimiento de las escuelas de formación sindical 
obrera que desde los años 30 habían iniciado en Colombia líderes 
socialistas como Raúl Mahecha y María Cano; la Facultad de Sociolo-
gía de la Universidad Javeriana siendo una de sus fundadoras la so-
cióloga María Cristina Salazar (1961); la Universidad Campesina de 
Buga (Valle) creada en 1962 por el jesuita Francisco Javier Mejía para 
la formación política, cooperativa y comunal del campesinado; la Ju-
ventud Trabajadora de Colombia JTC fundada por otro jesuita –el 
padre Adán Londoño– junto con 26 jóvenes también en 1962. Todas 
estas experiencias estaban henchidas en el espíritu de cambio social y 
cultural que bullía por entonces. Ha de tenerse en cuenta que la ideo-
logía de progreso y desarrollo dominaba por doquier, tanto como que 
en 1961 el presidente de Estados Unidos John F. Kennedy crea la 
«Alianza para el progreso» como estrategia anticomunista y la CEPAL 

3  Los datos de esta experiencia son tomados de la entrevista a Orlando Fals 
Borda realizada por Lola Cendales, Alfonso Torres y Fernando Torres y publicada en la 
revista International Journal of Action Research 1 (2005), pp. 8-42.



205

(Comisión Económica para América Latina) instaura políticas econó-
micas desarrollistas con los gobiernos afines en la región. Las expe-
riencias educativas reseñadas que nacerán bajo este manto, a partir 
de 1966, en su mayoría, comenzarán a transitar hacia el polo ideoló-
gico de la teoría de la dependencia.

En el ojo de la educación liberadora

Poco antes de la clausura del Concilio, un grupo de 40 obispos lide-
rados por el arzobispo brasileño Dom Hélder Câmara, firma el pacto 
de las catacumbas, por el que se comprometían a vivir pobres, con 
los pobres, en lucha contra la pobreza. Entre ellos, monseñor Ge-
rardo Valencia Cano, obispo de Buenaventura (Valle). En 1967 tal 
compromiso es ratificado por 15 obispos del tercer mundo en una 
proclama firmada, entre otros, por monseñor Angel Cuniberti, 
obispo de Florencia (Caquetá). Tanto Valencia como Cuniberti son 
religiosos misioneros. Ambos, harán de sus selváticas diócesis «cen-
tros» dinamizadores del cambio eclesial y social. Ambos desarrolla-
rán inmensas iniciativas educativas como factor indispensable para 
el cambio. Ambos trabajarán a la par con el laicado campesino, afro 
e indígena y especialmente con mujeres educadoras.

Entre tanto, la muerte de Camilo Torres a comienzos de 1966 
desata ondas de indignación y simpatía revolucionaria en la rebelde 
juventud latinoamericana. Las religiosas del Marymount junto con 
sacerdotes y profesores marxistas heterodoxos dan vida en sus cole-
gios al Modelo Educativo Integrado MEI con la asesoría del profesor 
Germán Zabala. El MEI se constituirá en el soporte pedagógico de 
un proyecto político de cristianismo revolucionario en el que lo re-
ligioso popular tiene especial relevancia: es el movimiento Gol-
conda que se constituye en 1968 4. El periódico de Camilo, Frente 

4  Sobre la experiencia, ver la reciente compilación: Fernando Torres (comp.), De 
Camilo a Golconda. Bogotá, Proyecto Memoria Histórica, 2013.



206

Unido es continuado en una segunda época por monseñor Germán 
Guzmán (1968-1969) y en una tercera época por René García (1969-
1971), convirtiéndose en aglutinante ideológico de la inconformi-
dad obrera-estudiantil y escuela de formación de los recién nacidos 
«Comandos camilistas». 

Se realiza entonces, en 1968, la II Asamblea General del Consejo 
Episcopal Latinoamericano CELAM en Medellín con el fin de releer 
y adaptar el Concilio a la realidad del continente. 

El año anterior el tribunal Russel condena la intervención de Es-
tados Unidos en Vietnam y se inicia la renovación del modelo sovié-
tico con la «Primavera de Praga». Las comunas hippies irrumpen en el 
«Verano de Amor» de San Francisco (EE. UU.), el Che Guevara es ase-
sinado en Bolivia y Gabriel García Márquez publica Cien años de so-
ledad en Buenos Aires. El papa Pablo VI da a conocer su encíclica 
social Populorum progressio y anuncia visita al Congreso Eucarístico 
Internacional de Bogotá del año siguiente. Así, el esperado año 68 es 
particularmente denso: «La primavera de Praga» es aplastada por tan-
ques soviéticos; explota la revolución estudiantil en el «mayo fran-
cés»; otros estudiantes son masacrados en la plaza de Tlatelolco de 
México días antes de inaugurarse los juegos olímpicos; Martin Luther 
King es asesinado en Memphis (EE.UU.); Bogotá maquilla su pobreza 
para recibir al Papa, a la vez que los barrios populares y de clase me-
dia se llenan de pequeñas «asambleas familiares» que, acompañadas y 
dirigidas por religiosas 5 y líderes laicales, estudian la realidad, leen la 
Biblia y se comprometen a hacer de su fe un verdadero «vínculo de 
amor», que era el lema del Congreso Eucarístico.

El documento de las conclusiones de la asamblea episcopal rea-
lizada en Medellín se convertirá en un foco de luz para el catoli-
cismo latinoamericano que, motivado por la renovación del Conci-
lio Vaticano II, empezaba a sacudirse de la histórica alianza con las 
élites de poder en el continente. No así para la jerarquía del catoli-

5  Afirmación a partir del testimonio de la hermana Helena Higuera recogido en 
la entrevista de la que hago referencia en nota al principio del capítulo.



207

cismo colombiano que, alertada por el Informe Rockefeller (1969), 
ve en esas mismas conclusiones el peligro inminente de la infiltra-
ción comunista en la Iglesia y el ambiente propicio para la prolife-
ración de sacerdotes tipo Camilo Torres. 

Las conclusiones sobre educación (DM 4) sintetizarán la pedago-
gía de Paulo Freire y la difundirá ampliamente en sus espacios y 
programas educativos. La opción por una educación liberadora es 
entendida como:

... la que convierte al educando en sujeto de su propio desarrollo;

... medio clave para liberar a los pueblos de toda servidumbre y 
para hacerlos ascender de condiciones de vida menos humanas a 
condiciones más humanas; 

... debe llegar a ser creadora, pues ha de anticipar el nuevo tipo 
de sociedad que buscamos en América Latina; 

... debe basar sus esfuerzos en la personalización de las nuevas 
generaciones, profundizando la conciencia de su dignidad humana, 
favoreciendo su libre autodeterminación y promoviendo su sentido 
comunitario; 

... debe ser abierta al diálogo, para enriquecerse con los valores 
de la juventud; 

... debe además afirmar con sincero aprecio, las peculiaridades 
locales y nacionales e integrarlas en la unidad pluralista del conti-
nente y del mundo;

... debe capacitar a las nuevas generaciones para el cambio per-
manente y orgánico que implica el desarrollo.

El catolicismo latinoamericano expresa su compromiso con el 
proceso de transformación de los pueblos y opta por una educación 
liberadora como factor básico y decisivo en el desarrollo del conti-
nente. De esta manera:

La Iglesia de América Latina se siente particularmente solidaria de 
todo esfuerzo educativo tendiente a liberar a nuestros pueblos.



208

Sumará sus esfuerzos con humildad, desinterés y deseo de servir, a 
la tarea de crear la nueva educación que requieren nuestros pueblos en 
este despertar de un nuevo mundo.

En atención al gran número de analfabetos y marginados en Amé-
rica Latina, sin escatimar sacrificio alguno se comprometerá a la Educa-
ción de Base, la cual aspira no solo a alfabetizar, sino a capacitar al 
hombre para convertirlo en agente consciente de su desarrollo integral.

Para Cecilio de Lora, uno de los articuladores de la asamblea de 
Medellín, cuatro son los niveles de exigencias para la implementa-
ción de esta educación liberadora en el continente: 1) La práctica 
educativa liberadora. 2) La concienciación. 3) La comunidad educa-
tiva. 4) El hombre nuevo. Estos serán cuatro de los grandes temas 
desarrollados en la educación popular y la teología de la liberación 
durante las décadas de los 70 y 80 en América Latina y el Caribe 6.

Para Mario Peresson, las conclusiones sobre educación del Do-
cumento de Medellín sirvieron de inspiración y marco de referencia 
de numerosas experiencias de educación liberadora en el contexto 
católico. En él la Iglesia católica latinoamericana asumió los plan-
teamientos educativos más fundamentales de Paulo Freire 7. Efecti-
vamente, a partir de entonces proliferaron diversas experiencias de 
educación liberadora sobre todo entre las religiosas y los religiosos, 
a pesar de un episcopado mayoritariamente adverso y de unas es-
tructuras escolares inamovibles. Entraron en esta perspectiva algu-
nos colegios de salesianos, claretianos, franciscanos, escolapios, de 
las Hermanas de La Paz, de la Presentación, de los hermanos Maris-
tas, entre otros. También experiencias de catequesis liberadora como 
el programa Denuncia-Encuentro de los salesianos y las generadas 

6  Este planteamiento de Cecilio de Lora lo encontramos en «Medellín y las con-
tradicciones de la educación», en Equipo Seladoc (ed.), Educación e Iglesia en Amé-
rica Latina. Panorama de la Teología Latinamericana VII. Salamanca, Sígueme, 
1987, pp. 189-195.

7  Mario Peresson, La educación para la liberación en Colombia. Balance y perspec-
tivas (1960-1990). Bogotá, Asociación de Teólogos Koinonía, 1991, p. 53.



209

a partir del texto La Liberación del teólogo y educador laico Rafael 
Ávila. Se iniciaron además experiencias de comunidades eclesiales 
de base como las de Los Quindos en Armenia (Quindío), las de Pue-
blo Rico (Antioquia), las de «El Popular» y «12 de octubre» (Mede-
llín); las de Fredonia, Santa Rita y Torices (Cartagena), las de Me-
léndez (Cali), las de Atenas y Britalia (Bogotá), y así muchas más. Al 
servicio y en solidaridad con lo que se iba consolidando como mo-
vimiento pastoral, social y educativo desde el campo popular surgen 
los primeros «centros» de investigación, comunicación, formación, 
asesoría y publicación como «La Rosca» de investigación y acción 
social (1971), el Servicio Colombiano de Comunicación Social SCCS 
y el Instituto de Pastoral Latinoamericana de la Juventud IPLAJ 
(1972), el CINEP de los jesuitas (1973), Dimensión Educativa (1976) 
y CEPALC (1978); singular camino abierto por el que andarán y se 
fortalecerán muchas organizaciones más de aquí en adelante y en el 
que se ubicarán como actoría orgánica aquella «primera genera-
ción» de educadores intelectuales-militantes de la liberación como 
es el caso de Lola Cendales, Germán Mariño, Mario Peresson, Marco 
Raúl Mejía, entre otras y otros.

Crear desde las experiencias

Las ricas y diversas experiencias «han roto fuente». Nacen ahora las 
conceptualizaciones que dan cuenta teórica de lo vivido propo-
niendo horizontes mayores. Los aportes pedagógicos de Freire, de 
Ilich, de Freinet han sido suficientemente provocadores. Sin em-
bargo, se requiere un paso más: la necesaria teorización a partir de 
las prácticas. Una de ellas, quizá la más impactante en su momento, 
es la triunfante revolución popular sandinista en Nicaragua (1979), 
que abrió amplios campos para la ruptura de estrechos paradigmas 
y la creación de la consiguiente novedad ideológica. Así se expresó 
en el «Encuentro Distrital de Centro Nocturnos de Educación de 
Adultos» realizado en El Ocaso (Cundinamarca) en 1980. El evento 



210

permitió el intercambio de las experiencias y el planteamiento sobre 
el sentido y el alcance de la educación popular, al considerársela 
como una práctica que debía:

Tomar como punto de partida las necesidades, los intereses y pro-
blemas de los sectores populares.

Contribuir activamente en el proceso de transformación social 
apuntando hacia la concientización, organización y lucha de las clases 
populares.

Promover una metodología de participación en la acción pedagó-
gica. Esto con el fin de generar agentes de cambio, hombres críticos, 
solidarios, autónomos y multiplicadores del proceso.

Definir sus contenidos en torno al desarrollo y rescate de los valo-
res de la cultura popular.

Impulsar un trabajo pastoral en la línea de la iglesia popular 8.

Sobre este consenso articulador se constituyó la Coordinadora 
Distrital de Educación Popular, uno de los actores más activos en 
Bogotá durante la década de los 80.

El equipo de Dimensión Educativa fue invitado por Fernando 
Cardenal, coordinador de la Cruzada Nacional de Alfabetización de 
Nicaragua para asesorar la capacitación y el currículo de esa pri-
mera «insurrección cultural» de la revolución llevada a cabo en 1980. 
Tres años después sistematiza la práctica y publica uno de los libros 
que más influyó en la educación popular en la década de los 80: 
Educación popular y alfabetización en América Latina, más conocido 
como «el libro azul» por tener la pasta de ese color. Aquí encontra-
mos quizás una de las primeras definiciones que en su momento 
expresó un punto de acuerdo:

8  Pilar Cuevas, «Actores sociales y órdenes discursivos. La Experiencia de la Coor-
dinadora Distrital de Educación Popular», en Discursos, prácticas y actores de la Edu-
cación Popular en Colombia durante la década de los ochenta. Bogotá, Universidad 
Pedagógica Nacional, 1996, p. 60.



211

Entendemos por educación popular un proceso colectivo mediante 
el cual los sectores populares llegan a convertirse en el sujeto histórico, 
gestor y protagonista de un proyecto liberador que encarne sus pro-
pios intereses de clase 9.

El sujeto histórico no es la clase obrera y su vanguardia. Se trata 
ahora de un complejo sujeto al que se le denomina «sectores popu-
lares», en plural, protagonista de un «proyecto liberador» del cual 
solamente se dice que «encarna sus propios intereses de clase». No 
pasa desapercibido el telón de fondo teológico en cuanto a las cate-
gorías «conversión», «liberación» y «encarnación» y el telón de un 
marxismo gramsciano en cuanto a las categorías de «proceso colec-
tivo», «sujeto histórico» e «intereses de clase». En la práctica se había 
verificado ya que «entre cristianismo y revolución no hay contra-
dicción», como lema que orientó la militancia de la iglesia popular 
en Nicaragua, luego en Centroamérica y de ahí al resto del conti-
nente. La definición recoge plenamente esta práctica. Con todo, aún 
no tenemos la irrupción de la inmensa especificidad y diversidad 
que constituye los «sectores populares» y el cómo dichos sectores 
devienen sujeto histórico se da por supuesto o se sobrentiende toda 
la carga metodológica que puede significar el «convertirse».

En el CINEP, y después de muchas discusiones, escritos y deba-
tes, Marco Raúl Mejía llega en el año de 1993 a formular la si-
guiente síntesis teórica:

Elementos que conformarían el núcleo básico de la educación po-
pular:

1. Una opción ética política de transformación
2. Es una intervención intencionada de corte educativo
3. Construye poder popular

9  Mario Peresson / Germán Mariño / Lola Cendales, Educación popular y alfabeti-
zación en América Latina. Bogotá, Dimensión Educativa, 1983, p. 116.



212

4. Construye lo colectivo como organización
5. Se compromete con la calidad de vida
Estos cinco elementos, que constituyen el núcleo de la educación 

popular, abren cuatro ejes que le dan el lugar social al tipo de inter-
vención que hacemos los educadores populares. Es decir, nos ubican 
con quién se trabaja, dónde se trabaja, con qué instrumentos y qué es 
lo que se hace; estos cuatro ejes muestran los espacios sobre y desde 
dónde actúa la educación popular:

1. Eje de socialización
2. Eje del saber y del conocimiento
3. Eje de la pedagogía
4. Eje de la política
Podemos no obstante afirmar que la educación popular es una 

síntesis, se redefine como un proyecto político-pedagógico de trans-
formación para la nueva construcción social (1993).

Es una síntesis que Marco Raúl continuará enriqueciendo y ac-
tualizando en las discusiones y los nuevos avances de los 90 y co-
mienzos del siglo xxi 10.

Dejando por sentado que no existe una única manera de enten-
der la educación popular y que cada definición remite a un mo-
mento específico y a una particular mirada, Alfonso Torres también 
ha venido desarrollando un «núcleo común» de elementos constitu-
tivos que posibilitan conceptualizarla así:

1. Una lectura crítica del orden social vigente y un cuestiona-
miento al papel integrador que ha jugado allí la educación formal.

2. Una intencionalidad política emancipadora frente al orden so-
cial imperante.

3. Un propósito de contribuir al fortalecimiento de los sectores domi-
nados como sujeto histórico, capaz de protagonizar el cambio social.

10  Para el 2013 los cinco elementos que constituían el núcleo básico, se han trans-
formado en diez. Cf. Marco Raúl Mejía, «La educación popular con y desde las NTIC», 
en Lola Cendales / Marco Raúl Mejía / Jairo Muñoz (comps. y eds.), Entretejidos de 
educación popular en Colombia. Bogotá, CEAAL - Desde Abajo, 2013, pp. 185-222.



213

4. Una convicción que desde la educación es posible contribuir al 
logro de esa intencionalidad, actuando sobre la subjetividad popular.

5. Un afán por generar y emplear metodologías educativas dialógi-
cas, participativas y activas 11.

A estas alturas nos encontramos con un acumulado teórico polí-
tico de envergadura cualificado por las sistematizaciones de múltiples 
y diversas experiencias, por los debates en los espacios de articu
lación continental como CELADEC (Comisión Evangélica de Educa-
ción Cristiana) en las décadas de los 70 y 80, luego en CEAAL (hoy 
Consejo de Educación Popular de América Latina) en las décadas de 
los 90 y comienzo del siglo XXI; por las relecturas de Freire, Fals 
Borda y Camilo Torres; por el diálogo con la academia y las peda-
gogías críticas; por la crisis de la «re-fundamentación» y la «re-
conceptualización» después de la caída de los megarrelatos que sus-
tentaban la modernidad; por la confrontación al modelo neoliberal 
y su poderosa legitimación mediática; por las preguntas de la reali-
dad y de las nuevas generaciones; etc. Sin embargo el acumulado 
teórico aún tiene que afrontar desafíos como el de la re-conversión, 
hacerse de nuevo pero de otra manera, re-construirse conceptual y 
metodológicamente desde las subjetividades colectivas subordina-
das y reprimidas por las profundas estructuras coloniales y patriar-
cales sobre las que se ha construido nuestro país. La irrupción de 
movimientos sociales que impugnan y confrontan de raíz tales es-
tructuras está llevando a re-crear la educación popular como nuevo 
nicho donde se gesta el cambio cultural a partir de las interpelacio-
nes y las construcciones sociales del feminismo, del ecoambienta-
lismo, de las comunidades indígenas y raizales, de los colectivos 
artísticos, de las comunidades de la diversidad sexual, de la teología 
queer, de los movimientos animalistas, de las comunidades campe-
sinas en resistencia, de los colectivos de defensa de los derechos 

11  Alfonso Torres Carrillo, La educación popular. Trayectoria y actualidad. Bo-
gotá, El Búho, 2012.



214

humanos, etc. Es un re-clamo contundente en defensa y cuidado de 
un más y mejor vivir, de un buen vivir digno, justo, armonioso. 
Desde estos «bordes» han venido posicionando los nuevos temas de 
debate político-pedagógicos por donde se están decidiendo rutas del 
empoderamiento, la impugnación y la legitimidad tales como: 
cuerpo, diversidad, género, memoria, espiritualidad, arte, territoria-
lidad, resiliencia, subjetividad, comunidad, minga, etc. 12

Creer en las experiencias

En las conclusiones del Documento de Medellín (1968) tenemos ya 
primeros esbozos de una lectura teológica latinoamericana del que-
hacer educativo liberador, expresada en los siguientes énfasis (DM, 
Conclusiones 4):

-	 Todo esfuerzo educativo tendiente a la liberación de los pue-
blos es considerado como «anticipo de la plena redención de 
Cristo». La acción educativa que libera de la opresión se en-
tiende como lugar donde se revela, anticipadamente, la reve-
lación plena de la redención divina. El carácter liberador re-
vela, muestra a los ojos de la fe que ahí actúa Dios de manera 
transformadora. Educando así, Dios está interviniendo y trans-
formando la vida humana.

-	 Esta imagen de Dios actuando en la liberación humana a través de 
la acción educativa consecuente, es meta u horizonte del desarro-
llo humano. La vida humana alcanza la «estatura de la perfección» 
buscando educativamente aproximarse a tal «designio divino».

12  Excelente muestra de estas recientes discusiones, ver Graciela Bolaños / Libia 
Tatay, «La educación propia, una realidad oculta de resistencia educativa y cultural de 
los pueblos»; e Imelda Arana Saenz / María Lucía Rapacci, «La educación popular femi-
nista, una perspectiva que se consolida», ambos textos en Lola Cendales / Marco Raúl 
Mejía / Jairo Muñoz (comps. y eds.), Entretejidos de educación popular en Colombia. Bo-
gotá, CEAAL - Desde Abajo, 2013.



215

-	 La búsqueda educativa se traduce en «crecimiento en humani-
dad» como indicador de su eficacia histórica acercándonos a la 
imagen de Dios hecho carne, primogenitura de perfección en-
tre los seres humanos. Entre humanidad y divinidad media un 
esfuerzo educativo para que los seres humanos crezcan en hu-
manidad, ascendiendo de condiciones de vida menos humanas 
a condiciones de vida más humanas; si ello no es así, algo sus-
tancial está fallando en dicha mediación.

-	 La Iglesia se compromete a promover e impartir esta educación 
para que su membresía «alcance la madurez de su fe» colabo-
rando en la «promoción cultural humana, en todas las formas 
que interesan a la sociedad». Para el pleno ejercicio de este 
derecho y servicio, la Iglesia reclama toda obstaculización y 
discriminación, y suma sus esfuerzos «a la tarea de crear la 
nueva educación que requieren nuestros pueblos, en este des-
pertar de un nuevo mundo».

Estos énfasis de una teología de la educación liberadora tendrán 
su posterior desarrollo y ampliación en los diversos espacios que se 
constituyeron a partir de las opciones de Medellín. En Colombia, 
será Mario Peresson quien desde el IPLAJ, luego en el plan de cate-
quesis Denuncia-Encuentro, y de una manera más sistemática, en el 
proyecto de teología popular de Dimensión Educativa, se encargará 
de construirla, animarla y promoverla.

En el equipo de teología popular, del que hice parte junto con 
María Helena Céspedes y Francisco Reyes, se propuso impulsar una 
propuesta articuladora de lo teológico y lo pedagógico que en sus 
comienzos se entendió como una socialización de los medios de 
producción para que las comunidades eclesiales de base CEB hicie-
ran teología «en su vida y en su propia práctica liberadora» 13.

13  Nos remitimos al archivo del proyecto de teología popular que conservamos en 
la actual sede de la Corporación Kairos Educativo –KairEd– en Bogotá, y en: Teología 
a pie, entre sueños y clamores. Sistematización del Proyecto de Teología Popular de 



216

Para hacer realidad este propósito diseñamos como estrategias 
operativas las siguientes:

-	 Una tarea de investigación del método de reflexión teológica y 
demás herramientas a ser ofrecidos a las comunidades.

-	 Un proceso de formación de las comunidades, especialmente a 
través de talleres en los que se aprende la apropiación de la 
nueva metodología teológica.

-	 Una sistematización y socialización de los frutos de la re-
flexión teológica de las comunidades.

-	 Unos intentos de recuperación crítica y re-creación de la reli-
giosidad popular.

-	 Una comunicación que interrelacionara comunidades entre sí y 
a estas con las instituciones.

A lo largo de la implementación de la propuesta se fue transfor-
mando, desde lo que intuíamos en su comienzo, una socialización 
de herramientas para que las CEB produjeran su propia teología, a 
una elaboración de reflexión teológica en y desde las experiencias 
de educación popular. La epistemología teológica se desarrolla con 
los métodos de la educación popular. Esta es quizá su mayor rup-
tura y novedad. Hacemos teología con la reconstrucción colectiva 
de la memoria popular, con la investigación-acción-participativa 
IAP, con la investigación etnográfica, con el diálogo de saberes, con 
la sistematización de experiencias, con la lectura popular de la Bi-
blia, con el análisis crítico de la realidad. De esta manera el antiguo 
método «ver-juzgar-actuar» se ha transformado exponencialmente.

En cuanto a la expresión de la novedad teológica producida en 
la educación popular nos encontramos con vertientes en donde 
confluyen racionalidades «escondidas» y «des-conocidas» y en las 

Dimensión Educativa. Bogotá, Dimensión Educativa, 1997. El proyecto se desarrolló 
entre 1983 y 2009. A partir de entonces se transformó en la actual Corporación Kairos 
Educativo – KairEd (www.kaired.org.co).



217

que fluía con abundancia, tales como la vertiente narrativa, la ver-
tiente testimonial, la vertiente sapiencial, la vertiente artística, la 
vertiente epistolar. Dije en su momento que estas vertientes son 
como «soportes lingüísticos y comunicativos para que la teología 
transcurra y se movilice, asuma el carácter simbólico, mítico, dialó-
gico y metafórico, exprese y anime los «adentros» de la fe y de la 
vida» 14.

Esta nueva manera de hacer teología y de comunicarla tiene 
como protagonistas los «colectivos populares», los «procesos comu-
nitarios», «los movimientos sociales», «las comunidades de base», los 
«círculos de espiritualidad», los «territorios de saber», las «mingas 
teoartísticas», etc. Las diversas metodologías han ayudado a conso-
lidar la manera como se ha hecho «propia», «original», «nueva», 
tanto la teología como la pedagogía en tanto y en cuanto el intus (el 
adentro) de las subjetividades colectivas se constituyen en punto de 
partida y de llegada de toda acción que quiera fortalecerlas y poten-
ciarlas. El carácter colectivo, plural y horizontal considera una base 
humana acogedora e incluyente de la diversidad mediante el cultivo 
de espiritualidades amorosas que nutren la calidad de los vínculos y 
las utopías de la comunión solidaria que adhieren, a la vez que im-
pugnan lo autoritario, lo dogmático, lo homogéneo, lo represivo, lo 
impune. Una necesaria discusión sobre el sujeto político emancipa-
dor hoy tendrá que tener en cuenta, no solo los contextos, sino 
también estos «adentros» entrañables y mutantes desde donde las 
subjetividades se constituyen pedagógicamente como procesos.

El sumak kawsay («buen vivir» en el quichua de Ecuador) emerge 
con la ancestralidad milenaria de los pueblos subyugados, como 
horizonte y proyecto de vida aglutinador de las diversas luchas an-
tisistémicas que a diario recorren nuestras calles y llenan nuestras 
plazas de rebelde indignación. Los actuales y próximos procesos 
educativos nos ayudarán a articular las aspiraciones y deseos de las 

14  Estoy haciendo referencia a mi tesis de maestría: Por caminos propios. Cons-
trucción pedagógica de la teología popular. Bogotá, Dimensión Educativa, 1999, p. 96.



218

diversas subjetividades de emancipación alrededor de este común 
eje identitario. Que ello contribuya a la construcción y consolida-
ción de alternativas comunitarias de vida, es lo que hoy puede cons-
tituirse como tarea y desafío primordial de la educación popular en 
nuestro país.


