
219

11

HISTORIA DE LA PASTORAL JUVENIL 
EN LOS CINCUENTA AÑOS DEL CONCILIO

Alejandro Londoño, sj

Introducción

Con motivo de los cincuenta años del Concilio Vaticano II se han 
escrito muchas páginas. Algunas de ellas nos han recordado mo-
mentos clave de este acontecimiento eclesial y de sus personajes 
célebres, comenzando por la evangélica figura del papa Juan XXIII. 
Otras se han enfocado más a los frutos, a los cambios, e incluso a 
los límites y desviaciones. Algo así como si describieran las olas del 
mar, unas irrumpiendo hacia adelante, otras retornando hacia atrás. 

En un libro sobre mis Experiencias de pastoral he narrado la si-
guiente anécdota: se trata de dos parientes. Unos cinco años des-
pués del Concilio. El uno me preguntó por qué estaba cambiando 
todo en la Iglesia. En cambio el otro se quejaba de que el único 
cambio que él notaba era que habían traducido los misales al espa-
ñol. A ninguno de los dos le faltaban argumentos.

Es probable que a las personas poco aficionadas al fútbol solo les 
quede un pálido recuerdo del campeonato mundial de fútbol 2010 en 
Suráfrica. Quizás algunos momentos de emoción. Pero lo que no ol-
vidarán será el ruido monótono de las famosas vuvucelas con el que 
los espectadores martirizaron los partidos todo el tiempo. Tal vez 
algunos curiosearon, por TV, la sesión inaugural con la presentación 
de Shakira y del presidente africano, Mandela. Algunos recordarán 
las entonces no sofisticadas canciones de nuestra cantante. Quizás 

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



220

para muchos fue la ocasión de conocer la historia, la prisión, las lu-
chas por su pueblo y las realizaciones de Mandela. En cambio, los 
gomosos de este deporte guardarán todavía colecciones de fotos de 
los jugadores. Y recordarán los nombres de los goleadores. 

Es probable que con la pastoral juvenil suceda algo parecido. No 
faltarán personas que hayan escuchado vuvucelas de ella, pero ig-
noran su historia, sus proyectos y realizaciones. Algunos apenas se 
habrán enterado por los avisos parroquiales sobre algún evento. Es 
probable que en Chile hayan gozado con las coplas y las caricaturas 
de los jóvenes de la PJ cuando buscaban socavarle el piso al dicta-
dor Pinochet. Otra gente estaría interesada en las alocuciones a la 
juventud del carismático Juan Pablo II.

Aquí también, en la pastoral juvenil existen especialista o gomo-
sos, si queremos emplear un término popular. Personas con voca-
ción para esta pastoral, que sí conocen todo su historial. De seguro 
saben intuir los aportes del Concilio Vaticano II, algunos documen-
tos eclesiales, la carta de Juan Pablo II en el Año internacional de la 
Juventud y el Encuentro de la Sección de Juventudes del CELAM, 
durante una semana, en la sede de Usaquén. Allí, representantes de 
casi todos los países de Latinoamérica nos regalaron, como fruto, el 
libro Pastoral Juvenil, sí a la Civilización del Amor. 

El momento del arranque 

Puntualicemos más las líneas anteriores. Los chiflados por esta pas-
toral –otra denominación familiar– saben apreciar los aportes de los 
documentos de Medellín, Puebla e incluso Aparecida. Muchos ha-
brán participado o al menos conservarán las publicaciones del 
IPLAJ y SEDEJ de Colombia, ISPAJ de Chile, del SERAJ de México 
o el IPJ de Brasil. Para quienes desconocen estas siglas: las Jotas 
finales significan Juventud. 

Muchos ex alumnos del Seminario de Planificación Pastoral, di-
rigido en Bogotá durante treinta y cuatro años por Jesús Andrés 



221

Vela, guardarán con cariño diplomas, revistas CIF, planes y proyec-
tos elaborados allí. Lo mismo pasará con los del Instituto Salesiano 
de Roma, con la excelente revista Misión Joven. Lo dicho vale para 
las instituciones ya mencionadas y las que falta recordar.

El nuevo arranque de la pastoral juvenil y los nuevos enfoques 
después del Concilio, lo sentimos, más que todo, en los grupos y 
movimiento juveniles. Antes del Concilio, gran parte de la pastoral 
juvenil se realizaban en los colegios. Muchos de ellos tenían cape-
llanes e incluso confesores abundantes. 

De grupos juveniles poco o nada se hablaba, pero sí de los mo-
vimientos. Florecían entonces la JEC, la JOC, la JUC e incluso la JIC 
(nombres con que se designaban las juventudes católicas: estudian-
til, obrera, universitaria e independiente). Pululaban las Congrega-
ciones Marianas, las Cruzadas Eucarísticas y las Infancias Misione-
ras. Los Scouts tenían un tinte muy católico y eso se notaba en los 
yamborees nacionales.

El revolcón

Años después del Concilio muchos de esos movimientos eclesiales 
desaparecieron o languidecieron. Uno de los pocos que sobrenadó 
fue la Legión de María, en la cual se refugiaron muchos jóvenes. El 
resto entró en declive. 

¿La causa principal de esta crisis? Siguiendo las orientaciones 
del Concilio se buscaba formar comunidades eclesiales y no simples 
grupitos fundados por el padre tal o la madre tal. Así, el tipo de di-
námica de grupos que se impuso no era de tipo paternalista, sino 
comunitario. No faltaron grupos que prefirieran la modalidad per-
misiva de un laissez faire. Pero el rechazo a la dinámica dictatorial 
fue pleno. 

Vino enseguida el momento de la eclosión de grupos y comuni-
dades juveniles de toda especie. Lo mismo sucedió con otras expe-
riencias pastorales. Se multiplicaron los diversos tipos de conviven-



222

cia, retiros, acciones sociales, campamentos misión, etc. La Casa de 
la Juventud de Bogotá, a finales de los 70, organizó en El Ocaso un 
encuentro con entidades similares. Vino gente de casi toda Latino-
américa. Solamente dos experiencias se repitieron. El resto eran ori-
ginales. 

Para el enfoque cristiano se acudió sobre todo a los documentos 
del Concilio Ad gentes y Gaudium et spes, conocidos como «Decreto 
sobre las misiones» y «Constitución sobre la Iglesia en el mundo 
moderno». Era algo sintomático eso de acudir a un documento mi-
sionero. Tal vez era aceptar que en la pastoral juvenil se había pro-
movido una catequesis muy dogmática y una pastoral vocacional 
de «caza y pesca», pero poco una evangelización a fondo, como la 
describe este documento, detallando los pasos de preparación (AG 
11-12), evangelización (AG 13), profundización en la fe o cateque-
sis (AG 14) y misión (AG 15). Gaudium et spes presentaba los retos 
sociales de forma bien clara. En lo profético, Medellín tuvo la pala-
bra. En lo programático, Puebla.

Documentos alimentadores

Si alguien alegara que los párrafos anteriores no reflejan las direc-
trices del Concilio, en parte tendría razón. Pero no olvidemos que 
parte de su éxito fueron sus «hijos» latinoamericanos. Hablo de do-
cumentos, en buena parte inspirados en el Concilio, como son Me-
dellín, Puebla, Santo Domingo y Aparecida. No menciono el Docu-
mento de Río, el primero de ellos, porque su influjo en la pastoral 
juvenil no es tan claro, como sí lo es de la conformación del CELAM 
y de una conciencia continental. 

Comencemos con el documento de la II Conferencia General del 
Episcopado Latinoamericano, conocido como Documento de Mede-
llín, por haberse realizado en esta ciudad en 1968. Su estilo, en un 
primer momento, sonó diferente al que solíamos escuchar en los 
documentos eclesiales. Con un tono profético, presentó las denun-



223

cias sobre la injusticia, el pecado social, su condena de la violencia. 
Su influjo en la pastoral juvenil de los años 70 fue evidente. Le dio 
un verdadero giro.

Merece recordarse todo el capítulo 5 sobre la Juventud. Allí se 
invita a partir no de teorías ni conceptos, sino de la situación de la 
juventud (DM, Juventud 1-9). Allí se retoman las características 
contradictorias de la juventud: 

Mientras un sector de la juventud acepta pasivamente las formas 
burguesas de la sociedad (dejándose llevar a veces por el indiferentismo 
religioso), otra rechaza con marcado radicalismo el mundo que han 
plasmado sus mayores, por considerar su estilo de vida falto de auten-
ticidad; rechaza igualmente un sociedad de consumo que masifica y 
deshumaniza al hombre (DM, Juventud 3).

Se destaca algo que estaba ya sucediendo, pero que quizás el 
mismo documento reforzó: «La tendencia a reunirse en grupos o 
comunidades juveniles se muestra cada vez más fuerte dentro de las 
dinámica de los movimientos juveniles de Latinoamérica: rechazan 
los jóvenes las organizaciones demasiado institucionalizadas, las 
estructuras rígidas y la formas de agrupación masiva» (DM, Juven-
tud 6). Alguien podría sospechar que era una crítica a la Iglesia tan 
institucionalizada de entonces...

El influjo de la teología de la liberación e incluso de autores 
como Paulo Freire, no hay duda que están presentes en este docu-
mento. Una muestra: 

Los movimientos juveniles esperan de la Jerarquía de la Iglesia 
mayor apoyo moral, cuando se comprometen en la aplicación concreta 
de los principio de la doctrina social enunciados por los Pastores (DM, 
Juventud 8).

El Documento de Puebla, del año 1979, es recordado por la op-
ción por los jóvenes, que camina pareja con la opción por los po-
bres. En realidad, esta última fue más fuerte en Medellín, pero Pue-



224

bla tiene el mérito de canalizar ambas y ofrecer programas concretos 
en lugar de ideales o utopías, así sean esas muy lúcidas.

Por eso la invitación aún hoy en día a repasar los puntos clave de 
la opción por los jóvenes (DP 1166-1205) sigue siendo válida. Exce-
lente la descripción de la realidad juvenil como un cuerpo social, claros 
los criterios pastorales y las opciones pastorales, que se proponen allí. 

Medellín es profético. Puebla programático. Basta con leer tam-
bién los capítulos sobre la pastoral vocacional y sobre la pastoral 
educativa, para encontrar cantidad de proyectos desafiantes. Se pide 
una pastoral de educación de la fe y no una inmediatista de lo que 
se ha dado en llamar «caza y pesca». Se quieren ver comunidades 
educativas que impulsen una educación liberadora. 

La reunión de Santo Domingo, en 1992, fue más bien traumática 
debido a la excesiva presión de Roma. En cuanto a la pastoral juve-
nil, casi nos quedamos sin documento. Por fortuna los jóvenes, que 
asistían de observadores, sacaron del bolsillo los puntos discutidos 
y aprobados previamente en el encuentro del año anterior en Co-
chabamba y salvaron la situación con unas pocas líneas, bien re-
dactadas y en consonancia con la marcha anterior. 

El Documento de Aparecida, del año 2007, de tipo inspirador y 
de aportes sólidos y espirituales, poco añadió a nuestro caminar. En 
realidad esta marcha comenzaba a sentirse pesada. La tentación de 
retornar a la pastoral tradicional en lo vocacional y en otros aspec-
tos era grande. 

Una prueba de ello ha sido, en casi todos los países, la desinte-
gración o debilitamiento de las instituciones que reflexionaban e 
impulsaban esta pastoral, como los centros pastorales y las casas de 
la juventud, que comenzaron a escribirse con minúscula.

Las grandes líneas de acción 

Vale la pena recordar las grandes líneas de acción consolidadas en 
estas etapas de la pastoral juvenil. Nos las puede resumir de una 



225

forma agradable una «dinámica» (no es lo mismo que «juego»). En 
más de una ocasión, se han comenzado los cursos de pastoral juve-
nil con una dinámica titulada «Panel de Oradores Demagógicos». El 
grupo se divide en cuatro subgrupos. Cada uno prepara un exposi-
tor, que en un tono vibrante y demagógico responde a esta pre-
gunta: ¿Cuál es el principal campo de trabajo que debemos atender 
en la pastoral juvenil? 

El primero argumenta a favor de la atención a las personas. El 
segundo, sobre el valor de los grupos y comunidades. El tercero ar-
guye en pro de una pastoral masiva, para llegar a todo tipo de jóve-
nes. El cuarto habla sobre una pedagogía institucional valorando la 
labor de la familia, la escuela, la Iglesia, etc. 

Emocionante en la primera ronda escuchar la vehemencia con 
que los oradores defienden su posición. Ya el lector se puede imagi-
nar los argumentos de tipo sicológico, social y evangélico que esgri-
men. En la segunda vuelta se defienden de los ataques recibidos de 
los otros oradores y aclaran sus ideas y conceptos expresados. El 
tercer tiempo es para los espectadores a fin de que expresen con 
cuál se identifican más. Son muchas las personas que alzan la mano 
para pedir la palabra. 

En realidad estas son las dimensiones que, después del Concilio, 
la pastoral juvenil fue aceptando como propias y que siguen te-
niendo valor hasta el día de hoy. Enumeraré en seguida algunos de 
los argumentos con que se aclaran los distintos campos: 

-	 1er campo: El personal. Hablar de pastoral juvenil es poner de 
relieve la importancia del joven, de su papel en la sociedad, 
pero a la vez la necesidad de la formación y capacitación para 
que ejerza su liderazgo. En ocasiones se defiende más lo psico-
lógico y el reto de acompañarlo para que supere traumas y 
bloqueos. Otras veces se privilegia la elaboración de proyectos 
de vida. A veces se insiste más en la vocación cristiana. 

-	 2o campo: Lo grupal. Muchas personas defendían y siguen de-
fendiendo con ahínco a los grupos juveniles, como el lugar 



226

más apto para aprender las relaciones humanas y capacitarse 
para formar comunidades. Les gustaba señalar cómo enseñan a 
reflexionar, planear y realizar obras de servicio a la comunidad. 
En cuanto a lo religioso, afirman cómo una catequesis abstracta 
y cerebral logra muy poco, si no es vivencial y grupal. 

-	 3er campo: Lo masivo. Algunos oradores subrayan la urgencia 
de llegar al mayor número posible de destinatarios. Atacan 
como burguesa la tendencia de centrarse en las personas o in-
cluso en los grupos. Exigen una pastoral masiva con argumentos 
algo demagógicos, pero también con razones de peso.

-	 4o campo: Lo institucional. Por último, los defensores de la peda-
gogía institucional completan el cuadro, mostrando cómo la fa-
milia, el colegio, la fábrica, la Iglesia son educadores de primera 
línea. Acuden con frecuencia al argumento de que, con solo tras-
pasar la entrada, se percibe si los planteles hablan de limpieza y 
orden o de lo contrario; que con solo escuchar las órdenes de los 
profesores se capta para qué tipo de sociedad educan. Incluso 
los avisos murales presentan la filosofía que orienta este trabajo.

-	 Personalmente, he encontrado multitud de personas admirables. 
Animadores que pasan horas y horas sentados escuchando a 
los jóvenes. Asesores que con los grupos juveniles despiertan 
la creatividad y la espiritualidad de sus componentes. Gente 
creativa que con acciones masivas congrega multitud de parti-
cipantes. Instituciones que merecen medallas de honor por su 
labor. 

El acontecimiento del Año Internacional de la Juventud 

Si ha habido en la historia una serie de eventos significativos con 
relación a los jóvenes ha sido el Año Internacional de la Juventud 
de 1985, más conocido como el A.I.J. No lo comentamos antes por 
dos motivos. Primero, para no interrumpir los comentarios a las con-
ferencias generales de nuestro episcopado latinoamericano. Segundo, 



227

porque se llevó a cabo impulsado por la ONU y la sociedad civil y 
no solo por la Iglesia. 

Pero ha sido un momento significativo. Numerosos Ministerios 
de Juventud nacieron entonces en varios países. Lo mismo sucedió 
en la Iglesia. Fue el origen de innumerables pastorales juveniles dio-
cesanas y de diversos movimientos apostólicos. Y hubo unas hojitas 
que dieron mucho que trabajar a las imprentas de entonces, pues se 
reimprimieron muchas veces. Me refiero a la carta del papa Juan 
Pablo II «A los jóvenes y a las jóvenes del mundo con ocasión del 
Año Internacional de la Juventud».

Son 61 páginas tamaño mediano, con un título a gusto de la 
corriente feminista (a los jóvenes y a las jóvenes) y con un conte-
nido antropológico como todos los escritos de este Papa polaco. Un 
ejemplo no más sobre esta dimensión personalizante son las líneas 
que presentan la enorme riqueza del joven y su posibilidad

de descubrir y a la vez de programar, de elegir, de proveer y de 
asumir como algo propio las primeras decisiones, que tendrán impor-
tancia para el futuro en la dimensión estrictamente personal de la 
existencia humana» (AJJM 3). 

La carta, adquirió fama por aquella traducción de la pregunta 
«Maestro bueno, ¿qué he de hacer para alcanzar la vida eterna?». 
Según el pontífice, la forma antropocéntrica de expresarse el joven 
sería: «¿Cómo he de actuar, a fin de que mi vida tenga sentido, 
pleno sentido y valor?» (AJJM 4). La respuesta obvia de la Iglesia 
sería: «Solo Dios es el último fundamente de todos los valores, solo 
él da sentido definitivo a nuestra existencia humana» (ibid.). 

El Papa propone luego al joven construir un proyecto de vida, 
colocando a Jesús como centro (AJJM 6) y escuchando la voz de la 
conciencia, que no esté desviada por cualquier tipo de relativismo o 
utilitarismo, sino fincada en la honestidad y fidelidad a los manda-
mientos. Por eso, la gran misión de los educadores es animar a los 
jóvenes a que maduren su proyecto de vida. 



228

La carta nos recuerda cómo el joven del evangelio afirma que ha 
cumplido con los mandamientos y cómo Jesús le dirigió una mirada 
cariñosa y luego le hizo una propuesta clara: ¡Entonces, deja todo lo 
que tienes, dalo a los pobres, ven y sígueme! El comentario del Papa 
se quedó en la mirada de amor de Jesús al joven rico. Y aquello de 
dalo a los pobres, ¿se le olvidó? 

Cuando se lee por primera vez, al llegar ahí, muchos quedan 
desconcertados: ¿por qué el Papa omite comentar aquello de los 
pobres? Más, si son personas que saben cuánto recalca nuestra pas-
toral latinoamericana el compromiso social del joven. Pero, al con-
tinuar la lectura, encuentran más de lo esperado. 

Al llegar al no 15 se constata con alegría cómo al Papa no le falló 
la memoria ni la sensibilidad. Sus palabras eran claras: 

Sienten, piensan y reaccionan de una manera muy parecida. Por 
ejemplo, parece que los une a todos ellos una actitud similar ante el 
hecho de que centenares de miles de hombres viven en extrema mise-
ria e incluso mueren de hambre.

Y algo bien valioso, el Papa señala enseguida, entre los desafíos, 
la realidad de injusticia y el problema ecológico (AJJM 14). A pro-
pósito de este desafío, parece que recordara sus excursiones en Po-
lonia, escalando montañas, «con la fatiga y el esfuerzo que este 
contacto supone a veces» (AJJM 14). Pero no se queda en estos re-
cuerdos, sino que es bien crítico. Señala cómo el hombre de la civi-
lización técnica e industrial, a nombre del desarrollo:

Ha llegado a ser en gran escala el explotador de la naturaleza, tra-
tándola no pocas veces de manera utilitaria, destruyendo así muchas de 
sus riquezas y atractivos y contaminando el ambiente natural de su 
existencia terrena (Ibid.).

Sobre este tema, Aparecida dará suficiente ilustración e impul-
sará a los jóvenes a defender la selva de la Amazonía, citando un 
discurso del Papa. Hoy podemos afirmar que el olvidadizo no es el 



229

Papa, sino muchos jóvenes actuales. Están dormidos y no sienten 
estas realidades tan brutales de la pobreza, explotación y corrup-
ción. La vida fácil, la droga, las maquinitas electrónicas, los han 
adormilado, los han adormecido para sentir la belleza de la natura-
leza, la hermosura de un paisaje y por supuesto el mal de la destruc-
ción de la misma.

¿Retroceso? 

En los últimos años se han sentido señales de cansancio. Unas de 
parte de los pastoralistas. Otras de los movimientos juveniles y otras 
de las jerarquías de la Iglesia. Comencemos con los primeros, en 
especial con los profesores de religión y asesores de grupos. Siempre 
ha sido frecuente encontrar personas que parecen tener grabada 
en su frente una frase invisible: «Hay que enseñarles las verdades». 
Y piensan que, recalcando las verdades, el joven se las aprende y 
comienza a practicarlas al día siguiente. 

Esta podría continuar siendo hoy una tentación frente a una 
juventud como la actual. Pero por ahí no es el camino. El camino es 
caminar con los jóvenes, acompañarlos a encontrar a Jesús en sus 
vidas e invitarlos a su seguimiento. 

Inútil ponernos a describir al joven posmoderno, para el cual 
todo debe ser light, todo vale. Ese joven que rehúsa el compromiso, 
que vive el día presente, sin pasado ni futuro. Esclavo de las maqui-
nitas, comenzando por las que le proyectan escenas irreales. Si us-
ted los invita al campo, de seguro lo primero que empacarán serán 
películas. Si los invita a misa, la expresión será: «¡Qué pereza!». Y el 
compromiso político: «¿Eso qué es?» 

En el párrafo anterior he exagerado un poco, pero es para recal-
car cómo nos ha faltado sentarnos a pensar por dónde deben ir los 
nuevos derroteros de una pastoral adaptada a la juventud actual. 
Por desgracia vemos que se han cerrado muchos centros de pastoral, 
casas de juventud y movimientos juveniles. A veces con el pretexto 



230

de que no dan vocaciones. En esto ha fallado la jerarquía en algu-
nos lugares.

Que ojalá la celebración de los cicuenta años del Concilio nos 
sirva no solo para mirar hacia atrás y escribir la historia, sino para 
mirar hacia adelante y empujarla. 


