
245

13

DEL ECUMENISMO DEL VATICANO II 
AL ENCUENTRO INTERRELIGIOSO

Y/O INTERECLESIAL DE LAS TEOLOGÍAS 
LATINOAMERICANAS 1

Isabel Corpas de Posada

Como investigadora del hecho religioso y como teóloga católica 
pretendo abordar los desafíos que plantea la recomposición del 
campo religioso al ecumenismo que el Concilio Vaticano II propu-
siera hace cincuenta años: el mundo occidental –equivalente al 
mundo cristiano– ha pasado de profesar una religión «universal» a 
una nueva situación en la que conviven diversas confesiones reli-
giosas. En este nuevo entorno se vislumbran posibles itinerarios 
para el encuentro intereclesial e interreligioso en la perspectiva de 
las teologías latinoamericanas. 

Estos desafíos son el telón de fondo del presente trabajo, cuyo 
marco referencial es el hecho religioso como objeto de estudio, vale 
decir la experiencia religiosa y la diversidad de sus manifestaciones, 
apropiándome de la distinción que hiciera Paul Tillich entre religión 
en sentido amplio –como encuentro con lo divino y que correspon-
dería a la experiencia religiosa– y religión en sentido estricto o reli-

1  Los resultados de la investigación que sirve de insumo para el presente trabajo 
fueron presentados en el X Congreso de la revista Optantes, «Pluralismo religioso: 
entre el debate y la convivencia». Bogotá, Universidad Santo Tomás, 6, 7 y 8 de octu-
bre de 2011.

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



246

giones 2. En cuanto a la diversidad de manifestaciones religiosas, 
hago mías las siguientes palabras del teólogo español Andrés Torres 
Queiruga: 

Las religiones, todas y cada una de ellas, son totalidades complejas 
de respuesta a lo divino, con sus diferentes formas de experiencia reli-
giosa, sus propios mitos y símbolos, sus sistemas teológicos, sus liturgias 
y su arte, sus éticas y estilos de vida, sus escrituras y tradiciones –ele-
mentos todos que interactúan entre sí y se refuerzan mutuamente. Y estas 
totalidades diferentes constituyen diversas respuestas humanas, en el 
contexto de las diferentes culturas o formas de vida humana, a la misma 
realidad divina, infinita y trascendente 3.

El ecumenismo: propuesta novedosa del Concilio Vaticano II

Fue ciertamente novedosa la declaración del Concilio Vaticano II 
acerca de las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas 
Nostra aetate. Novedosa porque, por primera vez, un documento del 
magisterio eclesial precisaba: «La Iglesia católica no rechaza nada 
de lo que en estas religiones hay de santo y verdadero» (NA 2). Y la 
constitución Gaudium et spes admitía que la salvación en Cristo 
acontece «no solamente para los cristianos, sino también para todos 
los hombres de buena voluntad, en cuyo corazón obra la gracia de 
modo invisible» (GS 22).

Estas declaraciones conciliares se enmarcan en la visión de círcu-
los concéntricos que Pablo VI expuso en su en su encíclica progra-
mática del Concilio Ecclesiam suam (1964) y la constitución Lumen 
gentium acogió: la salvación –que tiene a Cristo como «único me-
diador y camino de salvación» (LG 14)– alcanza, en primer lugar, 

2  Paul Tillich, Le christianisme et les religions. París, Aubier, 1968.
3  Andrés Torres Queiruga, Diálogo de las religiones y autocomprensión cristiana. 

Santander, Sal Terrae, 2005, pp. 21-22.



247

a los bautizados, miembros de la Iglesia (LG 14); en segundo lugar a 
los bautizados que «se honran con el nombre de cristianos pero no 
profesan la fe en su totalidad o no guardan la unidad de comunión 
bajo el sucesor de Pedro» (LG 15); en tercer lugar, a los pueblos que 
no conocen a Cristo, reconociendo «todo lo bueno que se encuentra 
sembrado en el corazón y en la mente de los hombres y en los ritos 
y culturas de estos pueblos, [por lo cual] la Iglesia ora y trabaja para 
que la totalidad del mundo se integre en el pueblo de Dios» (LG 17). 

En continuidad con la enseñanza de Vaticano II, en su discurso 
de apertura del Sínodo de Obispos de 1974, Pablo VI afirmó que 
las religiones no cristianas «no deben ser consideradas ya como 
rivales o como obstáculo a la evangelización sino como zonas de 
vivo interés y de futura y ya iniciada amistad» 4; y en la exhorta-
ción apostólica Evangelii nuntiandi (1975), afirmando la superio-
ridad de la religión cristiana, manifestó «respeto y estima» por las 
religiones no cristianas por cuanto «están llenas de innumerables 
“semillas del Verbo” y constituyen una auténtica preparación 
evangélica» (EN 53).

Juan Pablo II, por su parte, en su primera encíclica, Redemptor 
hominis (1979), empleó los términos que Pablo VI había utilizado, 
«estima y respeto», como sentimientos que deben guiar la relación 
con otras religiones. Se ocupó del diálogo interreligioso en Redemp-
toris missio (1990) desde «la convicción de que la Iglesia es el ca-
mino ordinario de salvación y que solo ella posee la plenitud de los 
medios de salvación» (RM 55) y planteó que «el diálogo interreli-
gioso forma parte de la misión evangelizadora de la Iglesia» (ibid). 
También en la encíclica Veritatis splendor (1993) reconoció que el 
sentido moral se encuentra «en las tradiciones religiosas y sapien-
ciales de Oriente y Occidente» (VS 94).

En esta misma línea fue la propuesta de «una nueva relación 
entre fe y razón para permitir el diálogo entre culturas y religiones» 

4  Citado en José Joaquín Alemany, El diálogo interreligioso en el Magisterio de la 
Iglesia. Madrid, Universidad Pontificia Comillas, 2001, p. 78.



248

que hizo Benedicto XVI, en su Discurso en el Aula Magna de la Uni-
versidad de Ratisbona (2006):

Para la filosofía y, de modo diferente, para la teología, escuchar las 
grandes experiencias y convicciones de las tradiciones religiosas de la 
humanidad, especialmente las de la fe cristiana, constituye una fuente 
de conocimiento 5.

Conviene mencionar dos documentos de la enseñanza posconci-
liar que hacen referencia al diálogo ecuménico e interreligioso. Uno 
es la Instrucción «Diálogo y anuncio» del Pontificio Consejo para el 
Diálogo Interreligioso y la Congregación para la Evangelización de 
los Pueblos, que planteaba que «una valoración justa de las otras 
tradiciones religiosas supone normalmente un contacto estrecho 
con ellas» (IDA 14), como también que «manteniendo intacta su 
identidad, los cristianos deben estar dispuestos a aprender y recibir 
de los otros y por su intermedio los valores positivos de sus tradi-
ciones» (IDA 49). El otro es la declaración Dominus Iesus, sobre la 
unicidad y universalidad salvífica de Jesucristo y de la Iglesia de 
la Congregación para la Doctrina de la Fe (2000), firmada por el 
entonces cardenal Ratzinger, que afirmaba que «el diálogo interreli-
gioso no sustituye sino que acompaña la missio ad gentes [y] que 
todos los hombres y mujeres que son salvados participan, aunque 
en modos diferentes, del mismo misterio de salvación en Jesucristo 
por medio de su Espíritu» (DDI 2), reiterando el carácter definitivo 
y completo de la revelación en Jesucristo.

Recomposición del campo religioso

El paso de un mundo uniforme y una religión «universal» a un mundo 
plural con la consiguiente diversificación religiosa de la población 

5  Disponible en www.vatican.va/.../speeches/2006/september/documents/hf_ben.



249

mundial implica un cambio de paradigma que conlleva la exigencia 
de nuevas miradas y nuevas propuestas.

Este cambio de paradigma puede ilustrarlo la siguiente parábola 
en la que el hijo único es el centro de la casa hasta la llegada de un 
nuevo miembro de la familia, cuando tiene que «reacomodarse a 
una reconfiguración de sus relaciones», como escribe Vigil: 

Nacieron y crecieron en su propia familia humana como realidades 
únicas, sin hermanas, como hijas únicas. En cada familia, o sea, en 
cada sociedad cultural, una religión. Cada una de ellas era, sin discu-
sión, la única, el centro, la verdadera, sin nadie que le hiciera sombra 
o le compitiera el terreno. Pero apareció una hermanita, varias herma-
nitas, muchas hermanitas. Las religiones dejaron de vivir aisladas y se 
vieron forzadas a acomodarse poco a poco a un nuevo rol, ¿a una 
nueva identidad? Comenzaron a sentir tambalearse la identidad mile-
naria que siempre habían sentido propia 6.

Antiguamente, cada religión constituía la expresión de un pueblo 
o civilización, y desde la pretensión de algunas de ser universales se 
impuso la religión a los pueblos conquistados, considerando que 
cuius regio eius religio («a tal rey, tal religión», es decir, que la reli-
gión del rey era la de sus súbditos). Por eso en la Europa cristiana 
medieval se adoraba a un mismo Dios y se acataba una misma auto-
ridad –la del papa– que en esta sociedad teocrática era reconocida 
como superior a la de reyes y emperadores. Y el cristianismo era la 
religión universal –la «católica»– desde que se convirtió, en el siglo 
iv, en la religión oficial del Imperio Romano y en la única «religión 
verdadera», pretensión expresada como extra Ecclesiam nulla salus 
(«fuera de la Iglesia no hay salvación»). En este contexto, cualquier 
peligro para la unidad había que desterrarlo, perseguirlo, condenarlo.

6  José María Vigil, «Identidad cristiana y teología del pluralismo religioso», en José 
María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV: 
Teología liberadora intercontinental del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 2006, p. 93.



250

El cristianismo medieval que llegó en las naves españolas a las 
tierras descubiertas por Colón se había moldeado, durante casi 
ochocientos años, en la cruzada para convertir o expulsar de sus 
tierras, que eran «tierras cristianas», a los moros invasores. Lo ha-
bían logrado los Reyes Católicos en el mismo año en el que Colón 
recurrió a su ayuda, y en el que, también, los judíos fueron expulsa-
dos del territorio español, con lo cual se consolidó la unidad política 
de la nación española alrededor de la fe. A su llegada al continente 
americano, el cristianismo español se encontró con culturas, len-
guas, religiones, costumbres, formas de organización familiar y so-
cial diferentes que había que desterrar, y la historia da cuenta de 
cómo las prácticas y criterios foráneos triunfaron sobre las tradicio-
nes y valores de los aborígenes. 

A este primer paradigma corresponde la Constitución de 1886 
que gobernó a los colombianos durante más de un siglo y que reco-
nocía la religión católica como la religión de la nación, comprome-
tiéndose a protegerla como elemento del orden social y confiando 
a la Iglesia católica el encargo de vigilar la educación y la moral 
pública. 

El nuevo panorama religioso y cultural está marcado por el plu-
ralismo que, al decir de Ivone Gebara, es «una conciencia creciente 
de nuestra diferencia y de las consecuencias de dicha conciencia en 
los múltiples procesos de convivencia humana» 7.

En este panorama pluricultural, que es manifestación del pro-
ceso de globalización, la movilidad humana dibuja un arco iris de per-
tenencias diversas que explica la actual sociedad religiosamente 
plural, en la que, expuestos como estamos al influjo de otras culturas 
a través de los medios de comunicación, tanto de los audiovisua-
les como de los de transporte y los que ofrecen las nuevas tecnolo-
gías, hay lugares donde la religión católica es la de una minoría, 

7  Ivone Gebara, «Pluralismo religioso. Una perspectiva feminista», en José María 
Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: 
Teología latinoamericana pluralista de la liberación. Quito, Abya-Yala, 2006, p. 167.



251

lugares donde todavía son la inmensa mayoría y lugares donde los 
católicos, simultáneamente, son seguidores de otros cultos. Pero 
también hay lugares donde coexisten diversas culturas y religiones, 
con sus correspondientes cosmovisiones, en escenarios claramente 
pluralistas, unas veces, y otras, en situaciones conflictivas entre las 
diferentes tradiciones religiosas. Todos estos cambios en el mapa de 
las religiones muestran un mundo multiétnico, multicultural y mul-
tirreligioso.

En esta recomposición del campo religioso, escribe Diego Irarrá-
zaval, «la cristiandad latinoamericana ha sido remplazada por una 
pluralidad de culturas y espiritualidades» 8. Así, en Colombia, esta di-
versificación quedó evidenciada en los resultados de la encuesta 
realizada por el «Observatorio de Diversidad Religiosa y Cultural» de 
la Universidad de San Buenaventura en 2009 9: el 83,4 % de quienes 
se declaraban creyentes también se declararon católicos; el 0,9 % 
correspondía a fieles de las grandes religiones –protestantes, judíos, 
anglicanos, mormones, adventistas, hinduistas, testigos de Jehová, 
musulmanes, budistas, ortodoxos griegos–; el 14,3 % pertenecía a 
congregaciones cristianas cuya presencia es reciente en nuestro 
país, y el 1,4 % se declaraba sin confesión religiosa, que son los que 
no logran identificarse con una denominación y practican una reli-
gión a su manera. 

A esta recomposición religiosa de la población colombiana 10 
responde la Constitución Colombiana de 1991 que en su articulado 
declara la libertad de conciencia y la libertad de cultos, como tam-
bién el derecho de los padres a escoger el tipo de educación para sus 

8  Diego Irarrázaval, «Epílogo: Rutas abiertas y cerradas hacia Dios», en José Ma-
ría Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: 
Teología latinoamericana pluralista de la liberación. Quito, Abya-Yala, 2006, p. 228.

9  Grupo Interdisciplinario de Estudios sobre Religión, Sociedad y Política, «En-
cuesta de permanencia y cambios de la identidad política y religiosa en Bogotá», en 
Franciscanum 51/152 (2009), pp. 209-274.

10  Isabel Corpas de Posada, «Mirada teológica a la recomposición religiosa en la 
ciudad de Bogotá», en Franciscanum 51/152 (2009), pp. 17-47.



252

hijos y el derecho de las personas a no ser obligadas a recibir edu-
cación religiosa en las instituciones estatales.

 
El ecumenismo a la luz de la triple interpretación de la relación 
de la religión católica con otras religiones u otras confesiones 
cristianas

A pesar de las limitaciones que ofrecen las tipificaciones, la triple 
interpretación en torno al diálogo intereclesial e interreligioso –ex-
clusivismo, inclusivismo y pluralismo religioso– sirve para abordar 
una lectura teológica de la propuesta que hiciera el Concilio Vati-
cano II en torno al ecumenismo, identificar la novedad de su enfo-
que y, al mismo tiempo sus limitaciones en un entorno plural.

El exclusivismo lo define Andrés Torres Queiruga como la pos-
tura que «solo admite revelación real y verdadera –y por consi-
guiente, salvación– en la propia Iglesia o religión» 11, postura de-
fendida durante diecinueve siglos y medio por el catolicismo, como 
también, desde la tradición protestante, por autores como Karl Barth 
y, actualmente, por corrientes fundamentalistas de iglesias protes-
tantes y de algunos grupos católicos. Desde la pretensión de exclu-
sivismo, al convertirse el cristianismo en religión del imperio ro-
mano se impuso a las otras culturas y la visión romanocentrista de 
un solo cristianismo sirvió para justificar la expansión cultural, las 
invasiones y conquistas desde la misión de la Iglesia de salvar a 
todos los pueblos evangelizándolos, vale decir, civilizándolos, occi-
dentalizándolos, europeizándolos. 

En cuanto al inclusivismo, escribe Torres Queiruga, «no excluye 
ni verdad ni salvación en las demás religiones, pero mantiene la 
centralidad –carácter definitivo y carácter absoluto– de la propia, 
que incluiría la verdad de las demás» 12. A esta perspectiva corres-

11  Andrés Torres Queiruga, Diálogo de las religiones y autocomprensión..., o. c., p. 23.
12  Ibid., pp. 23-24.



253

ponde la propuesta de Rahner 13, al ampliar la posibilidad de salva-
ción, por la mediación única de Cristo, a los «cristianos anónimos», 
es decir, quienes no conocen a Cristo ni están bautizados. A esta 
comprensión de la salvación responde la propuesta para el diálogo 
ecuménico e interreligioso del Concilio Vaticano II y el magisterio 
posconciliar, que evidenciaba un significativo cambio de tono res-
pecto a afirmaciones y posturas de épocas anteriores. 

La teología del pluralismo religioso es la tercera interpretación 
en relación con el diálogo ecuménico e interreligioso y es el nuevo 
nombre de la tradicionalmente llamada teología de las religiones: 
no se ocupa del pluralismo religioso sino que se elabora desde el 
pluralismo religioso. Representativos de esta mirada teológica son 
dos autores que vivieron la experiencia de interculturalidad y plura-
lismo religioso. El belga Jacques Dupuis, que planteó que todas 
las religiones son iguales, pero su propuesta cristológica fue objeto 
de censura por parte de la Congregación para la Doctrina de la Fe. 
Y Raimon Pannikar, para quien «no se trata de defender un sincre-
tismo en donde todo se mezcla o un relativismo en donde todo da lo 
mismo» 14, pero va más allá del diálogo interreligioso al proponer el 
diálogo intrarreligioso: se trata de que cada creyente no solo dialo-
gue con alguien de afuera, sino que asuma los interrogantes surgi-
dos de los diferentes tradiciones espirituales: «No se trata de con-
quistar al otro, ni de llegar a un acuerdo total, ni a una religión 
universal» 15. También es significativo el aporte de Hans Küng, 
desde su «Proyecto de una ética mundial», con su estudio sistemá-
tico de las grandes religiones del mundo 16 y su insistencia en el 

13  Karl Rahner, «El cristianismo y las religiones no cristianas», en Escritos de teo-
logía V. Madrid, Taurus, 1964, pp. 135-156; «Los cristianos anónimos», en Escritos de 
teología VI. Madrid, Taurus, 1969, pp. 535-544.

14  Raimon Pannikar, «La interpelación del pluralismo religioso. Teología católica 
del tercer milenio», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por 
los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 166. 

15  Raimon Pannikar, The Intrareligious dialogue. Nueva York, Paulist Press, 1978, p. 41
16  Hans Küng, En busca de nuestras huellas: dimensión espiritual de las religiones 



254

diálogo entre las religiones 17 que tipificó en el conocido «Desafío» 
en el que parafrasea una proclama de Gandhi:

No hay supervivencia sin una ética mundial; 
no hay paz mundial sin paz religiosa; 
no hay paz religiosa sin diálogo entre religiones. 

La teología del pluralismo religioso latinoamericana se inscribe en 
el marco de la teología de la liberación, como lo propusiera Gustavo 
Gutiérrez al destacar «la dimensión religiosa plural presente en la si-
tuación de pobreza del continente» 18. Fue tal vez esta propuesta la 
que acogió la Asociación de Teólogas y Teólogos del Tercer Mundo, 
ASETT, al asumir la tarea de elaborar una teología del pluralismo re-
ligioso a partir de opciones latinoamericanas. Uno de los impulsores 
de este proyecto, José María Vigil, reconoce que, en sus orígenes, la 
teología de la liberación no elaboró lo que entonces se llamaba teolo-
gía de las religiones, pero que estaba claramente presente esta mirada 
en el concepto de macroecumenismo que acuñara monseñor Pedro 
Casaldáliga en 1992 como fundamento de la teología y la espirituali-
dad latinoamericana y del cual «derivaban las relaciones del cristia-
nismo latinoamericano con las religiones indígenas, las religiones 
afro y los militantes latinoamericanos no creyentes que participaban 
en las luchas populares» 19.

Por su parte, Leonardo Boff, desde el paradigma ecológico que él 

del mundo. Madrid, Debate, 2004; El cristianismo: esencia e historia. Madrid, Trotta, 
2006; El judaísmo: pasado, presente, futuro. Madrid, Trotta, 2006; El islam: historia, 
presente, futuro. Madrid, Trotta, 2007.

17  Hans Kung, Proyecto de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006; Reivindicación 
de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006.

18  Faustino Teixeira, «La teología del pluralismo religioso en América Latina», en 
José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de 
Dios III, o. c., p. 18.

19  José María Vigil, «Macroecumenismo: teología latinoamericana de las religio-
nes», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros, Por los muchos caminos 
de Dios II, o. c., 2004, p. 74.



255

propone como una nueva forma de dialogar con todos los seres, com-
para la biodiversidad de la naturaleza con la diversidad de las religiones: 

Así como existe la inmensa biodiversidad en la naturaleza como un 
hecho y como un inconmensurable valor que merece ser conservado, 
de forma semejante existe la diversidad de las religiones, que son he-
chos y valores que deben ser valorados, pues son manifestaciones de 
lo humano y de la experiencia religiosa de la humanidad. 

No es justo que pensemos y digamos que solamente una especie 
debe prevalecer, sino al contrario; todas las especies tienen valor y 
juntas revelan las virtualidades del misterio de la vida. De modo seme-
jante, no es justo afirmar que solamente una religión es verdadera y 
que las demás son decadencia, pues todas ellas revelan el misterio de 
Dios y revelan las muchas formas que tenemos de caminar en fidelidad 
y amor hacia Dios 20.

Por último, vale la pena mencionar, entre muchos trabajos y 
muchos autores, los estudios de la relación del cristianismo y el 
candomblé de fray Volney Borkenbrock, François de l’Epinay y 
Marcelo Barros desde sus respectivas experiencias pastorales en 
Brasil; los del paraguayo Bartomeu Meliá y el boliviano Xavier Aibo 
desde sus entornos culturales; y la teología del pluralismo religioso 
que ha elaborado Diego Irarrázaval desde su trabajo con comunida-
des andinas y a partir de la religiosidad de los pueblos originarios 
y afrodescendientes.

Encuentros interreligiosos y/o intereclesiales:
propuesta de las teologías latinoamericanas

El contexto religioso y cultural de la segunda mitad del siglo xx y 
de los primeros años del siglo xxi representa un cambio de para-

20  Leonardo Boff, «Prólogo», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Ba-
rros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 8.



256

digma en las relaciones entre diversos entornos culturales y religio-
sos. «Es el triunfo –escribió Juan Antonio Estrada con motivo de los 
cuarenta años de Vaticano II– de la pluralidad frente a la uniformi-
dad, de las diferencias frente a lo uniforme y de lo particular frente 
a lo universal» 21, lo cual implica pasar «del exclusivismo intole-
rante a una actitud de respeto que acepta que el cristianismo no 
tiene el monopolio histórico de la salvación» 22, concluía Estrada.

La apertura hacia el ecumenismo del Concilio Vaticano II habría 
podido responder a esta circunstancia. Pero desde este horizonte de 
comprensión, «el diálogo puede implicar la connotación de una ver-
dad que ya se posee plenamente y que se va a “negociar” con el 
otro, que también tiene la suya» 23, al decir de Torres Queiruga. Que 
es la queja por parte de miembros de iglesias pentecostales que pude 
percibir en un encuentro celebrado por la Orden franciscana 24 y 
que he oído en repetidas ocasiones por parte de líderes y fieles de 
diferentes iglesias: el término expresa la actitud católica de superio-
ridad frente a las demás confesiones religiosas e impide, por lo 
tanto, un diálogo entre pares. 

Probablemente no es fácil para la religión católica abandonar 
actitudes de superioridad e imaginarios respecto a otras religiones o 
iglesias. No obstante, la recomposición del campo religioso invita a 
buscar nuevos caminos de relación con otras tradiciones religiosas, 
propuestas para ir al encuentro de quienes profesan un credo reli-
gioso distinto al que proclamamos en la tradición. 

Pienso, entonces, en caminos de encuentro con otras tradiciones 
religiosas y con otras confesiones cristianas desde la fe católica y el 

21  Juan Antonio Estrada, El cristianismo en una sociedad laica. 40 años después 
del Vaticano II. Bilbao, Desclée de Brouwer, 2006, p. 18. 

22  Ibid., 36. 
23  Andrés Torres Queiruga, Diálogo de las religiones y autocomprensión cristiana, 

o. c., p. 112.
24  Isabel Corpas de Posada (ed.), Mirada franciscana a los pentecostalismos y 

neopentecostalismos en América Latina. II Seminario Franciscano sobre Ecumenismo y 
Diálogo Interreligioso en América Latina. Bogotá, Editorial Bonaventuriana, 2010.



257

quehacer teológico en la perspectiva eclesiológica que propusiera el 
Vaticano II, aunque no propiamente desde la visión inclusivista, 
sino en cuanto a la comprensión de la Iglesia como sacramento de 
comunión. Encuentro que considero conveniente fundamentar en el 
diálogo con otras disciplinas que se ocupan de estudiar el hecho 
religioso, acogiendo el legado de los autores de finales del siglo xix 
y la primera mitad del siglo xx que delinearon el estudio de la reli-
gión como hecho antropológico y sociológico y los aportes que ac-
tualmente ofrecen los estudiosos de la religión provenientes de las 
ciencias sociales. 

Este diálogo de la teología con otras tradiciones religiosas en 
perspectiva interdisciplinar, sin perder de vista la identidad del que-
hacer teológico, invita a replantear la reflexión teológica, como lo 
sugería Claude Geffré, al decir que el pluralismo religioso desem-
peña en la actualidad «el papel de un nuevo paradigma teológico» 
afirmándose como «horizonte de la teología del siglo xxi» 25, o Paul 
Tillich, cuando declaraba en 1965 que le gustaría reescribir toda su 
teología desde la perspectiva del diálogo de las religiones. A mi 
modo de ver el paradigma pluralista puede ser un nuevo paradigma 
en el que ha de ser vaciada la teología, tal como lo reconoce José 
María Vigil, refiriéndose al estatuto epistemológico de la teología 
del pluralismo religioso, «como el estatuto de una teología que no es 
una rama más, ni siquiera una rama nueva de una supuesta teología 
universal de siempre, sino una nueva forma de teología, o como la 
forma de ser a la que ha de pasar toda teología» 26.

Pienso en caminos de encuentro intereclesial y/o interreligioso a 
nivel de la oración y la acción, acogiendo la afirmación que hiciera 
Dupuis al decir que «no hay diálogo entre dos religiones, sino solo 

25  Claude Geffré, El cristianismo ante el riesgo de la interpretación: Ensayos de 
hermenéutica teológica. Madrid, Cristiandad, 1984, p. 145.

26  José María Vigil, «Epílogo. Teología pluralista: los datos, las tareas, su espiritua-
lidad», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos 
caminos de Dios IV, o. c., p. 241.



258

entre personas que practican y viven la propia religión» 27, así como 
la propuesta de Comblin cuando escribió que «se necesita un diá-
logo entre personas reales que viven una vida real en este mundo 
real y colaboran con otros seres reales en una historia real» 28 y la 
de Knitter al poner en diálogo la teología de la liberación y la teolo-
gía de las religiones como diálogo interreligioso de silencio y ora-
ción, pero también diálogo de servicio –que es lo que Knitter reco-
noce como aporte de la teología de la liberación– en el que «personas 
de diferentes tradiciones no solo se sientan juntas en meditación, 
sino que actúan juntas» 29. Es la propuesta de Marcelo Barros, para 
«orar a partir de la alteridad», es decir, outrar, expresión del poeta 
brasilero Carlos Drummond que sintetiza lo que debe ser la oración 
desde el paradigma del pluralismo y de la liberación: una oración 
que consista principalmente en «traspasar al otro» 30. Y es la pro-
puesta de Luis Carlos Susin como encuentro desde la alteridad que 
se revela en la debilidad, ilustrando su propuesta en el encuentro 
que acontece en la parábola entre el samaritano y el herido, perso-
najes que estaban al margen del sistema religioso, mientras el sacer-
dote y el levita, que sí pertenecían al sistema, no pudieron aproxi-
marse al hombre herido al borde del camino, porque «la proximidad 
humana, experiencia elevada al mismo lugar de la proximidad di-
vina y trascendental, solo es posible al margen de los sistemas» 31. 

27  Jacques Dupuis, Jesucristo al encuentro de las religiones. Madrid, San Pablo, 
1991, p. 347.

28  José Comblin, «La teología de las religiones desde América Latina», en José María Vigil 
/ Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios II, o. c., pp. 51-52.

29  Paul F. Knitter, «Religiones, misticismo y liberación. Un diálogo entre la teolo-
gía de la liberación y la teología del pluralismo», en José María Vigil / Luiza E. Tomita 
/ Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios II, o. c., p. 103.

30  Marcelo Barros, «Beber en el propio pozo el agua que trae la amistad. Oración 
cristiana en la perspectiva de la teología pluralista de la liberación», en José María Vigil / 
Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 156.

31  Luiz Carlos Susin, «El absoluto en los fragmentos. La universalidad de la revela-
ción en las religiones», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), 
Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 138.



259

Pienso, finalmente, que el encuentro interreligioso y/o interecle-
sial no es encuentro entre quienes detentan el poder o se ocupan de 
defender la verdad; tampoco es para hacer proselitismo o para salvar 
a los que viven en el error de religiones distintas de la nuestra; ni la 
búsqueda de lo que todas tienen en común; tampoco se trata de «ser 
complacientes ante la oferta y demanda de mercancías en una especie 
de supermercado de lo sagrado porque todo vale igual» 32. Pero que es 
factible, como lo precisa Irarrázaval, cuando se realiza «no desde po-
deres sociales ni desde lo dogmático, sino desde la humilde verdad de 
Dios que opta por la humanidad del pobre» 33. Que es, en definitiva, la 
propuesta de las teologías latinoamericanas. 

Bibliografía

Alemany, José Joaquín. El diálogo interreligioso en el Magisterio de 
la Iglesia. Madrid, Biblioteca de Teología Comillas, 2001.

Barros, Marcelo. «Beber en el propio pozo el agua que trae la amis-
tad. Oración cristiana en la perspectiva de la teología pluralista 
de la liberación», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo 
Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: Teología la-
tinoamericana pluralista de la liberación. Quito: Abya-Yala, 
2006, pp. 141-156.

– «Múltiple pertenencia: el pluralismo que viene», en José María 
Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos 
caminos de Dios IV: Teología liberadora intercontinental del plu-
ralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 31-43.

Boff, Leonardo. «Prólogo», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / 
Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: Teo-

32  Diego Irarrázaval, «Epílogo», en: José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo 
Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 199.

33  Diego Irarrázaval, «Epílogo: Rutas abiertas y cerradas hacia Dios», en José María Vi-
gil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios II, o. c., p. 228.



260

logía latinoamericana pluralista de la liberación. Quito, Abya-
Yala, 2006, pp. 7-9.

Comblin, José. «La teología de las religiones desde América Latina», 
en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), 
Por los muchos caminos de Dios II: Hacia una teología cristiana 
y latinoamericana del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 
2004, pp. 47-71.

Corpas de Posada, Isabel. «Mirada teológica a la recomposición reli-
giosa en la ciudad de Bogotá», en Franciscanum 51/152 (2009), 
pp. 17-47.

– (ed.), Mirada franciscana a los pentecostalismos y neopentecosta-
lismos en América Latina. II Seminario Franciscano sobre Ecu-
menismo y Diálogo Interreligioso en América Latina. Bogotá, 
Editorial Bonaventuriana, 2010.

Dupuis, Jacques. Jesucristo al encuentro de las religiones. Madrid, 
San Pablo, 1991.

– Hacia una teología cristiana del pluralismo religioso. Santander, 
Sal Terrae, 2000.

– El cristianismo y las religiones: Del desencuentro al diálogo. San-
tander, Sal Terrae, 2002.

Estrada, Juan Antonio. El cristianismo en una sociedad laica. 40 
años después del Vaticano II. Bilbao, Desclée de Brouwer, 2006.

Gebara, Ivone. «Pluralismo religioso. Una perspectiva feminista», en 
José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por 
los muchos caminos de Dios III: Teología latinoamericana plura-
lista de la liberación. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 167-181.

Geffré, Claude. El cristianismo ante el riesgo de la interpretación: 
Ensayos de hermenéutica teológica. Madrid, Cristiandad, 1984.

Grupo Interdisciplinario de Estudios sobre Religión, Sociedad y Política, 
«Encuesta de permanencia y cambios de la identidad política y re-
ligiosa en Bogotá», en Franciscanum 51/152 (2009), pp. 209-274.

Irarrázaval, Diego. «Epílogo: Rutas abiertas y cerradas hacia Dios», 
en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), 
Por los muchos caminos de Dios II: Hacia una teología cristiana 



261

y latinoamericana del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 
2004, pp. 227-232.

– «Epílogo», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros 
(orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: Teología latinoamericana 
pluralista de la liberación. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 197-204.

– Salvación indígena y afroamericana», en: José María Vigil / Luiza 
E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de 
Dios IV: Teología liberadora intercontinental del pluralismo reli-
gioso. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 44-61.

Küng, Hans. En busca de nuestras huellas: dimensión espiritual de 
las religiones del mundo. Madrid, Debate, 2004.

– Proyecto de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006.
– Reivindicación de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006.
– El cristianismo: esencia e historia. Madrid, Trotta, 2006.
– El judaísmo: pasado, presente, futuro. Madrid, Trotta, 2006.
– El islam: historia, presente, futuro. Madrid, Trotta, 2007.
Pannikar, Raimon. The Intrareligious dialogue. NY, Paulist Press, 1978.
– «La interpelación del pluralismo religioso. Teología católica del 

tercer milenio», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo 
Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV: Teología 
liberadora intercontinental del pluralismo religioso. Quito, 
Abya-Yala, 2006, pp. 156-167.

Rahner, Karl. «El cristianismo y las religiones no cristianas», en Es-
critos de teología V. Madrid, Taurus, 1964, pp. 135-156.

– «Los cristianos anónimos», en: Escritos de teología VI. Madrid, 
Taurus, 1969, pp. 535-544.

Susin, Luiz Carlos. «El absoluto en los fragmentos. La universalidad 
de la revelación en las religiones», en José María Vigil / Luiza E. 
Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los muchos caminos de 
Dios III: Teología latinoamericana pluralista de la liberación. 
Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 127-145.

Teixeira, Fautino. «La teología del pluralismo religioso en América 
Latina», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros 



262

(orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV: Teología liberadora 
intercontinental del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 
2006, pp. 17-30.

Tillich, Paul. Le christianisme et les religions. París, Aubier, 1968.
Torres Queiruga, Andrés. Diálogo de las religiones y autocompren-

sión cristiana. Santander, Sal Terrae, 2005.
Vigil, José María. «Macroecumenismo: teología latinoamericana de 

las religiones», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo 
Barros (orgs.), Por los muchos caminos de Dios II: Hacia una 
teología cristiana y latinoamericana del pluralismo religioso. 
Quito, Abya-Yala, 2004, pp. 46-89.

– Curso de teología popular sobre el pluralismo religioso. Quito, 
Abya-Yala, 2005.

– «Epílogo. Teología pluralista: los datos, las tareas, su espirituali-
dad», en José María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros 
(orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV: Teología liberadora 
intercontinental del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 
2006, pp. 240-250.

– «Identidad cristiana y teología del pluralismo religioso, en José 
María Vigil / Luiza E. Tomita / Marcelo Barros (orgs.), Por los 
muchos caminos de Dios IV: Teología liberadora intercontinental 
del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 92-107.


