PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano Iy Teologia de la Liberacion

13

DEL ECUMENISMO DEL VATICANO II
AL ENCUENTRO INTERRELIGIOSO
Y/O INTERECLESIAL DE LAS TEOLOGIAS
LATINOAMERICANAS'

ISABEL CORPAS DE PosADA

Como investigadora del hecho religioso y como tedloga catodlica
pretendo abordar los desafios que plantea la recomposicion del
campo religioso al ecumenismo que el Concilio Vaticano II propu-
siera hace cincuenta afios: el mundo occidental -equivalente al
mundo cristiano- ha pasado de profesar una religion «universal» a
una nueva situacion en la que conviven diversas confesiones reli-
giosas. En este nuevo entorno se vislumbran posibles itinerarios
para el encuentro intereclesial e interreligioso en la perspectiva de
las teologias latinoamericanas.

Estos desafios son el telon de fondo del presente trabajo, cuyo
marco referencial es el hecho religioso como objeto de estudio, vale
decir la experiencia religiosa y la diversidad de sus manifestaciones,
apropiandome de la distincion que hiciera Paul Tillich entre religion
en sentido amplio —como encuentro con lo divino y que correspon-
deria a la experiencia religiosa- y religion en sentido estricto o reli-

! Los resultados de la investigacion que sirve de insumo para el presente trabajo
fueron presentados en el X Congreso de la revista Optantes, «Pluralismo religioso:
entre el debate y la convivencia». Bogotd, Universidad Santo Tomas, 6, 7 y 8 de octu-
bre de 2011.

245



giones?. En cuanto a la diversidad de manifestaciones religiosas,
hago mias las siguientes palabras del te6logo espafiol Andrés Torres
Queiruga:

Las religiones, todas y cada una de ellas, son totalidades complejas
de respuesta a lo divino, con sus diferentes formas de experiencia reli-
giosa, sus propios mitos y simbolos, sus sistemas teologicos, sus liturgias
y su arte, sus €ticas y estilos de vida, sus escrituras y tradiciones -ele-
mentos todos que interactian entre si y se refuerzan mutuamente. Y estas
totalidades diferentes constituyen diversas respuestas humanas, en el
contexto de las diferentes culturas o formas de vida humana, a la misma
realidad divina, infinita y trascendente?.

El ecumenismo: propuesta novedosa del Concilio Vaticano II

Fue ciertamente novedosa la declaracion del Concilio Vaticano II
acerca de las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas
Nostra aetate. Novedosa porque, por primera vez, un documento del
magisterio eclesial precisaba: «La Iglesia catolica no rechaza nada
de lo que en estas religiones hay de santo y verdadero» (NA 2). Y la
constitucion Gaudium et spes admitia que la salvacion en Cristo
acontece «no solamente para los cristianos, sino también para todos
los hombres de buena voluntad, en cuyo corazdn obra la gracia de
modo invisible» (GS 22).

Estas declaraciones conciliares se enmarcan en la vision de circu-
los concéntricos que Pablo VI expuso en su en su enciclica progra-
matica del Concilio Ecclesiam suam (1964) y la constitucion Lumen
gentium acogio: la salvacion -que tiene a Cristo como «unico me-
diador y camino de salvacion» (LG 14)- alcanza, en primer lugar,

2 Paul TiucH, Le christianisme et les religions. Paris, Aubier, 1968.
? Andrés Torres QUEIRUGA, Didlogo de las religiones y autocomprension cristiana.
Santander, Sal Terrae, 2005, pp. 21-22.

246



a los bautizados, miembros de la Iglesia (LG 14); en segundo lugar a
los bautizados que «se honran con el nombre de cristianos pero no
profesan la fe en su totalidad o no guardan la unidad de comunion
bajo el sucesor de Pedro» (LG 15); en tercer lugar, a los pueblos que
no conocen a Cristo, reconociendo «todo lo bueno que se encuentra
sembrado en el corazon y en la mente de los hombres y en los ritos
y culturas de estos pueblos, [por lo cual] la Iglesia ora y trabaja para
que la totalidad del mundo se integre en el pueblo de Dios» (LG 17).

En continuidad con la enseilanza de Vaticano II, en su discurso
de apertura del Sinodo de Obispos de 1974, Pablo VI afirmo que
las religiones no cristianas «no deben ser consideradas ya como
rivales o como obstaculo a la evangelizacion sino como zonas de
vivo interés y de futura y ya iniciada amistad»*; y en la exhorta-
cion apostolica Evangelii nuntiandi (1975), afirmando la superio-
ridad de la religion cristiana, manifesto «respeto y estima» por las
religiones no cristianas por cuanto «estan llenas de innumerables
“semillas del Verbo” y constituyen una auténtica preparacion
evangélica» (EN 53).

Juan Pablo II, por su parte, en su primera enciclica, Redemptor
hominis (1979), empleo los términos que Pablo VI habia utilizado,
«estima y respeto», como sentimientos que deben guiar la relacion
con otras religiones. Se ocupo del didlogo interreligioso en Redemp-
toris missio (1990) desde «la conviccion de que la Iglesia es el ca-
mino ordinario de salvacion y que solo ella posee la plenitud de los
medios de salvacion» (RM 55) y plante6 que «el didlogo interreli-
gioso forma parte de la mision evangelizadora de la Iglesia» (ibid).
También en la enciclica Veritatis splendor (1993) reconocio que el
sentido moral se encuentra «en las tradiciones religiosas y sapien-
ciales de Oriente y Occidente» (VS 94).

En esta misma linea fue la propuesta de «una nueva relacion
entre fe y razén para permitir el didlogo entre culturas y religiones»

* Citado en José Joaquin ALEMANY, El didlogo interreligioso en el Magisterio de la
Iglesia. Madrid, Universidad Pontificia Comillas, 2001, p. 78.

247



que hizo Benedicto XVI, en su Discurso en el Aula Magna de la Uni-
versidad de Ratisbona (2006):

Para la filosofia y, de modo diferente, para la teologia, escuchar las
grandes experiencias y convicciones de las tradiciones religiosas de la
humanidad, especialmente las de la fe cristiana, constituye una fuente
de conocimiento®.

Conviene mencionar dos documentos de la ensefianza posconci-
liar que hacen referencia al didlogo ecuménico e interreligioso. Uno
es la Instruccion «Didlogo y anuncio» del Pontificio Consejo para el
Dialogo Interreligioso y la Congregacion para la Evangelizacion de
los Pueblos, que planteaba que «una valoracion justa de las otras
tradiciones religiosas supone normalmente un contacto estrecho
con ellas» (IDA 14), como también que «manteniendo intacta su
identidad, los cristianos deben estar dispuestos a aprender y recibir
de los otros y por su intermedio los valores positivos de sus tradi-
ciones» (IDA 49). El otro es la declaracion Dominus Iesus, sobre la
unicidad y universalidad salvifica de Jesucristo y de la Iglesia de
la Congregacion para la Doctrina de la Fe (2000), firmada por el
entonces cardenal Ratzinger, que afirmaba que «el didlogo interreli-
gioso no sustituye sino que acompana la missio ad gentes [y] que
todos los hombres y mujeres que son salvados participan, aunque
en modos diferentes, del mismo misterio de salvacion en Jesucristo
por medio de su Espiritu» (DDI 2), reiterando el caracter definitivo
y completo de la revelacidon en Jesucristo.

Recomposicion del campo religioso

El paso de un mundo uniforme y una religion «universal» a un mundo
plural con la consiguiente diversificacion religiosa de la poblacion

°> Disponible en www.vatican.va/.../speeches/2006/september/documents/hf_ben.

248



mundial implica un cambio de paradigma que conlleva la exigencia
de nuevas miradas y nuevas propuestas.

Este cambio de paradigma puede ilustrarlo la siguiente parabola
en la que el hijo unico es el centro de la casa hasta la llegada de un
nuevo miembro de la familia, cuando tiene que «reacomodarse a
una reconfiguracion de sus relaciones», como escribe Vigil:

Nacieron y crecieron en su propia familia humana como realidades
Unicas, sin hermanas, como hijas unicas. En cada familia, o sea, en
cada sociedad cultural, una religion. Cada una de ellas era, sin discu-
sidn, la unica, el centro, la verdadera, sin nadie que le hiciera sombra
o le compitiera el terreno. Pero aparecio una hermanita, varias herma-
nitas, muchas hermanitas. Las religiones dejaron de vivir aisladas y se
vieron forzadas a acomodarse poco a poco a un nuevo rol, /a una
nueva identidad? Comenzaron a sentir tambalearse la identidad mile-
naria que siempre habian sentido propia®.

Antiguamente, cada religion constituia la expresion de un pueblo
o civilizacidn, y desde la pretension de algunas de ser universales se
impuso la religion a los pueblos conquistados, considerando que
cuius regio eius religio («a tal rey, tal religion», es decir, que la reli-
gion del rey era la de sus subditos). Por eso en la Europa cristiana
medieval se adoraba a un mismo Dios y se acataba una misma auto-
ridad -la del papa- que en esta sociedad teocratica era reconocida
como superior a la de reyes y emperadores. Y el cristianismo era la
religion universal -la «catdlicar— desde que se convirtid, en el siglo
v, en la religion oficial del Imperio Romano y en la unica «religion
verdadera», pretension expresada como extra Ecclesiam nulla salus
(«fuera de la Iglesia no hay salvacidon»). En este contexto, cualquier
peligro para la unidad habia que desterrarlo, perseguirlo, condenarlo.

¢ José Maria VicIL, «Identidad cristiana y teologia del pluralismo religioso», en José
Maria ViGiL / Luiza E. Tomrra / Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV:
Teologia liberadora intercontinental del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 2006, p. 93.

249



El cristianismo medieval que llegd en las naves espafiolas a las
tierras descubiertas por Colon se habia moldeado, durante casi
ochocientos aflos, en la cruzada para convertir o expulsar de sus
tierras, que eran «tierras cristianas», a los moros invasores. Lo ha-
bian logrado los Reyes Catolicos en el mismo afio en el que Colon
recurrié a su ayuda, y en el que, también, los judios fueron expulsa-
dos del territorio espafiol, con lo cual se consolid6 la unidad politica
de la nacion espaiiola alrededor de la fe. A su llegada al continente
americano, el cristianismo espafiol se encontré con culturas, len-
guas, religiones, costumbres, formas de organizacion familiar y so-
cial diferentes que habia que desterrar, y la historia da cuenta de
como las practicas y criterios foraneos triunfaron sobre las tradicio-
nes y valores de los aborigenes.

A este primer paradigma corresponde la Constitucion de 1886
que goberno a los colombianos durante mas de un siglo y que reco-
nocia la religidon catolica como la religion de la nacién, comprome-
tiéndose a protegerla como elemento del orden social y confiando
a la Iglesia catdlica el encargo de vigilar la educacion y la moral
publica.

El nuevo panorama religioso y cultural estd marcado por el plu-
ralismo que, al decir de Ivone Gebara, es «una conciencia creciente
de nuestra diferencia y de las consecuencias de dicha conciencia en
los multiples procesos de convivencia humana»’.

En este panorama pluricultural, que es manifestaciéon del pro-
ceso de globalizacion, la movilidad humana dibuja un arco iris de per-
tenencias diversas que explica la actual sociedad religiosamente
plural, en la que, expuestos como estamos al influjo de otras culturas
a través de los medios de comunicacion, tanto de los audiovisua-
les como de los de transporte y los que ofrecen las nuevas tecnolo-
gias, hay lugares donde la religion catolica es la de una minoria,

7 Ivone GEBARA, «Pluralismo religioso. Una perspectiva feminista», en José Maria
ViGiL [ Luiza E. TomiTa /| Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III:
Teologia latinoamericana pluralista de la liberacion. Quito, Abya-Yala, 2006, p. 167.

250



lugares donde todavia son la inmensa mayoria y lugares donde los
catolicos, simultdneamente, son seguidores de otros cultos. Pero
también hay lugares donde coexisten diversas culturas y religiones,
con sus correspondientes cosmovisiones, en escenarios claramente
pluralistas, unas veces, y otras, en situaciones conflictivas entre las
diferentes tradiciones religiosas. Todos estos cambios en el mapa de
las religiones muestran un mundo multiétnico, multicultural y mul-
tirreligioso.

En esta recomposicion del campo religioso, escribe Diego Irarra-
zaval, «la cristiandad latinoamericana ha sido remplazada por una
pluralidad de culturas y espiritualidades»®. Asi, en Colombia, esta di-
versificacion quedo evidenciada en los resultados de la encuesta
realizada por el «Observatorio de Diversidad Religiosa y Cultural» de
la Universidad de San Buenaventura en 2009°: el 83,4 % de quienes
se declaraban creyentes también se declararon catolicos; el 0,9 %
correspondia a fieles de las grandes religiones —protestantes, judios,
anglicanos, mormones, adventistas, hinduistas, testigos de Jehova,
musulmanes, budistas, ortodoxos griegos—; el 14,3 % pertenecia a
congregaciones cristianas cuya presencia es reciente en nuestro
pais, y el 1,4 % se declaraba sin confesion religiosa, que son los que
no logran identificarse con una denominacion y practican una reli-
gion a su manera.

A esta recomposicion religiosa de la poblacion colombiana™
responde la Constitucion Colombiana de 1991 que en su articulado
declara la libertad de conciencia y la libertad de cultos, como tam-
bién el derecho de los padres a escoger el tipo de educacion para sus

8 Diego IRARRAZAVAL, «Epilogo: Rutas abiertas y cerradas hacia Dios», en José Ma-
ria ViGiL [ Luiza E. TomitA / Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III:
Teologia latinoamericana pluralista de la liberacion. Quito, Abya-Yala, 2006, p. 228.

9 GRUPO INTERDISCIPLINARIO DE ESTUDIOS SOBRE RELIGION, SOCIEDAD Y PoLiTicA, «En-
cuesta de permanencia y cambios de la identidad politica y religiosa en Bogota», en
Franciscanum 51/152 (2009), pp. 209-274.

10 Isabel CorpAs DE Posapa, «Mirada teoldgica a la recomposicion religiosa en la
ciudad de Bogota», en Franciscanum 51/152 (2009), pp. 17-47.

251



hijos y el derecho de las personas a no ser obligadas a recibir edu-
cacion religiosa en las instituciones estatales.

El ecumenismo a la luz de la triple interpretacion de la relacion
de la religion catdlica con otras religiones u otras confesiones
cristianas

A pesar de las limitaciones que ofrecen las tipificaciones, la triple
interpretacion en torno al dialogo intereclesial e interreligioso —ex-
clusivismo, inclusivismo y pluralismo religioso- sirve para abordar
una lectura teologica de la propuesta que hiciera el Concilio Vati-
cano II en torno al ecumenismo, identificar la novedad de su enfo-
que y, al mismo tiempo sus limitaciones en un entorno plural.

El exclusivismo lo define Andrés Torres Queiruga como la pos-
tura que «solo admite revelacion real y verdadera -y por consi-
guiente, salvacion- en la propia Iglesia o religion»!', postura de-
fendida durante diecinueve siglos y medio por el catolicismo, como
también, desde la tradicidon protestante, por autores como Karl Barth
y, actualmente, por corrientes fundamentalistas de iglesias protes-
tantes y de algunos grupos catolicos. Desde la pretension de exclu-
sivismo, al convertirse el cristianismo en religion del imperio ro-
mano se impuso a las otras culturas y la vision romanocentrista de
un solo cristianismo sirvié para justificar la expansion cultural, las
invasiones y conquistas desde la mision de la Iglesia de salvar a
todos los pueblos evangelizandolos, vale decir, civilizandolos, occi-
dentalizandolos, europeizandolos.

En cuanto al inclusivismo, escribe Torres Queiruga, «no excluye
ni verdad ni salvacion en las demas religiones, pero mantiene la
centralidad -caracter definitivo y caracter absoluto- de la propia,
que incluiria la verdad de las demas»'2. A esta perspectiva corres-

""" Andrés TorRRES QUEIRUGA, Didlogo de las religiones y autocomprension..., o. c., p. 23.
12 Ibid., pp. 23-24.

252



ponde la propuesta de Rahner!?, al ampliar la posibilidad de salva-
cion, por la mediacidon unica de Cristo, a los «cristianos anonimos»,
es decir, quienes no conocen a Cristo ni estan bautizados. A esta
comprension de la salvacion responde la propuesta para el dialogo
ecuménico e interreligioso del Concilio Vaticano Il y el magisterio
posconciliar, que evidenciaba un significativo cambio de tono res-
pecto a afirmaciones y posturas de épocas anteriores.

La teologia del pluralismo religioso es la tercera interpretacion
en relacion con el didlogo ecuménico e interreligioso y es el nuevo
nombre de la tradicionalmente llamada teologia de las religiones:
no se ocupa del pluralismo religioso sino que se elabora desde el
pluralismo religioso. Representativos de esta mirada teoldgica son
dos autores que vivieron la experiencia de interculturalidad y plura-
lismo religioso. El belga Jacques Dupuis, que planteé que todas
las religiones son iguales, pero su propuesta cristolégica fue objeto
de censura por parte de la Congregacion para la Doctrina de la Fe.
Y Raimon Pannikar, para quien «no se trata de defender un sincre-
tismo en donde todo se mezcla o un relativismo en donde todo da lo
mismo» '*, pero va mas alla del didlogo interreligioso al proponer el
didlogo intrarreligioso: se trata de que cada creyente no solo dialo-
gue con alguien de afuera, sino que asuma los interrogantes surgi-
dos de los diferentes tradiciones espirituales: «No se trata de con-
quistar al otro, ni de llegar a un acuerdo total, ni a una religion
universal»'>. También es significativo el aporte de Hans Kiing,
desde su «Proyecto de una ética mundial», con su estudio sistema-
tico de las grandes religiones del mundo'® y su insistencia en el

13 Karl RAHNER, «El cristianismo y las religiones no cristianas», en Escritos de teo-
logia V. Madrid, Taurus, 1964, pp. 135-156; «Los cristianos andnimos», en Escritos de
teologia VI. Madrid, Taurus, 1969, pp. 535-544.

4 Raimon PANNIKAR, «La interpelacion del pluralismo religioso. Teologia catolica
del tercer milenio», en José Maria ViGiL [ Luiza E. Tomita [ Marcelo BARROS (orgs.), Por
los muchos caminos de Dios I, o. c., p. 166.

15 Raimon PANNIKKAR, The Intrareligious dialogue. Nueva York, Paulist Press, 1978, p. 41

16 Hans KONG, En busca de nuestras huellas: dimension espiritual de las religiones

253



didlogo entre las religiones!” que tipifico en el conocido «Desafio»
en el que parafrasea una proclama de Gandhi:

No hay supervivencia sin una ética mundial;
no hay paz mundial sin paz religiosa;
no hay paz religiosa sin didlogo entre religiones.

La teologia del pluralismo religioso latinoamericana se inscribe en
el marco de la teologia de la liberacion, como lo propusiera Gustavo
Gutiérrez al destacar «la dimension religiosa plural presente en la si-
tuacion de pobreza del continente»'®, Fue tal vez esta propuesta la
que acogio la Asociacion de Tedlogas y Tedlogos del Tercer Mundo,
ASETT, al asumir la tarea de elaborar una teologia del pluralismo re-
ligioso a partir de opciones latinoamericanas. Uno de los impulsores
de este proyecto, José Maria Vigil, reconoce que, en sus origenes, la
teologia de la liberacion no elabord lo que entonces se llamaba teolo-
gia de las religiones, pero que estaba claramente presente esta mirada
en el concepto de macroecumenismo que acuilara monsefior Pedro
Casaldaliga en 1992 como fundamento de la teologia y la espirituali-
dad latinoamericana y del cual «derivaban las relaciones del cristia-
nismo latinoamericano con las religiones indigenas, las religiones
afro y los militantes latinoamericanos no creyentes que participaban
en las luchas populares» '°.

Por su parte, Leonardo Boff, desde el paradigma ecoldgico que ¢l

del mundo. Madrid, Debate, 2004; El cristianismo: esencia e historia. Madrid, Trotta,
2006; El judaismo: pasado, presente, futuro. Madrid, Trotta, 2006; El islam: historia,
presente, futuro. Madrid, Trotta, 2007.

17 Hans KuNG, Proyecto de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006; Reivindicacion
de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006.

'8 Faustino TEIXEIRA, «La teologia del pluralismo religioso en América Latina», en
José Maria ViGIL [ Luiza E. Tomita [ Marcelo BARRrOS (orgs.), Por los muchos caminos de
Dios I1I, o. c., p. 18.

19" José Maria VIGIL, «Macroecumenismo: teologia latinoamericana de las religio-
nes», en José Maria VIGIL / Luiza E. Tomita / Marcelo BARROS, Por los muchos caminos
de Dios II, o. c., 2004, p. 74.

254



propone como una nueva forma de dialogar con todos los seres, com-
para la biodiversidad de la naturaleza con la diversidad de las religiones:

Asi como existe la inmensa biodiversidad en la naturaleza como un
hecho y como un inconmensurable valor que merece ser conservado,
de forma semejante existe la diversidad de las religiones, que son he-
chos y valores que deben ser valorados, pues son manifestaciones de
lo humano y de la experiencia religiosa de la humanidad.

No es justo que pensemos y digamos que solamente una especie
debe prevalecer, sino al contrario; todas las especies tienen valor y
juntas revelan las virtualidades del misterio de la vida. De modo seme-
jante, no es justo afirmar que solamente una religion es verdadera y
que las demas son decadencia, pues todas ellas revelan el misterio de
Dios y revelan las muchas formas que tenemos de caminar en fidelidad
y amor hacia Dios?°.

Por ultimo, vale la pena mencionar, entre muchos trabajos y
muchos autores, los estudios de la relacion del cristianismo y el
candomblé de fray Volney Borkenbrock, Francois de I'Epinay y
Marcelo Barros desde sus respectivas experiencias pastorales en
Brasil; los del paraguayo Bartomeu Melia y el boliviano Xavier Aibo
desde sus entornos culturales; y la teologia del pluralismo religioso
que ha elaborado Diego Irarrazaval desde su trabajo con comunida-
des andinas y a partir de la religiosidad de los pueblos originarios
y afrodescendientes.

Encuentros interreligiosos y/o intereclesiales:
propuesta de las teologias latinoamericanas

El contexto religioso y cultural de la segunda mitad del siglo xx y

de los primeros afios del siglo xx1 representa un cambio de para-

20 Leonardo Borr, «Prologo», en José Maria VIGIL / Luiza E. Tomita /| Marcelo Ba-
RROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 8.

255



digma en las relaciones entre diversos entornos culturales y religio-
sos. «Es el triunfo —escribié Juan Antonio Estrada con motivo de los
cuarenta afios de Vaticano II- de la pluralidad frente a la uniformi-
dad, de las diferencias frente a lo uniforme y de lo particular frente
a lo universal»?!, lo cual implica pasar «del exclusivismo intole-
rante a una actitud de respeto que acepta que el cristianismo no
tiene el monopolio histdrico de la salvacion»??, concluia Estrada.

La apertura hacia el ecumenismo del Concilio Vaticano II habria
podido responder a esta circunstancia. Pero desde este horizonte de
comprension, «el didlogo puede implicar la connotaciéon de una ver-
dad que ya se posee plenamente y que se va a “negociar” con el
otro, que también tiene la suya»*, al decir de Torres Queiruga. Que
es la queja por parte de miembros de iglesias pentecostales que pude
percibir en un encuentro celebrado por la Orden franciscana?* y
que he oido en repetidas ocasiones por parte de lideres y fieles de
diferentes iglesias: el término expresa la actitud catolica de superio-
ridad frente a las demas confesiones religiosas e impide, por lo
tanto, un didlogo entre pares.

Probablemente no es facil para la religion catdlica abandonar
actitudes de superioridad e imaginarios respecto a otras religiones o
iglesias. No obstante, la recomposicion del campo religioso invita a
buscar nuevos caminos de relacion con otras tradiciones religiosas,
propuestas para ir al encuentro de quienes profesan un credo reli-
gioso distinto al que proclamamos en la tradicion.

Pienso, entonces, en caminos de encuentro con otras tradiciones
religiosas y con otras confesiones cristianas desde la fe catdlica y el

21 Juan Antonio ESTRADA, El cristianismo en una sociedad laica. 40 afios después
del Vaticano II. Bilbao, Desclée de Brouwer, 2006, p. 18.

22 Ibid., 36.

2 Andrés TorRES QUEIRUGA, Didlogo de las religiones y autocomprension cristiana,
0.C., p. 112,

24 Isabel CorrAs DE PosADA (ed.), Mirada franciscana a los pentecostalismos y
neopentecostalismos en América Latina. Il Seminario Franciscano sobre Ecumenismo y
Didlogo Interreligioso en América Latina. Bogota, Editorial Bonaventuriana, 2010.

256



quehacer teologico en la perspectiva eclesiologica que propusiera el
Vaticano II, aunque no propiamente desde la vision inclusivista,
sino en cuanto a la comprension de la Iglesia como sacramento de
comunion. Encuentro que considero conveniente fundamentar en el
dialogo con otras disciplinas que se ocupan de estudiar el hecho
religioso, acogiendo el legado de los autores de finales del siglo Xix
y la primera mitad del siglo xx que delinearon el estudio de la reli-
gion como hecho antropoloégico y socioldgico y los aportes que ac-
tualmente ofrecen los estudiosos de la religion provenientes de las
ciencias sociales.

Este didlogo de la teologia con otras tradiciones religiosas en
perspectiva interdisciplinar, sin perder de vista la identidad del que-
hacer teoldgico, invita a replantear la reflexion teologica, como lo
sugeria Claude Geffré, al decir que el pluralismo religioso desem-
pefia en la actualidad «el papel de un nuevo paradigma teoldgico»
afirmandose como «horizonte de la teologia del siglo xxm»?*, o Paul
Tillich, cuando declaraba en 1965 que le gustaria reescribir toda su
teologia desde la perspectiva del didlogo de las religiones. A mi
modo de ver el paradigma pluralista puede ser un nuevo paradigma
en el que ha de ser vaciada la teologia, tal como lo reconoce José
Maria Vigil, refiriéndose al estatuto epistemoldgico de la teologia
del pluralismo religioso, «como el estatuto de una teologia que no es
una rama mas, ni siquiera una rama nueva de una supuesta teologia
universal de siempre, sino una nueva forma de teologia, o como la
forma de ser a la que ha de pasar toda teologia»?®.

Pienso en caminos de encuentro intereclesial y/o interreligioso a
nivel de la oracidon y la accion, acogiendo la afirmacidon que hiciera
Dupuis al decir que «no hay didlogo entre dos religiones, sino solo

% Claude GEFFRE, El cristianismo ante el riesgo de la interpretacion: Ensayos de
hermenéutica teoldgica. Madrid, Cristiandad, 1984, p. 145.

% José Maria VIiGIL, «Epilogo. Teologia pluralista: los datos, las tareas, su espiritua-
lidad», en José Maria ViGiL / Luiza E. Tomita /| Marcelo BARRoOs (orgs.), Por los muchos
caminos de Dios IV, o. c., p. 241.

257



entre personas que practican y viven la propia religion»?’, asi como
la propuesta de Comblin cuando escribio que «se necesita un dia-
logo entre personas reales que viven una vida real en este mundo
real y colaboran con otros seres reales en una historia real»?® y la
de Knitter al poner en didlogo la teologia de la liberacion y la teolo-
gia de las religiones como didlogo interreligioso de silencio y ora-
cion, pero también didlogo de servicio —que es lo que Knitter reco-
noce como aporte de la teologia de la liberacion- en el que «personas
de diferentes tradiciones no solo se sientan juntas en meditacion,
sino que actian juntas»?. Es la propuesta de Marcelo Barros, para
«orar a partir de la alteridad», es decir, outrar, expresion del poeta
brasilero Carlos Drummond que sintetiza lo que debe ser la oracion
desde el paradigma del pluralismo y de la liberaciéon: una oracion
que consista principalmente en «traspasar al otro»*°. Y es la pro-
puesta de Luis Carlos Susin como encuentro desde la alteridad que
se revela en la debilidad, ilustrando su propuesta en el encuentro
que acontece en la parabola entre el samaritano y el herido, perso-
najes que estaban al margen del sistema religioso, mientras el sacer-
dote y el levita, que si pertenecian al sistema, no pudieron aproxi-
marse al hombre herido al borde del camino, porque «la proximidad
humana, experiencia elevada al mismo lugar de la proximidad di-
vina y trascendental, solo es posible al margen de los sistemas»>'.

27 Jacques Duruls, Jesucristo al encuentro de las religiones. Madrid, San Pablo,
1991, p. 347.

% José CoMBLIN, «La teologia de las religiones desde América Latina», en José Maria VIGIL
| Luiza E. Tomrra [ Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios 11, o. c., pp. 51-52.

2 Paul F. KNITTER, «Religiones, misticismo y liberacién. Un didlogo entre la teolo-
gia de la liberacion y la teologia del pluralismo», en José Maria ViGiL [ Luiza E. Tomita
| Marcelo BARRroS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios II, o. c., p. 103.

3 Marcelo BARROS, «Beber en el propio pozo el agua que trae la amistad. Oracion
cristiana en la perspectiva de la teologia pluralista de la liberacion», en José Maria ViGIL /
Luiza E. Tomita [ Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 156.

31 Luiz Carlos SusIn, «El absoluto en los fragmentos. La universalidad de la revela-
cion en las religiones», en José Maria ViGIL [ Luiza E. Tomita / Marcelo BARROS (orgs.),
Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 138.

258



Pienso, finalmente, que el encuentro interreligioso y/o interecle-
sial no es encuentro entre quienes detentan el poder o se ocupan de
defender la verdad; tampoco es para hacer proselitismo o para salvar
a los que viven en el error de religiones distintas de la nuestra; ni la
busqueda de lo que todas tienen en comun; tampoco se trata de «ser
complacientes ante la oferta y demanda de mercancias en una especie
de supermercado de lo sagrado porque todo vale igual»*2. Pero que es
factible, como lo precisa Irarrazaval, cuando se realiza «no desde po-
deres sociales ni desde lo dogmatico, sino desde la humilde verdad de
Dios que opta por la humanidad del pobre»*. Que es, en definitiva, la
propuesta de las teologias latinoamericanas.

Bibliografia

ALEMANY, José Joaquin. El didlogo interreligioso en el Magisterio de
la Iglesia. Madrid, Biblioteca de Teologia Comillas, 2001.

BARrOs, Marcelo. «Beber en el propio pozo el agua que trae la amis-
tad. Oracidn cristiana en la perspectiva de la teologia pluralista
de la liberacion», en José Maria VIGIL | Luiza E. Tomita | Marcelo
BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: Teologia la-
tinoamericana pluralista de la liberacion. Quito: Abya-Yala,
2006, pp. 141-156.

- «Multiple pertenencia: el pluralismo que viene», en José Maria
ViGiL [ Luiza E. Tomita /| Marcelo BArRroS (orgs.), Por los muchos
caminos de Dios IV: Teologia liberadora intercontinental del plu-
ralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 31-43.

Borr, Leonardo. «Prélogon», en José Maria VIGIL /| Luiza E. TomiTA /
Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: Teo-

2 Diego IRARRAZAVAL, «Epilogon, en: José Maria ViGIL / Luiza E. Tomita /| Marcelo
BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios III, o. c., p. 199.

¥ Diego IRARRAZAVAL, «Epilogo: Rutas abiertas y cerradas hacia Dios», en José Maria Vi-
GIL [ Luiza E. Tomrra / Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios II, o. c., p. 228.

259



logia latinoamericana pluralista de la liberacion. Quito, Abya-
Yala, 2006, pp. 7-9.

ComBLIN, José. «La teologia de las religiones desde América Latinan,
en José Maria VIGIL /| Luiza E. Tomita /| Marcelo BARROS (orgs.),
Por los muchos caminos de Dios II: Hacia una teologia cristiana
y latinoamericana del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala,
2004, pp. 47-71.

CorpAs DE PosADA, Isabel. «Mirada teoldgica a la recomposicion reli-
giosa en la ciudad de Bogota», en Franciscanum 51/152 (2009),
pp- 17-47.

- (ed.), Mirada franciscana a los pentecostalismos y neopentecosta-
lismos en América Latina. 11 Seminario Franciscano sobre Ecu-
menismo y Didlogo Interreligioso en América Latina. Bogota,
Editorial Bonaventuriana, 2010.

Duruts, Jacques. Jesucristo al encuentro de las religiones. Madrid,
San Pablo, 1991.

- Hacia una teologia cristiana del pluralismo religioso. Santander,
Sal Terrae, 2000.

- El cristianismo y las religiones: Del desencuentro al didlogo. San-
tander, Sal Terrae, 2002.

EsTrRADA, Juan Antonio. El cristianismo en una sociedad laica. 40
aiios después del Vaticano II. Bilbao, Desclée de Brouwer, 2006.

GEBARA, Ivone. «Pluralismo religioso. Una perspectiva feminista», en
José Maria ViGiL / Luiza E. Tomita /| Marcelo BARrOS (orgs.), Por
los muchos caminos de Dios III: Teologia latinoamericana plura-
lista de la liberacion. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 167-181.

GEerrrE, Claude. El cristianismo ante el riesgo de la interpretacion:
Ensayos de hermenéutica teoldgica. Madrid, Cristiandad, 1984.

GRUPO INTERDISCIPLINARIO DE ESTUDIOS SOBRE RELIGION, SOCIEDAD Y POLITICA,
«Encuesta de permanencia y cambios de la identidad politica y re-
ligiosa en Bogotan, en Franciscanum 51/152 (2009), pp. 209-274.

IRARRAZAVAL, Diego. «Epilogo: Rutas abiertas y cerradas hacia Dios,
en José Maria VIGIL [ Luiza E. Tomita / Marcelo BARROS (orgs.),
Por los muchos caminos de Dios II: Hacia una teologia cristiana

260



y latinoamericana del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala,
2004, pp. 227-232.

- «Epilogo», en José Maria VIGIL /| Luiza E. Tomira / Marcelo BARROS
(orgs.), Por los muchos caminos de Dios III: Teologia latinoamericana
pluralista de la liberacion. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 197-204.

- Salvacidn indigena y afroamericana», en: José Maria VIGIL | Luiza
E. Tomita /| Marcelo BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de
Dios IV: Teologia liberadora intercontinental del pluralismo reli-
gioso. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 44-61.

KUNG, Hans. En busca de nuestras huellas: dimension espiritual de
las religiones del mundo. Madrid, Debate, 2004.

- Proyecto de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006.

- Reivindicacion de una ética mundial. Madrid, Trotta, 2006.

— El cristianismo: esencia e historia. Madrid, Trotta, 2006.

- El judaismo: pasado, presente, futuro. Madrid, Trotta, 2006.

- El islam: historia, presente, futuro. Madrid, Trotta, 2007.

PANNIKAR, Raimon. The Intrareligious dialogue. NY, Paulist Press, 1978.

- «La interpelacion del pluralismo religioso. Teologia catolica del
tercer milenio», en José Maria VIGIL /| Luiza E. Tomita /| Marcelo
BARROs (orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV: Teologia
liberadora intercontinental del pluralismo religioso. Quito,
Abya-Yala, 2006, pp. 156-167.

RAHNER, Karl. «El cristianismo y las religiones no cristianas», en Es-
critos de teologia V. Madrid, Taurus, 1964, pp. 135-156.

- «Los cristianos anonimos», en: Escritos de teologia V1. Madrid,
Taurus, 1969, pp. 535-544.

SusiN, Luiz Carlos. «El absoluto en los fragmentos. La universalidad
de la revelacion en las religiones», en José Maria ViGIL | Luiza E.
Tomita /| Marcelo BARros (orgs.), Por los muchos caminos de
Dios III: Teologia latinoamericana pluralista de la liberacion.
Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 127-145.

TeIxEIRA, Fautino. «La teologia del pluralismo religioso en América
Latina», en José Maria VIGIL / Luiza E. Tomita /| Marcelo BARROS

261



(orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV: Teologia liberadora
intercontinental del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala,
2006, pp. 17-30.

TiLicH, Paul. Le christianisme et les religions. Paris, Aubier, 1968.

TorRrRES QUEIRUGA, Andrés. Didlogo de las religiones y autocompren-
sion cristiana. Santander, Sal Terrae, 2005.

ViGIL, José Maria. «Macroecumenismo: teologia latinoamericana de
las religiones», en José Maria VIGIL /| Luiza E. Tomita / Marcelo
BARROS (orgs.), Por los muchos caminos de Dios II: Hacia una
teologia cristiana y latinoamericana del pluralismo religioso.
Quito, Abya-Yala, 2004, pp. 46-89.

— Curso de teologia popular sobre el pluralismo religioso. Quito,
Abya-Yala, 2005.

- «Epilogo. Teologia pluralista: los datos, las tareas, su espirituali-
dad», en José Maria VIGIL / Luiza E. TomitA /| Marcelo BARROS
(orgs.), Por los muchos caminos de Dios IV: Teologia liberadora
intercontinental del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala,
2006, pp. 240-250.

- «Identidad cristiana y teologia del pluralismo religioso, en José
Maria ViGiL / Luiza E. Tomita /| Marcelo BARROS (orgs.), Por los
muchos caminos de Dios IV: Teologia liberadora intercontinental
del pluralismo religioso. Quito, Abya-Yala, 2006, pp. 92-107.

262



