PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano Iy Teologia de la Liberacion

12

EL CONCILIO VATICANO II
Y LOS PUEBLOS INDIGENAS

JESUS ALFONSO FLOREZ LOPEZ

Problema de reflexion

La relacion entre la Iglesia catolica y los pueblos indigenas de Amé-
rica ha sido, desde sus inicios, objeto de reflexiones que han ido
desde la pregunta por la validez o no de la mision entre estos deno-
minados «naturales» hasta la identificacion de diversas formas de
realizar la mision evangelizadora.

En este camino de mas de cinco siglos ha estado siempre el inte-
rrogante por el origen y razon de ser de estos pueblos, ante lo cual
las diversas misiones de religiosos e iglesias locales han transitado
por multiples interpretaciones y practicas; han convivido perspecti-
vas colonialistas, expresadas en acciones de sometimiento, nega-
cion, aculturacidon, en no pocos casos de esclavitud, con actitudes
proteccionistas, que no dejan de encubrir el colonialismo, hasta las
posiciones de liberacion que han cuestionado la presencia de la
Iglesia entre tales pueblos. Frente a esta realidad, la resistencia indi-
gena ha estado viva con una alta variedad de manifestaciones.

En este contexto, se hace, en este texto, una aproximacion a los
aportes e implicaciones del Concilio Vaticano II en los procesos de
evangelizacion entre los pueblos indigenas. Para ello se propone el
siguiente problema para la reflexion: ;/Qué transformaciones genero
el Concilio Vaticano II en la concepcion de las misiones entre los
pueblos indigenas de América Latina?

231



Del colonialismo a la construccion de autonomia

La historia de la misidn entre los indigenas en América Latina ha
estado signada por las etapas de la relacidon entre los Estados y los
pueblos indigenas, pues la evangelizacion ha cabalgado al ritmo del
desarrollo de la dindmica del poder politico dominante.

Asi, la primera etapa estuvo claramente marcada por la conquista
y la colonizacion, definida por el «Patronato Regio», entre la Corona
Espafiola y la Santa Sede; la segunda etapa corresponde a los proce-
sos de destruccion cultural o «etnofagia»!, mediante las politicas de
aculturacion e integracion de los Estados Nacién, una vez se inician
los procesos de conformacién de las actuales republicas.

Esta segunda etapa entra en crisis por los procesos de resistencia
indigena que conducen a la exigibilidad del reconocimiento del de-
recho a la autonomia, lo que tiene raices en las luchas indigenas de
los afios 20, con Manuel Quintin Lame, y sus antecedentes inmedia-
tos en los afios 60 que desemboco en el movimiento indigena con-
temporaneo, realidad que le presentd, y le sigue presentando, claros
desafios a la mision de la Iglesia. En esta puesta en entredicho del
colonialismo e integracionismo, se realiza el Concilio Vaticano II.

Una obligada revision critica

El rol de la Iglesia catolica de intermediacion entre el Estado y los
pueblos indigenas, en la que ella participo directamente en los pro-
cesos de colonizacion e integracion, fue cuestionado y replanteado
al interior de sectores de la Iglesia que, se dejaron tocar por los pos-
tulados teologicos renovadores del Concilio Vaticano II (1962-1965)
y las orientaciones de las conferencias del episcopado latinoameri-
cano celebradas en Medellin (1968), Puebla (1979), Santo Domingo

! Término de Héctor Diaz Polanco.

232



(1992) y Aparecida (2007), como también se abrieron los oidos para
escuchar y entender las criticas de las ciencias sociales a la labor
misionera.

Del proceso de actualizacion o aggiornamento de la Iglesia en el
Vaticano II sobresalen cuatro elementos que fueron determinantes
para la revision del modelo misionero colonialista entre los pueblos
indigenas:

- El concepto de revelacion en la historia de todos los pueblos.

- La apertura al didlogo entre la Iglesia y las culturas.

- El didlogo con las otras religiones, en el marco de la libertad
religiosa.

- El camino hacia un modelo de Iglesia pueblo de Dios.

Este proceso renovador lo va a vivir América Latina con la II
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano reunida en
Medellin, cuyo lema identificatorio fue: «La Iglesia en la actual
transformacion de América Latina a la Luz del Concilio».

Alli se trazaron unas orientaciones de accion pastoral, segun las
cuales la Iglesia se comprometié a promover la conciencia social
para impulsar cambios y reformas basadas en la justicia social; dos
de esas lineas de trabajo se resaltan aqui, que fueron tenidas muy en
cuenta en el cambio de paradigma en el modelo de intervencion de
varios sectores de misioneros en América Latina, quienes decidieron
acercarse al indigena superando la mentalidad colonialista:

Si bien se deberan contemplar la diversidad de situaciones y recur-
sos de las distintas naciones, no cabe duda que hay un denominador
comun en todas ellas; la necesidad de una promocién humana de las
poblaciones campesinas e indigenas. Esta promocion no sera viable si
no se lleva a cabo una auténtica y urgente reforma de las estructuras y
de la politica agraria (DM, Justicia 14).

Estimamos que las comunidades nacionales han de tener una organi-
zacion global. En ellas toda la poblacion, muy especialmente las clases
populares, han de tener, a través de estructuras territoriales y funcionales,

233



una participacion receptiva y activa, creadora y decisiva, en la construc-
cion de una sociedad (DM, Justicia 7).

Especial referencia sobre la intervencion de la Iglesia entre los
pueblos indigenas se hizo en el campo de la educacion, lugar donde
mas ha estado centrada la labor misionera. A este respecto Medellin
afirmo:

La tarea de educacion de estos hermanos nuestros no consiste pro-
piamente en incorporarlos a las estructuras culturales que existen en
torno de ellos, y que pueden ser también opresoras, sino en algo mu-
cho mas profundo. Consiste en capacitarlos para que ellos mismos,
como autores de su propio progreso, desarrollen de una manera crea-
tiva y original un mundo cultural, acorde con su propia riqueza y que
sea fruto de sus propios esfuerzos. Especialmente en el caso de los in-
digenas se han de respetar los valores propios de su cultura, sin excluir
el didlogo creador con otras culturas (DM, Educacion 3).

A esta reflexion autocritica y propositiva se suman las criticas
que las ciencias sociales, particularmente la antropologia, habia he-
cho y seguia haciendo a la presencia misionera entre indigenas.

Entre ellas se recordard la Declaracion de Barbados de enero
de 1971, en la cual se analiza tanto la intervencion del Estado como
la de las misiones y los antropologos entre los pueblos indigenas de
Ameérica. A los tres se les sefialara responsabilidades en el colonia-
lismo y dominacidn de dichos pueblos, asi como se hara invitacion
a cambiar politicas, acciones y métodos para lograr la «liberacion
del indigena». De manera particular sobre las misiones religiosas se
dira, entre otras cosas:

El contenido etnocéntrico de la actividad evangelizadora es un
componente de la ideologia colonialista, y esta basado en:
- Su caracter esencialmente discriminatorio originado en una rela-
cion hostil frente a las culturas indigenas, a las que conceptuan
como paganas y heréticas.

234



- Su naturaleza vicarial, que conlleva la reificacion del indigena y su
sometimiento a cambio de futuras compensaciones sobrenaturales.

- Su caracter espurio, debido a que los misioneros buscan en esa
actividad una realizacion personal, sea material o espiritual.

- El hecho que los misioneros se han convertido en una gran em-
presa de recolonizacién y dominacion, en connivencia con los
intereses imperialistas dominantes.

En virtud de este analisis llegamos a la conclusion de que lo mejor
para las poblaciones indigenas, y también para preservar la integridad
moral de las propias iglesias, es poner fin a toda actividad misionera.
Hasta que se alcance ese objetivo, cabe a las misiones un papel en la
liberacién de las sociedades indigenas, siempre que se atengan a los
siguientes requisitos?.

Tales requisitos estaban centrados en «asumir una posicion de
verdadero respeto frente a las culturas indigenas», a partir de lo cual
se deberia superar la vision y practicas colonialistas.

En aquella época, estas afirmaciones, de manera particular aque-
lla categorica expresion de «poner fin a toda actividad misioneran,
produjeron muchas reacciones contrarias por parte de los misione-
ros en toda Ameérica Latina, pues se veia tal declaracion como ses-
gada y desconocedora de la labor «progresista» que muchos de ellos
estaban haciendo entre las comunidades indigenas.

No obstante, fue un campanazo o llamado de alerta para la revi-
sion de la accién misionera, como lo analizé uno de los grandes

2 «Declaracion de Barbados por la Liberacion del Indigena». Publicada por Juan
Botasso en su compilacion: Evangelio y Culturas, documentos de la Iglesia latinoame-
ricana. Quito, Abya-Yala, 1992, pp. 282-283. De acuerdo con Botasso, en la introduc-
cion de este texto, «esta declaracion fue producida por once antropdlogos de varios
paises, casi todos latinoamericanos». Este «Simposio sobre las Fricciones interétnicas
en América del Sum fue organizado por la Universidad de Berna (Suiza) a pedido del
Congreso Internacional de Americanistas (Lima, 1970). Lo financié el Consejo Mun-
dial de Iglesias dentro de su «Programa para combatir el Racismo». Posteriormente,
en 1977, se convocd una segunda sesion, a peticidn del Encuentro de Americanistas
de Paris de 1976. Lo cual produjo Barbados II. En este nuevo simposio, de los 33 par-
ticipantes 18 eran indigenas y hubo 2 misioneros.

235



misiondlogos presentes en este subcontinente, y quien ejerciera la
secretaria ejecutiva del Departamento de Misiones del CELAM:

- El documento invité oportunamente a un «examen de conciencia»
de parte de los misioneros.

- Nos recuerda hasta qué punto buena parte de nuestra accion misio-
nera (como también los estudios antropoldgicos y las acciones civi-
les) es etnocéntrica, mirando a los indigenas desde una perspectiva
ajena e identificando su desarrollo con su integracion en la civili-
zacion occidental.

- El documento ocasiona y urge una seria revaloraciéon de las moti-
vaciones y orientaciones teologicas de la actividad misionera?®.

Pero este camino de «revision de las motivaciones y orientacio-
nes teologicas de la accion misionera» ya se habia iniciado, incluso
antes de la II Conferencia General del Episcopado Latinoamericano,
realizada en Medellin entre el 26 de agosto y el 7 de septiembre
de 1968. En abril de 1968 el Departamento de Misiones de este
mismo organismo eclesial, presidido por el obispo Gerardo Valencia
Cano, de honda y grata recordacion por su actividad profética y
progresista, habia celebrado en Melgar, Colombia, un encuentro de
misioneros delegados de toda América Latina, al cual concurrieron
misiondlogos y antropélogos de prestigio académico, como José de
Recasens y Gerardo Reichel-Dolmatoff, con lo cual se inicié un dia-
logo entre teologia y antropologia en el area de la mision.

Todas sus conclusiones motivaron al cambio de actitud de las
misiones hacia los pueblos indigenas, a pesar de tener la marca de un
trabajo por la integracion cultural, pero en definitiva sento las bases
para dinamizar una pastoral indigena desde la perspectiva de estos
pueblos. Vale la pena retomar algunos de sus apartes®.

3 Juan Gorski, Hoja mimeografiada entregada a los participantes en el Encuentro
de Pastoral Indigenista realizado en Manaos,-Brasil, en junio de 1977. Citado por Juan
Borasso, o. c. 12.

4 DEPARTAMENTO DE MisioNEs DEL CELAM, «La pastoral de las misiones de América
Latina». Encuentro de Melgar, abril de 1968. Los numeros entre paréntesis correspon-
den a los propios del documento.

236



Sobre el cambio de actitud de los misioneros:

Los grandes cambios sociales que se estan operando profunda y ace-
leradamente en el continente latinoamericano y el impulso renovador
dado por el Concilio Vaticano II a la Iglesia, situa a los misioneros ante
una triple urgencia: reconocer los signos de los tiempos, pensar de una
manera nueva, y buscar una renovacion pastoral (n. 1)°.

Es fundamental que la presencia misionera de la Iglesia respete las
diversas culturas y las ayude a evolucionar de acuerdo con sus carac-
teristicas propias, abiertas al intercambio con otros grupos culturales
(Numero 22).

Con relacion a la valoracion de los pueblos indigenas:

La integracion de estos grupos (las etnias y culturas) en la vida na-
cional se entiende con frecuencia, desgraciadamente, mas como una des-
truccion de sus culturas, que como el reconocimiento de sus derechos
a desarrollarse, a enriquecer el patrimonio cultural de la nacién y a
enriquecerse con ¢l (n. 3).

Formacion hacia la autonomia indigena, superando el paterna-
lismo:

Hay que insistir primordialmente en la educacion de base de los jo-
venes y adultos, con especial atencion a los lideres natos de la comuni-
dad; estos ultimos deben asumir su propia responsabilidad en la pro-
mocidn social del grupo, evitindose toda clase de paternalismos.

Y sobre el modelo de educacion y mision de los internados:
Los internados pueden justificarse aun hoy dia en algunas circunstan-

cias; pero es necesario que busquen su integracion con el grupo hu-
mano de donde proceden los alumnos, y que, siendo asumida progre-

®> Subrayado del autor.

237



sivamente su responsabilidad por el mismo grupo, no permanezcan
indefinidamente como una institucion eclesiastica, lo cual no ha de
interpretarse como un rechazo de los derechos de la Iglesia en materia
educacional.

El indigena como sujeto

Las Conclusiones de este Encuentro de Melgar no han sido supera-
das, aunque si reafirmadas por los diversos eventos oficiales y no
oficiales de la Iglesia catélica en Ameérica Latina que se desarrolla-
ron en las cuatro décadas subsiguientes; el Documento de Santo
Domingo (1992) avanzara en el reconocimiento de las religiones y
teologia propias de estos pueblos.

En la apertura de la Asamblea de Santo Domingo, el papa Juan
Pablo II fue enfatico al afirmar que «seguimos por el sendero tra-
zado por el Concilio Vaticano II, del que ayer se cumplié el XXX
aniversario de su solemne inauguracion»®.

La celebracion de esta IV Conferencia del Episcopado Latino-
americano se realiza en el contexto de la conmemoracion de los
quinientos aflos de la conquista material y evangelizacion, hecho
que fue valorado por muchos sectores de Iglesia como un acto de
triunfo del cristianismo sobre el paganismo indigena, pero también
fue un momento de tension porque los indigenas rechazaron ese
proceso colonialista, hecho al cual se sumaron sectores de Iglesia,
que asumieron la interpretacion de la evangelizacion como un acto
de «conquista espiritual».

Por esto conviene retomar lo que Santo Domingo manifestd so-
bre la misidn entre los pueblos indigenas, como un desarrollo ma-
yor de las orientaciones del Concilio Vaticano II.

¢ JuaN PaBLo II, Discurso inaugural de Santo Domingo, n. 2.

238



Los indigenas como sujetos religiosos

El punto de partida para que la Iglesia reconozca y apoye la afirma-
cion de los indigenas como sujetos fue la aceptacion de las sombras
evidentes a lo largo de los quinientos afios de la evangelizacion, por
eso los obispos afirmaron:

Después de haber pedido perddn con el Papa a nuestros hermanos
indigenas y afroamericanos «ante la infinita santidad de Dios por todo
lo que [...] ha estado marcado por el pecado, la injusticia, y la violencia
(Audiencia general, miércoles 21 de octubre de 1992, 3), queremos
desarrollar una evangelizacion inculturada (SD 248).

Este fue un hecho sin precedentes, poder aceptar que la accion
evangelizadora desde sus inicios estuvo marcada por el sello de la
invasion y la usurpacion, cuando el patrimonio religioso y espiri-
tual de los indigenas fue negado, destruido la mayor de las veces y,
sobre tales cenizas, impuesta la fe. Al mismo tiempo, reconoce la
resistencia espiritual de estos pueblos, en ocasiones acompailada
por sectores de Iglesia; por ello, en el contexto de los quinientos
afios, este mismo numeral de Santo Domingo asume, en continuidad
con la declaracion Dignitatis humanae, del Vaticano II, sobre la li-
bertad religiosa, que en estos pueblos hay religiones con teologias
propias.

Los indigenas como sujetos de derechos

Este compromiso en el reconocimiento de las identidades culturales
y religiosas de los indigenas, no podia quedarse aislada de la accion
transformadora o de liberacion, por eso la Iglesia se compromete a
apoyar a los indigenas en la afirmacion de sus derechos colectivos,
esto es, en el reconocimiento como sujetos colectivos de derechos;
es decir, el pleno sentido del concepto de pueblos.

239



Esto lo asume Santo Domingo como una expresion de la «Pro-
mocion humana de las etnias», dentro de lo cual afirma:

Para una auténtica promocion humana, la Iglesia quiere apoyar los
esfuerzos que hacen estos pueblos para ser reconocidos como tales por
las leyes nacionales e internacionales, con pleno derecho a la tierra, a
sus propias organizaciones y vivencias culturales, a fin de garantizar
el derecho que tienen de vivir de acuerdo con su identidad, con su
propia lengua y sus costumbres ancestrales, y de relacionarse con
plena igualdad con todos los pueblos de la tierra.

Por tanto asumimos los siguientes compromisos:

Superar la mentalidad y la praxis del desarrollo inducido desde
fuera, a favor del autodesarrollo a fin de que estos pueblos sean
artifices de su propio destino.

Contribuir eficazmente a frenar y a erradicar las politicas ten-
dentes a hacer desaparecer las culturas autoctonas como medios
de forzada integracion, o por el contrario, politicas que quieran
mantener a los indigenas aislados y marginados de la realidad
nacional.

Impulsar la plena vigencia de los derechos humanos de los indi-
genas y afroamericanos, incluyendo la legitima defensa de sus
tierras.

Como gesto concreto de solidaridad a favor de los campesinos,
indigenas y afroamericanos, apoyar la «<Fundacién Populorum
progressio» instituida por el Santo Padre.

Revisar a fondo nuestros sistemas educacionales para eliminar
definitivamente todo aspecto discriminatorio en cuanto a méto-
dos educativos, volumen e inversion de recursos.

Hacer lo posible para que se garantice a los indigenas y afro-
americanos una educacion adecuada a sus respectivas culturas,
comenzando incluso con la alfabetizacion bilingtie (SD 251).

Como se puede apreciar, desde distintos angulos, el compromiso
conduce a fortalecer los procesos de construccion de la autonomia
de los pueblos indigenas, en primer lugar modificando el marco
normativo de los Estados para que superen el integracionismo y pasen

240



al reconocimiento efectivo de los indigenas como pueblos y, en se-
gunda instancia, hacer todo para que ellos «sean artifices de su pro-
pio destino».

La

Ofrecer el evangelio de Jesus con el testimonio de una actitud
humilde, comprensiva y profética, valorando su palabra a
través de un didlogo respetuoso y fraterno y esforzarnos por
conocer sus propias lenguas.

Crecer en el conocimiento critico de sus culturas para apre-
ciarlas a la luz del evangelio.

Promover una inculturacion de la liturgia, acogiendo con
aprecio sus simbolos, ritos y comprensiones religiosas com-
patibles con el claro sentido de la fe, manteniendo el valor de
los simbolos universales y en armonia con la disciplina gene-
ral de la Iglesia.

Acompaniar su reflexion teoldgica, respetando sus formula-
ciones culturales que les ayudan a dar razon de su fe y de su
esperanza.

Crecer en el conocimiento de su cosmovision, que hace de la
globalidad Dios, hombre y mundo, una unidad que impregna
todas las relaciones humanas, espirituales y trascendentes.
Promover en los pueblos indigenas sus valores culturales au-
toctonos mediante una inculturacion de la Iglesia para lograr
una mayor realizacion del reino (SD 248).

ambigiiedad y el retroceso

Pasados 15 afios de la celebracion de la Conferencia de Santo Do-
mingo, se llega a la realizaciéon de la V Conferencia del Episcopado
Latinoamericano en Aparecida en mayo de 2007.

El furor de Santo Domingo de haber reconocido el pecado de la

conquista espiritual, de comprometerse a afirmar el sujeto en su
doble expresion, religiosa y politica, se vio cuestionado y abierta-

241



mente declarado un retroceso, pues el discurso inaugural de Bene-
dicto XVI fue enfatico al decir:

En efecto, el anuncio de Jesus y de su evangelio no supuso, en nin-
gun momento, una alienacion de las culturas precolombinas, ni fue una
imposicion de una cultura extrafia. Las auténticas culturas no estan
cerradas en si mismas ni petrificadas en un determinado punto de la
historia, sino que estan abiertas, mas aun, buscan el encuentro con
otras culturas, esperan alcanzar la universalidad en el encuentro y el
didlogo con otras formas de vida y con los elementos que puedan lle-
var a una nueva sintesis en la que se respete siempre la diversidad de
las expresiones y de su realizacion cultural concreta’.

Con esto la peticion de perdon de Juan Pablo II y de los obispos
en Santo Domingo, asi como la reiterada peticion de perdon del
mismo Juan Pablo II a los indigenas en el contexto de la celebraciéon
del Nuevo Milenio fueron desconocidas.

A su vez el reconocimiento de los indigenas como auténticos
sujetos religiosos, es decir, que tienen religiones con formulaciones
teologicas propias, y el compromiso de la Iglesia a que se explicita-
ran tales manifestaciones en un contexto de dialogo interreligioso,
también fue rechazado en el discurso inaugural, pues claramente
Benedicto XVI dijo:

La utopia de volver a dar vida a las religiones precolombinas, sepa-
randolas de Cristo y de la Iglesia universal, no seria un progreso, sino un
retroceso. En realidad seria una involucion hacia un momento historico
anclado en el pasado®.

Estos retrocesos, que fueron claramente rechazados de forma
oportuna por los indigenas y muchos otros sectores, hicieron que, al

7 BENEDICTO X VI, Discurso inaugural de Aparecida. Punto 1. La Fe Cristiana en
Ameérica Latina, 13 de mayo de 2007.
8 Ibid.

242



menos en el primer punto, el Papa, diez dias después, dijera en el
Vaticano que el recuerdo del «pasado glorioso» de la Iglesia catolica
en América Latina «no puede ignorar las sombras que acompafiaron
la obra de evangelizacion del continente». «No es posible olvidar los
sufrimientos e injusticias infligidos por los colonizadores a las po-
blaciones indigenas, cuyos derechos humanos fundamentales fue-
ron pisoteados a menudo»®.

Es probable que este forzoso reconocimiento de los hechos que
hiciera Benedicto XVI condujera a que, finalmente, el Documento de
Aparecida hiciera reconocimientos y compromisos con los pueblos
indigenas, aunque no tan contundentemente como Santo Domingo,
tal como se puede apreciar en los siguientes textos:

Hoy, los pueblos indigenas y afros estdn amenazados en su existencia
fisica, cultural y espiritual; en sus modos de vida; en sus identidades;
en su diversidad; en sus territorios y proyectos. Algunas comunidades
indigenas se encuentran fuera de sus tierras porque estas han sido in-
vadidas y degradadas, o no tienen tierras suficientes para desarrollar
sus culturas. Sufren graves ataques a su identidad y supervivencia,
pues la globalizacidn econdmica y cultural pone en peligro su propia
existencia como pueblos diferentes. Su progresiva transformacion cul-
tural provoca la rdpida desaparicion de algunas lenguas y culturas. La
migracion, forzada por la pobreza, estd influyendo profundamente en
el cambio de costumbres, de relaciones e incluso de religion (DA 90).

Nuestro servicio pastoral a la vida plena de los pueblos indigenas
exige anunciar a Jesucristo y la buena nueva del reino de Dios, denunciar
las situaciones de pecado, las estructuras de muerte, la violencia y las in-
justicias internas y externas, fomentar el didlogo intercultural, interreli-
gioso y ecuménico. Jesucristo es la plenitud de la revelaciéon para todos
los pueblos y el centro fundamental de referencia para discernir los valo-
res y las deficiencias de todas las culturas, incluidas las indigenas (DA 95).

° Disponible en http://www.jornada.unam.mx/2007/05/24/index.php?section=pol
itica€tarticle=007n1pol

243



En este ultimo numero se ve claramente el marcado cristocen-
trismo, el inclusivismo pone de manifiesto la «apertura» a un dia-
logo pero desde la supremacia del cristianismo, lo cual se traduce en
hechos practicos en la superioridad de la Iglesia, con lo cual se
vuelve a reafirmar la perspectiva colonialista.

La perspectiva

Visto este recorrido del desarrollo de la reflexion episcopal sobre la
aplicacion del aggiornamento provocado por el Concilio Vaticano II,
se puede afirmar que ha sido plausible en términos generales en lo
conceptual. Esta perspectiva teoldgica que sectores de Iglesia han
intentado llevar a la practica, no obstante, la mayoria de las misio-
nes todavia conserva visos de colonialismo, pues no acaban de ver
al indigena como un sujeto, sino como objeto, receptores de una
supuesta civilizacion cuyos depositarios privilegiados siguen siendo
los misioneros, lo cual lleva a pensar que el Vaticano Il y sus desa-
rrollos en América Latina estdn expuestos para que se lleven a la
aplicacion con las implicaciones que contienen, lo cual se debe tra-
ducir en cambios radicales al interior de la dinamica misionera.

Por lo anterior considero que la pastoral indigena se debe cir-
cunscribir, desde la perspectiva de la teologia del pluralismo reli-
gioso TPR, lo cual implica no aceptar el exclusivismo, que niega
toda validez a las otras religiones; ni el inclusivismo, que acepta la
salvacion en las otras religiones por participacion en el misterio de
Cristo, sino que se ha de avanzar en la perspectiva teologica del
«reinocentrismo» que hace posible el encuentro inter pares a fin de
superar la perspectiva y practica colonialista.

Para avanzar en esta perspectiva es necesario distinguir el es-
tado religioso de los pueblos indigenas en el continente, para que de
alli se derive una accion correspondiente.

244



