
231

12

EL CONCILIO VATICANO II 
Y LOS PUEBLOS INDÍGENAS

Jesús Alfonso Flórez López

Problema de reflexión

La relación entre la Iglesia católica y los pueblos indígenas de Amé-
rica ha sido, desde sus inicios, objeto de reflexiones que han ido 
desde la pregunta por la validez o no de la misión entre estos deno-
minados «naturales» hasta la identificación de diversas formas de 
realizar la misión evangelizadora.

En este camino de más de cinco siglos ha estado siempre el inte-
rrogante por el origen y razón de ser de estos pueblos, ante lo cual 
las diversas misiones de religiosos e iglesias locales han transitado 
por múltiples interpretaciones y prácticas; han convivido perspecti-
vas colonialistas, expresadas en acciones de sometimiento, nega-
ción, aculturación, en no pocos casos de esclavitud, con actitudes 
proteccionistas, que no dejan de encubrir el colonialismo, hasta las 
posiciones de liberación que han cuestionado la presencia de la 
Iglesia entre tales pueblos. Frente a esta realidad, la resistencia indí-
gena ha estado viva con una alta variedad de manifestaciones. 

En este contexto, se hace, en este texto, una aproximación a los 
aportes e implicaciones del Concilio Vaticano II en los procesos de 
evangelización entre los pueblos indígenas. Para ello se propone el 
siguiente problema para la reflexión: ¿Qué transformaciones generó 
el Concilio Vaticano II en la concepción de las misiones entre los 
pueblos indígenas de América Latina?

PUEBLO DE DIOS: MIRADAS Y CAMINOS
Vaticano II y Teología de la Liberación



232

Del colonialismo a la construcción de autonomía

La historia de la misión entre los indígenas en América Latina ha 
estado signada por las etapas de la relación entre los Estados y los 
pueblos indígenas, pues la evangelización ha cabalgado al ritmo del 
desarrollo de la dinámica del poder político dominante. 

Así, la primera etapa estuvo claramente marcada por la conquista 
y la colonización, definida por el «Patronato Regio», entre la Corona 
Española y la Santa Sede; la segunda etapa corresponde a los proce-
sos de destrucción cultural o «etnofagia» 1, mediante las políticas de 
aculturación e integración de los Estados Nación, una vez se inician 
los procesos de conformación de las actuales repúblicas. 

Esta segunda etapa entra en crisis por los procesos de resistencia 
indígena que conducen a la exigibilidad del reconocimiento del de-
recho a la autonomía, lo que tiene raíces en las luchas indígenas de 
los años 20, con Manuel Quintín Lame, y sus antecedentes inmedia-
tos en los años 60 que desembocó en el movimiento indígena con-
temporáneo, realidad que le presentó, y le sigue presentando, claros 
desafíos a la misión de la Iglesia. En esta puesta en entredicho del 
colonialismo e integracionismo, se realiza el Concilio Vaticano II.

Una obligada revisión crítica

El rol de la Iglesia católica de intermediación entre el Estado y los 
pueblos indígenas, en la que ella participó directamente en los pro-
cesos de colonización e integración, fue cuestionado y replanteado 
al interior de sectores de la Iglesia que, se dejaron tocar por los pos-
tulados teológicos renovadores del Concilio Vaticano II (1962-1965) 
y las orientaciones de las conferencias del episcopado latinoameri-
cano celebradas en Medellín (1968), Puebla (1979), Santo Domingo 

1  Término de Héctor Díaz Polanco.



233

(1992) y Aparecida (2007), como también se abrieron los oídos para 
escuchar y entender las críticas de las ciencias sociales a la labor 
misionera.

Del proceso de actualización o aggiornamento de la Iglesia en el 
Vaticano II sobresalen cuatro elementos que fueron determinantes 
para la revisión del modelo misionero colonialista entre los pueblos 
indígenas:

-	 El concepto de revelación en la historia de todos los pueblos.
-	 La apertura al diálogo entre la Iglesia y las culturas.
-	 El diálogo con las otras religiones, en el marco de la libertad 

religiosa.
-	 El camino hacia un modelo de Iglesia pueblo de Dios.

Este proceso renovador lo va a vivir América Latina con la II 
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano reunida en 
Medellín, cuyo lema identificatorio fue: «La Iglesia en la actual 
transformación de América Latina a la Luz del Concilio». 

Allí se trazaron unas orientaciones de acción pastoral, según las 
cuales la Iglesia se comprometió a promover la conciencia social 
para impulsar cambios y reformas basadas en la justicia social; dos 
de esas líneas de trabajo se resaltan aquí, que fueron tenidas muy en 
cuenta en el cambio de paradigma en el modelo de intervención de 
varios sectores de misioneros en América Latina, quienes decidieron 
acercarse al indígena superando la mentalidad colonialista: 

Si bien se deberán contemplar la diversidad de situaciones y recur-
sos de las distintas naciones, no cabe duda que hay un denominador 
común en todas ellas; la necesidad de una promoción humana de las 
poblaciones campesinas e indígenas. Esta promoción no será viable si 
no se lleva a cabo una auténtica y urgente reforma de las estructuras y 
de la política agraria (DM, Justicia 14).

Estimamos que las comunidades nacionales han de tener una organi-
zación global. En ellas toda la población, muy especialmente las clases 
populares, han de tener, a través de estructuras territoriales y funcionales, 



234

una participación receptiva y activa, creadora y decisiva, en la construc-
ción de una sociedad (DM, Justicia 7). 

Especial referencia sobre la intervención de la Iglesia entre los 
pueblos indígenas se hizo en el campo de la educación, lugar donde 
más ha estado centrada la labor misionera. A este respecto Medellín 
afirmó:

La tarea de educación de estos hermanos nuestros no consiste pro-
piamente en incorporarlos a las estructuras culturales que existen en 
torno de ellos, y que pueden ser también opresoras, sino en algo mu-
cho más profundo. Consiste en capacitarlos para que ellos mismos, 
como autores de su propio progreso, desarrollen de una manera crea-
tiva y original un mundo cultural, acorde con su propia riqueza y que 
sea fruto de sus propios esfuerzos. Especialmente en el caso de los in-
dígenas se han de respetar los valores propios de su cultura, sin excluir 
el diálogo creador con otras culturas (DM, Educación 3). 

A esta reflexión autocrítica y propositiva se suman las críticas 
que las ciencias sociales, particularmente la antropología, había he-
cho y seguía haciendo a la presencia misionera entre indígenas. 

Entre ellas se recordará la Declaración de Barbados de enero 
de 1971, en la cual se analiza tanto la intervención del Estado como 
la de las misiones y los antropólogos entre los pueblos indígenas de 
América. A los tres se les señalará responsabilidades en el colonia-
lismo y dominación de dichos pueblos, así como se hará invitación 
a cambiar políticas, acciones y métodos para lograr la «liberación 
del indígena». De manera particular sobre las misiones religiosas se 
dirá, entre otras cosas:

El contenido etnocéntrico de la actividad evangelizadora es un 
componente de la ideología colonialista, y está basado en:

-	 Su carácter esencialmente discriminatorio originado en una rela-
ción hostil frente a las culturas indígenas, a las que conceptúan 
como paganas y heréticas.



235

-	 Su naturaleza vicarial, que conlleva la reificación del indígena y su 
sometimiento a cambio de futuras compensaciones sobrenaturales.

-	 Su carácter espurio, debido a que los misioneros buscan en esa 
actividad una realización personal, sea material o espiritual.

-	 El hecho que los misioneros se han convertido en una gran em-
presa de recolonización y dominación, en connivencia con los 
intereses imperialistas dominantes.

En virtud de este análisis llegamos a la conclusión de que lo mejor 
para las poblaciones indígenas, y también para preservar la integridad 
moral de las propias iglesias, es poner fin a toda actividad misionera. 
Hasta que se alcance ese objetivo, cabe a las misiones un papel en la 
liberación de las sociedades indígenas, siempre que se atengan a los 
siguientes requisitos 2. 

Tales requisitos estaban centrados en «asumir una posición de 
verdadero respeto frente a las culturas indígenas», a partir de lo cual 
se debería superar la visión y prácticas colonialistas. 

En aquella época, estas afirmaciones, de manera particular aque-
lla categórica expresión de «poner fin a toda actividad misionera», 
produjeron muchas reacciones contrarias por parte de los misione-
ros en toda América Latina, pues se veía tal declaración como ses-
gada y desconocedora de la labor «progresista» que muchos de ellos 
estaban haciendo entre las comunidades indígenas. 

No obstante, fue un campanazo o llamado de alerta para la revi-
sión de la acción misionera, como lo analizó uno de los grandes 

2  «Declaración de Barbados por la Liberación del Indígena». Publicada por Juan 
Botasso en su compilación: Evangelio y Culturas, documentos de la Iglesia latinoame-
ricana. Quito, Abya-Yala, 1992, pp. 282-283. De acuerdo con Botasso, en la introduc-
ción de este texto, «esta declaración fue producida por once antropólogos de varios 
países, casi todos latinoamericanos». Este «Simposio sobre las Fricciones interétnicas 
en América del Sur» fue organizado por la Universidad de Berna (Suiza) a pedido del 
Congreso Internacional de Americanistas (Lima, 1970). Lo financió el Consejo Mun-
dial de Iglesias dentro de su «Programa para combatir el Racismo». Posteriormente, 
en 1977, se convocó una segunda sesión, a petición del Encuentro de Americanistas 
de Paris de 1976. Lo cual produjo Barbados II. En este nuevo simposio, de los 33 par-
ticipantes 18 eran indígenas y hubo 2 misioneros.



236

misionólogos presentes en este subcontinente, y quien ejerciera la 
secretaría ejecutiva del Departamento de Misiones del CELAM:

-	 El documento invitó oportunamente a un «examen de conciencia» 
de parte de los misioneros.

-	 Nos recuerda hasta qué punto buena parte de nuestra acción misio-
nera (como también los estudios antropológicos y las acciones civi-
les) es etnocéntrica, mirando a los indígenas desde una perspectiva 
ajena e identificando su desarrollo con su integración en la civili-
zación occidental.

-	 El documento ocasiona y urge una seria revaloración de las moti-
vaciones y orientaciones teológicas de la actividad misionera 3.

Pero este camino de «revisión de las motivaciones y orientacio-
nes teológicas de la acción misionera» ya se había iniciado, incluso 
antes de la II Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, 
realizada en Medellín entre el 26 de agosto y el 7 de septiembre 
de 1968. En abril de 1968 el Departamento de Misiones de este 
mismo organismo eclesial, presidido por el obispo Gerardo Valencia 
Cano, de honda y grata recordación por su actividad profética y 
progresista, había celebrado en Melgar, Colombia, un encuentro de 
misioneros delegados de toda América Latina, al cual concurrieron 
misionólogos y antropólogos de prestigio académico, como José de 
Recasens y Gerardo Reichel-Dolmatoff, con lo cual se inició un diá-
logo entre teología y antropología en el área de la misión. 

Todas sus conclusiones motivaron al cambio de actitud de las 
misiones hacia los pueblos indígenas, a pesar de tener la marca de un 
trabajo por la integración cultural, pero en definitiva sentó las bases 
para dinamizar una pastoral indígena desde la perspectiva de estos 
pueblos. Vale la pena retomar algunos de sus apartes 4.

3  Juan Gorski, Hoja mimeografiada entregada a los participantes en el Encuentro 
de Pastoral Indigenista realizado en Manaos,-Brasil, en junio de 1977. Citado por Juan 
Botasso, o. c. 12. 

4  Departamento de Misiones del CELAM, «La pastoral de las misiones de América 
Latina». Encuentro de Melgar, abril de 1968. Los números entre paréntesis correspon-
den a los propios del documento. 



237

Sobre el cambio de actitud de los misioneros:

Los grandes cambios sociales que se están operando profunda y ace-
leradamente en el continente latinoamericano y el impulso renovador 
dado por el Concilio Vaticano II a la Iglesia, sitúa a los misioneros ante 
una triple urgencia: reconocer los signos de los tiempos, pensar de una 
manera nueva, y buscar una renovación pastoral (n. 1) 5.

Es fundamental que la presencia misionera de la Iglesia respete las 
diversas culturas y las ayude a evolucionar de acuerdo con sus carac-
terísticas propias, abiertas al intercambio con otros grupos culturales 
(Número 22).

Con relación a la valoración de los pueblos indígenas:

La integración de estos grupos (las etnias y culturas) en la vida na-
cional se entiende con frecuencia, desgraciadamente, más como una des-
trucción de sus culturas, que como el reconocimiento de sus derechos 
a desarrollarse, a enriquecer el patrimonio cultural de la nación y a 
enriquecerse con él (n. 3).

Formación hacia la autonomía indígena, superando el paterna-
lismo:

Hay que insistir primordialmente en la educación de base de los jó-
venes y adultos, con especial atención a los líderes natos de la comuni-
dad; estos últimos deben asumir su propia responsabilidad en la pro-
moción social del grupo, evitándose toda clase de paternalismos.

Y sobre el modelo de educación y misión de los internados:

Los internados pueden justificarse aún hoy día en algunas circunstan-
cias; pero es necesario que busquen su integración con el grupo hu-
mano de donde proceden los alumnos, y que, siendo asumida progre-

5  Subrayado del autor.



238

sivamente su responsabilidad por el mismo grupo, no permanezcan 
indefinidamente como una institución eclesiástica, lo cual no ha de 
interpretarse como un rechazo de los derechos de la Iglesia en materia 
educacional.

El indígena como sujeto 

Las Conclusiones de este Encuentro de Melgar no han sido supera-
das, aunque sí reafirmadas por los diversos eventos oficiales y no 
oficiales de la Iglesia católica en América Latina que se desarrolla-
ron en las cuatro décadas subsiguientes; el Documento de Santo 
Domingo (1992) avanzará en el reconocimiento de las religiones y 
teología propias de estos pueblos.

En la apertura de la Asamblea de Santo Domingo, el papa Juan 
Pablo II fue enfático al afirmar que «seguimos por el sendero tra-
zado por el Concilio Vaticano II, del que ayer se cumplió el XXX 
aniversario de su solemne inauguración» 6.

La celebración de esta IV Conferencia del Episcopado Latino-
americano se realiza en el contexto de la conmemoración de los 
quinientos años de la conquista material y evangelización, hecho 
que fue valorado por muchos sectores de Iglesia como un acto de 
triunfo del cristianismo sobre el paganismo indígena, pero también 
fue un momento de tensión porque los indígenas rechazaron ese 
proceso colonialista, hecho al cual se sumaron sectores de Iglesia, 
que asumieron la interpretación de la evangelización como un acto 
de «conquista espiritual».

Por esto conviene retomar lo que Santo Domingo manifestó so-
bre la misión entre los pueblos indígenas, como un desarrollo ma-
yor de las orientaciones del Concilio Vaticano II.

6  Juan Pablo II, Discurso inaugural de Santo Domingo, n. 2.



239

Los indígenas como sujetos religiosos

El punto de partida para que la Iglesia reconozca y apoye la afirma-
ción de los indígenas como sujetos fue la aceptación de las sombras 
evidentes a lo largo de los quinientos años de la evangelización, por 
eso los obispos afirmaron: 

Después de haber pedido perdón con el Papa a nuestros hermanos 
indígenas y afroamericanos «ante la infinita santidad de Dios por todo 
lo que [...] ha estado marcado por el pecado, la injusticia, y la violencia 
(Audiencia general, miércoles 21 de octubre de 1992, 3), queremos 
desarrollar una evangelización inculturada (SD 248).

Este fue un hecho sin precedentes, poder aceptar que la acción 
evangelizadora desde sus inicios estuvo marcada por el sello de la 
invasión y la usurpación, cuando el patrimonio religioso y espiri-
tual de los indígenas fue negado, destruido la mayor de las veces y, 
sobre tales cenizas, impuesta la fe. Al mismo tiempo, reconoce la 
resistencia espiritual de estos pueblos, en ocasiones acompañada 
por sectores de Iglesia; por ello, en el contexto de los quinientos 
años, este mismo numeral de Santo Domingo asume, en continuidad 
con la declaración Dignitatis humanae, del Vaticano II, sobre la li-
bertad religiosa, que en estos pueblos hay religiones con teologías 
propias. 

Los indígenas como sujetos de derechos

Este compromiso en el reconocimiento de las identidades culturales 
y religiosas de los indígenas, no podía quedarse aislada de la acción 
transformadora o de liberación, por eso la Iglesia se compromete a 
apoyar a los indígenas en la afirmación de sus derechos colectivos, 
esto es, en el reconocimiento como sujetos colectivos de derechos; 
es decir, el pleno sentido del concepto de pueblos. 



240

Esto lo asume Santo Domingo como una expresión de la «Pro-
moción humana de las etnias», dentro de lo cual afirma:

Para una auténtica promoción humana, la Iglesia quiere apoyar los 
esfuerzos que hacen estos pueblos para ser reconocidos como tales por 
las leyes nacionales e internacionales, con pleno derecho a la tierra, a 
sus propias organizaciones y vivencias culturales, a fin de garantizar 
el derecho que tienen de vivir de acuerdo con su identidad, con su 
propia lengua y sus costumbres ancestrales, y de relacionarse con 
plena igualdad con todos los pueblos de la tierra.

Por tanto asumimos los siguientes compromisos:
-	 Superar la mentalidad y la praxis del desarrollo inducido desde 

fuera, a favor del autodesarrollo a fin de que estos pueblos sean 
artífices de su propio destino.

-	 Contribuir eficazmente a frenar y a erradicar las políticas ten-
dentes a hacer desaparecer las culturas autóctonas como medios 
de forzada integración, o por el contrario, políticas que quieran 
mantener a los indígenas aislados y marginados de la realidad 
nacional.

-	 Impulsar la plena vigencia de los derechos humanos de los indí-
genas y afroamericanos, incluyendo la legítima defensa de sus 
tierras.

-	 Como gesto concreto de solidaridad a favor de los campesinos, 
indígenas y afroamericanos, apoyar la «Fundación Populorum 
progressio» instituida por el Santo Padre.

-	 Revisar a fondo nuestros sistemas educacionales para eliminar 
definitivamente todo aspecto discriminatorio en cuanto a méto-
dos educativos, volumen e inversión de recursos.

-	 Hacer lo posible para que se garantice a los indígenas y afro-
americanos una educación adecuada a sus respectivas culturas, 
comenzando incluso con la alfabetización bilingüe (SD 251).

Como se puede apreciar, desde distintos ángulos, el compromiso 
conduce a fortalecer los procesos de construcción de la autonomía 
de los pueblos indígenas, en primer lugar modificando el marco 
normativo de los Estados para que superen el integracionismo y pasen 



241

al reconocimiento efectivo de los indígenas como pueblos y, en se-
gunda instancia, hacer todo para que ellos «sean artífices de su pro-
pio destino».

-	 Ofrecer el evangelio de Jesús con el testimonio de una actitud 
humilde, comprensiva y profética, valorando su palabra a 
través de un diálogo respetuoso y fraterno y esforzarnos por 
conocer sus propias lenguas.

-	 Crecer en el conocimiento crítico de sus culturas para apre-
ciarlas a la luz del evangelio.

-	 Promover una inculturación de la liturgia, acogiendo con 
aprecio sus símbolos, ritos y comprensiones religiosas com-
patibles con el claro sentido de la fe, manteniendo el valor de 
los símbolos universales y en armonía con la disciplina gene-
ral de la Iglesia.

-	 Acompañar su reflexión teológica, respetando sus formula-
ciones culturales que les ayudan a dar razón de su fe y de su 
esperanza.

-	 Crecer en el conocimiento de su cosmovisión, que hace de la 
globalidad Dios, hombre y mundo, una unidad que impregna 
todas las relaciones humanas, espirituales y trascendentes.

-	 Promover en los pueblos indígenas sus valores culturales au-
tóctonos mediante una inculturación de la Iglesia para lograr 
una mayor realización del reino (SD 248).

La ambigüedad y el retroceso

Pasados 15 años de la celebración de la Conferencia de Santo Do-
mingo, se llega a la realización de la V Conferencia del Episcopado 
Latinoamericano en Aparecida en mayo de 2007.

El furor de Santo Domingo de haber reconocido el pecado de la 
conquista espiritual, de comprometerse a afirmar el sujeto en su 
doble expresión, religiosa y política, se vio cuestionado y abierta-



242

mente declarado un retroceso, pues el discurso inaugural de Bene-
dicto XVI fue enfático al decir:

En efecto, el anuncio de Jesús y de su evangelio no supuso, en nin-
gún momento, una alienación de las culturas precolombinas, ni fue una 
imposición de una cultura extraña. Las auténticas culturas no están 
cerradas en sí mismas ni petrificadas en un determinado punto de la 
historia, sino que están abiertas, más aún, buscan el encuentro con 
otras culturas, esperan alcanzar la universalidad en el encuentro y el 
diálogo con otras formas de vida y con los elementos que puedan lle-
var a una nueva síntesis en la que se respete siempre la diversidad de 
las expresiones y de su realización cultural concreta 7. 

Con esto la petición de perdón de Juan Pablo II y de los obispos 
en Santo Domingo, así como la reiterada petición de perdón del 
mismo Juan Pablo II a los indígenas en el contexto de la celebración 
del Nuevo Milenio fueron desconocidas.

A su vez el reconocimiento de los indígenas como auténticos 
sujetos religiosos, es decir, que tienen religiones con formulaciones 
teológicas propias, y el compromiso de la Iglesia a que se explicita-
ran tales manifestaciones en un contexto de diálogo interreligioso, 
también fue rechazado en el discurso inaugural, pues claramente 
Benedicto XVI dijo:

La utopía de volver a dar vida a las religiones precolombinas, sepa-
rándolas de Cristo y de la Iglesia universal, no sería un progreso, sino un 
retroceso. En realidad sería una involución hacia un momento histórico 
anclado en el pasado 8.

Estos retrocesos, que fueron claramente rechazados de forma 
oportuna por los indígenas y muchos otros sectores, hicieron que, al 

7  Benedicto XVI, Discurso inaugural de Aparecida. Punto 1. La Fe Cristiana en 
América Latina, 13 de mayo de 2007.

8  Ibid.



243

menos en el primer punto, el Papa, diez días después, dijera en el 
Vaticano que el recuerdo del «pasado glorioso» de la Iglesia católica 
en América Latina «no puede ignorar las sombras que acompañaron 
la obra de evangelización del continente». «No es posible olvidar los 
sufrimientos e injusticias infligidos por los colonizadores a las po-
blaciones indígenas, cuyos derechos humanos fundamentales fue-
ron pisoteados a menudo» 9.

Es probable que este forzoso reconocimiento de los hechos que 
hiciera Benedicto XVI condujera a que, finalmente, el Documento de 
Aparecida hiciera reconocimientos y compromisos con los pueblos 
indígenas, aunque no tan contundentemente como Santo Domingo, 
tal como se puede apreciar en los siguientes textos: 

Hoy, los pueblos indígenas y afros están amenazados en su existencia 
física, cultural y espiritual; en sus modos de vida; en sus identidades; 
en su diversidad; en sus territorios y proyectos. Algunas comunidades 
indígenas se encuentran fuera de sus tierras porque estas han sido in-
vadidas y degradadas, o no tienen tierras suficientes para desarrollar 
sus culturas. Sufren graves ataques a su identidad y supervivencia, 
pues la globalización económica y cultural pone en peligro su propia 
existencia como pueblos diferentes. Su progresiva transformación cul-
tural provoca la rápida desaparición de algunas lenguas y culturas. La 
migración, forzada por la pobreza, está influyendo profundamente en 
el cambio de costumbres, de relaciones e incluso de religión (DA 90).

Nuestro servicio pastoral a la vida plena de los pueblos indígenas 
exige anunciar a Jesucristo y la buena nueva del reino de Dios, denunciar 
las situaciones de pecado, las estructuras de muerte, la violencia y las in-
justicias internas y externas, fomentar el diálogo intercultural, interreli-
gioso y ecuménico. Jesucristo es la plenitud de la revelación para todos 
los pueblos y el centro fundamental de referencia para discernir los valo-
res y las deficiencias de todas las culturas, incluidas las indígenas (DA 95).

9  Disponible en http://www.jornada.unam.mx/2007/05/24/index.php?section=pol
itica&article=007n1pol 



244

En este último número se ve claramente el marcado cristocen-
trismo, el inclusivismo pone de manifiesto la «apertura» a un diá-
logo pero desde la supremacía del cristianismo, lo cual se traduce en 
hechos prácticos en la superioridad de la Iglesia, con lo cual se 
vuelve a reafirmar la perspectiva colonialista.

La perspectiva

Visto este recorrido del desarrollo de la reflexión episcopal sobre la 
aplicación del aggiornamento provocado por el Concilio Vaticano II, 
se puede afirmar que ha sido plausible en términos generales en lo 
conceptual. Esta perspectiva teológica que sectores de Iglesia han 
intentado llevar a la práctica, no obstante, la mayoría de las misio-
nes todavía conserva visos de colonialismo, pues no acaban de ver 
al indígena como un sujeto, sino como objeto, receptores de una 
supuesta civilización cuyos depositarios privilegiados siguen siendo 
los misioneros, lo cual lleva a pensar que el Vaticano II y sus desa-
rrollos en América Latina están expuestos para que se lleven a la 
aplicación con las implicaciones que contienen, lo cual se debe tra-
ducir en cambios radicales al interior de la dinámica misionera.

Por lo anterior considero que la pastoral indígena se debe cir-
cunscribir, desde la perspectiva de la teología del pluralismo reli-
gioso TPR, lo cual implica no aceptar el exclusivismo, que niega 
toda validez a las otras religiones; ni el inclusivismo, que acepta la 
salvación en las otras religiones por participación en el misterio de 
Cristo, sino que se ha de avanzar en la perspectiva teológica del 
«reinocentrismo» que hace posible el encuentro inter pares a fin de 
superar la perspectiva y práctica colonialista. 

Para avanzar en esta perspectiva es necesario distinguir el es-
tado religioso de los pueblos indígenas en el continente, para que de 
allí se derive una acción correspondiente.


