MARCEILO BARROS
LUIS CARLLOS MARRERO

Centro de Estudios-Consejo de Iglesias de Cuba



De los autores:

Marcelo Barros (1944). Brasilefio, monje benedictino, biblista y tedlogo de la
liberacion. Fundador junto con Carlos Mesters del Centro Ecuménico de
Estudios Biblicos en Brasil y consejero nacional por mas de 25 afos de la
Pastoral de la Tierra y de las Comunidades Eclesiales de Base. Es uno de los
tres miembros de la Comisién Teologica Latinoamericana de la Asociacion
Ecuménica de los Tedlogos del Tercer Mundo (ASETT), y se dedica ahora a
unir Teologia de la Liberacion y la Teologia del Pluralismo Religioso. Como
orador y autor, la teologia de Barros se centra en la mision de la Iglesia de
solidaridad con los trabajadores y los marginados. Promueve una teologia de la
Iglesia que esta abierta a otras culturas y religiones. El tiene un interés
particular en las antiguas religiones indigenas de América del Norte y del Sur.
Colabora con varias revistas brasilefias y de otros paises en América Latina y
Europa y es autor de 30 libros publicados. Entre otros: "Teologia y
Espiritualidad del Agua®, "Como orar ecuménicamente”, "No dejen caer la
profecia” (El mensaje de Helder Camara para el siglo XXI)

Luis Carlos Marrero (1969). Cubano, tedlogo y pastor bautista en la Fraternidad
de Iglesias Bautistas de Cuba (FIBAC). Miembro de la Asociacion Internacional
sobre Religiones Negras y Espiritualidades (IABRS) y del Grupo Asesor del
Movimiento Biblico Cubano (MBC) del Centro de Estudios del Consejo de
Iglesias de Cuba. Coordinador del Area de Teologia y Articulacion Ecuménica
del Grupo de Reflexion y Solidaridad “Oscar Arnulfo Romero”. Director del
Centro de Estudios del Consejo de Iglesias de Cuba. Ha centrado su trabajo
pastoral y teoldgico en el dialogo interreligioso entre el Cristianismo y las
espiritualidades afros e indigenas. Algunas publicaciones: “Eco-feminism and
Yoruba Religion in Cuba” En: Another World is possible: Spiritualities and
religions of Global Darker People, “A tres le quito uno. Génesis 9, 18-27, una
re-lectura histérica desde la experiencia negra”. En: Debarim Revista Biblica
Cubana, “Aportes de las teologias latinoamericanas al actual quehacer
teoldgico cubano”. En Cultura, Fe y Solidaridad.

CENTRO DE £8TUDCE

N. 878 850707242 7

Il

370

ISEN
9 ‘.’ 8

g5 7






-

ESPIRXT'UALDDAD
Y
BOLIVARI

POR UNA TEOLOGIA SORIA

ISMO

A PARA EL SIGLO XXI



Centro de Estudios- Consejo de Iglesias de Cuba
Calle: Calle 14 N0.304 entre 3ra y 5ta. Miramar. Playa.
Telf: 537 - 203 7791; 214 4319

E-mail: iglesias@cic.co.cu; luiscarlos.mc@oar.co.cu
La Habana, Cuba

De la presente edicidn:

Espiritualidad y Bolivarianismo: Por una teologia socialista para el siglo XXI
©Marcelo Barros

©Luis Carlos Marrero

©Centro de Estudios-Consejo de Iglesias de Cuba, 2014
Direccién: Luis Carlos Marrero Chasbar

Revisién y edicién: Daylins Rufin Pardo

Disefio de Portada: Luis Carlos Marrero Chasbar

ISBN: 978-959-7073-43-7

Este libro tuvo los auspicios de

B )

OAR

Gapy ke Frke iy Sy ol
QOscar Arnutfo Romero

FUNDACION SUECA
FARA DERECHOS HUMANOS


mailto:iglesias@cic.co.cu
mailto:luiscarlos.mc@oar.co.cu

ESPIRITUALIDAD
Y
BOLIVARIANISMO

POR UNA TEOLOGIA SOCIALISTA PARA EL SIGLO XXI

MARCEILO BARROS
LUIS CARLLOS MARRERO

Centro de Estudios-Consejo de Iglesias de Cuba



A don Pedro Casaldaliga,

profeta y sabio en todo momento,
poeta del mundo y del rio Araguaia,
que nos asesora y anima

a construir relaciones nuevas

donde prima la justicia

y se despliega la solidaridad.

Aposto por un socialismo moreno,

previd su hora y su vez.

Ensefio solidaridad, ternura de los pueblos,
a partir de los pequefios.

Ahora, algo de eso prevé de nuevo,

donde el Misterio se hizo carne y acampd.

Agradecemos especialmente al Comandante Eterno, al
Amigo entrafiable Hugo Chavez Frias por habernos inspirado para realizar este libro. El
es la actualizacion de la figura y de la mision de Simoén Bolivar en nuestra América y
todos nosotros en este continente le debemos este proceso de integracion, hermandad y
solidaridad entre nuestros pueblos, que es fruto y expresion del Espiritu de Dios,
revelando la profunda espiritualidad que existe en el bolivarianismo.



indice

Para quien se aventura al sabor de la libertad /1
Para provocar la conversacion /5
— Una pausa necesaria /7

12 Parte
I- Un secreto desde el propio corazon de la humanidad /12
I.1- Despejando le terreno para poder dialogar /14
I.1.1- La espiritualidad no es espiritualismo /14
I.1.2- La espiritualidad no es moralismo /16
1.1.3- La espiritualidad no es intimismo /16
I.2- Re-configurando nuestros conceptos /17
I.3- Espiritualidad y mistica de los movimientos populares /18
I.4- Los caminos actuales de la mistica /21
1.4.1- La mistica del cosmos /21
1.4.2- La mistica del yo, de la interioridad radical /22
1.4.3- La mistica del absoluto /22
I. 5- ;Como concluir una introduccion...? /23

I1- Crisis y salidas /25

[1.1- Caras y contornos de la crisis /26

I1.2- Salidas previstas por el sistema /29

11.3- Perspectivas de salidas /31

I1.4- Avances y retrocesos /32

I1.5- Nuevas propuestas suscitadas por la misma crisis /35
Apéndice: Declaracion de la Cumbre de los Pueblos del Sur /37

I11- Para comprender el proceso latinoamericano /40
[11.1- EI camino del socialismo /40
I11.2- Unas palabras sobre la historia de los libertadores /46
I11.3- El proceso de los nuevos movimientos sociales /50
I11.4- Resurgir del bolivarianismo /54
I11.5- Rostro nuevo para un proceso mas antiguo /59
I11.6- La mistica en este proceso /61

IV- Actuacion politica e instituciones religiosas /63
IV.1- La retaguardia de la historia y la jerarquia religiosa /63
IV.2- El fendmeno de los fundamentalismos /71
IV.3- Movimientos actuales de “Fe y Politica” /73

V — Raices indigenas y africanas en este proceso social /76
V.1- Visiones indigenas del continente /77
V.2- Las tradiciones indigenas en Brasil y Cuba /78
V.3- Las tradiciones brasileras y cubanas que vienen de la Madre Africa /81
V.4- Culturas abiertas a un nuevo tipo de socialismo /84
Apendice: Bolivia 25 postulados para entender el Vivir Bien /87



VI- Socialismo y Camino espiritual /92
VI1.1- Breve historia del movimiento socialista /93
V1.2- Un socialismo popular y democratico /95
VI1.3- Una mistica socialista popular /98
V1.4- ;Y la Teologia de la Liberacion? /99

22 Parte
VII- La Palabra divina y la solidaridad en las distintas religiones /104
VII.1- ;La suerte esta en las estrellas? /105
VI1.2- ;Un duelo de dioses? /106
VI1.3- Todos somos chamanes /107
VI1.4- Las espiritualidades afrodescendientes /108
VI11.5- Religiones orientales y una sociedad nueva /109
VI1.6- El Jainismo, el Sikismo y la unidad de la humanidad /111
VI1.7- El pueblo de la Biblia, un proyecto social /112
VI1.8- El Islam de la misericordia y la justicia solidaria /113
VI11.9- La fe Baha'i y la unidad de la humanidad /114
VI11.10- Para concluir este tema sin conclusiones /115

VIII- El proyecto socialista de Dios en la Biblia. Antiguo Testamento /117

VI11.1- En el tiempo de los patriarcas y matriarcas de la fe /118
VI1I1.2- La cuestion del nombre biblico de Dios /119

VI1I1.3- El secreto de la alianza /122

VI11.4- La sabiduria como experiencia del vivir bien /124
V111.5- El reinado de Dios se acerca /125

VI111.6- La memoria como futuro /126

IX- La revelacién en el Nuevo Testamento y el proyecto socialista /128
IX.1- Las Iglesias animadas por Pablo /128
IX.2- Las buenas noticias del reinado divino /130
IX.3- La persona de Jesus en el cuarto evangelio /133
IX.4- ;Y qué...? /134

X-Un Novisimo Testamento: el Ecosocialismo /136
X.1- La profecia del cosmos en situacion de exilio /136
X.2- La Alianza divina expresada en la naturaleza /139
X.3- La espiritualidad ecoldgica y el feminismo /140
X.4- El Ecosocialismo en las metropolis y culturas urbanas /141



32 Parte
XI- Propuesta para una nueva teologia socialista latinoamericana /144
XI.1- La referencia de base y el riesgo de los “basismos” /144
X1.2- La cuestién de una nueva epistemologia /145
X1.3- Superar las viejas imagenes divinas /146
XI.4- La busqueda de un socialismo espiritual /148
X1.5- Un socialismo espiritual y macroecuménico /149

XII- La unidad de lo sagrado en la rueda de la diversidad /151

XI1.1- Una espiritualidad de fe en animada confianza /151

XI1.2- La dignidad de la politica /152

XI1.3- Un estilo de vida sobrio y anticonsumista /154

XI11.4- Pasos concretos de una espiritualidad socialista /155
XI11.4.1- La llamada “via purgativa” o purificacion de la vida activa /156
XI11.4.2- La via iluminativa o iluminacién de la vida interior /156
XI1.4.3- La via unitiva o union de la vida contemplativa /156
XI11.4.4- Mas alla de estos pasos /157

XI1.5- El paso primero y permanente de la conversion /158

X11.6- Seguimiento de un método o camino /158

XI11.7- El tema de la oracion /160

X11.8- Una economia eucaristica /161

XI11.9- Un socialismo basado en el pluralismo cultural /162

X11.10- El rescate de la sacralidad de la Palabra /164

XI1.11- El desafio del poder y la espiritualidad del servicio /165

X11.12- Espiritualidad del martirio /165

XI11.13- Desdogmatizacion de la propuesta y reorientacion de la esperanza /167

¢Fin de la conversacién? /170

Apéndice: Presentacion del presidente Hugo Chavez en el VI FSM 2006 /173
Corazon de Pueblo /174

Una palabra para continuar el camino /175

Bibliografia /178



PARA QUIEN SE AVENTURA AL SABOR DE LA LIBERTAD
Leonardo Boff
Queridas compafieras y compafieros de camino y de busqueda:

Todo escrito es, en cierto modo, una provocacion a la conversacion entre quien escribe
y la persona que se aventura a leer. Este libro que ahora tiene usted en sus manos, sigue
este camino de un modo aun mas profundo. Re-escrito en estilo sencillo y coloquial, es
como una invitacion que los autores, Marcelo Barros y Luis Carlos Marrero, hacen a todas
las personas que tienen hambre y sed de justicia.

Unido a muchas comparfieras y compafieros de caminada en toda América Latina y el
Caribe, nos convoca a situarnos como protagonistas de una nueva caminada social
transformadora. Aunque incipiente y fragil todavia, en varios paises del continente se esta
produciendo un proceso de cambios estructurales y, tal como lo sofiaba Simén Bolivar a
principios del siglo XIX, puede unir a todos los pueblos de esta inmensa patria grande
nuestra. Ahora comienza a tomar nuevas formas la liberacion plantada por tantas hermanas
y hermanos, indios, negros y mestizos, asi como por todas las personas que se unen para
formar lo que ya en el siglo XIX José Marti, profeta y poeta cubano, llamaba “Nuestra
América”.

En realidad, para aprovechar bien este libro se necesita creer en ese proceso social que
en Venezuela se llama “revolucién bolivariana”, en Ecuador “proceso o revolucion
ciudadana”, y en Bolivia y otros paises toman otros nombres diferentes. Como afirma el
profesor Boaventura de Souza Santos: “América Latina ha sido el continente donde el
socialismo del siglo XXI entr6 en la agenda politica. David Choquehuanca, ministro de
Relaciones Exteriores de Bolivia y especialista en cosmovisién andina, al igual que otros
analistas indigenas, rechaza para este proceso el titulo de socialismo. Cree que, a diferencia
del capitalismo y mismo del socialismo clasico mas conocido o aun vigente, que dan
prioridad al dinero y a las relaciones econdmicas, los procesos sociales emergentes en el
continente deben basarse en el “buen vivir”, concepto indigena que ¢l explica de manera
muy clara en una entrevista, transcrita de forma resumida en el cuarto capitulo de este
libro.

En este nuevo proceso distingue tres etapas o dimensiones que han ocurrido en el
continente:

1°) Transicion de la dictadura a la democracia. En Brasil, la reciente discusion sobre la
ley de Amnistia y la Comision de la Verdad para la investigacion de los crimenes
cometidos por el Estado en la época de los gobiernos militares revela que este paso de la
dictadura a la democracia social y politica no esta aun plenamente concluido.

2°) Transicion del colonialismo a la descolonizacion. En toda América Latina hay un
fortalecimiento de los movimientos indigenas, y en las nuevas constituciones nacionales
(como en Ecuador y Bolivia), los paises se proclaman plurinacionales.

3% Transicion del capitalismo hacia una via que se constituya como un nuevo
socialismo para el siglo XXI. Aunque todavia embrionario y con varias contradicciones,
estd surgiendo un nuevo proceso social que aln no se puede llamar propiamente

1 Cf. BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS, “La izquierda tiene el poder politico, pero la derecha continta
con el poder econdémico”, en Caros Amigos, marzo 2010, p. 42.

1



socialismo, pero que va en la direccion de sistemas mas descentralizados, de economias
mas solidarias y del compartir. Este libro nos desafia a ver en este camino, no s6lo un
evento social y politico, sino una clara sefial de que el Espiritu divino suscita nuevos pasos
de libertad y de solidaridad entre nuestros pueblos. Nos une el amor en un nuevo proyecto
de patria grande, como en el siglo X1X fue el suefio de Simén Bolivar, el Libertador. Hoy,
este proceso revolucionario, aunque todavia incipiente y fragil, estd tomando un caracter
original y autdctono, inspirado en las culturas de los pueblos antiguos del continente e
inmerso en comunion amorosa con el universo que nos rodea y del que somos parte
pensante y sentida.

Los autores de esas paginas son dos amigos tedlogos, de paises diversos de la patria
grande y con edades diversas. Han vivido experiencias eclesiales muy diferentes una de
otra. Marcelo Barros es brasilefio y monje benedictino catolico. Luis Carlos Marrero es
cubano, joven y pastor bautista. Ambos son profundos conocedores y amantes de la Biblia.
La leen desde la espiritualidad macro-ecuménica y en profundo didlogo y comunion con
todas las religiones y tradiciones espirituales.

Hace mas de 30 afios soy amigo de Marcelo Barros y somos compafieros de busqueda
teoldgica y pastoral. Junto con Carlos Mesters y Frei Betto, Marcelo es seguramente uno
de los tedlogos mas queridos por las comunidades eclesiales de base y los movimientos
populares. Por su libertad profética ha sufrido incomprensiones y presiones, pero mantiene
la levedad del Espiritu y agudeza de analisis, siempre a partir de los oprimidos. A su paso,
como monje ecuménico, anima la esperanza de la gente y consolida relaciones de amistad.
Su experiencia de biblista en el CEBI (Centro de Estudios Biblicos), junto con Carlos
Mesters, asi como en el secretariado nacional de la Pastoral de la Tierra y su relacion con
una comunidad de Candomblé, le ayudaron a desarrollar una Teologia Macroecuménica y
Pluralista de la Liberacion.

Luis Carlos en Cuba es coordinador del area de Teologia del Grupo de Solidaridad
Oscar Arnulfo Romero y profesor del Instituto Superior Ecuménico de Ciencias de las
Religiones. Pastor en la Fraternidad de Iglesias Bautistas de Cuba y un estudioso de las
teologias del Sur, vive la experiencia rica y preciosa de unir su ministerio pastoral y
teologal evangeélico a una insercion de vida con las religiones afro-descendientes,
importante espiritualidad de resistencia para los pueblos negros en nuestra América. La
suma de su labor teoldgica y compromiso pastoral lo colocan en la International
Association on Blacks Religions and Spiritualties (IABRS), organizacién teoldgica que
defiende la dignidad, el respeto e integracién de los pueblos negros en el mundo. De igual
modo acomparfia también algunos procesos politicos-educativos y teoldgicos en la region.

Por eso, sin duda, esos dos hermanos, Marcelo Barros y Luis Carlos Marrero, son
testigos cualificados de esos nuevos procesos sociales que han florecido en paises como
Bolivia, Ecuador, Venezuela. En este libro, ellos procuran comprender el alma de esa
nueva caminada de liberacion y proponen algunos criterios, a traves de los cuales podemos
participar de este proceso.

En el primer capitulo, los autores buscan aclarar las nociones de una espiritualidad
humana y ecuménica, que va mas alld de las religiones y que podemos contemplar,
presente y actuante, en los procesos sociales latinoamericanos.

De ahi en adelante, el libro se organiza siguiendo el método del “ver, juzgar y actuar”.
Aunque un paso contenga el otro y estas tres dimensiones del analisis se interpenetren, la
primera parte de este estudio busca condensar una vision critica de la realidad social,
politica y economica del mundo en que vivimos, especialmente, de los paises

2



latinoamericanos y caribefios. El segundo capitulo se centra en las crisis y las salidas a la
misma, dando particular relieve a los intentos de solucién que aparecen en los procesos
sociales de las comunidades populares en distintos paises. En el tercer capitulo cuenta la
historia de varios procesos sociales y politicos ocurridos en América Latina y el Caribe. El
capitulo cuarto esclarece la relacion entre los diversos procesos sociales y politicos y las
instituciones religiosas. El capitulo 5° muestra las raices indigenas y culturales de estos
procesos, y con el capitulo 6° donde hacen un anélisis sobre socialismo y caminos
espirituales, se cierran la primera parte de este estudio.

La segunda parte del libro empieza en el capitulo 7° con un estudio sobre la solidaridad
en distintas religiones, la revelacion divina en la Biblia (capitulos 8° y 9°), y como se
organiza hoy el llamado ecosocialismo, con sus distintas corrientes. Somos testigos de
como actualmente, a partir de los pueblos indigenas y de las comunidades
afrodescendientes, se han fortalecido posibilidades nuevas para una relacion de mas
comunién con la Madre Tierra, con el agua y con toda la naturaleza. Esta energia de amor
recrea también nuevas relaciones de igualdad y justicia entre hombres y mujeres vy, tal vez
por primera vez en el continente, nos da la posibilidad de sentirnos brasileros, cubanos,
bolivianos, ecuatorianos, venezolanos, hondurefios, uruguayos y hermanas y hermanos de
toda la América Latina y el Caribe, miembros de una gran comunidad humana, unida en un
camino comun de libertad y de vida solidaria. La tercera parte de esta obra trata de
sintetizar elementos de una teologia social pluralista latinoamericana (cap. 10°) y también
como se configura una espiritualidad que podemos Ilamar socialista (cap. 11° y 12°). Y los
autores concluyen el libro con “una palabra para continuar el camino...”

Desde su inicio, la Teologia de la Liberacion se situ6 como una reflexion espiritual,
nacida en las bases y profundizada a partir de las experiencias de participacion de las
comunidades cristianas en los procesos de lucha y liberacion ocurridos en el continente. En
afios recientes, las teologias contextuales, desarrolladas como teologias indias,
afrodescendientes y feministas, dialogan con temas como el pluralismo cultural y religioso,
asi como con los retos propios de nuestro tiempo, para afirmar un compromiso de amor
solidario de la parte méas sana de las Iglesias cristianas y de otras religiones con el nuevo
proceso socialista que surge desde las comunidades indigenas y los movimientos
populares, en varios paises del continente. Al buscar profundizar siempre los nuevos
procesos sociales, no a partir de los gobiernos por revolucionarios que sean, sino a partir de
las comunidades empobrecidas y populares, este libro actualiza ese camino espiritual.

En estas paginas, se nos confirma la certeza de que la bdsqueda de la comunion
ecoldgica con el universo y el compromiso de solidaridad con los empobrecidos son
elementos esenciales de todo auténtico camino espiritual. Esta busqueda nos autoriza a ser
proféticamente criticos con la larga historia que ligo las Iglesias cristianas al colonialismo
gue domind nuestros pueblos, y nos da coraje para repensar continuadamente nuestra idea
de Dios y nuestra vision de la espiritualidad humana en funcion del “nuevo mundo
posible” que queremos construir en la diversidad y la libertad de los hijos e hijas de Dios.

Tal vez algun lector o lectora sienta que el libro se concluye casi de repente, como una
obra inacabada. Es porque este libro nos ofrece elementos para la reflexion y nos deja el
encargo de proseguir el dialogo con nosotros mismos, con los otros y con la ternura divina
presente en el universo y en nosotros.

De todas maneras este libro propone distintas conclusiones. Una de ellas es que ser
solidario es el modo normal de ser persona libre en este mundo. Como decia el monje
Thomas Merton: “Ninguna persona es una isla”. La solidaridad es la inica base viable para

3



construir sociedades, afirmadas sobre la defensa intransigente y permanente de los
Derechos Humanos.

Sea usted 0 no una persona religiosa, podra sacar otras conclusiones véalidas y sentirse
nuevamente llamada o llamado al compromiso liberador que de manera tan cautivante
describe este libro. Quien cree en Dios, sabe que aventurarse por este camino de liberacion
es dejarse conducir por el Espiritu que “sopla donde quiere, oyes su voz, pero no sabes de
donde viene ni adénde va” (Jn 3, 8).

Como en el siglo IV escribi6 san Agustin: “Dame a alguien que ame y comprendera lo
que digo. Dame a alguien que desee caminar por este desierto, que tenga sed y suspire por
la fuente de la vida, muéstrame esa persona y estoy seguro que me entendera’?.

2 AGUSTIN, “Tratados sobre el evangelio de Juan, 26, 4,” cit. en Connaissance des Péres de I’Eglise 32, dic.
1988 (capa).

4



PARA PROVOCAR LA CONVERSACION

“Nuestra América” fue la expresion del Apdstol de la Revolucion Cubana José Marti
para designar a nuestro Continente y el Caribe. Desde hace algunos afios, en varios paises
de esta Patria Grande - especialmente en Bolivia, Ecuador, Venezuela, Argentina, Brasil,
Paraguay, entre otros - , algunos movimientos sociales y también gente corriente han sido
protagonistas de cambios sociales y politicos importantes. Son procesos transformadores
que parten de las propias bases populares y llegan a lograr conquistas importantes, las
cuales transitan desde elaboraciones de constituciones y leyes mas justas e igualitarias,
hasta la eleccion de gobiernos mas populares con opciones transformadoras. Aun en
aquellos paises donde esta nueva realidad social y politica esta mas sedimentada, como en
Bolivia, Ecuador y Venezuela, todavia estos procesos son nuevos y no escapan, en variadas
ocasiones, a contradicciones internas. Cuentan con las dificultades inherentes a todo
cambio que intenta tomar un camino transformador, pero no se puede negar que mientras
que en otras partes del mundo la realidad politica parece estar girando hacia lo que
comunmente se llama “derecha”, en varios paises de América Latina se hacen ensayos de
lo que el profesor Boaventura de Sousa Santos llama “esbozo de un socialismo para el
siglo XXTI”.

Esta realidad nueva es una conquista de comunidades populares y de grupos antes
desorganizados que, poco a poco, han ido manifestando una capacidad de movilizacién
politica-pedagdgica que los partidos politicos tradicionales y los intentos revolucionarios
anteriores nunca habian conseguido realizar, aunque aparecieran en sus programas de
cambios y agendas politicas.

Hasta hace poco, nadie podria imaginar que los pueblos indigenas de todo el Continente
conseguirian celebrar la 42 Cumbre Continental de Pueblos y Nacionalidades Indias de
Abya Yala en Puno, Per(, del 27 al 31 de marzo de 2009. Del 12 al 16 de octubre de 2009,
la Coordinadora Andina de Organizaciones Indigenas (CAOI) celebré con entidades indias
de todo el continente la Minga Global por la Madre Tierra, con el tema: “Salvemos el
planeta”. Al mismo tiempo, organizaron el Tribunal de Justicia Climatica, entidad
importante que contribuy6 a la preparacion de la Conferencia Mundial sobre el Clima en
Copenhague en diciembre de 2009.

Estas iniciativas contintan y se profundizan en el plano de la ciudadania social y
politica, asi como en el de la manifestacion de la autonomia cultural y de defensa de la
Tierra, de las aguas y del aire del planeta.

A nivel local son tantas las movilizaciones y movimientos en el campo y en las
periferias urbanas que seria imposible citarlos a todos, solo apuntar, a manera de ejemplos
concretos a los mas importantes y significativos. En el Mato Grosso (Brasil), hace algunos
afios, unos jovenes campesinos asentados se unieron para afrontar problemas ambientales
como la quema de bosques o arboles, pero al mismo tiempo comenzaron a producir
alimentos sanos y naturales, como hortalizas, semillas y otros. Fundaron la asociacién de
pequefios productores UNIVIDA, hoy de importancia nacional. En la misma época se
organizd el Movimiento de Mujeres de la Zona da Mata de Pernambuco, region que
contiene 23 municipios, con multiples conquista y victorias concernientes al derecho de las
mujeres del campo.

En todo Brasil, comunidades negras y descendientes de quilombos - o palengues, como
se conoce en Cuba- , se vuelven protagonistas de un nuevo proyecto de educacién de base
y de organizacion autonoma en redes de economia solidaria. Este mismo proceso de

5



organizacion y solidificacion de movimientos sociales se da en todos los paises del
continente, en un proceso no siempre visible, poco valorizado todavia por los medios de
comunicacion de masas, en su mayor parte elitistas y comprometidos con la élite opresora
del continente.

Muchos de estos movimientos se apoyan en las culturas e incluso en la valoracion de los
elementos espirituales que unen a las comunidades. Vemos en todo el continente una
revalorizacion de las tradiciones espirituales indigenas y afrodescendientes, asi como una
mayor participacion del cristianismo popular (devociones catolicas y pentecostales) en este
proceso social y politico de nuestros pueblos. Por esto, un elemento nuevo de este proceso
es la participacion activa y efectiva de muchos grupos espirituales, cristianos y de otras
tradiciones religiosas, comprometidos no solo con la transformacion social del mundo sino
también en la creacion de una mentalidad hondamente fraterna y comunitaria. Pero
también hay sectores eclesiasticos y religiosos que lo rechazan; todavia piensan que la fe y
la espiritualidad no tienen nada que ver con la accién social y politica, afianzando el
dogma y sacrificando en muchas ocasiones, esta libertad espiritual.

Gracias a Dios, desde los afios 60 del siglo pasado hemos visto en toda América Latina
a obispos, pastores evangélicos, sacerdotes y lideres de otras religiones hacerse hermanos,
compafieros y comparieras de los grupos populares, incluso no religiosos, en busca de
justicia social y en apoyo a la caminada popular que fundamenta los caminos de la
liberacion del pueblo. Todo el continente admira y estima a pastores cristianos profetas,
como los obispos catdlicos Oscar Romero, Helder Camara, Sergio Méndez Arceo,
Lednidas Proafio, Enrique Angelelli, Samuel Ruiz, Toméas Balduino y Pedro Casaldaliga,
asi como a varios hermanos evangélicos, Federico Pagura, Jaime Wright, Richard Shaull,
Porfirio Miranda, José Miguez Bonino y muchos otros, ademas de diversos/as lideres de
las religiones indias y negras de cada region. Ellos y ellas defendieron las culturas
originales, situdndose asi en la caminada de la liberacion.

En su gran obra, “El Dios escondido”, el socidlogo marxista Lucien Goldman
comparaba —sin asimilar una a la otra— la fe cristiana con la fe socialista. Las dos tienen en
comun el rechazo del individualismo puro, racionalista o empirista, buscan la superacién
de la cultura burguesa y creen en valores transindividuales. En lo que respecta al
cristianismo, la fe en Dios, implica la propia fe en el ser humano y en la valoracion de la
vida. En cuanto al socialismo, se cree en la comunidad humana y en la esperanza de
construir el ser humano nuevo. La apuesta religiosa seria la existencia de Dios y su
proyecto liberador; la apuesta socialista, la posibilidad de este proyecto divino a través de
la liberacion social de la humanidad. Ambas implican una fe fundadora que no es
demostrable solamente a nivel de los juicios factuales. Segun Goldman, lo que distingue a
estas dos formas de fe es el caracter suprahistorico de la transcendencia religiosa.

En Cuba, el tedlogo presbiteriano Sergio Arce también nos recuerda que “el
Cristianismo ha de olvidarse de si mismo y en la medida que destruya sus propios idolos,
podra cumplir su testimonio profético. Este papel profético tiene que ver con la posicion de
vanguardia en la renovacion de la sociedad, en la creacion siempre de nuevas estructuras
sociales... ha de esforzarse por reconciliar la sociedad socialista y marxistas con los mejores
propositos de Dios para el ser humano, de acuerdo con el Evangelio™.

1 SERGIO ARCE MARTINEZ, La mision de la iglesia en una sociedad socialista, Editorial Caminos,
La Habana, 2004.



Desde los origenes del cristianismo, muchos creyentes comprendieron que el mandato
evangélico del amor al projimo exigia el combate histérico en pro de una comunidad
humana mas libre, igualitaria y fraterna. A partir del siglo XIX, muchos cristianos
entendieron que esa comunidad o ese futuro comunitario es el socialismo?. Pensadores
como Boaventura de Sousa Santos y el sociologo Alvaro Garcia Limera, vicepresidente de
Bolivia, sefialan el surgimiento y el proceso, todavia incipiente pero real, de un nuevo
socialismo para el siglo XXI. Con este libro queremos unirnos a esa caminada, procurando
reflexionar sobre la contribucién propia de este proceso a la busqueda espiritual de las
personas que participan de él, asi como la responsabilidad de todas las personas y grupos
espirituales en la consolidacion de este nuevo socialismo espiritual y ecuménico, todavia
no plenamente formado, pero en gestacion avanzada.

Como personas gque buscan una espiritualidad humana y ecuménica (mujeres y hombres
cristianos, personas de diversas religiones y muchas otras que no pertenecen a una religion
organizada), queremos, como dice el evangelio, “percibir los signos de los tiempos”, sobre
todo “escuchar lo que el Espiritu dice a las Iglesias y al mundo” y dar la contribucion
especifica que nos compete para, como decia un poeta, “ayudar a nacer la madrugada y que
brille un nuevo dia de gracia”.

Una pausa necesaria...

Lucien Goldman no fue el Unico marxista que comprendid la importancia de la fe para
la lucha socialista. Mucho antes de él, el gran pensador latinoamericano José Carlos
Mariategui, en 1925 ya escribia en un ensayo: “La inteligencia burguesa se ocupa con la
critica racionalista del método, la teoria, la estrategia de los revolucionarios. jQué
malentendido! La fuerza de los revolucionarios no esta en su ciencia, sino en su fe, en su
pasion, en su voluntad. Es una fuerza religiosa, mistica, espiritual... La emocion
revolucionaria... €s una emocion religiosa. Las motivaciones religiosas se desplazaron del
cielo a la tierra. Ellas no son divinas sino humanas y sociales”®. Mariategui desarroll¢ esta
tesis a partir del analisis de las sociedades peruanas y latinoamericanas. El sabia que en la
historia de nuestro continente, los grandes movimientos populares de insurreccion contra la
tirania y de mas justicia e igualdad para las comunidades indigenas o campesinas, siempre
comenzaron 0 vinieron entrelazados con motivaciones espirituales. Recordemos los
llamados “movimientos mesianicos populares”, como Canudos en Brasil, en los Andes las
revoluciones de Tupag Amaru, en Cuba la rebelién de Aponte, todos tenian una gran
connotacion mistica, sin la cual las capas mas pobres no se movilizarian.

Incluso en los niveles mas oficiales de la sociedad, en los movimientos que movilizaron
no sélo a gente marginal sino a las clases mas privilegiadas, hubo siempre participacién de
cristianos y de personas del clero. Por ejemplo, la Confederacion del Ecuador en
Pernambuco (1817) o el movimiento de Tupag Amaru en Peru (siglo XVIII). Esta
dimension religiosa popular puede ser ambigua (por ejemplo, milenarista y no historica),
pero si los movimientos revolucionarios canalizasen esta fuerza de forma histérica y mas
lucida, seria sin duda una contribucion nueva a los cambios sociales.

2 Cf. MICHAEL LOWY, “A Dimensdo Cultural do Socialismo”, en Cadernos Fé e Politica, n. 11 (1994),
p. 33-34. )

3 JOSE CARLOS MARIATEGUI, El Hombre y el Mito, EI alma matinal, Biblioteca Amauta, Lima, 1970,
p. 22.

7



Si las sociedades tradicionales son casi siempre teocraticas, en América Latina, las
comunidades indigenas y mas tarde las poblaciones que descienden de ellas vivieron algo
parecido a lo que sucedid con el pueblo biblico en tiempo de la cautividad. Este pueblo,
bajo el dominio de pueblos extranjeros, le desaparecieron los signos sociales y politicos
propios de la identidad del pueblo (en el caso del Israel antiguo, la monarquia y el templo;
en el caso de los pueblos amerindios, tambien la independencia de sus gobernantes, sus
templos y sus propias formas de organizar la sociedad), quedando como Unica fuerza de
resistencia la espiritualidad. En los tiempos biblicos, después del cautiverio babildnico, el
pueblo se organizé a partir de la religion: fue el inicio del judaismo. En América Latina, la
creatividad de las poblaciones locales hara una relectura propia de la religién de los
colonizadores y mantendrd una cultura ligada a sus antiguos valores espirituales. Quien
conoce la realidad latinoamericana, como Mariategui la conocia, sabe gque si no se toma en
serio esta dimension espiritual del pueblo (mas amplia que la religiosa institucional),
cualquier movimiento revolucionario tendra muchas dificultades para afirmarse y lograr
sus propositos, aunque estos apunten a la dignidad y derechos humanaos.

Se observa en varios paises de América Latina como las comunidades indigenas y afro-
descendientes resistieron y contindan firmes ante la opresion y la masacre de méas de 500
afios, y cémo en estos afios recientes, los indios y los negros se han organizado y
constituido como protagonistas importantes de un nuevo proceso social y politico. No
debemos ni podemos obviar que esta fuerza proviene de la fe, y no solamente de la fe
cristiana, sino también de creencias y espiritualidades ancestrales de estos pueblos.

Se puede constatar a través de estos ejemplos, que existen diferentes formas de
creer y relacionarse con la Trascendencia. Puede decirse que en la carta a los romanos,
Pablo muestra que existe una fe que lleva a la justicia y otro tipo de fe que no conduce a la
justicia (Rom 1, 17 ss). Eso mismo es lo que podemos ver al contemplar el proceso de las
comunidades populares latinoamericanas. Debido a varias circunstancias, hemos tenido la
gracia de acompaiar, de cerca y de lejos, pero como amigos, algunos procesos de
transformacion. Marcelo desde Bolivia, ya que desde 1979 casi todos los afios ha
coordinado cursos de Biblia para agentes de pastoral y personas de base; Luis Carlos desde
su experiencia teologica en la Asociacion Internacional sobre Religiones Negras y
Espiritualidades y en Cuba a través de la Red Biblica Cubana.

Estamos convencidos de que, a pesar de todos los tropiezos y problemas, en América
Latina se estd construyendo un socialismo nuevo para el siglo XXI. Es un camino
revolucionario que hoy cuenta con algunos gobernantes amigos y aliados, pero que no
pertenece sblo a protagonistas iluminados y si a los pueblos del continente v,
principalmente, a los marginados y explotados por el sistema capitalista vigente. Por estos
pueblos y sus gentes sencillas escribimos estas lineas, creyendo firmemente en que
podemos desarrollar una espiritualidad socialista bolivariana.

Compartimos con ustedes algunas impresiones sobre este proceso de transformacion
que viene dandose en el Continente, proponiendo a cristianos y a todas las personas que
buscan una espiritualidad humana, una nueva insercion en este proceso que se esta
realizando. Sélo asi, a partir de esta praxis, podremos elaborar elementos nuevos de una
espiritualidad ecumenica y una teologia pensada a partir de este proceso social y politico
que esta ocurriendo hoy en América Latina.

Sugerimos entonces ir tejiendo esta reflexion en la linea consagrada por la caminada
eclesial latinoamericana del “Ver, Juzgar y Actuar”. Este lenguaje viene de la Accion
Catolica de los afios 60 y fue asumido por la conferencia episcopal de Medellin (1968) y

8



por la mayor parte de los trabajos de la Teologia de la Liberacién. Hoy vemos con méas
claridad sus limitaciones. No existe un “ver” neutro. Todo ver ya contiene una determinada
opcion de juicio y sobre todo cuando este juicio ya estd pre-determinado por imagenes
referenciadas que nos han colocado en algun momento histérico. Leonardo Boff afirmaba:
“todo punto de vista es siempre vista desde un punto”. Ademas, actualmente, en sana
conciencia nadie aceptaria una concepcion del “juzgar” como si la fe o la teologia tuviesen
que dar la Gltima palabra sobre los procesos sociales. Estos son autdnomos y solo nos cabe
estudiarlos, tratar de comprenderlos y, en el caso de que los aceptemos, insertarnos en
ellos. Hemos considerado fundamentalmente el cuidado metodoldgico de no asumir una
postura de “juzgar” lo que otros hacen, comprendiendo también que debemos abandonar la
“pretension” de un “deber ser” ideal al cual deberian remitir todas las acciones. El proceso
politico, como el de otras esferas sociales, se mueve por logicas que deben ser
comprendidas al interior de ellas mismas. La Unica referencia sensata es tratar de ponerse
siempre en el lugar del otro (politico, religioso, etc.), buscando constantemente
comprenderlo.

En este libro, se mantendra el término “juzgar” en la organizacion de la segunda parte
de este trabajo, con este nuevo sentido: recordar las fuentes de la fe, procurar
comprenderlas a partir de la realidad actual, pero sin pretender “convertirla” o sacralizarla.
Se conservara el nombre, siguiendo la metodologia latinoamericana, pero dandole un
significado nuevo y mas amplio, tratando mas bien de provocar una profundizacién sobre
el tema y no pretendiendo agotar el asunto, mucho menos cerrar la conversacion. Es como
si estuviéramos iniciando un didlogo que queda abierto e inacabado para que usted, lector o
lectora, pueda confirmarlo, profundizarlo o incluso corregirlo. En la tercera parte,
correspondiente al actuar, se trabajan las responsabilidades de los cristianos y
especialmente de la teologia latinoamericana ante lo que estd sucediendo, de nuevo sin
pretension de agotar el asunto o de ser maestros, ni mucho menos ejemplos, en un tema tan
delicado.

Este proceso social esta todavia en construccion. Pero, las motivaciones de muchas
personas que participan en este camino vienen de su fe y es algo que necesita ser
profundizado. Estas paginas han sido escritas pensando en las personas cristianas y de otras
tradiciones espirituales involucradas en este proceso latinoamericano. De esta caminada,
ya se pueden ir avizorando elementos valorativos de esta experiencia y, al mismo tiempo,
perspectivas nuevas para la fe y la espiritualidad. Existe en el Continente una realidad
social a la que corresponde la designaciéon de una espiritualidad insertada en el proceso
social propio de América Latina. A nosotros nos compete discernir esta realidad y
comprenderla mejor.

Algunas de estas paginas han sido escritas primero por Marcelo para la revista italiana
In Dialogo, como articulos independientes. Han sido revisados, a veces modificando algin
contenido, afiadiendo algunos elementos y quitando otros. Si acaso nota usted alguna
repeticion en los capitulos, esta seria la causa. Disculpe al hermano Marcelo, también al
hermano Luis Carlos por no atreverse a quitar nada.

Para que este texto haya salido tal como estd, se agradece inmensamente la colaboracion
preciosa de compaferos y amigos, hermanos de fe y de caminada, que han ayudado
leyendo los originales y sugiriendo algunas correcciones, incluso cambios Yy
profundizaciones, sin los cuales el libro no habria salido como ha salido. Agradecemos
especialmente a Pablo de Araujo Quermes, Ricardo Alesi, Paulo Teixeira (Pulika), Silvio
Vedan, Ivo Poletto, Yves Lesbaupin, Claudia Fanti; Diego Ramos y a te6logos amigos

9



como Diego lIrarrazaval, Pablo Richard, José Maria Vigil, Daylins Rufin, Marcelo Trejo y
otros, por sus contribuciones fraternas y la alegria de tenerlos aqui casi como co-autores.

Especial agradecimiento a quienes nos han inspirado desde sus reflexiones y précticas
pastorales y politicas, al Dr. Sergio Arce, Dr. Adolfo Ham, Rev. Raul Suérez, Rev. Clara
Rodés, Joel y Raquel Suérez, Gabriel Coderch Diaz y a otras profetisas y profetas de
nuestra América Latina. También a, asi también a nuestras comunidades cristianas y
religiosas en ambos paises.

Como cristianos toda nuestra experiencia de vida ha sido vivir la fe como fuerza
trasformadora del mundo. Quede claro que esto no nos lleva a abandonar el sentido critico
ni el didlogo con los que piensan de manera diferente o son contrarios a este punto de vista.
Hemos aprendido de Don Helder Camara no solamente a respetar a quienes piensan lo
contrario, sino a tratar de aprender también algo de ellos. Deseamos tener eso en cuenta en
estas paginas.

Los autores

10



12 Parte

“Felices los 0jos que ven

lo que ustedes ven”
(Lc. 10, 23)

11



UN SECRETO DESDE EL PROPIO CORAZON DE LA HUMANIDAD.
COMPRENDIENDO LA ESPIRITUALIDAD

En el primer viaje a Cuba de Marcelo, a mitad de los afios 80, traia una mision
importante: habia sido invitado por un centro de estudios del Comité Central del Partido
Comunista de Cuba para dar un curso de lectura latinoamericana de la Biblia a estudiosos
del tema de las religiones dentro del Partido y a sociologos del pais. Todos estaban
deseosos de comprender mejor lo que pasaba en las Comunidades Eclesiales de Base del
continente latinoamericano. El curso, de tiempo completo, duraba dos semanas y tenia
unos 30 alumnos, todos con maestria y algunos con doctorado en Sociologia. Para él se
trataba de un aprendizaje mutuo, ya que nunca en otro lugar habia tenido un grupo de
alumnos tan bien informados y formados.

Marcelo estaba disfrutando el privilegio de dar clase a un grupo asi, cuando recibi6 un
aviso: el ministro Manuel Pifieiro queria hablar con él y le sugirié una visita aquella misma
noche. Manuel Pifieiro habia sido compafiero de Fidel en la Sierra Maestra y en la lucha
revolucionaria. En aquel momento, era el ministro encargado de América Latina en el
Ministerio de Relaciones Exteriores y jefe de “Casa de las Américas”. Marcelo habia oido
hablar de él antes, pero conocia mas a su esposa, la escritora Marta Hanecker, que a su
esposo, el ministro. El encuentro se dio en una casa diplomatica a altas horas de la
madrugada, cuando segun los habitos del dia a dia en el monasterio, ya Marcelo no estaria
despierto.

Manuel Pifieiro era un hombre alto y de porte majestuoso. Las mujeres dirian que era
buen mozo, elegante y de cuerpo atlético, a pesar de sus mas de 60 afios. Llegd de repente
y le salud6 como si fuese un viejo conocido y amigo. Tenia una conversacion simpatica y
muy viva. Estaba extremadamente bien informado de todo lo que pasaba en el continente y
en el mundo. Pero el asunto sobre el que deseaba hablar con Marcelo era sobre lo que él
llamaba ““una espiritualidad materialista”. En otra época, se habria escuchado esa expresion
como si se estuviera hablando de la cuadratura del circulo. Pero, a partir de lo que Marcelo
habia visto suceder en América Latina Yy, especificamente, en los movimientos
revolucionarios, pudo comprenderlo. Manuel le explicaba que la generacion suya habia
arriesgado la vida para construir un pais libre, habia renunciado a muchas posibilidades de
una juventud de clase media para realizar el suefio socialista. Ahora Cuba ya era “el
territorio libre de las Américas”. A pesar de todas las presiones externas, el pais habia
conquistado su verdadera independencia. Sin embargo, la juventud de los afios recientes
encontraba, en cierta forma, “las cosas hechas”. Los entonces guerrilleros y combatientes
de la revolucién, la habian hecho por tener una mistica fuerte, por vivir incluso una
espiritualidad de amor al pueblo, especialmente a los mas empobrecidos. Los jovenes de la
generacion contemporanea no habian vivido eso. (Como ayudarlos a no dejarse alienar
simplemente por las publicidades capitalistas y por las novelas que ven en la television?
¢Como ayudarlos a descubrir una mistica y un método de espiritualidad, a partir del
marxismo e independiente de una opcidn religiosa, que pueda iluminar su cotidiano?

No sabemos a ciencia cierta si Marcelo dio una respuesta adecuada a la inquietud del
ministro Manuel Pifieiro, pero se comprometio a proseguir su budsqueda de fe y vida con
esas preguntas como desafio perenne. Ella siguen moviendo a la solidaridad social, como

12



“hermano y compafiero en las tribulaciones y en el testimonio del reinado divino en el
mundo” (expresion del profeta en el libro del Apocalipsis 1, 9).

Hoy, al iniciar este libro sobre una espiritualidad insertada en el camino socialista,
retomamos estas preguntas y otras que han surgido con el tiempo. No es un libro escrito
especificamente para cristianos o para personas de fe religiosa, sino para personas
sencillas, vinculadas o no a una religion, que en el continente latinoamericano y en el
Caribe se sienten llamadas a mas vida y amor, ain en medio de los dramas y combates
sociales que tenemos que afrontar.

Sin disminuir la importancia de una espiritualidad especifica buscamos conversar sobre
una mistica mas pluralista y macro-ecumenica, que pueda servir a toda persona de buena
voluntad que desee avanzar por un camino de profundizacion interior y espiritual.

En la época que Marcelo se encontrd con él ministro, todavia se preguntaba cual era la
fuerza interior que hacia que a un joven de clase media de El Salvador, Nicaragua,
Colombia o Brasil dejase a su familia, renunciando a un futuro seguro y arriesgasen sus
vidas en combates que entendian como luchas por la justicia y por la igualdad humana.
¢Qué fuerza interior llevd a tantos campesinos de Brasil a formar el Movimiento de los
Campesinos Sin Tierra (MST) en plena dictadura militar y a resistir tantas persecuciones y
peligros? ¢Con qué fuerza un pequefio pufiado de hombres y mujeres, liderados por Fidel
Castro, se levantaron contra la dictadura y llevaron adelante la primera revolucion de
Ameérica Latina? ;/Qué fuerza interior llevdé al padre Josimo Tavares a no dejar
abandonados a su propia suerte a los labradores de Bico do papagaio, sabiendo que
probablemente vendrian a matarlo? ;Como se explica que el padre Ezequiel Ramin dejara
a su familia y amigos en Italia y viniera a internarse con los labradores de Rondonia para
dedicarse a ellos hasta el martirio? Y Margarida Alves, ama de casa, y el campesino
Gringo, la hermana Dorothy Stang, ,Cémo explicar que el padre Guillermo Sardifias, quien
obtuvo grados de Comandante, se uniera a los barbudos en la Sierra Maestra para combatir
contra la dictadura en Cuba? Y Frank Pais, Faustino Oramas, Vilma Espin, Celia Sanchez
y tantos otros hermanos y hermanas. ;Cual es la fuerza de las comunidades negras,
perseguidas y marginadas, que les permite resistir a tantos sufrimientos y mantener tanto
de sus culturas y religiones originales, aunque fueran consideradas idolatricas y
demoniacas por tantos ministros de Iglesia? ;Cémo se explica el resurgimiento de los
movimientos y comunidades indigenas en todo el continente cuando muchos consideraban
a los indios condenados a la extincion? ;Cual es el secreto para tener la fuerza interior y
el valor de dar la vida por la causa del pueblo empobrecido?

¢Es posible entender esta trayectoria como un camino espiritual? Si la respuesta es
positiva tal y como la pensamos, entonces ¢qué significado tiene profundizar en este
camino dentro del proceso socialista actual que, en medio de tantas dificultades, de uno u
otro modo, ha surgido en el continente? ; Como hacerlo?

Permitannos, quienes leen estas paginas, conversar con ustedes partiendo de nuestras
experiencias de vida y de trabajo. Dialogaremos sobre el tema de una espiritualidad
humana, ecuménica, religiosa o no, que se inserta en la justa lucha de los pueblos
latinoamericanos y caribefios por su liberacion para la Vida.

13



I.1- Despejando el terreno para poder dialogar

El propio término “espiritualidad” no es un término antiguo y no aparece en las
escrituras sagradas de ninguna de las religiones tradicionales o antiguas, por tanto es
fundamental esclarecer a qué podemos Ilamar con este nombre y qué pudiera ser una
propuesta de una Espiritualidad pluralista, macro-ecuménica y socialista.

Hoy, muchos campesinos recuperan las técnicas tradicionales que poseen los indigenas,
partiendo de las culturas agroforestales y de cultivo en terreno natural, técnicas en las
cuales no se necesita limpiar el campo donde se va a plantar, aunque en algunos casos, para
cultivar un terreno todavia es necesario, en primer lugar, liberar de malezas el terreno.

Aplicando este principio de la agricultura al tema de la espiritualidad, y para evitar
confusiones ayudando a precisiones necesarias, vale la pena empezar a liberarnos de
conceptos ya concebidos, despejando todo lo que en esta perspectiva que buscamos
profundizar, no sea exactamente camino de espiritualidad.

En primer lugar debemos tener claro que:

1.1.1- La Espiritualidad no es espiritualismo

Algunas escuelas de espiritualidad profundizan una vision nitidamente espiritualista.
Hay personas que cuando quieren decir que alguien es espiritual lo denominan
“espiritualizado o espiritual”. En el plano macroecuménico, respetamos esta sensibilidad y
no negamos que pueda tener algun sentido y valor. Esta perspectiva es firme
principalmente en grupos para los que el ser humano es un espiritu que habita un cuerpo, al
igual que una carta cuando se introduce dentro de un sobre. Esta antropologia debe ser
respetada y con ella debemos dialogar, pero no es la vision de las grandes religiones
monoteistas, ni de las tradiciones espirituales mas antiguas, ni de la espiritualidad
ecumenica actual.

En la perspectiva biblica y macro-ecuménica, una verdadera espiritualidad no puede ser
comprendida como algo opuesto a la materia. Nada tan contrario a la espiritualidad como
toda forma de irrealismo y falta de concrecién en la vida. Una gran mistica como Santa
Teresa de Avila ensefiaba a sus discipulas a encontrar a Dios en la oracion, pero también en
medio de las ollas de la cocina o pelando las cebollas. La tedloga brasilefia Ivone Gebara
explica en uno de sus articulos que existe una espiritualidad en medio de la basura y la
suciedad, que es la realidad de tantas personas empobrecidas en nuestro continente. Por
eso, el ministro cubano podia hablar de “espiritualidad materialista”, aunque ese no sea
nuestro lenguaje.

Espiritualidad no se opone a materialidad ni a la realidad de las cosas concretas. No
debemos oponer vida material y vida espiritual, cuerpo y alma, y otras expresiones
semejantes. Eso seria dualista y, en el plano mas profundo, hasta anti-espiritual. Los
antiguos hablaban de “economia espiritual”, de una “higiene espiritual”, y otras muchas
definiciones parecidas. La espiritualidad se opone a una vision meramente mecanicista, que
idolatra y absolutiza aquello que se ve y se experimenta. Se opone al consumismo y a la
mundanidad, en el sentido de adhesion al sistema social dominante.

El tedlogo suizo Hans Urs von Balthasar, al que nadie acusaria de simpatizante de la
teologia de la liberacion, escribio: “La espiritualidad es una actitud fundamental, practica o
existencial, que la persona da a su existencia religiosa, 0 mas generalmente, a su

14



compromiso ético, como consecuencia y expresion de aquello en lo que cree™*. Traducido
de manera concreta: Espiritualidad es “el sentido que se puede dar a la vida, expresada y
recreada en la metidfora de Vida en Abundancia que expresara Jesus”. Entonces nos
podemos preguntar: ¢qué sentido tendria la vida si no fuera relacion con el otro?

Algunas tradiciones religiosas ligan la espiritualidad a la busqueda de intimidad con la
divinidad, pero es necesario destacar, que en la tradicion biblica, el primer lugar en el que
Dios encuentra al ser humano es en el otro. Esta es la verdad més explicita en la Biblia.
Desde la pregunta de Dios a Cain: “;Dénde estd tu hermano?” hasta la promesa de la
nueva Jerusalén en el Apocalipsis, donde “no habra mas llanto, ni luto, ni dolor” (Ap. 21)
como apuntd San Pablo: “Dios sera todo en todos” (1 Cor. 15). Pudiéramos entonces
resumir que desde la perspectiva biblica, la espiritualidad es reconocer lo divino en el otro.
Tal vez por eso y hasta hoy, muchas personas que separan la espiritualidad del compromiso
social se continuen preguntando como Cain: “; Acaso soy yo el guardian de mi hermano?”.

En América Latina, en la segunda mitad del siglo XX, redescubrimos la importancia de
las personas empobrecidas y oprimidas como sacramento de la presencia y de la actuacion
divina. Creemos en un Dios que muestra su predileccion manifestandose en medio de los
empobrecidos. La solidaridad amorosa con ellos, debe ser el elemento fundamental de
nuestra espiritualidad. Fue lo que el padre Ignacio Ellacuria llamé “pueblo crucificado”

Ahora bien, la espiritualidad también esta Illamada a ampliar la percepcion de este otro,
que no es solamente el otro humano, sino todo ser vivo y la creacién. O nos unimos a todas
las tradiciones espirituales que recuerdan a la humanidad la presencia divina en todos los
seres y apelan para que el encuentro con la divinidad se dé en esta comunion con la
naturaleza, o el esfuerzo ecoldgico solamente técnico o cientifico no conseguira repercutir
en las capas populares con suficiente tiempo para evitar la tragedia que ya se esta
anunciando. Por tal motivo, se convierte en desafio constante desarrollar una eco-
espiritualidad basada en la conversion a la alteridad, que no es solamente el descubrimiento
y respeto al Otro (Dios), al otro (humano), sino al otro (universo), porque, al mismo tiempo
que se basa en la comunion con la alteridad, esta espiritualidad tiene conciencia de
pertenecer tan profundamente al conjunto del universo que hay grupos espiritualistas
actuales que dicen: “No existe el otro, porque yo hago parte del otro y el otro hace parte de
mi”. La experiencia de las tradiciones espirituales de las comunidades negras e indias
puede ayudarnos mucho en este camino.

Uno de los problemas del espiritualismo es partir del ideal. Es lo que en uno de sus
libros el monje benedictino aleman, Anselm Grunn, llama “espiritualidad de arriba”, en
cierta forma opuesta a una “espiritualidad de abajo”. En esta tltima la persona asume la
realidad personal y comunitaria tal como es y busca vivir la intimidad con Dios en la vida
concreta y en medio a todos los problemas comunes de la existencia, tanto personales
Ccomo comunitarios.

Justamente por esto, proponemos hablar de una “espiritualidad para el proceso social”.
En las opciones de justicia e igualdad social descubrimos las huellas del Espiritu y
podemos seguirlo. Huellas que se manifiestan en las voces de los pueblos y sus reclamos
populares.

4, H. URS VON BALTHASAR, Das Evangelium als Norm und Kritik aller Spiritualitat, citado por
EDOUARD DOMMEN, “Autour du sens et de I'identité”, en la obra colectiva coordinada por FREDERIC P.
PIGUET, Approches Spirituelles de I"Ecologie, Charles Léopold Mayer, Paris, 2003, p. 15.

15



1.1.2- La Espiritualidad no es moralismo

La América Latina de estos ultimos siglos, muchas veces denominada como una
sociedad “cristiana”, defendia que habia que tener religion para garantizar el cumplimiento
de la ley. Una sociedad sin religion seria una sociedad sin ley. Y cuantas veces, en nombre
de una fe religiosa, la sociedad burguesa impuso a la humanidad una moral mezquina y
estrecha.

Sin duda, toda espiritualidad supone como método, y también como consecuencia del
camino escogido, una ética de vida que privilegia el respeto a si mismo, al otro y al
universo. En este sentido, toda religién tiene mandamientos y todo camino espiritual
supone una ética de vida, no para vivir de la fe, sino para que se viva la fe. La ética no es
causa de salvacion o fuente de espiritualidad pero si consecuencia. Es por ello que
debemos de apostar por una ética planetaria, una ética que tenga como centro de referencia
el lamento de tantos seres humanos y de la Tierra; ética que nos interpela en relaciones de
comun-union holistica con todo lo creado. Por tanto, la espiritualidad nunca se debe
resumir a la ley o a la moral. Al contrario, en nuestra propuesta, la espiritualidad verdadera
debe de manifestarse en gratuidad y libertad.

1.1.3- La Espiritualidad no es intimismo

En la actualidad muchos grupos y corrientes, casi siempre denominan espiritualidad a lo
que sucede en el plano mas profundo del corazén humano. Eso tiene sentido,
principalmente, en un mundo medio sin rumbo, donde las certezas son confusas y en cual
las personas facilmente ven su individualidad irrespetada o ignorada. Es normal y positivo
que se insista en propuestas de interioridad, silencio y quietud. Sin embargo, una
espiritualidad macro-ecuménica y que puede ser socialista no debe ser considerada
solamente como una cuestion de intimismo o simplemente de lo que se denomina
centracion en si mismo.

En la antigliedad, los monjes orientales hablaban de quietud donde toda historia de
espiritualidad era la busqueda de una verdadera unificacion interior. Es fundamental esta
dimension de la busqueda de unidad del ser. Pero, la espiritualidad es mucho mas amplia
que esta dimensién, que aungue necesaria, no es Unica.

En el budismo, creencia se basa en la aceptacion de que todas las cosas pueden alcanzar
la budidad, o sea, el estado despierto o de iluminacion, y este estado esta ligado al rechazo
del dualismo sujeto-objeto. Como bien escribe Arne Naess, fundador de la Ecologia
profunda: “seria necesario desembarazarse de la sensacion de que siempre debe haber un
ego envuelto en la experiencia”®. Es importante velar por la interioridad (no intimismo o
mero subjetivismo) pero en profunda atencion a la dimensiéon social.

Justamente la espiritualidad nos ayudaria a articular mejor esta relacion entre el ser
individual y la comunidad, asi como la dimension de la alteridad que cada persona debe
descubrir en la vida: el sentido y el profundo valor del otro. Dietrich Bonhoeffer, tedlogo
luterano preso por Hitler en la Alemania nazista, decia: “El Cristo que estd en mi, estd en
mi para ti y en ti para mi”. Es siempre en el otro donde la persona encuentra el principio
fundamental del que se nutre la interioridad.

> Cf. ALDO NATALE TERRIN, “Como vencer a Dor, o Insucesso, 0 Fracasso na Vida, Reflexdes a partir da
Deep Ecology”, en Grande Sinal, marzo-abril 2000, p. 201 ss.

16



I.2- Re-configurando nuestros conceptos

¢A qué conclusiones pudiéramos llegar en este primer acercamiento? La espiritualidad
es lo que denominariamos “una vida conducida por el Espiritu divino”, o dicho de otro
modo, es acceder a la parte mejor que tenemos dentro de nosotros y que nos hace
progresivamente m&s humanos y méas de acuerdo con el proyecto divino de justicia y
equidad plena.

La Biblia comienza diciendo que Dios cre6 al ser humano a su imagen y semejanza
(Gn 1, 27). Actualmente somos criticos con relacion a esta perspectiva donde se ve al ser
humano como si fuese aisladamente imagen y semejanza divina. Preferimos proponer las
revelaciones divinas contenidas en las religiones ancestrales de nuestro Continente, las
cuales ven al ser humano como parte del cosmos. Desde ese lugar teofanico y metanoico,
dentro de esta gran casa u oikos que es el universo e insertados en la comunidad de vida,
entonces el ser humano, junto con el cosmos, si es imagen divina.

El versiculo siguiente del primer capitulo del Génesis dice: “Y Dios lo cred a su imagen,
hombre y mujer lo cred, a su imagen lo cre6» (v. 28). En el siglo 1V, alguien pregunt6 al
obispo san Juan Crisdstomo por qué este versiculo 28 no retoma el término “semejanza”
del versiculo anterior y usa solamente el término “imagen”. El obispo explico: “Todos los
seres humanos son creados a imagen de Dios. Incluso las personas que caen en una vida
equivocada o criminal no pierden esta imagen de Dios dentro de si, aunque se deforme o
guede medio apagada. Sin embargo, hacerse a semejanza divina depende de cada persona y
de cdmo ésta conduce su vida. Es el objetivo de una vida plenamente realizada segun el
punto de vista humano”. Pablo, o algin discipulo o discipula de ¢él, dice en la Carta a los
Colosenses: “Cristo es la imagen de Dios invisible, primogénito de toda creacion” (Col
1,15-20).

La espiritualidad es gracia divina y camino de amor realizado en la vida cotidiana, que
parte de nuestras fragilidades personales y de los obstaculos que todos encontramos en la
vida. Para el cristiano, espiritualidad es todo lo que ayuda a vivir, como dice el Evangelio:
“segun el Espiritu”, es decir, a partir de la energia divina presente y actuante en cada uno
de nosotros. Para los cristianos, esta energia o espiritu es el Espiritu de Dios. Pero Dios no
es religioso. Es energia de vida y de paz.

Hemos explicado anteriormente que los monjes y terapeutas antiguos no usaban la
expresion “espiritualidad”, ellos la llamaban “unificacion interior”. Este camino es un
proceso que los orientales antiguos llamaron “deiosis”, o sea divinizacion de lo humano
que existe en nosotros. Si el objetivo es este, hay que trabajar todas las dimensiones de la
vida humana. La espiritualidad tiene que ver con la totalidad de la vida. La no
espiritualidad es la division interior y la fragmentacion. San Pablo cuando le escribe a los
romanos les recuerda: “No hago el bien que quiero, sino el mal que no quiero. Pero cuando
hago lo que no quiero, no soy yo quien lo hace, sino el pecado que habita en mi”
(Rom 7,19-20).

Todo ser humano esta habitado por una inquietud existencial que tiene un lado bueno
cuando lo hace caminar y peregrinar hacia lo mejor de si mismo y es negativa cuando lo
divide interiormente y lo paraliza. EI conformismo es anti-espiritual. Hace algunos afios,
un periodico brasilero publicé una investigacion realizada por profesores de Rio de Janeiro.
“La experiencia consistia en retirar un sapo de una laguna con el agua de su habitat. Luego
ponian el agua con el sapo en un recipiente que iban calentando poco a poco. El sapo no
cambiaba de actitud. Iba aceptando tranquilamente el calentamiento progresivo hasta que
el agua hervia. Y moria sin saber que estaba muriendo. Moria en poco tiempo sin darse

17



cuenta. Pero si ponian al sapo de golpe en agua hirviendo, inmediatamente saltaba fuera;
medio chamuscado, pero vivo™®.

Tristemente en la vida humana y espiritual, también ocurre eso. Si nos dejamos
contagiar poco a poco por la desgana o tibieza interior, lo que los antiguos espirituales
Ilamaban acedia (pereza), la rutina comienza a marcar nuestra vida y el fuego del amor se
apaga sin que nos demos cuenta. Existe una angustia que es inquietud espiritual y que hizo
a un hombre como san Agustin (en el afio 386) llorar en el jardin de su casa y expresarlo
luego en esta oracion: “Nos hiciste, Sefior, para Ti y nuestro corazon estara inquieto hasta

que descanse en Ti” (Confesiones, Libro 1, capitulo 1).

1.3- Espiritualidad y mistica de los movimientos populares

Cuando los movimientos y las personas dicen “popular” no se estan se refiriendo a las
grandes masas desorganizadas de las periferias o del campo, sino a grupos organizados y
con una vision de vida determinada. Hay comunidades cristianas y también organizaciones
de clase media que beben de esta espiritualidad de comunion con los empobrecidos y
desarrollan una verdadera espiritualidad socialista que, si no es directamente popular, esta
centrada en la solidaridad y comunion con los més empobrecidos y por eso puede llamarse
“espiritualidad a partir del pueblo”.

Ya hemos visto que el término “espiritualidad” no es univoco. Generalmente era usado
como movimiento dentro de las religiones. En el mundo actual sirve cada vez mas para
designar una busqueda de profundidad interior y social que no depende de las religiones y
que tiene como raiz y ndcleo la opcién humana de la amorosidad solidaria y de la ética.
Dentro de cada ser humano y en todo el universo esta presente esta energia de unificacion
interior y de renovacion. Sin embargo, cominmente la vida que llevamos es tan dispersa y
fragmentada que necesitamos encontrar métodos para sintonizar con esta energia y
conseguir vivir de forma profunda este amor que el Espiritu (sea Dios, sea la vida, sea la
revolucion) nos proporciona.

Para la mayoria del pueblo latinoamericano, esto sigue dandose a través de las culturas
religiosas indigenas y afro-descendientes e incluso del cristianismo popular. No se trata de
mantener tradiciones religiosas, sino de “dejarse conducir por el Espiritu” a partir de esas
tradiciones. Pero esto no es un proceso espontaneo o automatico; debe ser cultivado y
nutrido como opcion de vida y como camino personal que se expresa en el plano
comunitario. Esto es lo que desarrollan muchos sectores latinoamericanos a través de las
comunidades eclesiales de base y de movimientos populares ligados a Iglesias o religiones
tradicionales, pero también existen sectores que simplemente viven esto en apertura de una
interioridad disponible al otro y a la justicia social.

Toda verdadera espiritualidad quiere hacer posible lo que, a los ojos del mundo, parece
imposible. Pretende, por la propia experiencia personal, iniciar y hacer posible la Utopia
que deseamos para la humanidad y para todo el universo. Hasta hace poco, en los medios
socialistas no se podia hablar de utopia. Cuando alguien queria criticar a un pensador
socialista cuya propuesta parecia inconsistente lo llamaba “socialista utopico”. Solo
recientemente, después que Ernesto Loock proclamo: “El ser humano es un animal
utopico”, la Utopia fue asumida como elemento del camino trasformador de la vida. Utopia
viene de un término griego que significa “el no lugar”. En el siglo XVI, Tomas Moro

6 Cf. Periédico O Globo, 20/02/2000, p. 26.
18



asumid este término para designar una tierra ideal que seria el anverso de la organizacion
social inglesa en la cual vivia.

Hoy hablamos de un “socialismo nuevo” para referirnos al compromiso con la
construccion de un “mundo nuevo posible”, con nuevos sujetos politicos, en el cual
creemos Yy al cual queremos consagrar nuestras fuerzas y nuestra vida. Valorizamos sus
mediaciones utiles y necesarias, como el proceso de transformacion social que, aunque
incipiente pero consolidandose, ocurre en varios paises de América Latina. Este suefio
viene de principios del siglo XIX y fue retomado en Venezuela y en otras regiones del
continente mucho antes del actual gobierno venezolano. Todos nosotros respetamos el
heroismo de la experiencia socialista cubana que consiguié democratizar lo mas posible la
educacion, la salud y también la vivienda, bienes tan esenciales para todos los pueblos.
Hoy, sin embargo, gran parte de la humanidad ya no se contenta con experiencias parciales
y localizadas. Quiere comprometerse con una sociedad internacional mas justa e igualitaria
que no sélo haga posible el mundo nuevo que deseamos, sino que también comience a
ensayarlo.

Para vivir esta esperanza que moviliza lo mas profundo de las energias humanas es
necesario tener lo que algunos movimientos de la sociedad civil como la Via Campesina
llaman “la mistica”, es decir, una motivacién mas profunda que un interés personal o que
un proyecto politico por muy justo que sea. Isabel Rauber en su libro “Sujetos Politicos”
nos comenta que: “La mistica esta aqui, entre nosotros, en nosotros mismos, en el nuevo
tiempo que estamos viviendo y construyendo colectivamente. Nos desenvolvemos en un
momento muy dificil, pero ello no puede impedirnos practicar y multiplicar la solidaridad,
estar alegres cuando nos encontramos unos con otros y otras, hacer de las actividades
colectivas: seminarios, talleres, congresos, asambleas, acampadas, cortes de rutas, etc.,
momentos de fiesta, de alegria. Dar solidaridad, demostrar los afectos, expresar la felicidad
y el amor es también una forma de construir una nueva mistica, desarrollarla y
fortalecernos entre nosotros™’.

En el mundo de hoy aumenta cada dia el nimero de personas que viven este fuego
interior del deseo de cambio y de la generosidad para consagrarse a este camino y hacerlo
real en el dia a dia de la vida. Muchas de estas personas, aun sin sentirse ligadas a ninguna
religion o tradicion espiritual especifica, estan motivadas por una verdadera fe en la
humanidad y un amor compasivo al planeta Tierra. Necesitan encontrase en los diversos
foros sociales para alimentar su confianza en la victoria. Como dice Pablo sobre Abraham,
aquel hombre envejecido llamado a iniciar un futuro nuevo: “es alguien que cree,
esperando contra toda esperanza” (Rom. 4, 18).

Este movimiento espiritual nace de un descubrimiento profundo, no sélo intelectual,
sino vivencial desde el sufrimiento causado por injusticias y por el empobrecimiento
producido en la mayoria de la poblacion del mundo. Esta constatacion que toca en lo mas
profundo del ser pide una respuesta de compromiso de vida efectivo y afectivo. No es algo
gue se pueda vivir solamente como asesor, consultor, o abogado. Es fruto y expresion de
un compromiso personal que pide algin nivel de comunion de vida y de destino con los
mas pobres.

Asi como en las comunidades indigenas esta espiritualidad se ha alimentado del
redescubrimiento de sus culturas y de sus religiones originarias, en las ciudades y para la
mayoria del pueblo empobrecido, esta espiritualidad se ha nutrido de la lectura y de la

"ISABEL RAUBER. Sujetos Politicos. Version Digital, p. 6
19



reflexion biblica y del método propio nacido en el continente. Este método indica que se
debe partir del contexto histérico, ligando la palabra biblica al hoy de la vida. La relectura
del Exodo biblico, de los profetas que se consagraron al establecimiento de la justicia en
Israel y la propuesta de Jesucristo, comprendidas como referencia de camino y propuesta
de vocacion, han alimentado muchos grupos y movimientos populares al servicio del
pueblo en el continente.

En un nivel més elaborado, este proceso es profundizado por la Teologia de la
Liberacion, que articula la reflexion de la fe y de la doctrina con este compromiso
espiritual con los grupos que participan de «la caminada» o sirven directamente al pueblo
empobrecido.

Movimientos como el MST y la Via Campesina usan el término mistica para explicar la
fuerza interior o motivacion mas profunda que lleva a las personas a donar sus vidas a la
causa de los oprimidos y a la busqueda de una tierra para todos, asi como de una justicia
maés profunda y verdadera en el mundo. Concretamente, en los encuentros, la mistica puede
ser una sesion de motivacion y de calentamiento comunitario que se hace al comienzo de
cada dia. En libro “M¢étodo de trabajo y organizacion popular” del Movimiento de los
Trabajadores Rurales Sin Tierra se plantea que la mistica “son las diferentes formas de
motivacién que buscamos para continuar luchando por una causa justa, buscando
“aproximar” el futuro al momento presente. Para que la mistica tenga sentido, debe estar
enraizada en esa causa, en la voluntad superior de triunfar. Los elementos que
“materializan” la mistica, se definen teniendo claro cual es esa causa”®.

Sin duda la motivacién es fundamental y la mistica debe ser algo mas que una razon
econdmica, Unicamente social o incluso ideoldgica para que alguien arriesgue su vida y se
entregue hasta el final en un camino de justicia. Por importante que sea este aspecto, la
mistica es mas que algo intelectual. Es un camino amoroso que envuelve todo el ser.
Podemos comprender entonces la mistica como la fuerza amorosa que nos lleva a donar
nuestro ser a la causa de la justicia y de la transformacion del mundo, hasta el punto de
arriesgar la vida y poner en ello todas nuestras energias.

En general, en la tradicion de las religiones la mistica es comprendida como la
intimidad con lo divino o los grados mas altos de la espiritualidad. Antiguamente decir que
una persona era mistica, era casi como decir que esa persona tenia una experiencia propia y
mas elevada de lo divino dentro de si, con experiencias extraordinarias espirituales como
“trances”, ‘“visiones”, “estigmatizaciones” o simplemente una alta experiencia
contemplativa. Hoy intentamos rescatar este término para la cotidianidad de nuestras
existencias. Ahi se comprende la mistica como el propio camino del amor y de la vivencia
a partir del Espiritu. Es como una energia divina dentro de la persona. La mistica seria el
estado de la persona habitada por el Espiritu. Hay personas y grupos que viven el camino
revolucionario con tal amor y fervor que parecen ver lo que los otros no ven y
experimentar una alegria y una confianza en la victoria que otros no perciben.

En otras épocas se absolutizaban las técnicas y métodos de espiritualidad. En la historia
de las Iglesias, se ha hablado mucho de “escuelas de espiritualidad” con sus diferentes
métodos. Las escuelas orientales insisten en el vaciamiento del corazén para una
unificacion interior que es esencial al proceso. Las tradiciones negras se basan en el Aché
como “energia y comunion universal de amor” con las personas y con todas las criaturas.

8 Método de trabajo y organizacion popular .Movimiento de los Trabajadores Rurales Sin Tierra (MST)
Brasil. Formato Digital, p. 2

20



Las comunidades indigenas andinas lo hacen a través del Sumak Kawsay. Del mismo
modo, hoy se podria hablar de una escuela socialista de espiritualidad, en el sentido de lo
que la experiencia concreta del pueblo latinoamericano en su caminada por la
transformacion social del continente puede aportar como contribucion especifica a quien
desea vivir esta gracia de la espiritualidad y de la mistica, tanto personal como
comunitaria, y viceversa, o sea, la contribucion de la espiritualidad en el proceso social
transformador.

Tal vez hasta hoy algunos comparfieros y comparieras, hermanos y hermanas esperen de
este libro una especie de ritual de reglas espirituales o un libro de preceptos sobre como
vivir este camino. No podemos caer en esta simplificacion. No se trata de inventar métodos
0 caminos espirituales, sino de percibir como las personas sencillas que dan la vida por una
causa justa, alimentan su espiritualidad uniendo su fe y opcion politica. Hablar de
espiritualidad profunda es como desnudarse. Aqui podemos vislumbrar algunos elementos
de este camino e indicar algunos rumbos, pero sin lugar a dudas s6lo conseguiremos
balbucear el misterio de amor que envuelve todo.

Para quien sigue a Jesucristo como maestro, el fundamento de toda su vida es la alianza
de intimidad con Dios, a través del discipulado y del seguimiento de JesUs. Es un camino
de fe, sin el cual todo lo demas pierde sentido. En la ruta pluralista y socialista, este camino
puede ser vivido no como retraimiento o sectarismo religioso sino como valorizacion de
todo lo que es humano y amoroso.

I.4- Los caminos actuales de la mistica

La mistica es universal; habita todas las religiones y méas alla de las religiones. Se
presenta como una experiencia de intimidad con el con la Trascendencia, presente en el
propio ser y actuante en el universo. Siendo asi, pudiéramos definir tres niveles procesuales
en la mistica:

1.4.1- La mistica del cosmos

Este tipo de mistica es desarrollado en aquellos caminos espirituales donde la divinidad
es adorada en los elementos y seres de la naturaleza. En América Latina, muchas
tradiciones indigenas y de raiz africana profundizan esta mistica del cosmos.
Antiguamente, el prejuicio de las religiones monoteistas llamaba a estos caminos
“panteistas” o “animistas”. Hasta hoy, por causa de una lectura fundamentalista y a veces
hasta fanéatica de la Biblia y de la fe, hay pastores neopentecostales e incluso miembros de
algunos grupos cristianos que acusan a las religiones indigenas y negras de ser idolatricas y
hasta demoniacas. Hacen estas acusaciones sin conocerlas suficientemente, solamente por
lo que oyen decir y juzgandolas desde afuera. Desde los tiempos coloniales, estas
religiones han sido injustamente perseguidas y condenadas, existiendo por parte del
cristianismo un vago o ningun conocimiento de ellas. Para la teologia blanca, occidental,
patriarcal y académica, las espiritualidades africanas e indigenas poco tienen que aportar al
campo del conocimiento sobre Dios. Sin embargo, el ser humano siempre es interpelado
por Dios, por ese Dios que va descubriendo y configurando en su experiencia espiritual,
marcada siempre esta experiencia, por el contexto y la realidad historica en la que le toca
vivir y expresar su fe.

Desde hace cierto tiempo, te6logos europeos y latinoamericanos nos ayudan a distinguir
el “panteismo" (todo es Dios) de lo que denominan “panenteismo” (Dios estd en todo),
verdad de fe que la mayoria de los creyentes aceptan y profesan.

21



1.4.2- La mistica del yo, de la interioridad radical

Ha habido épocas en las que la mayoria de las religiones para mantener la verdad de la
“transcendencia divina”, hablaban de Dios como un ser perfecto, fuera del universo y, en
cierta forma, separado de su creacion y distante de nosotros. Cada vez maés creyentes de
todas las tradiciones aceptan que, si bien Dios no se reduce a una dimension intima del ser
humano, se manifiesta en nosotros y no fuera de nosotros. San Agustin decia: “es mas
intimo a mi que yo mismo”.

Hoy, muchos grupos espiritualistas profundizan esta mistica de la presencia divina en el
propio yo, con el riesgo del individualismo o de pensar que lo que yo quiero es siempre lo
que Dios quiere. Sergio Méndez Arceo comentaba: “El Cristo que esta en mi, para mi
mismo es débil. Es fuerte para ti, y el que estd en ti es fuerte para mi”. Asi, los cristian0s
creen que es siempre a través del otro como cada cual descubre a Dios presente en lo mas
intimo del corazén humano. Esta mistica que une dimension interior y, al mismo tiempo,
parte de la valoracion esencial de la «alteridad» (el sentido del otro) es muy importante en
una nueva relacién social para poder construir juntos una espiritualidad socialista.

Corrientes recientes de la teologia cristiana en América Latina, la Teologia Feminista
principalmente, nos ayudaron a revalorizar el cuerpo humano como lugar hermenéutico
fundamental en la espiritualidad. Interioridad no significa apenas valoracion del alma o del
espiritu. Ademas, en hebreo biblico no existe un término para designar propiamente lo que
llamamos “alma”. La palabra nefesh designa la garganta y especificamente la respiracion.
De ahi, la comprension de que el alma seria el soplo de la vida y después la percepcién de
la ruah como soplo o espiritu. EI ser humano no es un espiritu que habita un cuerpo, es un
todo en el cual yo soy mi cuerpo y este cuerpo es templo del Espiritu y santuario divino.
Por eso, todo lo que se refiere a cuerpo (salud, comida, los afectos sensibles y la
sexualidad) debe ser valorizado y profundamente respetado como lugares en los cuales el
Espiritu actua y se manifiesta.

1.4.3- La mistica del absoluto

Este tipo de mistica ha sido desarrollada principalmente por las tradiciones monoteistas.
El misterio divino toma el nombre personal de Dios que parece haber venido de las lenguas
indoeuropeas y queria decir dia o luz. Esta mistica se desarrolla en términos de una
relacién yo-tu, una intimidad de alianza o comunién con la divinidad. No se trata de fusion
(del yo en un océano divino), ni Unicamente de un proceso de divinizacion. Para las
comunidades judias, cristianas y musulmanas, este proceso existe y es fundamental en la
espiritualidad, pero es consecuencia de la fe y de la relacion con el T divino. Este TU
divino no esta fuera del universo, ni se manifiesta como una fuerza poderosa exterior al ser
humano. Para las religiones consideradas teistas (estas clasificaciones son siempre
aproximadas y pensadas desde afuera), la divinidad estd en mi, pero me supera. No es
simplemente mi yo. Tiene algo de inefable, en el sentido de que cualquier imagen y
descripcion que podamos hacer siempre es insuficiente y no totalmente adecuada.

En el siglo IV, Gregorio de Nisa, pastor y tedlogo de la Iglesia oriental, ensenaba: “La
sencillez de la fe verdadera presume que Dios sea lo que El es, a saber, incapaz de ser
captado por cualquier término, cualquier idea o cualquier artificio de nuestra aprehension.
El permanece mas alla del alcance no sélo humano, sino también de la inteligencia

22



angélica y supramundana. Es impensable e impronunciable, s6lo hay un nombre que puede
representar su naturaleza apropiada. Ese nombre unico esta por encima de todo Nombre”®.

En la Edad Media, el Maestro Eckhart, uno de los mayores misticos de Occidente,
afirmod: “Todo lo que tl haces y piensas sobre Dios, es mas tuyo que de él. Si absolutizas
eso blasfemas porque lo que realmente es, ni todos los maestros de Paris podrian decirlo. Si
yo tuviese un Dios que pudiese ser comprendido por mi, no me gustaria reconocerlo como
mi Dios. Por eso, céllate y no especules sobre él. No lo revistas de atributos y propiedades,
aceptalo ‘sin ser propiedad suya’, como un ser superior a todo y como un No Ser superior a
todo™°. Es lo que en aquella misma época ensefiaba Sto. Tomas de Aquino: De Deo scire
non possumus quid sit (De Dios no podemos saber lo que es)**

Nos parece importante concluir con un autor actual, el tedlogo evangélico y literato
Rubem Alves. El nos afirma: “No debemos pensar a Dios como por encima de los
humanos, como espiritu opuesto a la materia, como transcendente al universo y como Padre
y creador de todos. Dios es don y desafio. Don en toda experiencia que nos fortalece y
capacita. Esta en el regazo reconfortante de la tierra. Se manifiesta en el rumor del viento,
en el canto de los pajaros. La divinidad se anuncia en el «dos en uno» del amor sexual, en
la amistad, en la comunioén y en la revelacion sensorial del sentido de las obras de arte”.

I. 5- ;Cémo concluir una introduccion...?

Cuando nos reunimos con los movimientos populares para conversar sobre la mistica
necesaria a los movimientos, se percibe un interés inmenso y nuevo por esta cuestion, asi
como también el sentimiento de que, si conseguimos vivir esta unidad entre espiritualidad
y opcion revolucionaria en nuestros movimientos, tendremos una fuerza nueva y una
mayor calidad de opcion como militantes y en los militantes. Sin duda, la experiencia de
participacién de grupos cristianos y espirituales en los movimientos populares
latinoamericanos ha sido decisiva e importante para la profundizacion del proceso. Esta
siendo un camino de enriquecimiento mutuo y de experiencias transformadoras.

No tenemos dudas de que la opcion socialista y de solidaridad en esta caminada humana
ha contribuido profundamente en nuestra fe, trayendo consigo un nuevo sentido y modo de
vivir la espiritualidad cristiana, para uno como monje benedictino, para otro como pastor
protestante. Pensamos que esta ha sido la experiencia de las Iglesias en América Latina
desde los afios 70.

Ahora ha llegado el momento de volver a plantear la pregunta en el nuevo contexto
proyecto social latinoamericano. En este camino del socialismo que se viene dando en el
continente latinoamericano, y en una actitud de humildad y de insercion comprometida
¢Seré que los cristianos y otros grupos religiosos y espirituales tienen alguna contribucion
especifica para aportar en este proceso socialista nuevo, al cual estamos llamando
“bolivariano”? Ciertamente esta no es una pregunta facil de responder, pero intentemos
abordar algunas cuestiones que no son exclusivas de los cristianos, ni muchas veces
planteadas por ellos, en las que la fe y la espiritualidad venidas del Evangelio tienen algo
propio e incluso especifico que decir.

® GREGORIO DE NISA, “Against Eunomius”, libro 1 cap. 42.

10 F. PFEIFFER, Meister Eckhart, Aalen, 1962, p. 183.

11 TOMAS DE AQUINO, “Introduccion a la tercera cuestion de la Suma Teol6gica consagrada a la
simplicidad de Dios”.

23



Los cristianos han participado activamente en las revoluciones del continente. Muchos
han sido los ejemplos. Estuvieron presentes en Cuba, desde las guerras de independencia
contra la corona espafiola hasta la derrota de la dictadura militar en 1959; en la revolucién
sandinista en los afios 80; en Chile Cristianos por el Socialismo; en Brasil, con la primera
experiencia del Partido de los Trabajadores, en gran parte nacido y crecido a partir de las
luchas de la pastoral obrera y de las comunidades cristianas de base, y también de mujeres
cristianas 'y hombres cristianos. También han estado presentes personas de otras
tradiciones espirituales. Un gran ejemplo han sido las religiones de origen africano, con
una participacion activa en este proceso. Otro dato a destacar es la insercion de muchos
cristianos en los movimientos indigenas, sobre todo en las luchas de revalorizacion de las
culturas indigenas a principios de los afios 90.

Desde que comenzo este camino, mucha gente ha temido una especie de “cristiandad de
las izquierdas”, aunque siempre se ha procurado salvaguardar, por las partes implicadas, el
caracter laical y pluralista de estas experiencias. Sucede lo mismo en los diversos foros
sociales, donde los cristianos participan en la orquesta, ya no para dirigirla, sino
solamente para tocar la sinfonia y ser guiados y coordinados por otros. En modo alguno los
movimientos de pastoral popular aceptarian volverse partidos socialistas cristianos,
tuvieran el nombre que tuvieran. Saben que las experiencias de la impropiamente llamada
“Democracia cristiana” en Italia y en otros paises fue desastrosa y nada tuvo que ver con el
evangelio o con la inspiracion mas auténtica de la fe.

La imagen mas usada en el proceso de insercion y en los movimientos de accion de los
cristianos en el medio rural y urbano fue siempre la del “fermento en la masa”, levadura
que actla a partir de dentro, casi sin aparecer. En el proceso reciente de los diversos foros
sociales, hemos aprendido a participar de la gran orquesta sin ser los maestros ni escoger
las melodias que se van a tocar. Simplemente somos participantes de esta sinfonia nueva de
comunidn de los seres humanos entre si y de sintonia entre el ser humano y el universo.
Somaos parte de ese camino de tejedores de esperanza y aferrados a la vida. Como bien nos
ensefia un refran africano: EI camino se hace con la fe.

24



1
CRISIS Y SALIDAS

Una parte esencial de una verdadera espiritualidad macro-ecumenica es partir de la
realidad y centrarse en ella, para que sea una fuerza interior con la que las personas y
grupos vivan la lucha cotidiana por mas vida y mas justicia. En este sentido, hace ya
décadas algunos autores espirituales decian que los periddicos hacen parte de la lectura
espiritual de los creyentes. Habia un cura diocesano brasilefio, ya mayor y muy sabio, que
decia: “Cuando quiero hacer un tiempo de oracidon mas profunda o deseo practicar un retiro
espiritual, empiezo siempre yendo al barrio de prostitucion de Recife por la noche. Alli, en
medio de aquel barullo y del ambiente violento y terrible de relaciones humanas
destrozadas, me siento en un banco de la calle y empiezo a rezar. Alli vivo la mayor
intimidad con Dios y tejo también relaciones humanas de solidaridad gratuita y de apoyo a
las victimas de la prostitucion”.

Cuando hablamos sobre lo que hay de nuevo en América Latina, no podemos dejar de
situar lo que ocurre en nuestros paises dentro del contexto mas amplio de la realidad
mundial. Para las poblaciones mas empobrecidas y las comunidades excluidas de antemano
la ola de la crisis econdmica no cambié mucho su durisima lucha cotidiana por la
supervivencia, pero para no parecer “fuera de lo real” y poder dialogar ya desde ahora con
otras capas de la sociedad, aceptemos comenzar esta mirada sobre la realidad internacional
y del continente, partiendo de la llamada “crisis del sistema financiero mundial”.

El cientifico social Boaventura de Sousa Santos ensefia que el capitalismo ha pasado por
diversas fases a lo largo de la historia. Distingue principalmente tres fases, siendo la
tercera, en la que entramos en el ultimo periodo del siglo XX, la del “capitalismo
desorganizado”. Para esa ultima etapa el autor nos explica que en la misma “...muchas
formas de organizacion que habian prevalecido en el periodo anterior, colapsaron. El
principio del mercado adquirié una pujanza sin precedentes y desbord6 de tal manera lo
econdémico que procuré colonizar tanto el principio del Estado, como el de la
comunidad”.*?

Desde 2007, pero principalmente desde finales de 2008, el mundo entero habla de la
crisis. Existen en estos momentos cuatro crisis mundiales: econdmica, financiera,
alimentaria y climatica. Las crisis economicas y financieras se encuentran en el centro de
los intereses del Norte y la crisis alimentaria y climatica amenazan con dejar cientos de
millones de personas con hambre en el Sur. Todo parece indicar que el siglo XXI sera una
época cargada de grandes cambios pero también de grandes crisis. Si bien es cierto que el
panorama latinoamericano avizora nuevas luces, otras partes del planeta se encuentran en
desafueros interminables.

Grandes empresas y grupos econdémicos parecen dar sefiales de estar sucumbiendo ante
estas crisis. Agentes del sistema, como analistas econémicos y medios de comunicacion
social, quisieron pasar a la sociedad la imagen de que se trata de una de esas crisis
sistemicas que, de tiempo en tiempo, asola al sistema capitalista mundial. Sin embargo,
poco a poco, muchos analistas econdmicos y politicos se han ido dando cuenta de que la
crisis es mucho mas amplia y profunda. Toca los fundamentos de la sostenibilidad
ecolodgica y de la vida. Es una crisis humana y de civilizacion. Parece una crisis duradera y
no algo pasajero. Aunque diariamente los noticieros anuncien que los indices de empleo y

12 Cf. BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS, Pela Mao de Alice, Cortez, Séo Paulo, 1995, p. 87.
25



el consumo han mejorado v, por lo tanto, lo peor de la crisis ya paso, es posible sospechar
que estamos solamente tocando la punta visible del iceberg. No vale la pena que nos
detengamos aqui en las crisis y en su naturaleza mas profunda. Vamos solo a tratar de
comprender sus consecuencias para prever con algunos analistas internacionales, salidas y
perspectivas para la humanidad y para el planeta.

I1.1- Caras y contornos de la crisis

El caracter global de la crisis y su profundidad se mostraron claramente a partir del
segundo semestre de 2008. El escenario politico era tal vez el peor que pudiera haber. El
pais donde se localizé el epicentro de la crisis, Estados Unidos, vivia los estertores de un
gobierno draméticamente impopular y paralizado por la incapacidad de no entender
siquiera lo que estaba ocurriendo. Era un gobierno ciego por la ideologia de la eficiencia de
los mercados financieros.

Europa occidental, a su vez, estaba en un estado de choque todavia mas profundo.
Viviendo la ficcién alimentada en el continente de que sus formas de capitalismo eran
menos extremas que el llamado “modelo anglosajon”, los gobiernos europeos presenciaban
horrorizados el desmoronamiento de sus sistemas financieros domésticos, intentando
entender finalmente lo que la globalizacién financiera realmente significa. Descubrieron
que no existe término medio entre el capitalismo neoliberal o del mercado absoluto y el
sistema del bienestar social, vigente hasta hace pocos afios en los paises donde ahora
impera el euro y el sistema de libre mercado, desregulado por los gobiernos. Poblaciones
que habian conquistado derechos profundos en las areas de educacion, salud y proteccion
del Estado social, vieron sus conquistas destruidas en nombre de un proyecto neoliberal. Es
el caso de Francia, Italia y otros paises de Europa occidental.

La economia de Estados Unidos entrd en caida libre, arrastrando consigo a Europa. Los
cambios en la operacion de los mercados financieros previstos por los gobiernos de los
paises mas ricos resultaron de la percepcion generalizada de que el movimiento de
desregulacién financiera iniciado en la década de 1980 habia sido uno de los grandes
responsables de la gravedad de la crisis, la cual se mantiene vigente hasta ahora.

En este contexto, en noviembre de 2008, el gobierno de Estados Unidos organizé y
lider6 un encuentro politico, en el cual dirigentes de las economias desarrolladas y de las
economias emergentes pudieron reunirse y proclamaron un conjunto de buenas intenciones
y anunciaron planes de accion conjunta de reforma econdémica para el futuro, dando a los
paises en desarrollo un nuevo papel y una voz mas fuerte en el escenario politico
internacional. Los tiempos del G 8 (grupo de los paises mas ricos) parecian haber
terminado y que no se volveria mas a esta fase en la cual los ricos dictaban las reglas. El
Brasil del presidente Lula priorizo el G-20 como foro de planeacion de las reglas y las
politicas para salir de la crisis. Lamentablemente, este encuentro simplemente sancion6 las
esferas de decision ya conocidas y consagradas, las cuales desde hace algin tiempo se
habian mostrado incapaces de conducir el mundo a una realidad social y econémica mas
justa: FMI, Banco Mundial, etc. Nadie cuestiono esta estructura; por el contrario, paises
como Brasil se sintieron orgullosos de «prestar dinero» a los organismos internacionales
como el FMI, para que éste continue su actividad y su ideologia de siempre.

Parecia entonces que las unicas economias que se salvaban eran las emergentes de los
paises en desarrollo: las de los paises que ahora forman el Ilamado BRICS (Brasil, Rusia,
India y China). Estos paises parecian despuntar como “islas de tranquilidad”, pero en los
meses siguientes el aumento del indice de desempleo y otros indices preocupantes

26



revelaron que la crisis era una crisis mundial y alcanzaba a todos, principalmente a los mas
empobrecidos. EI mundo convertido en mercado al servicio del capital hecho dios y razén
de ser, era la advertencia que nos hacia Pedro Casaldaliga®®.

En paises como Brasil, las deudas externa e interna aumentaron de modo alarmante. “A
finales de 2008, la deuda interna alcanzé la cifra de 1,6 billon de reales, mientras que la
deuda externa brasilera llegd a 267 mil millones de ddlares, cifras mucho mas altas que las
divulgadas por el gobierno™4.

En la mayoria de los paises, incluso en algunos europeos, el indice de desempleo subio
a niveles no vistos desde hacia tiempo y algunos analistas se preguntaban si el
neoliberalismo habria acabado. “De hecho, los Estados transfirieron mas de cuatro billones
de las arcas publicas al sistema financiero”*®. Que el Estado, bajo el mandato capitalista
neoliberal, nacionalizara algunas de las grandes empresas y asumiera hasta cierto punto el
control del sistema financiero podia hacer pensar que el sistema habia cambiado. En
absoluto. Los gobiernos estan al servicio del sistema econémico y se mostraron claramente
como funcionarios de los banqueros y de los accionistas mayores de las empresas
capitalistas quebradas.

En américa Latina aparecieron los tratados de libre comercio (TLC) que se inscribian
dentro de la tendencia a profundizar el proceso de globalizacion neoliberal, que no han sido
mas que una consecuencia de la propia dindamica expansiva de la produccion capitalista.
Franklin Canelos, economista peruano nos recuerda que... “no son simples acuerdos de
libre comercio, sino que expresan una concepcion sobre el desarrollo econdémico, la
soberania y las funciones de los estados nacionales. Para comprender sus posibles
consecuencias hay que considerar que ellos no se limitan exclusivamente a acuerdos
comerciales, sino que incluyen aspectos gue tienen que ver con el control econémico y
politico del pais. Incluyen normas relativas a la propiedad intelectual, a compras estatales,
a tratamiento de disputas, a proteccion de inversiones, a la institucionalidad y a aspectos
laborales, entre otros.””®

En todo el mundo, las crisis generaron una concentracién de poder y de riqueza todavia
mayor. Las grandes corporaciones estan disminuyendo en nimero y aumentando su fuerza
econdmica. La sociedad internacional ha visto, finalmente de modo claro que en la muchos
gobiernos de nuestros paises no existen estrategias y mecanismos politicos y econémicos
que permitan administrar los bienes publicos en funcion del bien comin de la poblacién,
sino al contrario, se colocan al servicio de los consorcios internacionales capitalistas y de
los bancos privados que se declararon en quiebra. Para muchos fue un escandalo descubrir
que, en pocos meses, los gobiernos transfirieron a los bancos y organismos internacionales
18 billones de dolares; los mismos gobiernos que, con dificultad, dieron en 50 afios 2
billones para salvar al mundo de la pobreza injusta. Esta vez fueron los propios consorcios

13 PEDRO CASALDALIGA, “El neoliberalismo es la muerte”. Entrevista realizada a Pedro por Dermi

Azvedo. www.servicioskoinonia.org , p. 2

4 MARIA LUISA FATORELLI, auditora brasilera de la Deuda Externa de Ecuador, en Caros Amigos, julio

2009, p. 15.

15 SILVIO CACCIA BAVA, “A Crise e as Oportunidades”, en Le Monde Diplomatique Brasil, junio 2009,

p. 09.

16 FRANKLIN CANELOS, “Los desafios en la América Latina de hoy: los cambios democraticos en la
region”, reunion de la mesa de didlogo sobre justicia climatica CLAI- CCE en la Habana, febrero 2012, p. 4

27


http://www.servicioskoinonia.org/

internacionales los que pidieron a los gobiernos que los nacionalizaran y asumieran el
control de bancos que siempre habian sido privados.

No estamos asistiendo al fin sin gloria del sistema neoliberal. No se trata de un régimen
que hasta aqui queria disminuir y casi reducir a cero el Estado y ahora de repente se
convirtio y ve en el Estado la solucion a sus problemas. No. El Estado es su servidor y
debe sacarle del hoyo, pero después tiene que desaparecer del mismo modo, para que el
sistema continue lucrando y persiguiendo sus fines individualistas como siempre. “La
crisis mundial no es el resultado de errores en la regulacion del capital. Es, por el contrario,
el resultado de una ldgica innata presente en la disputa entre los oligopolios por la
redistribucion de los lucros™’. El sistema se muestra tan doble como es: privatiza siempre
los lucros y beneficios, pero socializa las pérdidas y perjuicios, para que sean los mas
pobres del mundo quienes deban pagar la factura.

“El mayor impacto de la crisis es el aumento descomunal de la pobreza, empobreciendo
mas a los que ya son pobres y poniendo por debajo de la linea de pobreza a sectores de las
clases medias. Se calcula que la mitad de la poblacion mundial, méas de tres mil millones de
personas, esta viviendo con menos de dos dolares por dia”*8. El desarrollo desigual de las
regiones y también la distribucion de las riquezas excluye cualquier posibilidad de una
politica equitativa que fortalezca a las regiones mas debilitadas, menos desarrolladas y de
ingresos més bajos.

Al mismo tiempo, dado que la sociedad internacional opta por mantener este sistema y
la crisis en cierto modo lo refuerza, las consecuencias de la crisis en el plano ambiental son
gravisimas. Inundaciones, sequias, terremotos y huracanes nunca vistos, se abaten sobre el
mundo Y, especialmente, sobre el mundo mas pobre. Se estima que la subida de nivel
medio de los océanos afectard una poblacion de 150 millones de personas en Bangladesh;
la tala indiscriminada en la Amazonia, donde cada dia se tala el 17% de toda la selva, hara
desaparecer la fauna y poblaciones autdctonas del lugar; las reservas de energia se agotan
con mucha rapidez en paises subdesarrollados del Africa y sus tierras producen menos
alimentos para su poblacion, cada dia.

El tedlogo brasilefio Leonardo Boff apunté en la Asamblea General de las Naciones
Unidas lo siguiente: “si la crisis economica es preocupante, la crisis de la no-sostenibilidad
de la Tierra se manifiesta cada dia mas amenazadora. Los cientificos que siguen el estado
del Planeta, especialmente la Global Foot Print Network, habian hablado del Earth
Overshoot Day, del dia en que se sobrepasarian los limites de la Tierra. Desgraciadamente,
los datos revelan que, exactamente el dia 23 de septiembre de 2008, la Tierra sobrepaso en
un 30% su capacidad de reposicion de los recursos necesarios para las demandas humanas.
En el momento actual, necesitamos mas de una Tierra para nuestra subsistencia. (Como
garantizar la sostenibilidad de la Tierra, ya que ésta es la premisa para resolver las demas
crisis: la social, la alimentaria, la energética y la climatica? Ahora, no tenemos un ‘arca de
Noé’ que salve a unos y deje perecer a todos los demas. Como afirmo recientemente, con
mucha propiedad, el Secretario General de esta casa, Ban Ki-moon: “no podemos dejar que
lo urgente comprometa lo esencial”. Lo urgente es resolver el caos econdmico, pero lo
esencial es garantizar la vitalidad y la integridad de la Tierra. Es importante superar la

17 SILVIO CACCIA BAVA, “A Crise e as Oportunidades”, en Le Monde Diplomatique Brasil, junio 2009,
p. 09.
18 |dem, p. 09.

28



crisis financiera, pero lo imprescindible y esencial es cémo vamos salvar la Casa Comin y
a la humanidad que es parte de ella”.

11.2- Salidas previstas por el sistema

Economistas mundiales de prestigio, como Martin Wolf y Paul Krugman apuestan que
la crisis derivara en otras crisis. Julien Lusson y Gustave Massiah sefialan la fragilidad del
pensamiento de izquierda hoy visible en el mundo politico y temen que nuevas formas de
dominacidn se impongan en un futuro proximo. Reconocen que las movilizaciones sociales
contra el neoliberalismo y sus politicas crecen en el mundo y pueden constituirse como un
nuevo hecho politico, posibilitando una nueva agenda de transformaciones sociales, sin
embargo, los procesos democraticos que se estan llevando a cabo en nuestra region, tienen
la confianza de sus electores. Las izquierdas han ampliado su discurso, no solo a los
sectores que tradicionalmente eran terreno seguro de votaciones, sino también a campos
fértiles dentro la derecha, abriéndose camino la democracia como proceso, pero como
sistema le falta aun por responder a las necesidades de las clases mas empobrecidas. En
algunos paises las derechas se vuelven cada vez mas fuertes, debido a las nuevas maneras
de surgimientos econémicos que les favorece.

Aunque podemos presenciar un periodo de avance de las izquierdas en América Latina,
también encontramos una derecha renaciente, tanto en la sociedad civil como en la arena
electoral, en gran parte gracias al boom econémico de las clases altas, amenazando con
desplazar a los regimenes de centro izquierda. Se estan estableciendo las bases para una
nueva forma de oligarquia.®

La reunion especial de la ONU sobre la crisis, en su informe final afirma: “El mundo se
enfrenta a la peor crisis financiera y econdmica que se ha registrado desde la Gran
Depresion”. “Las Naciones Unidas, dadas su composicion y legitimidad universales, estan
bien posicionadas para participar en los diversos procesos de reforma encaminados a
mejorar y fortalecer el eficaz funcionamiento de la arquitectura y el sistema financieros
internacionales”. “La Crisis representa una importante oportunidad de efectuar cambios
significativos (...). En adelante, nuestra respuesta debe centrarse en la creacion de empleo,
el aumento de la prosperidad, el mejoramiento del acceso a la salud y a la educacion, la
correccion de los desequilibrios, la formulacion y utilizacion de vias de desarrollo
sostenibles desde los puntos de vista ecologico y social y la adopcion de una clara
perspectiva de género. Nuestra respuesta también debe reforzar las bases de una
globalizacion justa, inclusiva y sostenible, apoyada en un multilateralismo renovado”?°.

La ONU asegura que, en esta crisis, estamos todos juntos. En los tiempos de bonanza
del dinero, no se hablaba de esto. Era cada uno para si; ahora vamos a socializar los
perjuicios, que nadie es bobo. Lamentablemente, las soluciones preconizadas van todas en
el sentido de reforzar el sistema econdémico vigente, que no se pone en duda.

Walden Bello anuncia que “un nuevo orden capitalista esta en gestacion y sus mentores
son personalidades famosas y conocidas como el primer ministro britdnico Gordon Brown,
el economista Jeffrey Sachs, el especulador George Soros, Kofi Annan, ex-secretario

19 Cf. JULIO MURRAY. “Coyuntura eclesial y ecuménica latinoamericana”, documento mimeografiado.
20 ONU, Conferencia sobre la crisis financiera y econémica mundial y sus efectos en el desarrollo Distr. General 22 de junio de 2009. Los n(imeros entre paréntesis en

nuestro texto indican el parrafo del Informe (disponible en espafiol).

29



general de la ONU, Bill Gates y otros. El propio presidente Barack Obama parece formar
parte de este grupo”?.

Este grupo que parece abierto al futuro y preocupado con el destino del mundo esta
definiendo una propuesta de salida sin rupturas con el sistema, es decir, una nueva
organizacion econdmica que haga frente a la crisis actual, pero sin que se pierdan los
privilegios de la minoria rica del mundo y la desigualdad social, como bien dice el dicho
antiguo: “para no perder los dedos, tal vez haya que entregar los anillos”. En este grupo se
hablaba de una economia mas inclusiva y mas abierta con los paises emergentes, que
incorporara adaptaciones de acuerdo con las presiones que vienen de las capas bajas de la
sociedad. Se planteaba asociar democracia social con la democracia politica y hasta cierto
punto, econdmica. Proponian hasta de una nueva “Carta de Derechos” de caracter mundial,
en la linea de la Declaracion de los Derechos Humanos de 1948. Esta nueva realidad que
sustituiria al neoliberalismo estd siendo llamada «social democracia global» (SDG).
Sectores sociales mas abiertos y algunos economistas consideran que se podria partir de
esta realidad para garantizar nuevas conquistas sociales y democréticas para la sociedad del
futuro.

Quien parte de una visidbn mas profunda sabe que la vida se hace a medida que
aceptamos adaptarnos y hasta hacer algunas concesiones, pero no podemos hacernos
ilusiones. “Una de las caracteristicas fundamentales del neoliberalismo fue la visién de un
mundo en el cual el funcionamiento de la economia moderna, extremadamente compleja, y
de modo particular el sistema financiero, no podia ser accesible a la sociedad civil, por lo
tanto a las organizaciones de la sociedad civil, a los partidos, etc. s6lo los inversores
capitalistas y peritos de los gobiernos entendian de este cuadro”??. Ademas como nos
recordaba Wim Dierckxsens: “... la teoria neoliberal es un paradigma dominante y puede
erigirse cada vez mas como un dogma teologico”. Si la tal nueva “social democracia
global” es planeada y administrada del mismo modo, no podemos tener mucha esperanza.

Segun el filosofo Manfredo de Oliveira: “La esperanza no va a poder brotar de medidas
que buscan salvar o corregir un sistema inicuo que hasta aqui ha sido responsable de tantas
muertes e injusticias, un sistema que genera tanto sufrimiento a los seres humanos y que
destruye profundamente el planeta Tierra. Santo Tomas de Aquino nos ensefiaba que la
esperanza significa una orientacion profunda que encamina toda la vida en direccion a una
meta sublime, sin embargo parece alcanzable a través de un esfuerzo serio. Tal vez una
primera via en esta direccion sea reconocer que la crisis actual no es solamente econémico-
financiera, sino una crisis que toca al ser humano en su nucleo: en la concepcién que tiene
de si mismo y de la vida. EI materialismo que esta en la base de este mundo que
construimos nos ha llevado a poner en la acumulacién de riquezas materiales la razén de
ser ultima de nuestras vidas y ha generado grandes abismos: el abismo de los seres
humanos entre si a través de innumerables formas de injusticia y el abismo entre el mundo
humano y la Tierra”?.

Esta reduccién a lo econdmico-financiero es exactamente lo que parece ser esta
propuesta de social democracia global (SDG). Es preciso buscar otras alternativas mas
populares y humanas.

21 idem, p. 10.

22 Cf. MANFREDO ARAUJO DE OLIVEIRA, “Medo e Esperanga”, en Fato e Razdo, 68, Movimiento
Familiar Cristiano, marzo de 2009, p. 30.
23 |dem, p. 31- 32.

30



11.3- Perspectivas de salidas

En Ameérica Latina desde hace muchos afios presenciamos el surgimiento de nuevos
movimientos sociales y politicos. Han nacido, por una parte, del descontento del pueblo
con el orden establecido por la élite dominante; por la otra, también son frutos de una
conciencia social que surge en el continente.

Como bien afirma un importante analista social: “EStos movimientos, que en principio
surgieron para responder a cuestiones mucho mas locales o regionales, con plataformas de
aspiraciones nacionales, incluso con una clara tendencia sectorial, se han ido configurando
paulatinamente hasta darse cuenta de que muchos de sus problemas son comunes, al igual
que sus aspiraciones. La crisis de los actores tradicionales, sobre todo de los partidos
politicos que enarbolaron en su momento el cambio y plantearon no sélo reformas sino que
incluso reivindicaban el socialismo, ha venido a ser de alguna manera un factor que ha
estimulado el surgimiento de estos actores sociales, con un renovado protagonismo. La
agresion constante que se deriva del irracional sistema productivo, principalmente
extractivo, ha incubado movimientos de defensa del medio ambiente y de los recursos
naturales, que constatan que, en realidad, lo que esta en juego no es sélo su supervivencia,
sino la del planeta mismo. La apropiacion, o mejor dicho, la ‘privatizacion de la tierra y el
agua’ que quiere perpetrar la politica neoliberal, ha propiciado el surgimiento de vastos
movimientos campesinos e indigenas, que cada vez buscan mayores mecanismos de
coordinacion e interaccidn conjunta que van mas alla de sus fronteras.

Los renovados intentos de convertir en vulgares mercancias servicios tan basicos y
elementales como la educacion, también han incentivado el resurgimiento de un espiritu no
solo contestatario, sino sobre todo solidario y consciente de millones de jovenes dispuestos
a defender la gratuidad de la ensefianza. Y a ellos, se han ido sumando, un movimiento
cada vez mas creciente y diverso de mujeres campesinas, indigenas, ecologistas,
feministas, que no so6lo reclaman y conquistan igualdad con sus pares varones, sino que
cuestionan el sistema dominante, y que ocupan un espacio cada vez mayor en los ambitos
dirigentes y en el propio aparato de poder publico. En medio de las dificultades propias que
supone la unidad dentro de la diversidad, han ido incorpordndose también sectores
tradicionalmente excluidos, como los movimientos reivindicativos de la diversidad sexual,
aquellos que luchan por desterrar el oprobio del racismo, o por recuperar el sentido
auténtico de la democracia participativa y real, el ejercicio vital de la ciudadania, o los que
luchan para evitar que América Latina se convierta en tierra de impunidad y reino de la
corrupcion. Y por supuesto, muchos mas que postulan, mas alld de matices propios, algo
que una consigna ha logrado sintetizar o conjugar como justa y legitima aspiracion: Otro
mundo es posible.”?*

En toda America Latina los movimientos sociales toman una cara nueva, que se da por
la participacidn de personas comunes, la mayoria sin vinculaciones con partidos clasicos,
ni con sindicatos. Son movimientos y organizaciones de base en los cuales los vecinos
ponen en comun lo poco que tienen para comprar juntos mas barato lo que seria mas caro
si cada familia comprase para si. Son movimientos por la democratizacion del agua, que se
extienden por todo el continente; organizaciones de pequefios agricultores o de campesinos
sin-tierra trabajando por semillas criollas y libres, luchando contra las multinacionales de
los agrotdxicos, de las semillas genéticamente modificadas, y, en las periferias urbanas, las

24 JOSE CORONADO COBENAS, “Nuevos Agentes de Socializaciéon”, en Agenda Latinoamericana
Mundial 2009, p. 128-129.

31



organizaciones de barrio y los movimientos de recicladores de basura y de nifios de la
calle.

En el VIII Encuentro de Paradigmas Emancipatorios realizado en la Habana en el 2009
se apuntaba que “la mayoria de los movimientos sociales populares en la region tributan a
la dimension utdpico-liberadora del pensamiento social critico latinoamericano, frente a las
consecuencias genocidas (humanas, ecoldgicas, socioculturales) del paradigma depredador
de la modernidad capitalista potenciado por la globalizacién neoliberal: indigenas,
campesinos, feministas, comunidades eclesiales de base (teologia de la liberacion),
juveniles, de excluidos/as urbanos y rurales, etc. De estas vertientes de lucha se
desprenden, entre otras, las visiones analiticas de la critica al Desarrollo y la Economia, la
ecologia social, el ecosocialismo, el ecomarxismo, la soberania alimentaria, los proyectos
autogestionarios de fundamento ecoldgico, asi como otras dimensiones utopicas positivas
de nueva socialidad, nueva economia, nueva construccion de poder y nueva relacion con el
entorno. Esto ya implica un salto de I6gica, una racionalidad diferente, no absolutamente
identificable con la que ha prevalecido dentro de la modernidad”.?®

Analistas politicos y econdmicos reconocen que “en distintas ocasiones, estos
movimientos han logrado madurar hasta volverse partidos politicos o formar alianzas con
credibilidad politica para asumir el Estado, diseminando los frutos del poder a las capas
mas pobres de la sociedad”?.

Mas alla del resurgimiento de todos estos movimientos indigenas y campesinos en los
distintos paises de América Latina, llama la atencion la transformacion de muchos de estos
movimientos en partidos politicos, tal es el caso del Frente Farabundo Marti para la
Liberacion Nacional, en El Salvador. El dia 15 de marzo de 2009 gané las elecciones
presidenciales. El Salvador, con sus siete millones de habitantes, era gobernado desde
hacia mas de 20 afilos por Arena y seguia un modelo politico y econdémico
irremediablemente agotado, marcado por una alta tasa de inflacion, asi como de
desempleo, dolarizacién y migracién en masa. A pesar de que el nuevo presidente
Mauricio Funes dejo claro que no se incluiria en la busqueda del nuevo socialismo
latinoamericano o bolivariano, no abandoné la idea de suscitar esperanzas nuevas en el
pueblo. “Como nuevo presidente, tiene el desafio de promover cambios sociales y politicos
profundos en el pais. Cuenta solamente con una minoria de diputados del Frente en la
Asamblea Legislativa, pero sabe que tiene el apoyo inmenso de los movimientos populares
y de la participacion del pueblo de la calle en los destinos del pais™?’.

I1.4- Avances y retrocesos

Es verdad que en algunos casos las ganancias iniciales se fueron perdiendo rapidamente
porque algunos lideres de los movimientos sociales renegaron de su historia y se alejaron
de su papel de representantes de los intereses de las grandes masas para integrarse en un
nuevo circuito de privilegios y riquezas. En algunos paises europeos, recientemente, los
gobernantes que mas colaboraron con el neoliberalismo fueron elegidos por el partido
Ilamado socialista. Y en América Latina, historicamente, el Peronismo que, en Argentina,
en los primeros afios, parecia ser una fuerza social transformadora, se volvidé un partido

2 Documento Final del VIII Encuentro Internacional de Paradigmas Emancipatorios 2009

26 SURANIJIT KUMAR SAHA, “A Politica Econdmica Regional da América Latina”, en MARCOS COSTA
LIMA, Dinamica do Capitalismo pés Guerra Fria, UNESP, Sdo Paulo, 2008, p. 324.

27 ANDRE LUIZ FERREIRA, “El Salvador, no meio do Caminho”, en Férum, junio de 2009, p. 42-43.

32



neoliberal. En Bolivia, el Movimiento Nacionalista Bolivariano, fundado por Paz
Estensoro en los afios 1940 también era un partido en pro de los pobres y nacionalizo las
grandes compafiias de cobre para beneficiar a los trabajadores de las minas. En la década
de los 90, el mismo partido bajo la direccion de Gonzalo Sanchez de Lozada se volvio un
partido de derechas y abierto al neoliberalismo. Lo mismo ocurri6 en otros paises.

(Como explicar esta traicion al “primer amor” y a la vocacion revolucionaria inicial? Es
dificil de comprender por puro analisis social. Esta claro que una cosa es hacer oposicion
cuando se esta lejos del poder y otra es mantenerse revolucionario cuando se llega a este
poder, representado por el gobierno. Existe un realismo que algunos llaman
“gobernabilidad” que explicaria estos cambios. Algunos se preguntan: si no fuera asi,
¢seria posible mantener el poder? Otros distinguen entre conquistar el gobierno y conseguir
el poder. Algunos llegaron al gobierno, pero no pueden decir que tienen el poder real o lo
conquistaron. De cualquier forma, nada explica la traicion a los ideales més nobles y
profundos de la juventud o de los movimientos iniciales. ElI poder es afrodisiaco y los
cambios sociales dependen principalmente de una conversion cultural que aqui
proponemos unir a una espiritualidad humana (no religiosa en si). Si la persona en cuestion
no vivencia eso profundamente, como se ha verificado en varios casos, por mejor que sea
la evolucion personal, no se da un cambio sustancial. Con la presion social del sistema, las
personas que llegan al poder se comportan como si hubiesen sido siempre agentes del
sistema.

Estas decepciones y andlisis duros nos llevan a no poder creer en los liderazgos politicos
de tipo tradicional. Tal vez por eso, los nuevos movimientos populares tienen otra
dimension y otra consistencia. No dependen de lideres como Perdn, Estensoro u otros. Son
movimientos comunitarios mas estructurados en las bases donde la participacion se
manifiesta en pequefios colectivos 0 grupos y en acciones diversas.

Las practicas que mas interesan son las que permiten la solidaridad hacia otros y hacia
causas muy diversas. Las nuevas organizaciones en estos nuevos movimientos no encauzan
las acciones hacia un enemigo principal, sino a un enemigo inmediato y tienden a ser
luchas anérquicas. De forma general se piensa en un gran objetivo, pero la lucha se
desarrolla en un contexto concreto frente a interlocutores visibles, en busca de acciones
efectivas. Como bien nos apunta Dina Krauskopf refiriéndose sobre todo a los
movimientos juveniles: “...descentramiento y descentralizacion coinciden en logicas de
estos grupos que se vinculan y juntan fuerzas para promover la accion colectiva en el
terreno econdmico, civico y cultural”?

La tentativa de los militares nacionalistas en Per(, en 1968, liderados por el general
Juan Velasco Alvarado, se mostrd rapidamente sin condiciones de seguir adelante por falta
de apoyo popular y por haberse quedado solamente en el area militar. La tentativa del
general Omar Torrijos en Panama de construir un pais mas libre y justo funcion6 en lo
referido a la interferencia norteamericana, pero no tanto en lo concerniente a una
organizacion social mas justa e igualitaria de la sociedad.

Por el contrario, el 23 de diciembre de 2001, en Argentina, el presidente Fernando de la
Rua fue sacado del poder, no por un golpe militar, sino por una cacerolada hecha por miles
y miles de personas corrientes, reunidas en la Plaza de Mayo y en los alrededores de la

28 DINA KRAUSKOPF, Dimensiones de la participacion en las juventudes contemporaneas
latinoamericanas. Documento digital PDF

33



Casa Rosada, golpeando sartenes y ollas. Ni el partido peronista, ni la Confederacién
General de Trabajadores (CGT) desempefiaron ningun papel importante en la organizacion
de aquel levantamiento espontaneo de la gente corriente. De esa organizacion social surgio
el movimiento de los Piqueteros, que, si bien con problemas y hoy tal vez menos libre y
menos revolucionario, todavia funciona fuera de la esfera de las instituciones formales. En
el 2002, cuando en Venezuela, militares confabulados con la embajada estadounidense dan
un golpe de Estado y derriban al presidente Hugo Chavez, democraticamente elegido, el
pueblo pobre salid a las calles mostrando claramente que “quienes frustraron el golpe de
los ricos fue la masa de personas comunes, organizada en los llamados Circulos
Bolivarianos”?°.

En Bolivia, un levantamiento de masas en las calles de La Paz y en El Alto forz6 al
presidente Sanchez de Lozada a renunciar y huir del pais el 20 de octubre de 2003.
Nuevamente, los partidos politicos y organizaciones sindicales tuvieron poca
responsabilidad en la organizacién de este movimiento, que fue mucho mas una red de
organizaciones comunitarias de los aymaras y de los quechuas. En Ecuador, las fuerzas
populares derribaron presidentes, ahora han elegido a Rafael Correa y han conseguido
aprobar una nueva Constitucion politica.

La eclosion de los movimientos sociales continla fuerte y exige una nueva
reorganizacion social, en la cual la solidaridad, el sentido de comunidad y de capacidad de
cooperacion aparezcan de la manera mas clara. Eso esta sucediendo. Las fuerzas de la élite
conservadora no se conforman y estan articuladas con los consorcios internacionales de
comunicacion para hacer contrapropaganda e impedir que los nuevos proyectos salgan
adelante. La teoria social critica no puede perder de vista que en el actual devenir histdrico
y revolucionario se enfrenta a tres problemas: “...el de la pluralidad de los sujetos del
cambio revolucionario bajo el dato de la diversidad, el reto de la organizacion y el sentido
politico de las acciones de lucha y resistencia, y el caracter de construccién constante del
proyecto de sociedad futura, como fin y objetivo final”.%

Varios analistas mostraron que el golpe de Estado ocurrido en Honduras el dia 28 de
junio de 2009 contra el presidente Manuel Zelaya para impedir que el pueblo votase sobre
la necesidad de una nueva constitucion popular, es una muestra de que las élites se
articulan y no aceptan perder la hegemonia de siempre. Lo que ocurrié en Honduras seria
un ensayo para otros levantamientos militares y otras posibilidades de golpes. Luego seria
contra Fernando Lugo en Paraguay en otra modalidad de golpes de Estados. La novedad
buena es que los movimientos populares y las personas comunes estan atentas a lo
ocurrido. Por primera vez, todos los gobiernos del continente, incluso gobiernos
conservadores, condenaron el golpe y votaron sanciones contra el nuevo gobierno de
Honduras, asi también con Paraguay. Aungue con las ambigiiedades de los organismos
internacionales y con un lenguaje doble de algunos personajes no se puede dejar de
percibir una nueva unidad y conciencia social en el continente.

Hacen parte de esta realidad nueva, la actitud de gobiernos mas progresistas que se
enfrentan a la crisis economica internacional de forma diferente o contraria a los gobiernos
neoliberales. Mientras estos corrian a ayudar al FMI y a las organizaciones bancarias,
gobiernos como el de Venezuela, Ecuador y Bolivia nacionalizaron grandes empresas

29 [dem, p. 327.
30 Cf: Documento Final del V111 Encuentro Internacional de Paradigmas Emancipatorios 2009, La Habana.

34



deshonestas y procuraron que la economia popular sufriese o menos posible con los
cambios y la crisis del sistema econdmico internacional vigente.

11.5- Nuevas propuestas suscitadas por la misma crisis

El objetivo de estas paginas no es hacer un estudio detallado sobre la economia
internacional o sobre los nuevos destinos del mundo. Solamente vamos a enumerar las
cuestiones que nos ayudan a comprender el nuevo proceso social latinoamericano y su
contribucion a lo que Illamamos emergencia de los movimientos populares. En este sentido
apuntaremos aqui algunas preguntas procedentes de organismos y de personas que critican
el modelo actual vigente.

El economista brasilefio Marcio Pochman propone construir nuevos paradigmas de
desarrollo socioeconémico-ambiental e identifica como necesarios dos movimientos
estratégicos: “El Estado necesita ser refundado. Debe ser el medio necesario para
desarrollar el modelo civilizatorio contemporaneo en conformidad con las posibilidades
favorables del siglo XXI. También es necesaria una revolucion en la propiedad que
impulse una relacion mas transparente y mas justa con toda la sociedad. La propiedad
privada debe transitar hacia la propiedad publica, teniendo la tributacion renovada el papel
central”®%,

El economista Ignacy Sachs, pionero de la llamada “eco-socio-economia”, consultor
especial de las dos conferencias mundiales de la ONU que proyectaron la idea del
“desarrollo sostenible”, afirma que “es preciso estimular desde ahora las l6gicas no-
capitalistas”3?,

Vandana Shiva, activista y ecofeminista india dice que la “recuperacion de los bienes
comunes es el primer paso para la inclusion y para la justicia socioecondémica. En los
bienes comunes, todos tienen derecho a una fraccion igual. Nadie puede ser excluido, nadie
puede apropiarse de mas de lo que sea necesario para su existencia. Y exigir las semillas, el
agua, la atmosfera como bienes publicos y utilizarlos para asegurar el bienestar de todos”3.

Para el analista Wim Dierckxsens se hace necesario “un proceso de mundializacion que
parta del Bien Comun planetario, que en forma gradual y real brindara el mejor espacio
para instaurar un proceso de mundializacion desde abajo y para abajo, esto es, con la
mayor participacion democrética. La solidaridad a nivel de la totalidad dara la vitalidad
que se precisa para subordinar la competitividad de las partes individuales. El Estado-
mundo que se requiere, entonces, es un Estado solidario”*.

En Europa y en Estados Unidos, en diversos movimientos, ha aparecido la expresion
“Put the people first” (pongan a las personas en primer lugar). Estas palabras surgen como
critica al hecho de que los gobiernos se apresuran a ayudar al sistema financiero y no
tienen dinero para las necesidades sociales de sus pueblos. Surge entonces una verdadera
red que enlaza movimientos sociales, politicos y ambientales. Esta red pide un nuevo orden
social que necesita de un nuevo orden politico para ser radicalmente democratico e para
socializar el poder. Ella propone varios puntos que, en cierto modo, algunos gobiernos

31 MARCIO POCHMANN, “A Tarefa dos Progressistas”, en Agéncia Carta Maior, 22/ 04/ 2009.
2IGNACY SACHS, Ecodesarrollo: concepto, aplicacion, beneficios y riesgos,
www.magrama.gob.es/ministerio/pags/biblioteca/.../a018_01.pdf
33 Declaracion a SILVIO CACCIA BAVA, Le Monde Diplomatique Brasil, junio 2009, p.10.
3 WIM DIERCKXSENS: “Por un paradigma alternativo ante un neoliberalismo sin perspectiva”.
Documento digital.

35


http://www.magrama.gob.es/ministerio/pags/biblioteca/.../a018_01.pdf

latinoamericanos ya empiezan a realizar, pero son valores que se buscan para las
democracias en todo el mundo. Valores como:

1. Apoyar y fortalecer las redes de ciudadania. (EI movimiento internacional nacido en
los Foros Sociales Mundiales pretende eso y puede decirse que esta consiguiendo realizarlo
en las bases).

2. Cambiar el modelo energético. Esto es urgente y esencial para todo el mundo a causa
del calentamiento global y sus consecuencias devastadoras.

3. Control social del sistema financiero. Susan George dice que “los bancos estan
recibiendo enormes sumas de dinero publico que seria NUESTRO. Entonces, aunque esto
se oculte a los ciudadanos, es necesario decir que estos bancos deben ser controlados por el
pueblo. Deben ser puestos bajo control social y utilizados para financiar una nueva
economia creadora de empleo y respetuosa del medio ambiente”*°.

4. Cancelacion de la Deuda Externa de los Paises Pobres.

5. Garantizar a todos los ciudadanos una seguridad alimentaria y nutricional, asi como
una renta béasica ciudadana (propuesta del senador Eduardo Suplicy al Congreso brasilero).

Estas propuestas, junto a otras, han entrado en las nuevas constituciones aprobadas por
algunos pueblos latinoamericanos y son hoy politicas de Estado. Esto es lo que podemos
Ilamar proceso revolucionario latinoamericano.

3 Declaracion a SILVIO CACCIA BAVA, Le Monde Diplomatique Brasil, junio 2009, p.10
36



APENDICE

DECLARACION DE LA CUMBRE DE LOS PUEBLOS DEL SUR3¢
"Protagonismo popular, construyendo soberania™

Nosotras y nosotros, organizaciones sociales y politicas de diferentes paises y
continentes, y pueblos originarios, nos reunimos en la ciudad de Asuncion los dias 23 y 24
de julio de 2009, en la Cumbre de los Pueblos del Sur “Protagonismo popular,
construyendo soberania” para debatir la coyuntura actual de la crisis del sistema capitalista
y las salidas frente a ésta.

Nos plantean desde los poderes estatales, financieros y mediaticos que la crisis que
atravesamos es una crisis financiera que puede ser resuelta con la inyeccion de fondos al
Fondo Monetario Internacional y el Banco Mundial. Nunca en la historia del capitalismo se
habia otorgado tal cantidad de dinero para el salvataje de las empresas privadas. Asi se
benefician unos pocos que no casualmente son quienes causaron la crisis en un primer
lugar. El objetivo del salvataje es entonces que el casino financiero siga funcionando,
mientras millones de personas permanecen en la indigencia. A la par, también promueven
la idea de que estamos atravesando una crisis alimentaria diciendo que es a causa de que
paises como India y China estan hoy aumentando su consumo diario de alimento. Pero esta
argumentaciéon no muestra que hay un nuevo patron de produccion basado en
biotecnologias de avanzada que provocan la destruccion de la agricultura familiar-
campesina, y las costumbres campesinas e indigenas

Este modelo productivo basado en la agricultura mecanizada, extensiva e intensiva, con
el uso masivo de transgénicos y agrotoxicos, impacta directamente sobre el medio
ambiente, destruyendo y afectando muy fuertemente el clima del planeta. Es por esto que
el segundo acuifero mas grande del mundo, el Acuifero Guarani, esta en grave peligro de
contaminacion por la implementacion de este modelo extractivo de desarrollo que esta
ubicado justamente en las zonas de recarga de dicho acuifero.

Esto viene de la mano de la idea de que estamos viviendo una crisis energética, lo cual
coincidio con una campafia mundial impulsada por paises como EEUU y Brasil, donde se
plantea la necesidad de aumentar la escala del monocultivo de soja, maiz y cafia de azucar
para la produccién de etanol y biocombustibles.

Frente a esto, nuestra conclusion es que se trata de una crisis integral del capitalismo,
gue no es momentanea y que no se va a solucionar con la inyeccion masiva de capitales.
Esta crisis integral pone al desnudo el modelo de desarrollo imperante. La respuesta a esta
crisis integral debe ser también integral. Hay que transformar el modelo de desarrollo
para salir de la crisis. Esto quiere decir que tenemos que construir un proyecto propio
desde los pueblos de América Latina.

Por ello hoy estamos en el proceso de construccion y reivindicacion de la soberania
alimentaria desde y para los pueblos. Creemos en la necesidad de una produccion

% A pesar de ser todavia poco conocida y sin “importancia social” reconocida en el mundo oficial, esta
Cumbre de los Pueblos del Sur se organizé por iniciativa de las comunidades populares del continente
latinoamericano, con representaciones de movimientos sociales de casi todos los paises del continente. No
deja de ser un dato nuevo e importante en el proceso social aqui estudiado. Por esto vale la pena que éste sea
leido y reflexionado. Cf. Agencia Pasalavoz: pasalavoz.movimientos@org en internet el dia 25 de julio de
2009.

37


mailto:pasalavoz.movimientos@org

autébnoma, autogestionada y comunitaria, asi como la distribucion popular e igualitaria.
Defendemos el derecho a alimentarnos sanamente, y por ello resistimos desde la defensa
de las semillas y la produccién agroecoldgica. Es imprescindible rescatar la memoria y el
patrimonio para el saber identitario, desde la pluriculturalidad y desde la puesta en el
centro del territorio como base de la identidad cultural. Asimismo, exigimos el disefio de
politicas pablicas que garanticen la soberania alimentaria.

Creemos que en el proceso de devastacion de nuestros recursos continentales, los
pueblos originarios son los principales afectados. En ese sentido, exigimos politicas claras
que vayan en el camino de la autodeterminacién y soberania de los pueblos originarios.
Una de estas politicas es la generacion de espacios nacionales de negociacion colectiva en
el marco del Convenio 169 de la OIT, asi como la conformacion de Paritarias Sociales por
comunidad.

Reivindicamos la necesidad de construccion de una soberania energética donde los
pueblos podamos disponer libremente de nuestras fuentes de energia asi como buscar los
modos mas convenientes para lograrlo. Vemos esta necesidad particularmente hoy en el
caso paraguayo, donde se ha convertido en una causa nacional la recuperacion de la
soberania energética sobre las represas de Ytaypu con Brasil y de Yacyreta con Argentina.
Aqui reclamamos la revision de las deudas binacionales y la posibilidad de que el pueblo
paraguayo goce de libre disponibilidad y obtenga el precio justo sobre el 50% de la energia
alli generada.

A su vez, impulsamos la creacion del movimiento de victimas de cambio climético y la
instalacion de los tribunales de los pueblos sobre justicia climatica. Es central lograr el
fortalecimiento de las legislaciones, pero fundamentalmente garantizar el funcionamiento
de la justicia hacia las comunidades vy territorios mas vulnerables como afectados por el
cambio climético y la deuda ecoldgicas. En el mismo sentido, exigimos la incorporacion de
politicas climaticas en las politicas publicas. Exigimos a los gobiernos del Mercosur que
reclamen a los responsables del Norte el reconocimiento y pago de la deuda ecoldgica en
todas las negociaciones internacionales. Y hacemos un Ilamado a la movilizacién global
por la justicia climéatica en el marco de la reunién cumbre de Naciones Unidas sobre
cambio climético en Copenhague.

También sabemos de la necesidad de construir soberania financiera desde nuestros
paises, donde nos paremos en contra del pago de las deudas ilegitimas adquiridas a
espaldas de nuestros pueblos. Tomamos el compromiso desde nuestros movimientos y
organizaciones de realizar una Auditoria integral ciudadana de las deudas financieras,
sociales y ecoldgicas generadas por la construccion y funcionamiento de Itaypl y
Yacyreta, y el reclamo a los gobiernos involucrados (Paraguay-Brasil-Argentina) de hacer
lo mismo. Exigimos la restitucion y reparacion de las deudas ecoldgicas, sociales,
econdmicas, etc. Asimismo, ahora mas que nunca precisamos avanzar en la construccion
de alternativas de soberania financiera que respondan a las necesidades y los derechos de
nuestros pueblos y la madre tierra. Al respecto, denunciamos la lentitud, la falta de dialogo
y las trabas que siguen obstaculizando la creacion del Banco del Sur. Reclamamos su
inmediata puesta en funcionamiento, resguardando el principio de “un pais-un voto” en
todas sus instancias y niveles de decision, y la necesidad de que esté al servicio de una
integracion desde los pueblos y para la transformacion del modelo productivo vigente.

Exigimos que ademas se abran espacios y mecanismos formales de informacion y
participacion de la sociedad en la creacién y funcionamiento del Banco del Sur. Llamamos
a los movimientos y organizaciones sociales a multiplicar las acciones de sensibilizacion,

38



debate y movilizacion acerca de la creacién de este y otros instrumentos de una nueva
arquitectura regional, como podrian ser una unidad de cuenta sudamericana, como el sucre,
y un sistema regional de reservas.

Apoyamos la decision de los gobiernos de Bolivia y recientemente de Ecuador de salir
del CIADI, mecanismo de solucion de controversias sobre inversiones dependiente del
Banco Mundial. Demandamos que los paises de la region asuman igual compromiso, asi
como avancen en el rechazo de los Tratados Bilaterales de Inversion (TBI). Rechazamos
cualquier forma de tratado comercial que violente la soberania de los pueblos.

A su vez, repudiamos la represion constante y la criminalizacion de las luchas de
campesinos y campesinas por obtener un pedazo de tierra. Esto sucede en todo el
continente, pero se ve hoy con mayor crudeza en Paraguay. Estas represiones se volvieron
sistematicas y se realizan bajo el amparo de fiscales y jueces, que las hacen parecer legales.
Exigimos el cese de las politicas de criminalizacién de la pobreza y de judicializacion de la
lucha social, asi como la derogacion de las llamadas leyes antiterroristas. Asimismo
reclamamos el desprocesamiento de todos los luchadores y luchadoras sociales en toda
América Latina.

Del mismo modo, rechazamos la militarizacién creciente del continente promovida por
Estados Unidos y sus aliados en la region y exigimos el retiro de la 1V flota de Estados
Unidos en el Atlantico; el fin de los ejercicios militares conjuntos con los Estados Unidos;
el levantamiento de todas las bases y asentamientos militares extranjeros y la no instalacion
de nuevas bases; la eliminacion de la fortaleza militar de la OTAN en Malvinas; la
suspension del envio de efectivos a la Escuela de las Américas u otros institutos similares;
el fin de las misiones militares de Estados Unidos en nuestros paises; la derogacion de las
inmunidades concedidas a los efectivos militares de las bases de Estados Unidos instaladas
en nuestros paises y castigar a los responsables de las violaciones sobre las poblaciones,
particularmente a las mujeres.

También expresamos nuestro rechazo al golpe de estado perpetrado recientemente en
Honduras y exigimos la inmediata restitucion de Manuel Zelaya, legitimo presidente electo
por este pueblo hermano. Apoyamos la lucha del pueblo hondurefio por la institucionalidad
democratica y el derecho a sostener al presidente que ellos mismos se han puesto. De la
misma manera, repudiamos firmemente la violencia militar y policial ejercida contra este
pueblo.

Alentamos la iniciativa del grupo del ALBA en convocar a sus asociados a hacer
declaraciones de apoyo al gobierno de Zelaya. De la misma forma, los pueblos debemos
esforzarnos de profundizar las diferentes alternativas de integracion regionales que buscan
enfrentar al sistema capitalista desde otro modelo. Del mismo modo, creemos que seria
importante que los presidentes del Mercosur avancen en el mismo camino.

Es por todo esto que nosotros y nosotras hoy seguimos en el camino de la construccion
de una integracion latinoamericana desde los pueblos, fortaleciendo nuestra identidad
regional. Sabemos que para ello debemos seguir en este proceso de lucha de nuestros
pueblos para construir un nuevo sujeto que sea el protagonista de su historia y de su
cultura.

Asuncion, 23y 24 de julio de 2009

39



11
PARA COMPRENDER EL PROCESO LATINOAMERICANO

En la historia de los paises del continente que hoy llamamos América Latina y que los
indios andinos denominaban Abya Yala, hubo varios movimientos de transformacion
social que fueron sofocados varias veces a lo largo de los siglos recientes por el poder
vigente local al servicio del gobierno estadounidense, o por los propios marines
estadounidenses. Una investigacion del afio 2000 muestra que, en un siglo, el gobierno de
Estados Unidos invadié 202 veces el territorio de los paises latinoamericanos. Durante
décadas, el gobierno de Estados Unidos sostuvo militar y econdmicamente las mas
sanguinarias dictaduras en nuestros paises, ademas de sus conocidos patrocinios a golpes
de Estado contra presidentes elegidos por el pueblo, o a quienes mostraban alguna accién
transformadora en las estructuras sociales.

I11.1- El camino del socialismo

Desde los tiempos antiguos ha habido experiencias que hoy podemos denominar de
caracter mas social o colectivo. La inmensa mayoria de las sociedades indigenas eran de
cultura tribal y muy comunitaria. Las més conocidas concebian - todavia hoy- la defensa
de la propiedad comunitaria de la tierra y de los bienes de consumo. Lo que se denomino
socialismo, como propuesta social y politica, comenzd propiamente en la Europa del siglo
XIX, con los llamados “socialistas utopicos” y después con las proposiciones mas claras y
pertinentes de Marx y sus comparieros.

No nos compete definir lo que seria el socialismo, pero podemos aceptar la afirmacion
de M. Rocard, dirigente del Partido Socialista Francés: “Lo que caracteriza propiamente al
socialismo es afadir a la ética de la responsabilidad la ética de la solidaridad”®’.

Por razones histéricas y coyunturales, se convino dividir los movimientos y liderazgos
entre los que serian de derecha y los de izquierda. Nuevamente las distinciones no siempre
son claras. Un intelectual y militante espafiol explica que: “por izquierda entendemos todos
los movimientos, grupos y personas que lucharon y continGan luchando contra la barbarie
de la explotaciéon y de la dominacion que impiden la fraternidad, la justicia y la libertad
igualitaria entre las personas y entre los pueblos”,

“La identidad de la izquierda consiste en los fines morales y sociales que se propone.
Elementos como politicas, ideologias, programas, medios y estrategias, seran de izquierda
en la medida que pretendan alcanzar estos fines”°.

Estas aclaraciones nos revelan que no siempre los que se dicen socialistas lo son de
hecho, asi como personas y grupos que tradicionalmente afirman ser de izquierda pueden
no merecer esta designacién. Aqui nos interesa no tanto definir los conceptos, y ni siquiera
analizar la historia del socialismo, sino ver el rostro propio que ha ido tomando en
América Latina y, principalmente, la participacion de los cristianos en este proceso. Por
importantes que sean el pensamiento y las teorias de los pensadores y académicos,
gueremos aqui privilegiar las experiencias concretas y sociales de las comunidades y de los

37 M. ROCARD, “Socialismo y progreso”, periédico EI Mundo, 22/ 01/ 1993, citado por BENJAMIN
FORCANO, Con la libertad del Evangelio, PPC, Madrid, 2006, p. 194.

% R. DIAZ SALAZAR, La izquierda y el cristianismo, Taurus, Madrid, 1998, p. 18.

3 BENJAMIN FORCANO, idem, p. 198.

40



pueblos. Esta claro que la teoria y la practica no pueden dividirse. En general, tenemos
experiencias sociales nuevas y revolucionarias, sustentadas en pensamientos y estudios de
intelectuales orgénicos que las fundamentan. Asi, en el siglo XIX, tenemos las visiones y
experiencias del general Simén Bolivar, del educador Simén Rodriguez y de los
libertadores de América Latina como San Martin y Sucre y el gran pensador y militante
José Marti, ademas de hombres y mujeres que dieron la vida por lo que hoy podemos
[lamar las raices y experiencias primeras de un socialismo latinoamericano.

El proyecto de independencia de la América bolivariana nunca habria sido posible sin la
participacion efectiva y decisiva de las comunidades indias y afrodescendientes El primer
movimiento de independencia latinoamericana fue la Revolucion Haitiana (de 1791 a
1804). Fue la primera vez que los esclavos consiguieron organizarse victoriosamente como
movimiento de liberacion e independizar un pais de un imperio europeo. Haiti fue el
primer pais libre de América Latina y el Caribe, al menos politicamente. El ex-esclavo
Toussaint L"Ouverture fue el lider de esa liberacion contra las élites blancas y los poderes
coloniales. Consigui6 la liberaciéon de su pais el dia 28 de noviembre de 1803 y fue la
primera republica negra libre del mundo. Dicen los biografos de Simén Bolivar que, al ver
a Haiti independiente de Francia, el libertador intuy6 que su suefio de una América del Sur
libre y mas igualitaria era posible.

Muchos ejércitos de la independencia, como por ejemplo el ejército del general Urbina
en Ecuador, estaban formados en su mayoria por negros e indios. Es terrible saber que, mas
tarde, cuando en paises como Colombia o Ecuador los esclavos son liberados, los
gobiernos pagan una indemnizacion, no a los negros que sufrieron todos los males e
injusticias de la esclavitud, sino a los sefiores y propietarios de esclavos, considerados
entonces perjudicados en su propiedad. Los negros fueron lanzados sin derecho a nada en
las periferias de las ciudades para seguir siendo siervos de los blancos. En Brasil, cuando
se abolid la esclavitud en 1888, las cosas no fueron muy diferentes.

Sirvase esta ironia de la historia del movimiento abolicionista burgués y de los
movimientos republicanos de independencia politica de nuestros paises que,
intencionalmente, no instauran una verdadera igualdad social ni se proponen la justicia en
el plano econémico. ¢Por qué? ;Basta decir que eran movimientos de la nobleza o de la
burguesia latinoamericana contra la realeza espafiola o portuguesa? ¢Disputas de poder
entre ricos? En el fondo —volvemos siempre a la cuestion de fondo— cuando no hay una
nueva cultura —y diriamos también una espiritualidad verdaderamente equitativa— que adn
ni las revoluciones llamadas socialistas han promovido situaciones nuevas y estables de
igualdad y justicia social.

Desde principios del siglo XX ocurren en América Latina varios movimientos de
rebelion. De 1913 a 1916, en Esmeraldas (Ecuador), sucede la famosa Revolucion de la
Concha. Alli, los negros fueron los grandes protagonistas, dirigidos por el mayor Federico
Lastra y los capitanes Nicolas Castro, Enrique Torres y otros. Mas 0 menos en la misma
época, en el sur de Brasil, los campesinos luchaban por las tierras tomadas por la compafiia
ferroviaria inglesa y hacian la famosa “Guerra del Contestado”. A finales del siglo XIX, el
ejército ya habia asesinado a mas de 20 mil campesinos y degollado a todos los prisioneros
de guerra. Estos sertanejos eran simples devotos cristianos reunidos en el territorio libre y
sagrado de Bom Jesus, en Canudos, cerca de Bahia, bajo el liderazgo de Antonio
Conselheiro.

Mas tarde en Per(, el filosofo y pensador José Carlos Mariategui (1890-1930) nos legd
el pensamiento de un socialismo de rostro propiamente latinoamericano. Sin embargo, lo

41



que principalmente debemos decir aqui es que fundé el Partido Socialista Peruano en 1918.
Cred una revista para hacer circular sus ideas y, a pesar de algunas contradicciones, milito
por la creacion de una sociedad maés justa y fue preso y perseguido por ello. Estuvo en los
origenes del partido llamado APRA (Alianza Popular Revolucionaria Americana), afiliado
a la 32 Internacional. Ayudd a organizar la Confederacion General de los Trabajadores de
Pert y contribuyo al socialismo legandonos una perspectiva de un socialismo medio
mistico y més de rostro latinoamericano.

En la introduccion ya hemos citado a Mariategui, pero permitannos repetir que en su
ensayo “El hombre y el mito” de 1925, escribia: “La inteligencia burguesa se ocupa de una
critica racionalista del método, de la teoria, de la estrategia de los revolucionarios. jQué
malentendido! La fuerza de los revolucionarios no est4 en su ciencia, sino en su fe, en su
pasion, en su voluntad. Es una fuerza religiosa, mistica, espiritual... La emocion
revolucionaria... es una emocion religiosa. Las motivaciones religiosas se desplazaron del
cielo a la tierra. No son divinas sino humanas y sociales™*°. Mariategui desarroll6 esta tesis
a partir del andlisis de las sociedades peruanas y latinoamericanas.

Hace cinco afios aproximadamente la casa editorial Capital Intelectual de Buenos Aires,
publicé de José Carlos Mariategui, Los siete ensayos de interpretacion de la realidad
peruana. Es un libro en el que se lee el proceso de maduracidn socialista y sus desafios no
solamente en Perd, sino en toda América Latina. Otro gran pensador latinoamericano y
caribefio fue el cubano Julio Antonio Mella (1903-1929), fundador del Partido Comunista
Cubano, autor de numerosos escritos y que contribuyé con su actividad politica a una
mejor comprension del socialismo en todo el continente.

El surgimiento en América Latina de movimientos guerrilleros a principios del siglo XX
se vislumbrara desde Nicaragua. A principios de los afios 30, Augusto César Sandino, que
se llamaba “el general de los hombres libres”, luch6 contra el colonialismo estadounidense
y dio su vida para liberar a su pueblo. Fue muerto a traicion por Anastasio Somoza (1934)
que tomo el poder y con el apoyo del gobierno de Estados Unidos convirtié a Nicaragua en
una dictadura sangrienta. En esa misma lucha de Sandino estaba Agustin Farabundo Marti
(1853-1932), salvadorefio, dirigente y fundador del Partido Comunista Salvadorefio que
lider6 una revolucion de indigenas contra el sistema opresor en El Salvador. Estos héroes
fueron asesinados, pero su causa no muri6. En 1976, Carlos Fonseca Amador inicia el
Frente Sandinista y muere en combate en 1978, un afio antes de la victoria de los
sandinistas contra la dictadura de Somoza hijo. Nicaragua viviria entonces el suefio de una
patria libre y socialista de cufio nuevo y latinoamericano. El gobierno Reagan no podia
permitir que este suefio se hiciese realidad. Después de apoyar durante afios a “la contra”,
sustentando todo tipo de terror contra un gobierno legitimo y su pais, consigui6 asustar al
pueblo y derramando rios de dinero logro que el pueblo eligiese a Violeta Chamorro y
pusiese fin, por un momento, a la experiencia sandinista que, a pesar de sus fallas y
lagunas, habia revelado una nueva experiencia de socialismo latinoamericano.

Un impacto en la region fue el triunfo de la Revolucion Cubana en 1959. Después de
muchos afios de dictaduras militares financiadas por los gobiernos de Estados Unidos, el
Ejército Rebelde, liderado por Fidel Castro, puso fin a una época de sufrimientos y
desigualdades, declarandose en el afio 1961 el caracter socialista de esta revolucion.

40 JOSE CARLOS MARIATEGUI, El Hombre y el Mito, El alma matinal, Biblioteca Amauta, Lima, 1970,
p. 22.

42



En Brasil, “a partir de mayo de 1961, varios acontecimientos apresuran la formacion de
Acdo Popular (AP), movimiento que se venia generando a finales de los afios 50, nacido
del medio de la Accion Catdlica. Sus miembros eran, en su mayor parte, jovenes
profesionales, profesores, periodistas, empleados de banco o estudiantes de los ultimos
afios de la universidad, un grupo de ingenieros, economistas, arquitectos y médicos, con
una edad media entre 23 y 26 afios. Eran, en su gran mayoria, jévenes de la JUC (Juventud
Universitaria Catolica), ex-jucistas y un militante de la JOC (Juventud Obrera Catdlica).
En Belo Horizonte se realizo la primera reunion de AP y fue lanzado un manifiesto titulado
“Nosotros, los cristianos y el mundo”, punto de partida de la formacion de un grupo de
accion en torno a un periodico, Acdo Popular, cuyo valor no se debe medir por la breve
duracién que tuvo (seis numeros). El golpe militar de 1964, asi como las posiciones
ambiguas de gran parte de la jerarquia de la Iglesia, llevaron a AP a la radicalizacion de sus
propuestas: una accion revolucionaria para responder a los desafios de nuestra realidad y al
socialismo (los dos tltimos capitulos del documento base)”*!. Abandonados a su suerte por
las jerarquias eclesiésticas, muchos militantes de AP fueron presos o tuvieron que
refugiarse en Chile, en México y en otros paises.

A mediados de la década de los 60, el comandante Che Guevara, que habia dirigido
junto con Fidel Castro y otros la lucha de la revolucion cubana, renuncia a su cargo en el
gobierno cubano y parte para ayudar a los revolucionarios en Angola. Termina
desembarcando en Bolivia, donde espera organizar una accion guerrillera que pudiese
incendiar toda América del Sur. No fue comprendido ni aceptado por los lideres del Partido
Comunista Boliviano y fue aislado con algunos compafieros en las selvas de Vallegrande.
Alli intent6 servir como médico y educador a los labradores y pobres de la region, pero
tampoco fue comprendido por ellos, ya que los mismos estaban amenazados por el ejército
y muertos de miedo de cualquier movimiento revolucionario. EI Che acabd siendo
apresado Yy asesinado por oficiales estadounidenses de la CIA y del ejército boliviano en La
Higuera en octubre de 1967, dejando a todos los latinoamericanos una profunda leccién de
generosidad y de entrega de la vida.

Cristianos por el Socialismo (CPS) nacié en 1971 en el Chile de Allende, para apoyar
desde las filas cristianas la transformacion que estaba llevando a cabo el gobierno de la
Unidad Popular. Se respiraban todavia los aires del Concilio y, después de la Conferencia
de Medellin de 1968 en Ameérica Latina, las comunidades de base y la Teologia de la
Liberacion estaban dando los primeros pasos. Fueron momentos privilegiados, de una
extraordinaria riqueza espiritual. Tal vez el mas importante esfuerzo de la Iglesia Catdlica
por acercarse a los problemas de la gente. Llegamos a creer que aquél mundo mas justo
que sofiabamos lo teniamos al alcance de la mano... pero el golpe de Estado de Pinochet en
1973, y los que le siguieron en toda America Latina, dieron al traste con tantas esperanzas.

Muy pronto CPS se extendid por Europa. Aqui se tratd fundamentalmente de poner en
evidencia que la fe y la lucha por la justicia desde partidos de izquierda pueden ser
asumidas sin contradiccion. Se trataba de superar las antiguas condenas, posturas cerradas
y dogmaticas que la Iglesia mantenia contra el comunismo y que el comunismo mantenia
contra los cristianos, y que fuera posible, segin la conocida frase de Alfonso Carlos
Comin, ser comunistas en la Iglesia y ser cristianos en el partido.

Se vivia militantemente una doble e indisoluble fidelidad al evangelio y a los pobres.
Esto suponia vivir en dos fronteras, la eclesial y la politica, sabiendo de sobra que las zonas

41 Cf. JOSE OSCAR BEOZZO, Cristdos na Universidade e na Politica, Vozes, Petropolis, 1984, p.111-132.
43



de frontera son peligrosas y suelen estar minadas. “Se partia de vivir la fe en Jesus, y de
vivirla desde una opcion socialista, utilizando de manera explicita los instrumentos que el
marxismo habia aportado para el andlisis de la historia: la lucha de clases y la clase
obrera”*,

Cuando en Ameérica Latina o en otras partes del mundo se hablaba de socialismo, el
padre Jos¢ Comblin aclara: “De modo general, la idea basica era que se debia quitar a la
burguesia la propiedad de los medios de produccion para entregarla a los trabajadores. Los
medios de produccion eran las fabricas, con las maquinas™®®. El socialismo era
revolucionario porque pretendia cambiar radicalmente las relaciones de clase en la
sociedad. El objeto de la revolucion era esta relacion de clases. Ahora bien, todos sabemos
que este proyecto no se concretizo ni en la Comuna de Paris (1871), ni después. Incluso en
la Union Soviética, los soviets duraron solamente algunos meses, pero no consiguieron
garantizar que las clases trabajadoras se apoderasen de los medios de produccién. Estos
pasaron a manos del Estado y de una clase dirigente que se constituyd burocraticamente en
una nueva élite.

En China, tampoco la revolucion significo una via de transformacion para que el
proyecto socialista se realizase, aunque alguna parte o aspecto de esa transformacion pueda
haberse dado en el sentido de haberse destruido la nobleza de la aristocracia, el poder de la
monarquia divinizada y la marginalidad absoluta de los labradores. Tanto en la Unién
Soviética, en China, y Cuba, el socialismo parece haberse transformado en un sistema en el
cual la propiedad pertenecia al Estado y la direccién de la economia estaba en los
dirigentes del Estado. Marx pensaba que entre el capitalismo y el socialismo habia una fase
de la llamada “dictadura del proletariado™, que deberia haber sido vivida por Stalin, Mao
Zedong y otros lideres del este europeo. En vez de eso se cred una especie de “capitalismo
de Estado” altamente burocratico y poco eficaz en el sentido de restituir a las clases
trabajadoras por lo que podriamos llamar el “poder popular™.

El Che decia que el socialismo como mera redistribucion de los bienes materiales no le
interesaba. El queria mucho més. Queria un hombre y una mujer nuevos. Queria una nueva
cultura y un nuevo tipo de sociedad, caracterizado por la aboliciéon de toda forma de
opresion y explotacion, donde se hubiera sedimentado la primacia de la solidaridad. El
socialismo deberia garantizar también el fin de la separacion entre gobernantes y
gobernados, asi como la reconciliacion del ser humano con la naturaleza. Ciertamente, este
es el ideal del socialismo del siglo XXI que, en América Latina, queremos llamar nuevo
bolivarianismo.

Cuando los regimenes del comunismo real cayeron a final de los afios 80 y comenzé la
década de los 90, intelectuales como Fernando Henrique Cardoso, Tony Blair y Anthony
Giddens pasaron a hablar de la “tercera via” e imaginaron una especie de socialdemocracia
dentro del capitalismo. Los socialistas franceses nunca mas volvieron a hablar de clase
obrera. En Brasil, Fernando Henrique Cardoso defendié y promovid el neoliberalismo mas
que cualquiera de sus adversarios que nunca se declararon socialistas, ni fueron
considerados como de izquierdas. En todo el mundo ha ocurrido lo mismo. El verdadero
socialismo quedd desprestigiado y fue necesario que llegase el proceso de los foros
sociales mundiales para decir que el sistema capitalista no es el inico viable y que “otro
mundo es posible”.

42 JAUME BOTEY, “Cristianos por el socialismo”, en Agenda latinoamericana 2009, p. 220.

43 JOSE COMBLIN, “El futuro del socialismo”, en Agenda Latinoamericana mundial 2009, p. 22.
44



Una pregunta que ya inquietaba a los comunistas de la época de Lenin era la siguiente:
¢es posible implantar el socialismo en un sélo pais? Tedricamente, en un mundo cada vez
més global se diria que no. Por otra parte, los paises socialistas ni siquiera pudieron
plantearse esta cuestion. Tuvieron que intentar el camino socialista contra el resto del
mundo. Hasta hoy, Cuba vive el proceso socialista en medio del bloqueo estadounidense y
con todas las maléficas consecuencias del aislamiento internacional provocado por la
derecha capitalista; y decimos “proceso socialista” porque todavia esta en reformas para su
consolidacion.

En América Latina, sin hablar todavia de los actuales procesos de transformacion en
paises como Venezuela, Ecuador, Argentina y Bolivia, el ultimo intento clasico de
socialismo fue el gobierno de Salvador Allende en Chile, a principios de los afios 70. Los
socialistas conquistaron el poder a través de elecciones democraticas, pero la elite no lo
aceptd. Y sin la colaboracion o participacion directa de las Fuerzas Armadas, la
experiencia fracaso. Pinochet dio el golpe de Estado, el presidente fue muerto y el
socialismo vencido. Los latinoamericanos aprendieron que, sin la colaboracion de los
militares nacionalistas, ningdn proceso revolucionario es posible. Esto es todavia mas
significativo y verdadero en Africa, incluso Asia.

Con la revolucion cubana en 1959, el socialismo se volvié una bandera mas fuerte para
América Latina. Cuba se proclamo6 “el territorio libre de las Américas”. Hasta aislada por
las fuerzas de la sociedad internacional capitalista, muchos latinoamericanos y también
cristianos pasaron a ver a Cuba como una esperanza para todo el Continente.

A mediados de los afios 60, en Colombia, el padre Camilo Torres Restrepo, diplomado
en ciencias sociales por la Universidad de Lovaina (Bélgica), alumno y discipulo de
maestros como Francgois Houtart, declara que, en conciencia, no puede transigir mas con la
contradiccion de seguir siendo sacerdote y cristiano en la universidad de Bogota. Se une a
la guerrilla y da su vida en la lucha por la liberacion de su pais.

Al final de los afios 60, en Per(, un general nacionalista Ilamado Juan Velasco Alvarado
lidera una revolucién con el nombre de Plan Inca. En 1968, un grupo de oficiales
progresistas, insatisfechos con el nivel de corrupcion diseminada en la sociedad y con el
deterioro de la situacion del pais, dieron un golpe militar. Derribaron al presidente civil
Fernando Belainde Terry. El general Velasco, hecho presidente, nacionaliz6 las empresas
de petrdleo y expropié inmensos ingenios azucareros para la reforma agraria. Convirtio el
quechua, lengua hablada por la poblacion indigena méas pobre, en lengua oficial del pais.
Animo la participacion de trabajadores en la direccidn de las empresas estatales y empezo
a implantar una experiencia de caracter mas socialista, aunque no emplease este nombre.

En tres afios, la experiencia de este gobierno fracasé porque no tenia suficiente apoyo
popular y le faltaba dinero. No trabajo suficientemente una base de apoyo en la sociedad
civil.

Igualmente en Panama, militares nacionalistas intentaron experiencias diferentes a la
vieja sumision a Estados Unidos. EI general Omar Torrijos tomo el poder también en 1968
para combatir la corrupcion de las élites politicas y las desigualdades de distribucion de la
renta. Estaba contra el control que Estados Unidos ejercia sobre un gran territorio de
Panama, para ser propietario del Canal de Panama. Consiguio hacer un acuerdo con el
presidente Carter por el cual, al finalizar el siglo XX, Estados Unidos devolveria el
territorio del canal a los panamefios. Pero estas experiencias no llegaron a prosperar como
socialismos latinoamericanos.

45



I11.2- Unas palabras sobre la historia de los libertadores**

No podemos referirnos aqui a todos los lideres considerados “libertadores”, sean los de
cada pueblo indigena en su larga historia (los indios pueden haber llegado al continente
hace unos 40 mil afios), sean de la historia reciente del tiempo colonial o del siglo XX.
Aqui haremos memoria solamente de algunos lideres que simbolizan y recuerdan a muchas
otras personas, hombres y mujeres anénimos que dieron la vida por la causa del pueblo. El
socialismo bolivariano confirma que la historia est4 construida mucho més por grupos y
gente del pueblo que por grandes lideres, que serian héroes que llegan a dar su nombre a
los procesos histdricos. Totalmente convencido de eso y pensando en los comparfieros
indios y campesinos, en las mujeres de la periferia y los nifios de la calle, organizados en
nuevos movimientos populares, recordaremos aqui nombres importantes de libertadores y
libertadoras, solamente como simbolos de todo este proceso, mucho mas rico y variado de
lo que aqui conseguiremos describir.

En el territorio andino, ya en los primeros tiempos de la colonizacion, hubo varios
movimientos de resistencia india contra los espafioles. Estos movimientos estaban
liderados por los incas Chalcu Chima, Kiskis y Rumifiahui, y otros. Rumifiahui fue un
verdadero general inca que, en 1533, incendi6 la ciudad inca de Quito para impedir que los
espafoles la conquistasen. Mas tarde, fue preso y fusilado. Después de estos movimientos
armados desde la época de la colonia, surgié un movimiento pacifico y milenarista en todo
el Tawantinsuyu, denominado Taki Unquy (el nombre indica que ciertas enfermedades se
curan a través de la danza y del cantar). “Esperaban que con el final del ciclo del sol en el
que estaban (1560), las antiguas wakas vencerian al Dios cristiano, responsable de la
victoria de los espafioles y los intrusos espafioles serian expulsados. El sol daria inicio a un
nuevo movimiento coésmico indigena. Este movimiento consiguié reavivar y mantener la
esperanza y la resistencia de muchos ayllus andinos™*.

Mas tarde, el levantamiento indigena mas conocido fue la rebelion de Tupag Amaru, en
1780. ElI movimiento tuvo muchos combates y contradicciones, pero “la finalidad de la
rebelion se orienta estrictamente a favor del bien comun y a la recuperacion del reino de
los Incas™®. Liderd a 60 mil indigenas en un ejército que sélo fue vencido nueve afios
después. Segun las tradiciones indias, él se entregd para que no muriera mas gente.

En toda América Latina, en los paises que se beneficiaron del secuestro y de la
esclavitud de los africanos y de sus descendientes, desde el siglo XVI hubo revueltas y
luchas armadas. En Brasil, durante muchos afios, en el siglo XVII, en lo que entonces era
la provincia de Pernambuco, los esclavos escapaban y se juntaban en quilombos (Ilamados
palenques en otros paises). Hubo varios, muchos de los cuales resistieron invasiones y
ataques militares de los blancos. EI mas famoso de todos fue el Quilombo dos Palmares,
cuyo lider era Zumbi, que continuaba al gran y legendario Ganga Zumba. A éste lo habian
matado los blancos. En 1697, después de haber conseguido destruir Palmares, los militares
de Pernambuco, reforzados con los hombres del bandeirante Domingos Jorge Velho,
mataron a Zumbi y expusieron su cuerpo como ejemplo en una plaza de Recife. Pero
Zumbi se convirtio en simbolo permanente de la lucha negra. Todavia hoy, Brasil esta

4 Cf. Varios elementos expuestos aqui estan sacados de BART JONES, Hugo Chavez, da origem simples ao
ideario da Revolucéo Permanente, Novo Conceito, So Paulo, 2008, p. 41-43.

4 Cf. VICTOR BASCOPE C., Espiritualidad Originaria en el Pacha Andino, Verbo Divino, La Paz, 2008,
p. 78. )

46 VICTOR BASCOPE C., idem, p. 81.

46



lleno de quilombos y quilombolas que mantienen su propia cultura y su anhelo de tierra y
libertad.

En Ecuador, antes de que se diera el primer grito de independencia, los
afrodescendientes ya habian lanzado esta semilla. En 1553, los primeros africanos que
Ilegaron a Esmeraldas fundaron alli el Reino de los Sambos, una gran comarca que con las
alianzas entre palenques llegaba hasta Buenaventura, en Colombia. Los cimarrones Antén
y Alonso de Illescas fueron sus primeros reyes. Otros fueron Pedro de Arobe y sus hijos.
Este reino permanecio fuera de la Real Audiencia de Quito por mas de 100 afios. En
Ecuador y Colombia se multiplicaron los palenques y territorios libres, conquistados por
antiguos esclavos que habiendo conseguido su liberacion luchaban por la de otros
comparfieros.

Cuando hablamos de libertadores, para toda América Latina la referencia simbélica méas
importante es Simon Bolivar. Nacié en 1783 en una familia noble y rica de Venezuela.
Perdié muy pronto a sus padres y vivié varios afios bajo el cuidado de su tutor Simoén
Rodriguez, profesor brillante, discipulo del fildsofo francés Rousseau.

Bolivar defendia la importancia de la educacion para la liberacion de la sociedad y
proponia que las escuelas admitiesen nifios negros e indigenas sin ninguna discriminacion.
Se involucré en movimientos rebeldes contra el gobierno espafiol. Luché toda su vida por
la inclusion de los indios y negros en las escuelas publicas. En 1799, con 15 afios de edad,
fue enviado por sus tios a Espafia. Paso tres afios en Europa, donde se dejo seducir por el
ambiente revolucionario.

A los 17 afios conoci6 a Maria Teresa Rodriguez del Toro y Alayza, hija de una de las
familias més aristocraticas de Espafia y después se caso con ella. En 1802, la pareja volvio
a Caracas, pero algunos meses mas tarde Maria Teresa moria de fiebre amarilla. Bolivar
prometid no volver a casarse y dedicé toda su vida a la liberacion de América del Sur.

Prometio a Dios no descansar mientras no viese libre a su patria. Decia: “Aunque la
guerra sea el resumen de todos los males, la tirania es el resumen de todas las guerras™’.
“Juro delante de ustedes, juro por el Dios de mis padres, que no daré descanso a mi brazo
ni reposo a mi alma, hasta que haya roto las cadenas que nos oprimen”.

Este juramento se ensefia en las escuelas y cuarteles de Venezuela desde hace mucho
tiempo. Bolivar participd también del movimiento de independencia de Venezuela que fue
conquistada en 1811 bajo el liderazgo del criollo Francisco Miranda. Pero poco a poco los
espafioles reconquistaron algunas batallas y Bolivar retomd la lucha. Con la bandera
Libertad o Muerte, lucho en Venezuela, en Colombia, hizo marchar a 2.400 hombres a
través de las selvas del rio Orinoco durante la temporada de Iluvias y después subir los
Andes por sus sendas heladas. Queria libertar todo el continente, no solo de los espafioles,
sino de todo tipo de opresion. Vencio toda una serie de batallas.

La Revolucién Haitiana impresiona mucho al Libertador. El dia 2 de enero de 1816, el
tercer rey de Haiti, Alexander Petidn, recibe a Bolivar en Puerto Principe y le da todo
apoyo logistico, militar y financiero para la lucha de la Independencia. La Unica condicion
de Petion a Bolivar fue la liberacion de todos los esclavos.

Bolivar fue el general de la independencia de todo el continente. La marcha de cinco mil
kilometros a traves de la cadena montafiosa de los Andes, con sus cuatro mil metros de
altura, casi tan inhdspita como el Himalaya, es considerada uno de los mayores hechos

47 Citado por CARLOS FERNANDEZ LIRIA y LUIS ALEGRE ZAHONERO, Comprender Venezuela,
pensar la democracia, El perro y la rana, Caracas, 2006, p. 15.

47



militares de la historia humana. Conquist6 toda Colombia y derroto a los espafioles y a sus
aliados en varias batallas. En junio de 1821, en la batalla de Carabobo, conquisto
nuevamente una gran victoria, pudiendo entrar triunfante en Caracas. Tenia el suefio de
unificar América Latina y consiguio libertar seis paises. Con el general San Martin, el
mariscal Antonio José de Sucre y O Higgins lideré las luchas de liberacion de Ecuador,
Chile y de Argentina.

En la coyuntura de las luchas de la independencia, muchos afros ecuatorianos y
colombianos tomaron parte en el ejército libertador bolivariano, donde lucharon por la
promesa de liberacion personal de la esclavitud, liberacion sélo conquistada en 1854.

Lamentablemente, como siempre ha sucedido en la historia, los negros e indigenas que
lucharon como héroes en las guerras de la independencia no tienen sus nombres
reconocidos en los libros de historia. El general Juan Otamendi Anangond fue un negro
que nacio6 en Caracas (1797) y se hizo célebre en la Camparfia Libertadora de Ecuador. Era
conocido como el “Tigre de la batalla de Mifarica” y también como el “Centauro de
Ebano”. Fue el hombre de confianza del general Flores y muy amigo del liberal Urbina.

Refiriéndose a Bolivar, asi hablaba el gran Jos¢ Marti en 1893: “Su ardor fue el de
nuestra redencidn, su lenguaje fue el de nuestra naturaleza, su patria nuestro continente...
Cuando se habla de Bolivar, la persona se ve ante un monte al que, mas que la nieve, un
jinete encapotado le sirve de corona... De Bolivar se puede hablar con una montafia por
tribuna o entre reldmpagos y rayos con el destino de pueblos libres en el pufio y la tirania
con grilletes en los pies. (...) Era un hombre extraordinario. Vivié como entre llamas y lo
era. Ama, y lo que dice es como un florén de fuego™*.

“Al principio del siglo XIX, desde las entrafias hasta las cumbres mas altas, América al
estremecerse se hizo hombre y fue Bolivar. (...) Toda América hervia. Vivia hirviendo
desde hacia siglos. Brotaba sangre por todas las grietas, hasta que las montafias se sacuden
y en medio de las sierras salio un monte que sobre los demas brilla eterno. Por entre todos
los capitanes americanos, resplandece Bolivar. Nadie lo ve quieto. Nunca lo fue. Su lucha
fue andar y vencer. Nosotros, los cubanos, lo veremos siempre organizando con Sucre la
expedicion que no llego a realizar para liberar Cuba (...) Quien tenga patria, que la honre.
Quien todavia no la tenga, que la conquiste. Estos son los Unicos homenajes dignos de
Bolivar™.

José de San Martin, otro de los generales libertadores de Ameérica, era un hombre mas
culto y més preparado intelectualmente que Bolivar. Dirigio batallas y luchas por la
liberacion de Chile, Pert y Argentina. Por donde pasaba, fundaba bibliotecas. Sucre fue el
primer presidente de Bolivia. Sin embargo, las élites de los distintos paises no pensaban en
igualdad social, ni en hacer justicia a los campesinos. Querian liberarse de los esparioles
pero manteniendo los mismos modelos de sociedad elitista. Muchos de sus lideres no
tenian los mismos ideales de los libertadores. Todavia en vida, Bolivar vio como Perl
invadia Colombia, y como Venezuela y Ecuador abandonaban la unién.

Bolivar elabord un plan de liberacion para los paises desde Colombia hasta Argentina.
Alert6 sobre el peligro de concentrar el poder en una sola persona. “El sistema mas
perfecto de gobierno es el que produce la mayor felicidad posible para el mayor nimero de
personas, la mayor seguridad social y estabilidad politica”, escribi6. Vio a uno de los

48 JOSE MARTI, Obras Completas, vol. 8, Nuestra América, Editorial Ciencias Sociales, La Habana, 1975,
p. 242- 243.
49 |bidem, pp. 251- 253.

48



paises tomar su nombre: Bolivia. Para él, coordind la elaboracién de una de las
constituciones mas liberales y abiertas del mundo. Estipulaba libertades civiles, igualdad
de tratamiento ante las leyes, abolicion de la esclavitud, libertad de expresion y locomocion
y la realizacion de juicios populares. Advirtié que sentia a Estados Unidos como el pais
que mas amenazaba la libertad de los paises liberados: “se destinan a asolar a América
Latina con la miseria en nombre de la libertad”.

No gobernd ninguno de los paises que conquist6 para la libertad y ya enfermo vio que
las elites locales se apoderaban del poder con la misma ideologia clasista y discriminatoria
que habia visto en los espafioles. Esto lo llevo a la muerte, a los 47 afios, decepcionado y
afligido, victima de la tuberculosis. El cientifico politico Daniel Hellinger considera a
Bolivar, aun con sus contradicciones, es un “santo secular”. ;Qué significa esto? Tal vez
sea lo mismo que decimos hoy cuando percibimos que alguien vive una profunda
espiritualidad humana, incluso sin tener ninguna relacion con actividades explicitamente
religiosas.

Veinticinco afios después, en la misma Venezuela, Ezequiel Zamora penso6 hacer real el
suefio heredado de Bolivar de construir una sociedad mas justa. Ayudo6 a organizar con los
campesinos y esclavos de la regién un ejército que, en las décadas de 1850 a 1860, trabo
una guerra civil contra las fuerzas ligadas a los grandes propietarios de tierras. Zamora
decia: “El pais no debe tener pobres, ni ricos, ni esclavos, ni propietarios, ni poderosos, ni
despreciados, sino hermanos que, rechazando la formacion de lideres, se trataran unos a
otros de igual a igual, sin que nadie tenga que bajar los ojos ante nadie”.

En su época, los labradores podian ser presos en las haciendas por el Gnico crimen de
deambular por las calles. Lucho por el fin de todas las restricciones al libre movimiento de
las personas, ya fuesen blancos, indios o negros, trabajadores o propietarios. Pensaba que a
los grandes propietarios de tierras se les deberia obligar a proporcionar diez vacas lecheras
que serian criadas en tierras comunitarias para dar leche gratuita a las familias pobres.

Aunque respetaba la propiedad privada, era considerado por los enemigos como un
enemigo de la propiedad y de los propietarios. Defendié la abolicion de la pena de muerte
en cualquier situacion y luché por la total libertad de expresion y por el voto universal. La
contribucion de Zamora en la revolucion bolivariana va mas en la linea de la unidad ciudad
y campo y del cuidado prioritario con la situacion de los labradores.

En Cuba, solamente el final del siglo XIX, el poeta, escritor, periodista y orador José
Marti consigue liderar un ejército de ex-esclavos y liberar a su pais del dominio espafiol. El
decia: “Libertad es el derecho que todo ser humano tiene de ver respetada su dignidad y de
poder pensar libremente y hablar sin hipocresia”. Es impresionante saber que, a finales del
siglo XIX, este patriota ya funda un “Partido Revolucionario Cubano” y pone toda su
energia en liberar a su pueblo del dominio espafiol y de cualquier otro imperio. Los ideales
de José Marti fueron retomados por Fidel Castro, Che Guevara y tantos otros combatientes
que al final de los afios 50 lucharon contra la dictadura de Fulgencio Batista y consiguieron
hacer de Cuba un pais que hasta hoy puede ser proclamado “territorio libre de las
Américas”. La expropiacion de las grandes propiedades rurales, concentradas en las manos
de una pequefia élite ligada a los intereses estadounidenses permitié una amplia reforma
agraria, la nacionalizacion de bancos y empresas, permitiéndole al pueblo reapropiarse de
lo que siempre fue suyo.

A pesar de afios y afios de bloqueo estadounidense, Cuba es para el mundo entero,
ejemplo de victoria en el campo de la salud y de la educacion. Evidentemente, la

49



experiencia cubana no pudo ser repetida en la Nicaragua en los afios 80 -el contexto era
otro- y no puede ser exportada acriticamente a otros paises. El ideal socialista, si.

En Brasil, la crisis del capitalismo de los afios 30 se hizo sentir con gran fuerza, y el pais
entro en la dictadura del gobierno Vargas. En 1935, Luiz Carlos Prestes era uno de los
mayores lideres populares de Brasil por la Columna Prestes y su marcha historica por
varios paises de América del Sur y por todo el pais (era llamado el Caballero de la
Esperanza). Adhirié al Partido Comunista brasilero y propuso la realizacién de una
“revolucion agraria y anti-imperialista”. Fue aislado, tuvo que exiliarse y nunca consiguio
ver victoriosa su causa.

La década de los 90 en Brasil representd un tiempo de revitalizacion de varios pueblo
indigenas, antes considerados extintos o en franca decadencia. Mas de 40 etnias indias
consideradas pueblos extintos o practicamente asimilados por la civilizacion blanca, poco a
poco se fueron reorganizando. Al mismo tiempo, en las periferias de las grandes ciudades
se articularon grupos de cultura e identidad afrodescendiente y se fortalecieron
movimientos de valorizacion de las culturas y religiones afro. En varias partes de Brasil el
20 de noviembre, dia de la muerte del lider Zumbi de los Palmares es fiesta municipal y en
todo el pais se conmemora este dia como el “dia de la uniéon y de la conciencia negra”.

En Peru, Mariategui decia que “el socialismo no sera calco ni copia de lo que hubo en el
pasado, sino creacion heroica de los pueblos”. “El reto, entonces, es exactamente este:
reinventar el socialismo como proyecto popular, amasado con tierra, regado con la
memoria de todas las resistencias, en el territorio recuperado por los hombres y mujeres
que, con sus vidas, escriben una historia verdadera, haciendo reaparecer a los
desaparecidos y desaparecidas, izando sus banderas desgarradas, para que las nuevas
generaciones hilvanen artesanalmente, tejiendo la trama de una sociedad de hombres y
mujeres libres, en armonia con la naturaleza de la cual son, se saben y se sienten parte”*".

111.3- El proceso de los nuevos movimientos sociales

En los afios 60, para los jovenes llenos de ideales de justicia y de igualdad social, era
una conquista cuando aprendian la importancia fundamental de la dimension econémica en
el andlisis de las cuestiones sociales y en la propia visién de la sociedad. Se conocia que en
la base de las estructuras sociales y culturales existe siempre la infraestructura de lo
econdmico. Eso era un avance. La meta era mejorar y perfeccionar las relaciones humanas
de solidaridad y de cooperacion tanto entre las personas como entre los grupos sociales y
los pueblos.

Esta meta se cumpliria mediante el cambio radical de las relaciones econémicas. Hoy,
viendo lo que ha sucedido en la mayoria de los paises llamados comunistas, nos
preguntamos si el socialismo practicado por el comunismo real de entonces no cayo en la
trampa del capitalismo, al proyectar el futuro de la humanidad en términos casi exclusivos
de produccion econOmica, distribucion y consumo. Las metas eran nobles, pero al
privilegiar exclusivamente las relaciones econdmicas, sin tener en cuenta las dimensiones
culturales y hasta subjetivas de las personas, el comunismo real parece haberse aproximado
demasiado a los mismos objetivos de la sociedad competitiva de Occidente.

En este sentido, para ser justos, Cuba y su experiencia socialista, con todas las
limitaciones que en ella se puedan encontrar, ya es un cambio en este rumbo y una sefial de

% CLAUDIA KOROL, “Socialismo, uma Sociedade de Homens € Mulheres Livres”, en Agenda Latino-
americana Mundial 2009, p. 33.

50



esperanza. Cuando la Unidn Soviética se vino abajo, se descubrié que no habia garantizado
suficientemente el sostenimiento de la sociedad en términos de salud, educacion y otros
aspectos fundamentales de la vida. En Cuba actualmente, el nuevo Informe sobre
Desarrollo Humano que acaba de publicar el PNUD, el pais clasifica en el lugar 59 a nivel
mundial entre 187 paises en la categoria de Desarrollo Humano Alto (DHA), con un valor
del indice de Desarrollo Humano (IDH) 2012 de 0,780, alcanzando un incremento de
0,004 en relacion al afio precedente!. En Cuba no existe una casta de ricos y privilegiados.
Los que huyen del pais, no lo hacen porque estén muriendo de hambre o no tengan lo
minimo para vivir, sino porque se sienten atraidos por la propaganda y las promesas de
consumo del capitalismo.

Esto no niega la necesidad de reformas profundas en el gobierno y en el sistema, tal vez
en la linea de lo que hoy llamamos “democracia participativa y protagonica”. Pero la
realidad social y econdmica cubana revela el camino de un socialismo con cara méas
humana y hasta diriamos que latinoamericana.

En Europa, las ensefianzas del padre Louis Joseph Lebret, que ya en 1941 fundé el
movimiento “Economia y Humanismo”, tuvieron una gran influencia en los sectores
cristianos de América Latina. En 1953, el padre Lebret se asocié a Josué de Castro,
director de la FAO, en un trabajo de la ONU para establecer nuevos parametros para “los
niveles de desarrollo de los paises del mundo”. Fue consejero de varios gobiernos nuestros
y asesor del papa Pablo VI. Su pensamiento se encuentra muy presente en la enciclica
papal “Populorum Progressio” de 1967.

A partir de la década de 60, en varios paises de América Latina, los grupos
revolucionarios y movimientos de transformacion politica ya no querian seguir
reflexionando sobre la posibilidad de un desarrollo de rostro mas humano. Habian
descubierto que desarrollar un sistema intrinsecamente malo seria alcanzar un nivel todavia
peor. Deberian luchar por la liberacion de este sistema inicuo, a ser posible de forma no
violenta. Si esto no era posible, habia que hacer algo para revertir la situacion, lo que en
muchos lugares se entendi6 como la “toma del poder”.

En Nicaragua, desde los afios 50, muchos cristianos luchaban contra la dictadura de
Somoza® y el Frente Sandinista reunié cristianos, marxistas y personas de varias
tendencias politicas contra la dictadura. En El Salvador, las comunidades campesinas
dieron origen al Frente Farabundo Marti para la Liberacion Nacional. En Guatemala, varias
revueltas indigenas fueron sofocadas violentamente. En la Colombia de la década de los
afios 60, la guerrilla tomo las montafas y atrajo a personas como el padre Camilo Torres.
En los paises del Sur irrumpieron movimientos y luchas revolucionarias, ya fuera en el
Brasil de la dictadura militar, en el Chile de Allende, en la Argentina de los generales, en
Uruguay y en otros paises.

“En Argentina, entre 1976 y 1983 la dictadura militar produjo 30.000 muertos y
desaparecidos, como consecuencia del principio establecido en 1977 por el general de
brigada Manuel Saint Jean, gobernador de Buenos Aires: “Primero vamos a matar a todos
los subversivos, después a sus colaboradores; después a los simpatizantes; después a los
indiferentes, y por ultimo, a los timidos”.

En Chile, entre 1973 y 1988, Pinochet hizo desaparecer al menos a 3.197 personas y
torturé a mas de 35 mil. (...) Los propdsitos pedagdgicos del dictador, asi como los limites

51 Informe sobre Desarrollo Humano 2013, http://www.issuu.com/undp/docs/hdr2013_es, p. 194
52 Cf. ERNESTO CARDENAL, La Santidad de la Revolucion, Sigueme, Salamanca, 1976, p. 10.

o1


http://www.issuu.com/undp/docs/hdr2013_es

de la democracia restaurada por él fueron expresados en su famosa declaracién en visperas
de las elecciones de 1989: “Estoy dispuesto a aceptar el resultado de las elecciones, con tal
que no gane ninguna opcion de izquierda”.

En EI Salvador, entre 1980 y 1991, la guerra civil ocasion6 75 mil muertos y
desaparecidos, en su mayor parte obra del ejército y de los escuadrones de la muerte a su
servicio. Al régimen del general Strossner, que domind Paraguay entre 1954 y 1989, se le
atribuyen alrededor de 11 mil desaparecidos y asesinados, ademas de centenas de presos
politicos y exilios forzados.

Segun el informe de la Comisidn por la Verdad y la Reconciliacion, entre el afio 1980 y
el afio 2000, en Perq, la cifra es de 70 mil muertos y 4 mil desaparecidos. En Guatemala,
entre 1960 y 1996 se registran 50 mil desaparecidos y 200 mil muertos, segin la Comision
para el Esclarecimiento Histdrico que atribuye el 93% de estas muertes a los militares. En
Uruguay, entre junio de 1973 y febrero de 1985, uno de cada cinco ciudadanos paso por la
carcel; uno de cada diez fue torturado y una quinta parte de la poblacion se vio obligada a
emigrar, centenares de personas desaparecieron y otras fueron simplemente asesinadas.

En Haiti, bajo la dictadura de Duvalier, entre 1957 y 1986, fueron asesinadas mas de
200 mil personas, a las que hay que afiadir los asesinatos por el golpe de Estado de Radl
Cedras contra Aristides en 1991. En Nicaragua, la dictadura de Somoza fue responsable de
por lo menos 50 mil muertos, a los que hay que sumar otras 38 mil victimas mortales de la
guerra de baja intensidad sostenida en la década de los 80.

El caso de Colombia ofrece dimensiones casi dantescas e increibles. La magnitud del
exterminio es tal que no existen cifras confiables. A partir de los afios 80, se calcula un
promedio de por lo menos 20 mil muertos cada afio. Las Asociaciones de Familiares de
Desaparecidos han denunciado siete mil desapariciones. “Solo en los tltimos afios han sido
asesinados cinco mil politicos, diputados, senadores y candidatos”®. Lo mas tragico de
todo esto es que todas estas dictaduras y genocidios tuvieron y tienen participacion activa y
colaboracidn del gobierno de los Estados Unidos.

En una realidad como esta, no se podria imaginar que las poblaciones sufriesen
pasivamente estos crimenes sin intentar liberarse. No es posible concebir que en un
contexto como este, los cristianos y personas de otras religiones y tradiciones espirituales
pudiesen mantenerse neutras o ajenas a lo que estaba — y esta- pasando.

De hecho, en la mayoria de estos movimientos revolucionarios, a partir de los afios 60,
aungue oficialmente la jerarquia eclesiastica se sigue mostrando reticente y muchas veces
contraria a los cambios sociales y politicos, la participaciébn de muchos cristianos y
pastores ha sido decisiva. Lo nuevo es que, en muchos casos, éstos declaraban estar
participando del proceso revolucionario como cristianos y por causa de su fe.

A pesar de que oficialmente la cUpula eclesiastica siempre se ha mostrado incapaz de oir
“las senales de los tiempos™ y de varios de los obispos catdlicos y lideres protestantes en
nuestros paises no apoyan el proceso revolucionario en Bolivia, Venezuela, Ecuador —y
recientemente la Conferencia episcopal de Honduras apoyd el golpe de Estado contra el
presidente electo—, algunos pastores y muchas comunidades cristianas han caminado en
una direccién mas abierta y renovadora. El hecho nuevo de la participacién en el proceso
revolucionario ha llevado a pastores y tedlogos a pensar la fe cristiana a partir de esta
experiencia revolucionaria. “Esta fue una de las provocaciones iniciales de la Teologia de

%3 CARLOS FERNANDEZ LIRIA y LUIS ALEGRE ZAHONERO, Comprender Venezuela, pensar la
Democracia, El perro y la rana, Caracas, 2006, p. 11.

52



la Liberacion, desde que surgi6 a principios de los afios 70, y ha sido su motor principal
hasta el dia de hoy”>*.

El proceso nuevo que se esta dando hoy en varios paises no tiene una vinculacion
directa con los movimientos revolucionarios de la década de los 60. Los movimientos que
en estos paises trabajan ahora por la trasformacion no se denominan marxistas, como era
comdn en aquella época. Casi todos se originan en las comunidades indigenas,
afrodescendientes, campesinas, estudiantiles, de mujeres, etc. y no en un partido de
izquierda. Por eso, tal vez sea mas justo proponer como referencia del proceso
revolucionario actual la rebelion de los indios del sur de México el 1 de enero de 1994 y el
movimiento zapatista.

Cuando México iba a comenzar el Tratado de Libre Comercio, ALCA, con Estados
Unidos y Canada, los indios protestaron exigiendo ser escuchados y proponiendo otro
modelo de vida y de sociedad. Aunque la respuesta del gobierno fue violenta y la region
fue asolada por varias masacres, cometidas por militares y para-militares, por parte de los
zapatistas no hubo ninguna violencia. Era una revolucion no violenta, hecha por la poesia
del Subcomandante Marcos y por internet.

A pesar de todas las dificultades y desgastes inherentes a un proceso como este, los
indios consiguieron realizar dos encuentros internacionales de la humanidad y por la vida;
encuentros que contaron con personalidades del Parlamento Europeo y de varios otros
paises del continente. A partir de esa experiencia en la selva Lacandona, comenzaron las
movilizaciones que fueron fortaleciendo la Confederacion de Nacionalidades Indigenas de
Ecuador (CONAIE), los movimientos indigenas de los Andes Peruanos y de Bolivia.

Alguien podria preguntar qué significa eso de un socialismo nuevo para el siglo XXI.
Aunque todavia no se pueda responder en conjunto, ya podemos discernir algunos
elementos. Seria una cultura cualitativamente distinta de la cultura burguesa. Distinta ¢en
qué? En su institucionalidad. La mayoria de las sociedades actuales tienen como alma de
su organizacion la cultura capitalista. Los imperios que dominaron nuestro continente
destruyeron los modos tradicionales de tenencia colectiva de la tierra, comunes a varios
pueblos indigenas, desconocieron los trabajos comunitarios realizados por solidaridad
comunal (tipo mingas o cayapas), ensefiaron a las nuevas generaciones un individualismo
exacerbado y, a través de los medios de comunicacion de masas, estimularon la
competitividad individual. Es un “cada uno para si y Dios para nadie”.

En el plano social y politico, existe un abismo de separacion entre Estado y sociedad
civil. Mas aln, hay una distancia enorme entre el gobierno y el bien de la poblacién. Baste
recordar cdbmo en la actual crisis econdmica, muchos gobiernos se apresuraron a socorrer
en primer lugar a los bancos. La preocupacién, por ejemplo, por el indice de empleo y la
ganancia real de los trabajadores solo entra en consideracion en ultimo caso, no como
prioridad.

Ante esta realidad, ser socialista o revolucionario hoy dia significa luchar por sustituir la
realidad del statu quo, o sea:

1) transformar poco a poco la economia de mercado en una administracion economica
de valor democraticamente planeada;

2) caminar para sustituir el Estado clasista por una administracion de asuntos publicos al
servicio de las mayorias;

3) cambiar la democracia plutocratica por una democracia mas directa y participativa.

% TEOFILO CABESTRERO, Revolucionarios por causa do Evangelho, Vozes, Petrépolis, 1985.
53



Evidentemente, este es un proyecto a largo plazo, que se da en un proceso lento y
dialéctico. En paises como Venezuela, Bolivia y Ecuador, el esfuerzo popular para aprobar
una nueva Constitucién mas ciudadana y mas democrética ha sido un paso decisivo en este
proceso. Seguramente, por ser conscientes de esto, los sectores mas reaccionarios de
Honduras dieron el golpe de Estado en junio de 2009 para que el pueblo no pudiese votar
la necesidad de una nueva Constitucion mas popular.

Aunque no siempre sea explicito y claro, podemos decir que éste ha de ser el nuevo
proyecto historico de una sociedad que quiera construir lo que llamamos “Socialismo del
Siglo XXI” o “democracia popular”. El criterio para saber si eSte proceso esta en marcha es
ver cOmo estd la conquista de estos aspectos institucionales. La fase de transicion es la
transformacion del statu quo a la luz de esa guia estratégica. Podemos decir que, al menos
en Venezuela, Ecuador y Bolivia, algunos de estos aspectos revolucionarios estan
ocurriendo.

I11.4- Resurgir del bolivarianismo

Sin duda los ideales de Simon Bolivar, asi como de los otros libertadores nunca
estuvieron totalmente ausentes o apagados de la historia da Venezuela y de varios paises
del continente. Quien lea los pronunciamientos, articulos y discursos del poeta y
revolucionario José Marti en la Cuba de finales del siglo XIX encontrara frecuentes
referencias a Bolivar y sus compaiieros®. A lo largo de todo el siglo XX, algunos
movimientos populares rescataban esta memoria.

En 1965, durante la cuarta sesion del Concilio Vaticano 11, en una de sus vigilias de la
madrugada, escritas como carta circular a su grupo de colaboradores, Dom Helder Camara
escribia: “El encuentro con Monsefior Dell’Acqua merece un registro especial (él es una
especie de secretario y consejero del papa Pablo VI). Me recibi6 carifiosamente. Eramos
dos viejos amigos que se veian por primera vez. (...) La problematica general de América
Latina y del Tercer Mundo le era familiar. (...) Entiende y estimula el nuevo
Bolivarianismo (evitar el nombre que se presta a malentendidos politicos) en el sentido del
esfuerzo conjunto para la independencia econémica del Continente, en articulacion siempre
mayor con el Tercer Mundo y apertura hacia todo el mundo. Entiende y estimula la
cobertura de la Iglesia a la idea de un Mercado Comuin Latinoamericano”®.

Quien conocié a Dom Helder y sabe de su profetismo, no dudaria que hoy, él asumiria
el término bolivarianismo y dialogaria con los grupos y movimientos que lo sustentan.

El actual bolivarianismo venezolano renacid en los afios 70 en los medios
revolucionarios. La novedad es que fue aceptado y desarrollado en Venezuela, en
ambientes populares, pero también por jovenes militares nacionalistas en busca de mas
justicia social y de un pais verdaderamente independiente. Es verdad que, a diferencia de la
formacion de los militares en otros paises de América Latina, en Venezuela desde los afios
70 la Academia Militar de Caracas realizo una reestructuracion radical de la institucion.

La direccion de la Academia dio a los cadetes una formacion mas amplia y mas
humanista. El plan fue bautizado con el nombre de “Andrés Bello”, un filésofo y poeta
venezolano del siglo X1X. El joven Hugo Chavez que entro en la Academia en 1971, a los

5% JOSE MARTI, “Obras Completas”, vol. 8, Nuestra América, Editorial Ciencias Sociales, La Habana,
1975.

% DOM HELDER CAMARA, Circulares Conciliares, volumen I, tomo Ill, 68 Circular, Roma 16-17/
11/1965, Editora CEPE, Instituto Dom Helder Camara, Recife, 2009, p. 253.

54



17 afos, proveniente de Barinas en el interior del pais, parecia mas interesado en béisbol
que en politica. En poco tiempo conocia bien la historia de Venezuela y de América Latina
e incorporaba los ideales de los heroicos legendarios como Simon Bolivar, Simén
Rodriguez, del comandante Zamora y del justiciero popular Maisanta.

En las periferias de Caracas, se crearon circulos de pensamiento que se declaraban
“bolivarianos”, es decir, inspirados en el pensamiento y las propuestas de Simon Bolivar,
el Libertador de la Gran Colombia, a principios del siglo XIX. Este movimiento popular
fue el inicio del proceso de transformacion de la sociedad venezolana, extremadamente
marcada por desigualdades sociales, en la cual una pequefia élite era duefia de todo el pais
para ir a gozar de sus inmensos lucros en Miami y Paris.

Desde el extranjero, estos pocos millonarios venezolanos dominaban la prensa, la
compafiia de petroleo y todas las riquezas del pais. Al paso que se sucedian varios
presidentes acusados de corrupcion, se iba formando el movimiento bolivariano con dos
bases: una militar en el ejército nacional y otra en los sectores mas populares de los
ranchitos y barrios pobres de las ciudades mas populosas. En la Venezuela de los afios 70 y
80, Hugo Chavez reuni6 un grupo de cadetes y oficiales criticos con relacién a la vieja
funcion de las Fuerzas Armadas de nuestros paises, que sirven solamente como apoyo
armado a los privilegios de los més ricos y como camino de riqueza y corrupcién para los
oficiales. Personas como José Urdaneta Hernandez, Rubén Avila y otros participaron del
grupo. Francisco Arias Cardenas habia sido seminarista y, como cristiano, se sentia ligado
a las propuestas de los obispos latinoamericanos en Medellin y a la Teologia de la
Liberacion®’.

En ese contexto, Hugo Chévez y sus compafieros aprendieron que no bastaba el poder
de las armas y la fuerza bruta. Lo fundamental era incidir en la educacién popular. En los
barrios y periferias de ciudades como Caracas, se crearon los llamados “circulos
bolivarianos”, grupos de discusion y profundizacion propuestos por Pablo Freire en su
metodologia de alfabetizacion concientizadora, asi como tienen algo de los “Comités de
Defensa de la Revolucion” en Cuba e incluso de los “Comités de Defensa Sandinista” en
los que se organizaba la poblacién de Nicaragua en la década de los 80. Son grupos de
discusion y células de educacion popular, esparcidos por todo el pais.

En 1991, Chavez y sus comparfieros intentan tomar el poder y son presos. Cuando salen
de la prision van directamente a los barrios populares y contintan con el trabajo de
concientizacion y de preparacion del cambio. Estas transformaciones sociales ocurren con
un aumento de la conciencia y de la educacién de las bases, y se apoyan en una mayor
capacidad aglutinadora y organizativa de los movimientos populares. Es lo que permite la
victoria de Hugo Chéavez y de sus compafieros en las elecciones democraticas de 1999.

Chéavez gané su primera eleccion en un clima de fiesta y de esperanza de las
organizaciones populares de que Venezuela estaba viviendo una nueva etapa de su historia.
Al principio de su primer mandato de gobierno, el presidente Chavez asume el ideal
bolivariano, pero no tiene todavia claridad respecto a la opcion socialista. Tendra esta
conviccion solamente tras el intento de golpe de Estado que sufrié en 2002. Ahi declara
que se convenci6 de que no habia alternativa. Es “jSocialismo o Muerte!”.

5" BART JONES, Hugo Chavez, da origem simples ao ideario da revolugdo permanente, Novo Conceito,
Séo Paulo, 2008, p. 97.

55



No se trata de un socialismo de cara soviética o cubana. A pesar de toda la
aproximacion a Cuba y al presidente Fidel Castro, la revolucion bolivariana tiene otros
principios. Se habla de “un arbol de tres raices™:

1° La raiz bolivariana que viene de Simon Bolivar y se expresa en igualdad y dignidad
de todas las personas humanas, principalmente las de las culturas oprimidas.

2° La raiz simoniana, de Simén Rodriguez, educador y maestro de Bolivar, la cual
insiste en la educacion como arma para la transformacion.

3° Finalmente, la raiz zamorana, de Ezequiel Zamora, general, compafiero de Bolivar,
donde se apunta a la necesidad de la union civil y militar en el proceso de transformacion
social y politica.

Existe en internet un articulo de Heinz Dieterich, cientifico politico aleman, discipulo de
Adorno, de Habermas y de la vanguardia europea de los afios 60. Doctor en sociologia
politica y considerado el “papa de la cuarta via”, ha acompafiado desde los afios 70 el
proceso social en varios paises de América Latina. El articulo se titula: “La Revolucion
Bolivariana y el Socialismo del siglo XXI”®®. En él afirma lo siguiente: “La Revolucion
Bolivariana puede ser definida como un proceso de transformacion caracterizado por
cuatro macro-dindmicas:

1. la revolucién anti-imperialista;

2. la revolucion democréatico-burguesa;

3. la contra-revolucion neoliberal;

4. la pretension de llegar a una sociedad socialista del siglo XXI”.

Cada una de estas dindmicas es un frente de guerra en el cual el proceso revolucionario
puede triunfar o puede ser derrotado sin haber conseguido establecer una realidad
revolucionaria. El primer elemento es su dindmica anti-imperialista. Significa que el
gobierno venezolano asumio claramente una postura antagénica a la Doctrina Monroe y a
los intereses imperialistas, sean del capitalismo estadounidense, sean de la Union Europea.
La dimension ‘“democratico-burguesa” del proceso bolivariano significa su naturaleza
contraria a la ideologia neoliberal, porque significa: a) la construccién de un Estado de
Derecho y b) el desarrollo de las fuerzas productivas. Ambas necesidades chocan contra
fuertes y arraigados intereses. En el campo, por ejemplo, los latifundistas asesinaron a 138
lideres campesinos, con absoluta impunidad, por la complicidad de los fiscales, jueces y
cuerpos policiales y militares.

Por supuesto que, sin caer en mistificaciones, es preciso dejar claro que el llamado
“desarrollo endogeno bolivariano” no es nada nuevo ni representa ningun misterio teorico.
Fue inventado por los ingleses hace 200 afos y, debido a su éxito, fue copiado por los
alemanes, japoneses, tigres asiaticos y ahora por China. Resaltando diferentes facetas, se le
ha llamado “desarrollismo” y, en la América Latina de los afios 60 “cepalismo”. Significa
la sustitucion de importaciones y la valorizacién de una economia social de mercado. Se le
puede denominar también “socialismo espiritual’, como lo hace  Arévalo, o
keynesianismo. Se trata de una economia de mercado, orientada y dinamizada en el pasado
por el Estado corporativo, y actualmente por un Estado méas democratico.

% Es un articulo del 7/08/2005. El libro completo de Heinz Dieterich, en formato PDF estd en
http://www.ciberpatriotas.net/images/dieterich_socialismo_del_siglo_xxi_.pdf

56


libro%20completo%20de%20Heinz%20Dieterich,%20en%20formato%20PDF%20(Portable%20Document%20Format)%20legible%20con%20Adobe%20Acrobat%20Reader,%20
http://www.ciberpatriotas.net/images/dieterich_socialismo_del_siglo_xxi_.pdf

Hoy en el Tercer Mundo sabemos que, este modelo es la Unica via de desarrollo
econdémico posible para un proyecto popular. Es el mal menor frente al neoliberalismo.
Con el desarrollismo democratico regional hay posibilidad de escapar al subdesarrollo.
Con el neoliberalismo, el destino sera como el de Africa. Una tercera via no existe. En este
momento no hay condiciones objetivas para el socialismo ortodoxo, directo y total. Hay
que desarrollarlo en consonancia con el desarrollismo democratico. “Esto fue lo que trato
de hacer Hugo Chavez y esta estaba en lo correcto”, dice un estudioso como Heinz
Dieterich.

Evidentemente, no existe proceso revolucionario sin cambio en las formas de propiedad
y de produccion en la sociedad. No podemos decir que esto ya se haya realizado en
Venezuela o en otros paises de América Latina, pero si podemos afirmar que los gobiernos
democraticos populares como el gobierno bolivariano de Venezuela apuestan e incentivan
cada vez mas las cooperativas, tanto en el campo como en la ciudad. En el sistema
capitalista, incluso empresas que se dicen cooperativas encuentran en la misma ley la
manera de burlar el sentido original de este término y se organizan con socios que tienen
participacion minoritaria o insignificante y representan a la masa de trabajadores, y socios
que tienen la participacion mayor y son, de hecho, los nuevos capitalistas de la empresa.

Esto no puede ocurrir de nuevo en el proceso revolucionario. La economia de las
cooperativas procura la equivalencia de valor y la reciprocidad en las relaciones entre los
accionistas, lo que de modo embrionario y a partir de otros presupuestos organizativos, las
sociedades indigenas y afrodescendientes practicaban y practican desde hace siglos.

Sin duda, los avances de la revolucion bolivariana en el terreno economico se
constituyen como un factor muy importante. Inicialmente el proceso fue hasta conservador,
cauteloso. Con el tiempo, los cambios ganaron ritmo. Fue muy importante la estatizacién
de la compafiia de petréleo PDVSA, la introduccion de impuestos sobre las ganancias de
las multinacionales y las medidas de control del flujo de capitales y otras de cufio
antineoliberal.

Algunos criticos dicen que el proceso revolucionario en Venezuela no tiene raiz porque
se basaria solamente en el petroleo. En el momento en que la crisis econémica haga bajar
el petroleo a precios nunca vistos, el pais entraria en crisis. Esta claro que el petrdleo es el
elemento principal de la economia venezolana, pero se ha procurado diversificar la base
productiva del pais. Existe el estimulo a las cooperativas y a las propiedades sociales. En
base a estas medidas, la economia crecié en promedio un 11,2% en los Gltimos cinco afios.

La revolucion bolivariana ha seguido acelerando el proceso de estatizacion de areas
estratégicas, comprando empresas privadas de telefonia (Cantv), energia (AES), siderurgia
(Sidor) y bancos (Santander). La propuesta del “socialismo del siglo XXI” todavia no es
una realidad visible, pero tampoco parece que sea solamente una propaganda. Frente a la
crisis del capitalismo mundial, que afecta duramente al precio y volumen de las
exportaciones de petroleo, el gobierno intenta atraer al llamado sector productivo. En julio
de 2008 promovié un encuentro con 300 empresarios y lanzé un fuerte programa de
subsidios a las empresas.

Lo que da un fuerte impulso a la revolucion bolivariana, sin embargo, son los programas
sociales implantados en estos Ultimos afos. Tres reportajes —“Una década de Chavez”, de
la revista Carta Capital; “Chavez, las diez victorias y los medios de comunicacion”, del
periddico mexicano La Jornada, y “La nueva Venezuela del presidente Chavez”, del
periddico francés Le Monde Diplomatique— evidencian el esfuerzo del gobierno para
mejorar la vida de su poblacion. La oligarquia racista, el imperialismo y los medios de

S7



comunicacion vendidos hasta hoy, no han entendido esos cambios. Vale la pena pasar lista
a algunos datos:

- Las estadisticas prueban que en la Venezuela bolivariana, la extrema miseria bajo.

De 1999 a 2011, la tasa de pobreza paso de un 42,8% a un 26,5% vy la tasa de extrema
pobreza de un 16,6% en 1999 a un 7% en 2011.

- La diferencia entre riqueza y pobreza cayo del 28,1% al 18%. EI coeficiente GINI, que
permite calcular la desigualdad en un pais, pasé de 0,46 en 1999 a 0,39 en 2011

- La tasa de mortalidad infantil paso de un 19,1 por mil en 1999 a un 10 por mil en
2012, o sea una reduccion de un 49%.

- La tasa de desempleo paso de un 15,2% en 1998 a un 6,4% en 2012, con la creacion de
mas de 4 millones de empleos

- El salario minimo paso6 de 100 bolivares (16 dolares) en 1998 a 247,52 bolivares (330
dolares) en 2012, o sea, un aumento de mas del 2.000%. Se trata del salario minimo mas
elevado de América Latina®.

Estos datos internacionales ya son suficientes para mostrar que el proceso
revolucionario ha representado una mejora considerable para el pueblo. Pero lo mas
importante de todo es la inversion del gobierno en la educacion: del 3,38% subid al 5,43%
del PIB. La educacion basica cubria un 89,7% de los nifios. Hoy alcanza al 99,5%. La
educacién superior llegaba al 21,8% de los estudiantes. Pasd al 30,2%. Ademas, las
inversiones en salud pasaron de un 1,36% al 2,25% del PIB®°.

Por parte del gobierno venezolano, la victoria del referéndum de febrero de 2009, en
cierta forma consolidd mas el proceso revolucionario, pero no significa que la derecha esté
vencida o haya desistido de luchar. De las 15 elecciones realizadas en diez afios, Chavez
vencié en 14, pero las fuerzas de los medios de comunicacion siguen llamandole dictador e
intruso. El afirmaba: “yo soy apenas una débil paja en el huracan revolucionario”.

Varios factores explican los avances de la revolucién bolivariana, con sus zigzags y
lagunas. El primero es el radical cambio politico en el pais, con el gobierno apostando por
la participacién activa de las capas populares en la llamada democracia protagonica. A
través de los comités bolivarianos, de las misiones (programas sociales bajo control de la
sociedad) y de los consejos, se hace un enorme esfuerzo pedagogico para involucrar a los
“excluidos”. En la retaguardia de este proceso aparecen las fuerzas armadas. “Nuestra
revolucion es pacifica, pero no desarmada”, enfatizaba siempre Chavez.

En el exterior no se publica esto, pero el debate politico en Venezuela es de los méas
intensos y democraticos. Las sucesivas elecciones y las varias instancias de participacion
popular procuran superar la fragilidad original de los movimientos sociales y una cierta
debilidad de un proceso que se inicié centrado en un Unico lider. En esta empresa se da la
guerra contra la dictadura mediatica. La élite combate al gobierno a traves de los medios,
principalmente de las grandes agencias internacionales de noticias, pero el gobierno
tambien resiste y contraataca, como debe ser. Un balance reciente indica que, ademés de
los cuatro vehiculos estatales, hoy ya existen en Venezuela 250 radios comunitarias, 24
emisoras de TV bajo control popular, 300 periddicos alternativos y una potente red de
internet. Imaginen que de 640 mil usuarios en 2002 subieron a 4.142 millones en 2008.

% SALIM LAMRANI, “50 verdades sobre Hugo Chéavez y la revolucioén bolivariana” Tomado de
www.cubadebate.cu , jueves, 14 de marzo de 2013.

0 Estos datos estan tomados del articulo de ALTAMIRO BORGES, “Uma década da Revolugdo

Bolivariana”, en Correio da Cidadania, 03/ 02/ 2009.

58


http://www.cubadebate.cu/

I11.5- Rostro nuevo para un proceso mas antiguo

Hoy se habla de “socialismo nuevo” o ‘“socialismo para el siglo XXI”, probablemente
porque, aunque con todo respeto y veneracion por el camino recorrido, se desea crear algo
diferente y nuevo con relacion a las experiencias socialistas anteriores que la historia
registra. Cuba contintia ejerciendo una fuerte atraccion sobre muchos latinoamericanos v,
en todo el mundo, sobre muchos hombres y mujeres con sed de justicia. Al analizar las
experiencias socialistas del este europeo y otras conocidas, muchos compafieros estan de
acuerdo en que es preciso encontrar nuevas orientaciones que signifiquen de hecho una
vida mejor y mas feliz para los seres humanos. Para esto, todos concuerdan en que lo
primero es mostrar que el capitalismo es un régimen cruel con la mayoria de la humanidad
e incapaz de organizar las sociedades de forma justa y pacifica. Ahora, esto no es un
proceso facil. Ademas de los analisis econdmicos y sociales, hemos de trasformar la propia
I6gica hoy vigente en los organismos internacionales de la ONU y en la organizacion
social, politica, econémica y cultural de muchos paises del mundo.

Generalmente, los andlisis socio-econdmicos coinciden en mostrar que con el
capitalismo las desigualdades sociales s6lo empeoran. Por una parte, nunca ha habido tanta
riqueza en el mundo, y, por la otra parte, la ONU advierte de un aumento terrible del
namero de personas que pasan hambre y sufren la injusticia de la pobreza endémica. En
América Latina, el nimero de pobres ha aumentado considerablemente. Al mismo tiempo,
este sistema ha producido un desastre ambiental sin precedentes. Esto no es un mero
accidente del recorrido, sino que hace parte de la propia naturaleza del sistema. Muchos
hablan de “desarrollo sostenible”, pero dentro del sistema capitalista la sostenibilidad solo
es posible en la medida en que permita el lucro exorbitante de las empresas y la garantia de
interés de los sectores mas ricos de la sociedad.

En este contexto, se hace preciso y urgente, construir el socialismo, pero un socialismo
de “cara nueva”, con un rostro diferente a lo que han sido las experiencias de socialismo
real en la historia reciente del mundo. Los partidos llamados socialistas de Europa o de
nuestros paises latinoamericanos, adhieren facilmente a la llamada “tercera via” y creen en
un capitalismo menos salvaje, o en la “socialdemocracia”. Nunca presentan la posibilidad
de un verdadero socialismo, nuevo o viejo. Quieren mejorar el sistema, pero sin superarlo
en modo alguno y, menos ain, romper con €él. Como si fuese posible humanizar el
capitalismo.

Comprendemos que la coyuntura de los afios 60 o 70 es otra. Hoy, los movimientos
populares no pueden tomar los mismos caminos de los revolucionarios de aquellos
tiempos. Un socialismo actual y nuevo tiene que construirse como alternativa al
capitalismo, a partir de las estructuras existentes. En este sentido, hay que dar prioridad al
cuidado de la Tierra, y hay que garantizar que la solidaridad y el bien comun prevalezcan
sobre el individualismo. “Cuando hablamos de socialismo nuevo, queremos revisar los
errores del pasado, pero aprovechar el pensamiento y las experiencias socialistas para dar
un paso adelante”®L,

Como la buena teoria debe venir de la préactica, es preciso decir: el proceso iniciado en
varios paises de América Latina revela algunos elementos o ejes fundamentales de este
socialismo nuevo, que aqui llamamos “bolivariano”:

61 FRANCOIS HOUTART, “La novedad del socialismo nuevo”, en Agenda Latinoamericana Mundial
2009, p. 142.

59



1° La utilizaciéon renovable de los recursos naturales. Esto significa romper con la
cultura de explotacion de la naturaleza para adoptar el concepto de “comuniéon con el
universo” y de pertenencia a la naturaleza. Para esto, el concepto indigena latinoamericano
de Pachamama, de Tierra Madre y cuidadora de nuestras vidas puede ser fundamental.

En todos los paises de nuestro continente, los problemas de la concentracion de la tierra
son fundamentales y el respeto a la naturaleza es un reto. Las nuevas constituciones de
Venezuela, de Bolivia y de Ecuador tratan de priorizar el combate contra estos crimenes y
transformar estos aspectos. Una contribucidn importante en este sentido ha sido el rescate
de las culturas indigenas que desde hace siglos viven esto de un modo muy propio que
podriamos llamar “espiritual”, porque se basa en un cultivo del amor y del carifio hacia
naturaleza y el bienestar comun, principio fundamental en varias etnias y varios paises del
continente.

2° Es necesario privilegiar el valor de uso sobre el valor de cambio. Esto significa
privilegiar las necesidades humanas por encima del lucro. La recuperacion cultural de los
pueblos originarios propone una resistencia social y politica a la mercantilizacion de la
tierra, a la homogeneizacion de las culturas y pensamientos, a través de una cultura
dominante, al individualismo dominante en la sociedad vigente, a los megaproyectos de las
multinacionales y de algunos gobiernos que contintan la ilusion neoliberal y al sistema
responsable de la destruccion de la Tierra y de la vida. Todos los pueblos tienen en sus
culturas originarias recursos e instrumentos alternativos que piden otro tipo de economia,
de organizacion social y de vision con relacion a la vida y al futuro.

3° Un eje fundamental es generalizar y radicalizar la democracia. Una democracia
extendida a todas las relaciones humanas. Una democracia que influya profundamente en
todas las instituciones sociales, politicas, culturales, religiosas y en las relaciones de
género.

Una caracteristica de todos los movimientos de transformacion en los distintos paises
latinoamericanos es su opcién por la democracia formal, con su proceso electivo y su
liturgia tradicional. Tanto en Venezuela, Ecuador y Bolivia, el primer trabajo de la
revolucién ha sido conseguir que el pueblo apruebe un proyecto nuevo de Constitucion
nacional, ya no pensada y escrita para mantener privilegios y desigualdades tradicionales,
sino para garantizar justicia y dignidad para todos. También, la reforma agraria, hecha de
forma pacifica y respetando los principios de la propiedad privada productiva, ha sido uno
de los primeros frutos del proceso en los mencionados paises. Esto ha acarreado el odio y
la violencia de los sectores que antes detentaban la propiedad de cuantas tierras querian y
ahora solo pueden ser propietarios de un médulo maximo que no exceda las 10 mil
hectareas de tierra; extension que consideran pequefia.

4° E| socialismo nuevo ha de ser pluralista. Vamos a hablar mas profundamente de
esto en el proximo capitulo. Pero dejamos claro desde ahora que consideramos diferente el
pluralismo cultural de la simple “multiculturalidad”; ésta es sinénimo de la convivencia
multicultural; el pluralismo es el aprendizaje de como vivir y crecer a partir de este
pluralismo de culturas.

60



I11.6- La mistica en este proceso

Algunos movimientos populares Ilaman mistica a una motivacién mas vivencial que
intelectual y que da sentido profundo a la lucha y al trabajo cotidiano. Es la mistica de la
conquista de la tierra y del derecho de los pobres, la que hace que pacificos padres de
familia y sin ninguna experiencia social o politica arriesguen su seguridad personal, la suya
y la de su familia, al ocupar terrenos de los cuales saben que seran expulsados y muchas
veces con violencia.

En muchos casos, esta fuerza de movilizacion viene de la fe y se expresa en la confianza
en Dios. En muchos casos de ocupacion de tierra, los labradores y sus familias entran en el
terreno que pretenden, cantando himnos religiosos y llevando una cruz o algun simbolo
religioso. No hacen eso porque confundan fe y politica, o porque quieran sacralizar un
movimiento civil, sino justamente porque es un momento en el que la motivacién social y
politica no bastan solamente para darles fuerza en el camino.

Como hemos expuesto anteriormente, las revoluciones sociales y politicas siempre
habian parecido procesos extrafios y hasta hostiles a la religion, sea la que fuere. Sin
embargo, desde los afios 60 esto cambid en América Latina. Hoy, tradiciones como la fe
cristiana y las religiones indigenas (no de forma exclusiva) y afrodescendientes participan
activamente de varios procesos revolucionarios. Trataremos esto méas profundamente en los
proximos capitulos.

Los distintos gobiernos han encontrado oposiciones y dificultades. Los medios de
comunicacion, casi todos en manos de la élite, antigua propietaria de tierras y de las
riquezas nacionales, no se conforman con perder sus privilegios y tratan de desvirtuar el
proceso revolucionario. A pesar de ser el presidente electo que méas ha aceptado pasar por
referéndums y votaciones, Hugo Chavez fue visto por varias televisoras como dictador y y
caudillista. EI presidente Evo Morales ha llegado a ser llamado por alguno de sus
adversarios “indio sucio”. Ha ejercido la presidencia de Bolivia con una opcion clara de no
enfrentamiento, pero ha habido casos, en que ha sido considerado por los enemigos como
limitacién y flagueza y no como respeto a la vida de los adversarios y opcion no violenta
de lucha politica.

En Paraguay, el presidente Fernando Lugo no cont6 con una mayoria en el legislativo,
ademas tenia en su contra la mayoria de la jerarquia eclesiastica.

Todos ellos se han mostrado lideres eficientes del nuevo proceso social y politico del
continente. Sin embargo, no podemos depender de lideres iluminados que, si llegaran a
fallar, todo el proceso entraria en caida libre. Es fundamental ver el camino revolucionario
en los distintos paises como un proceso que va mas alla de las personalidades de Chavez,
Morales, Correa y Lugo. Ellos son referencias importantes y han dado una contribucion
excelente, pero el proceso es mas amplio y esta en la base.

En La Paz, para provocar, un sociélogo pregunté a una india que vendia artesanias al
borde del camino: “Y Evo, ;{como esta?”. Ella respondi6 sin dudar: “Esta bien, pero si no
lo estuviera, lo sacamos. jYa derribamos a tres presidentes y €l lo sabe!”. Es verdad. Esta
india corriente de la calle sabia de la fuerza nueva que este proceso latinoamericano le
proporciona. Todo esto viene de un espiritu. No se trata en si de una espiritualidad
religiosa, menos aun de algun espiritualismo alienado, meramente ligado a la dimension
individualista o intimista del ser humano. Si asi fuese, no tendria resonancia en lo politico.

En este modo de actuar, responsable y comunitario, se revela la opcion espiritual o anti-
espiritual de las personas. Ahi se ve que religibn no siempre es sinénimo de
“espiritualidad” y menos aun de una ética de amor solidario. Las personas que optan por

61



este camino nuevo no pierden el sentido critico. Pueden criticar y no aprobar todo lo que
viene de los lideres o del nuevo proceso, llamado revolucionario. Pero saben que, incluso a
través de las fragilidades personales de cada lider y de las contradicciones del proceso
como un todo, sobresale un cuidado nuevo y fundamental con la parcela mayor y mas
empobrecida de la sociedad.

Por esta opcion por los mas desfavorecidos, es preciso avanzar juntos y construir redes
de solidaridad, incluso al precio de tropiezos y ambigledades de un camino complejo y que
no consigue superar de una vez todas las ambigledades de cinco siglos de opresion social.
Antiguamente se decia, en los dmbitos de la Iglesia que se creia de tal modo en la
comunién eclesial, que se preferia estar con ella en los errores o en las fallas que avanzar
solo sin la comunion.

Hoy podemos decir lo mismo con este proceso nuevo de revolucién socialista todavia
en embridn en varios paises del continente. Para quien vive profundamente el soplo
universal de la espiritualidad ecuménica, en cualquier religion o hasta fuera de las
instituciones religiosas oficiales vivenciamos algo de una espiritualidad nueva e
introducida en el camino socialista como profecia y proximidad. Ya en la década de los 80
el 6° Encuentro brasilero de las Comunidades Eclesiales de Base, celebrado en la ciudad de
Trindade (GO), tenia como tema: “La Santisima Trinidad es la mejor comunidad”. Pocos
afios después al comentar la estructura jerarquica de la Iglesia catdlica, Leonardo Boff
decia: “La Iglesia de Dios deberia ser igualitaria, como las relaciones que dicen que existen
en Dios: relaciones de igualdad y de complementariedad”.

Sin duda, esta comunitariedad igualitaria que se contempla en la divinidad es indicio de
que pensar el mundo y la vida de forma més socializada coincide al menos en parte con el
modo divino de sery con el proyecto que Dios tiene para el mundo.

Oscar Arnulfo Romero advertia: “Es facil ser portador de la Palabra y no incomodar a
nadie. Basta quedarse en lo espiritual y no comprometerse con la historia. Decir palabras
que pueden ser dichas no importa donde ni cudndo porque no son propiamente de parte
alguna”®2. Es preciso vivir el camino de un socialismo nuevo y mas plenamente humano.

62 OSCAR ROMERO, “L’Amour Vainqueur”, citado por PIERRE VILAN, Os Cristdos e a Globalizag&o,
Loyola, Séo Paulo, 2006, p. 41.

62



v
ACTUACION POLITICA E INSTITUCIONES RELIGIOSAS

Para muchas personas resulta muy raro, incluso impropio, ver en los movimientos
socialistas algun vinculo con la espiritualidad. A finales de junio de 2009, militares de
Honduras, confabulados con diplomaticos de la embajada de Estados Unidos en
Tegucigalpa, dieron un golpe de Estado y expulsaron del pais al presidente Manuel Zelaya,
hombre rico y conservador, que en el gobierno comenzo a cambiar su orientacion de vida y
a organizar la solidaridad para con los excluidos de la sociedad.

En la época del golpe de Estado, un conocido intelectual de Ameérica Latina publicd un
articulo en internet, en el que decia: “Como siempre, la Iglesia catélica se puso del lado de
los militares y de los golpistas contra la democracia y el pueblo més pobre. Asi ha sido en
todas las revoluciones, y en América Latina, en todos los paises en los cuales el gobierno
trata de implementar medidas populares. Una vez mas, la Iglesia cerrd filas al lado de la
aristocracia y del orden decadente”.

Esté claro que este intelectual llamaba “Iglesia” a la Conferencia episcopal hondurena,
la cual se habia pronunciado a favor de la paz, pero que en la practica dio sefiales de estar a
favor del golpe y contra el gobierno de Zelaya, seguramente por miedo a la nueva
constitucion popular que era el tema del referéendum sobre el cual el pueblo iba a
pronunciarse aquel domingo 28 de junio, dia exacto del golpe y de la expulsion de Zelaya.
Ciertamente, aquel articulista no desconocia que muchos grupos catélicos de base, asi
como cristianos de otras Iglesias, participaban en las protestas contra el golpe y exigian la
vuelta del presidente. Pero como ocurre tantas veces con la prensa, llaman Iglesia
solamente a la voz de algunos obispos catélicos o pastores, representantes de la jerarquia
eclesiastica del pais.

Sea como fuere, para los cristianos, catolicos y evangélicos, este testimonio no deja de
molestar, porque recuerda que, de hecho, en el transcurso de la historia hay un permanente
y, en cierto modo, “coherente” compromiso de la mayoria de las jerarquias eclesiasticas y
principalmente de la cipula de la Iglesia Catdlica, con la derecha y con las fuerzas mas
reaccionarias de la humanidad. Esta postura reaccionaria no es exclusiva de la jerarquia
catélica. Ha sido comin a otras Iglesias y otras religiones. Es importante que nos
preguntemos si este tipo de pensamiento es inherente a la fe, a la teologia de las Iglesias o a
su espiritualidad, o bien si ha sido un incidente lamentable. No podemos estudiar este
hecho aqui en detalle, o con toda la documentacion requerida, pero para el objetivo de este
libro vamos a dar algunas pistas.

IV.1- La retaguardia de la historia y la jerarquia religiosa
“Llenar el mundo con religion, y principalmente con religiones monoteistas equivale a
repartir por las carreteras pistolas cargadas. No se sorprendan si son usadas”®.
Lamentablemente esta posicion de un estudioso de las religiones parece exagerada o
fuera de lugar, pero cuando miramos la historia nos vemos obligados a aceptar que esta
afirmacion muchas veces puede ser verdadera. Sobre el cristianismo, muestran los
estudiosos, que ha sido la religion que mas guerras ha hecho en la historia y la que mas se

8 RICHARD DAWKINS, en The Guardian, 15/09/2001, citado por ANTONIO AUTIERO, «Tra Religione e
Irreligione», en OBRA COLECTIVA, Comprendere il nostro Tempo, Mazziana, Verona, 2003, p. 107.

63



ha especializado en la intolerancia. A pesar de que la palabra y la practica de Jesus de
Nazaret fue de absoluto respeto a los diferentes, desde muy pronto sus discipulos se
dividieron y, muchas veces en la historia, la lucha por el poder eclesiastico fue tan violenta
como en la esfera politica.

En Occidente desde la Edad Media, los papas y obispos ejercieron un control social
muy fuerte sobre la sociedad. La Iglesia Catolica y varias Iglesias Evangélicas asumieron
casi siempre una postura conservadora y solidaria con los reyes y poderosos que
dominaban a los pueblos. Desde que el cristianismo se identificoé con el reino de
Constantino (siglo 1V) hasta nuestros dias, con frecuencia muchos ministros de la Iglesia
cristiana han actuado buscando su propio prestigio y poder. La postura social y politica de
muchos papas, obispos y pastores no fue diferente a la de imperios y poderes opresivos del
mundo. Aqui no tenemos coOmo repasar toda la historia, pero para el objetivo de este libro,
estamos obligados a recordar los siglos en los que los papas escribian enciclicas otorgando
a los reyes de Portugal y Espafia el derecho de conquistar nuevas tierras y de esclavizar a
sus habitantes, obligandolos a ser catélicos. Solo para citar un ejemplo, el dia 16 de junio
de 1452, el papa Nicolas V publico el Breve Pontificio Dum Diversitas, en el cual declara
al rey de Portugal: “Por el presente documento, con nuestra autoridad apostolica, nos le
otorgamos pleno y libre permiso de invadir, capturar y subyugar a los sarracenos y paganos
y a cualquier otro incrédulo enemigo de Cristo, dondequiera que esté, como también sus
reinos, ducados, condados, principados y otras propiedades, y de reducir esas personas a
esclavitud perpetua”®.

El Papa declaraba que este derecho del que hablaba en la bula se apoyaba en las
Sagradas Escrituras. Varios papas retomaron el mismo permiso durante el siglo XV en
bulas similares. En 1572, en Francia, los cat6licos asesinaron aproximadamente a 70 mil
personas por ser sospechosas de protestantismo. Cuando la noticia lleg6, el papa Gregorio
X1 celebré un Te Deum (alabanza a Dios) por la matanza.

En el siglo XVI se impuso en Ameérica el catolicismo del sur de Europa. Siglos mas
tarde, en el XVIII, comienzan a llegar los primeros misioneros protestantes provenientes
del sur de los Estados Unidos, el anglicanismo y algunos movimientos pietistas europeos.
Esta primera experiencia en nuestro Continente “hizo tabula rasa de los grupos culturales
indigenas y negros»® como bien nos recuerda Enrique Dussel. Hasta hoy, por ejemplo, la
curia romana y el gobierno central de la Iglesia cat6lica en Roma parece, muchas veces, no
considerar o respetar las Iglesias locales como auténticas Iglesias. Nombra preferentemente
obispos de una region distante, sin tener en cuenta los deseos locales, ni los lideres propios
de cada Iglesia. Se atreven a interferir en las costumbres, en la traduccion de libros
liturgicos, entre otras cosas, como si un monsefior de la curia romana supiese lo que es
mejor para Japén o para la Amazonia peruana. Eso solo lo saben los ministros que han
nacido y viven en estos lugares, o estan alli desde hace afios.

Qué inmensa diferencia de la época en que san Ambrosio, obispo de Milén, (siglo 1V),
se expresaba asi: “Deseo estar unido a la Iglesia romana, pero ella debe recordar que
nosotros también tenemos raciocinio y juicio. También estamos dotados de razon. Ellos

84 Citado por DOM JOSE MARIA PIRES, “Teologia Afro” en Perspectivas Teolégicas 34, (2002), p. 92.
8 ENRIQUE DUSSEL, “Heranca Amerindia, Afro e Européia Moderna do Catolicismo Latino-americano e
Caribenho”, en Concilium, 330, 2009/ 2, p. 220.

64



tienen costumbres litdrgicas y teoldgicas y las justifican por las mejores razones. Nosotros
también mantenemos las costumbres que nos son propias, por las mejores razones”.

No podemos olvidar o minimizar la importancia del hecho de que, durante los siglos de
la colonizacion de Africa y América, varios papas escribieron bulas y declaraciones contra
la esclavitud de los indios y de los negros. Incluso antes de la conquista, en 1439, Eugenio
IV publicaba la bula Dudum Nostras contra el trafico de esclavos en las Islas Canarias. En
1462, el papa Sixto 1V da a los misioneros la libertad de excomulgar a quien se involucre
en el trafico de esclavos en Africa. Ya en el siglo XVI, el papa Pablo 11l publica la bula
Veritas Ipsa sobre la dignidad humana de los indios paganos y, mas tarde, la completa con
la bula sobre el derecho de los indios nedfitos (1542).

Pio V retoma esta misma doctrina de la dignidad de los indios y su derecho en 1568.
Urbano VIII, en la bula Comissum Nobis (1639) sobre el derecho de los paganos. Todavia
en 1753, el papa Benedicto XIV hace una llamada a los obispos y al rey de Portugal contra
la esclavitud. Varios otros papas insisten en los derechos de los paganos, de los indios y de
todas las personas en general.

También lo hicieron, al inicio de la colonizacion del “nuevo continente”, obispos y
misioneros como fray Pedro de Cdrdoba, Antonio de Montesinos y Bartolomé de las
Casas, entre otros. EI domingo 21 de diciembre de 1511, fray Antonio de Montesinos
predicaba a los espafioles y colonizadores: “Decidme: ;con qué derecho y con qué justicia
mantenéis en tan cruel y tan horrible servidumbre a estos indios? ¢Con qué autoridad
habéis hecho tan detestables guerras a estas personas que estaban en sus tierras y eran
personas mansas y pacificas y les habéis provocado muertes y estragos nunca oidos? Les
habéis traido vuestras enfermedades y les obligais a realizar trabajos excesivos y, todos los
dias, los matais para saquearles o conseguir oro? (...) ;Ellos no son personas humanas?”’

¢Por qué, entonces, los conquistadores no obedecieron a estas exhortaciones de algunos
frailes y obispos, por lo menos, de los mas eminentes que vinieron con ellos de la
metropoli? ¢Por qué no prestaron atencion a los documentos de los papas que defendian a
los indios y, aunque en el caso de los pueblos africanos la omision y la condescendencia
criminal con el trafico y la esclavitud hayan sido peores y mas comunes, algunos jesuitas
llegaron a defenderlos y podian aplicar a los negros los documentos favorables a los
indios?

¢Por qué los testimonios y documentos contra la colonizacién violenta y contra la
esclavitud no tuvieron recepcion favorable ni siquiera en los medios eclesiasticos, ya que
muchos sacerdotes y frailes formaron parte de las expediciones de conquistas y algunos
fueron hasta capellanes de navios negreros?

Cuenta la tradicion que a un fraile que predicé sobre el derecho de los indios, el
conquistador Hernan Cortés le respondié: “Yo fui enviado aqui no para escuchar estos
sermones sino para buscar oro y riquezas”. Lamentablemente, mucho mas que los
documentos y declaraciones teoricas, lo que acabo valiendo en la historia de la Iglesia
romana y de otras Iglesias fueron las actitudes y el hecho de que los papas, obispos y

6 Cf. AMBROISE DE MILAN, De Sacramentis, 111, 1, 5. Sources Chrétiennes, 25 bis, Cerf, Paris, 1980, p.
95, 5.

®” Obras de FRAY BARTOLOME DE LAS CASAS, vol 1, ob. cit. p. 176, citado por JUAN MANUEL
PEREZ, Evangelio y Libertad, primeros dominicos en América, Centro Bartolomé de las Casas, Cuzco, 1990,
p. 38.

65



pastores pertenecian casi siempre a las clases mas altas y a las familias aristocraticas, las
mismas que mantenian propiedades con esclavos y ejércitos para defenderlas.

Quien estudie la historia de los documentos, descubrird que escribir bulas y documentos
contra la esclavitud no era asumir una postura de vida a favor de la justicia. Para dar un
ejemplo, el papa Alejandro VI fue el famoso espariol Rodrigo Borgia, de la familia de los
Borgia, hecho cardenal por ser sobrino de Calixto Ill. Escribié bulas contra la esclavitud y
defendiendo la dignidad de los paganos, pero se le conoce en la historia por la bula Inter
Caeteris (1494), que daba a los reyes de Espafia y Portugal derecho perpetuo sobre las
tierras de América y todos sus habitantes, ademas se podia esclavizar a los indios que
vivian en el continente. EI mismo tenia esclavos y su familia mantenia esclavos y hacia
guerras para conservar el poder en Valencia, Espafia.

Estudiar la historia de la masacre de los pueblos indigenas y de la esclavitud negra nos
lleva a descubrir que, por desgracia, la complicidad de la jerarquia eclesiastica con la
crueldad de la esclavitud y del genocidio contra los pueblos indigenas no fue obra de
algunos “hijos de la Iglesia” que pecaron, como afirmaba el papa Juan Pablo II. Tampoco
fue un mero accidente del camino a lo largo del transcurso histérico. Al contrario, la
connivencia y complicidad de la clpula eclesiastica con la masacre de los pueblos
indigenas y la esclavitud de los negros fue un resultado “natural”, justificada con una
teologia eclesiastica oficial, por desgracia todavia no superada en algunos aspectos.
Concretamente derivo del modelo de una Iglesia jerarquica y, por naturaleza, elitista.

Por su préctica milenaria y su modo de pensar a Dios y al mundo, estas jerarquias
eclesiasticas -catolica romana y evangélica- tienen todavia hoy una teologia oficial que, por
naturaleza, imagina a un Dios que premia a unos y castiga a otros, ama a los amigos y
abandona en el desamor a los enemigos. En la practica cotidiana de la vida, esta vision
sobre Dios acaba discriminando a los laicos y a las mujeres y se configura como una
sociedad de clases y castas superiores e inferiores.

Ninguna Iglesia que divinice el poder eclesiastico tiene como evitar la complicidad e
incluso la participacion en discriminaciones sociales y crimenes contra la humanidad como
los que fueron cometidos contra los indios y los negros. Hasta hoy, ciertas autoridades
eclesiasticas consideran la cultura occidental como superior a las otras, y por lo tanto mas
apta para ser el receptaculo de la fe cristiana. Por eso impiden con todas sus fuerzas
cualquier intento de desoccidentalizacion del cristianismo, siendo como ha sido la cultura
occidental la gran responsable de las conquistas violentas y de muchos de los males que
combatimos en nombre de los derechos sagrados de los empobrecidos.

En tiempos recientes algunos papas han defendido los derechos humanos y sus
enciclicas sociales ensefian una doctrina social basada en la paz y en la justicia. Sin
embargo, en la realidad el Vaticano continia manteniendo una politica que defiende sus
intereses politicos de Estado. En los ultimos siglos, hasta Pio XI, los papas siempre se han
pronunciado contra los derechos humanos y principalmente contra los derechos sociales de
libertad de los pueblos conquistados. Todavia en 1816, el papa Pio VII publicaba la
enciclica Etsi Longissimo, en la cual, en nombre de Dios y como papa, declaraba que quien
fuera catdlico no podia en conciencia estar de acuerdo con la pretension de los pueblos
latinoamericanos de liberarse de Portugal y Espafia. En 1824, cuando la mayoria de
nuestros pueblos ya se habia liberado politicamente, la enciclica papal Etsi lam Diu
declaraba: “Hemos recibido funestas noticias de la deplorable situacion en la que, tanto el

66



Estado como la Iglesia, no han conseguido en estas regiones (la actual América Latina),
disminuir la cizafia de la rebelion contra los reinos catélicos de Portugal y Espafia”®®.

Durante el siglo XX, hasta el final del pontificado de Pio XII (1958), los
pronunciamientos papales fueron siempre en la direccidn mas reaccionaria. Asi se explican
también las posiciones de muchos obispos y de la mayoria de las conferencias episcopales
hasta el dia de hoy. En su libro La Iglesia y los Derechos Humanos, el teélogo espafiol José
Maria Castillo revela que, cuando en 1948, la ONU proclamé la Declaracion Universal de
los Derechos Humanos, el papa Pio XII y los obispos se mantuvieron callados y no
manifestaron ninguna aprobacion. Solo en el pontificado de Juan XXIII cambid esta
posicién y los papas se pronunciaron favorables a la Declaracion de los Derechos Humanos
de la ONU. Antes, todos mantuvieron la misma posicion que los papas y obispos tuvieron
desde las primeras declaraciones republicanas sobre igualdad de los seres humanos. El
papa Ledn XIllIl, quien escribi6 la primera enciclica social Rerum Novarum, se lamentaba
“de las ensefianzas traidas por los socialistas que se atreven a decir que todos los seres
humanos son, por naturaleza, iguales. Ahora bien, las desigualdades en derechos y en
poderes vienen del propio Autor de la naturaleza, de la cual toma nombre toda paternidad
en el cielo y en la tierra” (Cf. enciclica Quod Apostolici).

Segtn dice Jos¢ Maria Castillo, “el Vaticano y, a través de €l, el gobierno de la Iglesia
Catdlica no firmo el Pacto Internacional de los Derechos Econdmicos, Sociales y
Culturales, aprobado por la Asamblea General de la ONU el 16 de diciembre de 1966. En
el nimero del Human Rights Law Journal del 1 de enero de 1995, Jean Bernard Marie,
director de investigacion de la Secretaria General del Instituto de Derechos Humanos de
Estrasburgo, publico un articulo completo sobre pactos, acuerdos, convenciones,
declaraciones y protocolos firmados por los Estados miembros o asociados de las Naciones
Unidas en materia de derechos humanos®®. De estas informaciones se concluye que el total
de los acuerdos, documentos y protocolos firmados por la ONU o por sus organismos hasta
el 31 de diciembre de 1994 fueron 103, clasificados en cuatro grupos: convenciones
generales, convenciones especificas que se refieren a algunos derechos en particular,
convenciones que protegen a determinados grupos o colectivos y convenciones sobre las
maultiples discriminaciones que se practican en el mundo.

Después, la Oficina del Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos
Humanos ha afiadido algunos mas. Hacen parte de estos documentos la Convencion sobre
la eliminacién de toda forma de discriminacion contra la mujer (Nueva York, 06/10/1999),
el documento sobre los derechos de los nifios, la venta de nifios y la inclusién de nifios en
los conflictos armados (22/05/2000), el protocolo contra la prostitucién infantil y la
pornografia infantil, el protocolo contra la tortura, los castigos humanos degradantes
(18/12/2002).

Son més de 108 documentos de &mbito internacional, sin contar los acuerdos
especificos de algun continente o pais. De toda esta abundante documentacién de la ONU,
la Iglesia Catdlica, a través del Vaticano, ha aceptado firmar s6lo 13 documentos. Nunca
ha aceptado firmar ningun acuerdo sobre documentos que traten de la discriminacion de la
mujer ni de la igualdad de género, no ha firmado los acuerdos que tratan de la

8 Citado por ENRIQUE DUSSEL, “Discernimento: ;questdo de ortodoxia ou ortopraxis?” en Concilium 139/
2009 (1978), p. 56. ss.

% International Instruments relating to Human Rights Classification and status of ratifications as of 1 January
1995, pp. 75-91.

67



discriminacion en el trabajo o en la profesion, ni el protocolo sobre la defensa de los
pueblos indigenas y otros muchos. Tampoco ha aceptado firmar los protocolos contra la
pena de muerte, ni contra el apartheid. En declaraciones y discursos, los papas recientes,
como Juan Pablo Il hablan contra la tortura y la pena de muerte o denuncian el esclavismo
infantil y la discriminacion contra la mujer, pero el Vaticano no acepta firmar ningin
documento contra eso. Las razones pueden ser politicas —no ir contra el gobierno
estadounidense, por ejemplo— pero son también teoldgicas: la Iglesia mantiene una
doctrina que justifica desigualdades y jerarquias en nombre de Dios”"°.

Es verdad que esta posicion no es exclusiva de la jerarquia catolica. La obra de teatro
Las brujas de Salem (The Crucible), que dio origen a dos peliculas, una en 1996 de Nicolas
Hytner, y la otra, mas reciente, de Joseph Sargent en 2003, contiene una historia basada en
hechos reales de la persecucion religiosa a las mujeres en Salem, Massachussets, en 1692.
Esta persecucion fue movida y coordinada por pastores evangeélicos que controlaban la
sociedad. También en la Ginebra calvinista fue famoso un tribunal religioso que condeno a
la hoguera a disidentes y herejes.

A finales del siglo XIX, en Estados Unidos, habia pastores evangélicos que predicaban,
por ejemplo, que el sistema métrico era una invencion diabdlica. En Dijon, Francia, la
estacion de tren queda fuera del centro porque, cuando fue construida, la ciudad estaba
gobernada por pastores evangélicos que creian que si Dios dio al ser humano dos piernas
para caminar, no podia ser justo ni correcto inventar un transporte para que el ser humano
superase las capacidades de sus dos piernas y se dejase llevar en poco tiempo de una
ciudad a otra.

En el siglo XX y con la creacion Consejo Mundial de Iglesias (1948), se comenz6 un
proceso de acompafiamiento a movimientos locales, nacionales e internacionales de
derechos humanos. O. Frederick Nolde, el primer director de la Comision de Iglesias sobre
Asuntos Internacionales, sirvié como consultante en el borrador sobre libertad religiosa y
libertad de conciencia para la declaracion Universal de los Derechos Humanos desde 1946
hasta 1948.

La asamblea inaugural del CMI en Amsterdam (1948) presento una declaracion sobre la
libertad religiosa y subrayé la importancia de las iglesias para el trabajo en el campo de los
derechos humanos. Por 40 afios el CMI ha continuado compartiendo sus preocupaciones,
con propuestas particulares como violaciones y racismo (1968), tortura (1977), y
ejecuciones extra-judiciales (1982).

llustrando esta historia estd la creacion del Programa para Combatir el Racismo
siguiendo las propuestas de Asamblea del CMI en Upsala en 1968, el consenso sobre una
comprension ecuménica de los Derechos Humanos que se concreta durante la Asamblea de
Nairobi en 1975, la creacion de la Oficina de Recursos sobre Derechos Humanos para A.
Latina tras las rebeliones que se dieron en la mitad de los 70, la creacion de un Grupo
Consultor sobre Derechos Humanos en 1978 y la creacion de numerosos programas
ecumeénicos regionales sobre Derechos Humanos.

Por la decada de los 80, la realizacion del trabajo sobre Derechos Humanos requirio de
la solidaridad ecuménica internacional, poniéndose en practica intercambios de programas
entre iglesias y organizaciones de derechos humanos. Esta experiencia tuvo como resultado

0 JOSE MARIA CASTILLO, La iglesia y los derechos humanos, Desclée de Brouwer. Bilbao, 2007, pp. 54-
66.

68



que la comunidad ecuménica lograra politicas sofisticadas para el analisis de las causas y
abusos sobre violacion de derechos humanos.

Durante los afios 90, la globalizacion y el incremento de la interdependencia en las
economias nacionales tuvieron un impacto negativo sobre los derechos de los trabajadores,
especialmente en los migrantes. Este topico fue uno de los ejes relevantes en la conferencia
sobre Derechos Humanos de Naciones Unidas, celebrada en Viena en 1993. Derechos a la
salud ambiental, acceso a la tierra y seguridad de la tierra fueron sabiamente afiadidos para
su articulacion y reconocimiento como derechos al ser humano.

Finalmente, la impunidad frente a perpetradores de crimenes en contra de la humanidad,
las torturas y las desapariciones forzadas de personas en muchas regiones del mundo, las
constantes denuncias desde las victimas, la defensa de leyes internacionales y la
comunidad ecuménica internacional, han llevado a crear algunas comisiones con impactos
positivos globales como la Comision Sudafricana de Verdad y Reconciliacion, creada
después de la caida del apartheid. Asimismo, el programa del CMI sobre Impunidad,
Verdad y Reconciliacion, creado en 1993 ha sido el promotor de un pensamiento y practica
legal, teoldgica y pastoral.”

Desde que Karl Marx escribié El Capital y surgi6 “El Manifiesto Comunista”,
movimientos obreros y sociales han sacudido algunas ciudades de Europa. Los documentos
y enciclicas de los papas condenaron todos los sistemas que creen en el “error de que los
seres humanos han sido creados para ser iguales o tener todos los mismos derechos”.
Socialismo y modernismos han sido igualmente considerados como herejias por papas
como Pio X y Pio XI.

Quien estudia estos hechos comprende que Marx dijese “La religion es el suspiro de la
criatura oprimida, el corazon de un mundo sin corazén, asi como el espiritu de una
situacion carente de espiritu. Es el opio del pueblo”’?. Ivo Lesbaupin aclara que “en una
primera fase de su critica a la religién, Marx sigue basicamente el pensamiento de otro
autor aleman, Feuerbach. Pero Marx avanza sobre Feuerbach cuando intenta comprender el
porqué de esta posicion de la religion. Marx, en una primera fase, considera la religion
como alienacion. Después, la considera como ideologia. (...) La religion es entonces el
reflejo ilusorio, fantastico, de las relaciones de dominacion de clase, de explotacién. Las
ideas religiosas expresan, justifican y esconden la realidad de la dominacion. La religion es
ideologia, falsa conciencia”’®.

Ya Engels en 1894 habia estudiado la semejanza entre los primeros cristianos y los
socialistas en “Sobre la historia del Cristianismo primitivo”. La semejanza se da por el
origen social de los adeptos, por el mensaje de liberacion de la servidumbre y de la miseria,
por la persecucion de la que ambos —cristianismo y socialismo— fueron objeto v,
finalmente, por su éxito historico, a pesar de la persecucion.

Rosa Luxemburgo (1870- 1919) exige una completa libertad de conciencia para cada
persona, creyente 0 no y respeta todo tipo de creencia. Ella decia: “si los sacerdotes se
empefian en emplear el palpito como medio de lucha politica contra la clase obrera, los

" Las notas sobre el CMI cf. Dictionary of Ecumenical Movement. 2nd Edition. WCC Publications, Geneva.
2002.

2 KARL MARX, “Contribucion a la critica de la filosofia del derecho de Hegel”, en HUGO ASSMAN
yREYS MATE, Sobre la Religion I, Sigueme, Salamanca, 1974, p. 163-1609.

8 Cf. IVO LESBAUPIN, “Marxismo e Religido”, en FAUSTINO TEIXEIRA (org.), Sociologia da Religido,
Enfoques Tedricos, Vozes, Petrdpolis, 2003, p. 14- 15.

69



trabajadores los enfrentaran del mismo modo que a todos los enemigos de sus derechos y
de su liberacion”.

Antonio Gramsci (1891-1937) retoma la temética del cristianismo primitivo. Ve en las
primeras Iglesias perseguidas una estrategia de revolucion pasiva, de resistencia no
violenta, “una resistencia diluida y penosa, el colchon contra la bala”. Pero Gramsci no
analiza solamente el cristianismo primitivo, también se preocupa por la fuerza de la Iglesia
catdlica en la Italia que ¢l conoci6 llegando a una conclusiéon muy oportuna: “Toda religion
y especificamente la catdlica, es en realidad una multiplicidad de religiones distintas y
muchas veces contradictorias. Existe un catolicismo de los campesinos, un catolicismo de
los pequefio burgueses y de los obreros de las ciudades, un catolicismo de las mujeres y un
catolicismo de los intelectuales, éste encubierto e incoherente”. De esta manera Gramsci
distingue la Iglesia-organizacion eclesiastica de la Iglesia-comunidad de los fieles™.

Toda esta historia, seguida de erradas interpretaciones de sus seguidores, fue
provocando que en los regimenes comunistas y en los ambientes de izquierda se fuera
nutriendo una enemistad fundamental entre los militantes y las instituciones eclesiasticas,
la cual llega a nuestros dias. “En paises como Espafia, la izquierda comunista (José Diaz,
Andreu Nin, etc.) no sélo abogaba para que padres y obispos fuesen fusilados, sino
también para que las Iglesias y toda las instituciones religiosas fuesen destruidas”’®.

Esta division entre lo que convencionalmente se ha llamado “izquierda” también existio
en Ameérica Latina, por lo menos hasta los afios 70. Lo que cambié esto fue que los
militantes de izquierda pudieron darse cuenta que muchos grupos cristianos de base y
también varios obispos, pastores evangélicos y sacerdotes asumian posturas de mayor
sensibilidad social y de participacion en los procesos justos de liberacién de nuestros
pueblos.

Aunque las Iglesias evangélicas y la jerarquia catolica nunca tuvieron la actitud de un
bloque monolitico con una Unica postura social y politica, no se puede negar que la
mayoria las jerarquias se han inclinado hacia una postura méas conservadora. Pero en toda
la historia ha habido contradicciones. En todos los periodos de la historia nunca faltaron
profetas y santos que se opusieron al sistema colonial y opresor pronunciandose claramente
a favor de los excluidos del sistema.

En América Latina desde los primeros tiempos de la colonizacién, obispos como
Antonio de Montesinos, Antonio de Valdivieso, Bartolomé de las Casas y varios otros
defendieron, aun poniendo en peligro su vida, los derechos de los indios. Varios jesuitas
hicieron misiones para salvar a los indios de la esclavitud y, aunque mucho mas
minoritarios, algunos también defendieron la dignidad de los negros. Claro que la clpula
de la institucion seguird diciendo “evolucion, jsi! revolucion, nunca”, expresion del papa
Pablo V1.

En una entrevista que le hizo Frei Betto a Fidel Castro respecto a la frase “la religion es
el opio del pueblo”, el comandante afirmo: “En este momento, puede haber circunstancias
en gue este pensamiento todavia sea expresién de una realidad. En cualquier pais en el que
la jerarquia catolica o de otra Iglesia esté estrechamente asociada al imperialismo, al neo-
colonialismo, a la explotacién de los pueblos y de los seres humanos y a la represion, no

4 ROSA LUXEMBURGO, Iglesia y Socialismo, citado por IVO LESBAUPIN, obra citada, p. 20.

> ANTONIO GRAMSCI, Concepcdo Dialética da Histéria, Civilizacdo Brasileira, Rio de Janeiro, 1978,
también citada por IVO LESBAUPIN, idem, p.22.

8 BENJAMIN FORCANO, Con la libertad del Evangelio, PPC, Madrid, 2006, p.202.

70



debemos asombrarnos de que alguien repita que la religion es el opio del pueblo. (...) Pero
de ningun modo esta frase tiene o puede tener caracter de dogma o de verdad absoluta. (...)
En mi opinidn, la religion, bajo la optica politica, no es en si misma opio o remedio
milagroso. Puede ser opio o maravilloso remedio, en la medida en que sirva para defender
a los opresores y los explotadores o, por el contrario, a los oprimidos y explotados™’’.

Del mismo modo, el marxista Ernest Bloch consideraba la religion como “una de las
formas maés significativas de conciencia utopica, una de las expresiones mas ricas del
principio esperanza”’®.

Delante de este cuadro mas amplio, dialéctico y plural, si insistimos en el analisis del
conservadurismo de la cUpula eclesiastica y de su opcion por el colonialismo, no es a causa
de ningun rechazo a la Iglesia sino solo el interés de purificarla de su naturaleza elitista y
de la tentacion permanente que vive de anclarse en un espiritualismo dualista y alienado.

1V.2- El fendmeno de los fundamentalismos

Cuando el 11 de septiembre de 2001 ocurrieron los ataques terroristas en Estados
Unidos y mas tarde cuando la administracion Bush atacd Afganistan e Irak, mucha gente
habl6 de fundamentalismo. De hecho, una encuesta revel6 que los movimientos
fundamentalistas estan presentes en varias religiones del mundo y son los fendémenos
sociales de mas répido crecimiento. Es importante analizar mejor esto y tratar de
comprender de qué se trata.

No es féacil dar una definicion univoca de los distintos fundamentalismos. El término
mismo es ambiguo Yy tiene significados contradictorios. A comienzos del siglo XX, en
Estados Unidos habia un movimiento de cristianos que decian ser “renacidos del Espiritu”
y actuaban en los movimientos de “renovacion espiritual”. Reaccionaban a la lectura critica
de la Biblia y a la teoria de la evolucion de Darwin, insistiendo en interpretar literalmente
los textos sagrados. Crearon tratados llamados “Los fundamentos de la fe”. En 1920, un
periodista bautista de nombre Curtis Lee Laws acufié el término fundamentalista para
definir a los creyentes dispuestos a luchar por la defensa de las ensefianzas fundamentales
de la Biblia.

La palabra se fue extendiendo y hubo grupos cristianos que se proclamaron
fundamentalistas pues decian que “como la Biblia es la palabra de Dios, todo lo que
contiene debe ser entendido al pie de la letra y en sentido literal”. Ademas, los creyentes
son los encargados de defender esta verdad de errores y de propagarla por el mundo.

Normalmente, los fundamentalistas son grupos evangélicos de Iglesias nuevas,
pentecostales y catolicos de tendencia carismatica. No creen en los mismos dogmas, ni
todos tienen las mismas actitudes, pero tienen ciertas posturas en comun; tal vez la postura
mas comun sea la conviccion de una mision y la intransigencia en cumplirla. Una
investigacion de los afios 90 revel6 que la mayoria de las religiones del mundo,
principalmente las religiones monoteistas, tienen grupos fundamentalistas y el
fundamentalismo es el movimiento que mas crece en el judaismo, en el cristianismo y en el
islam, sin mencionar el hinduismo que se constituye como partido nacional en la India y el
budismo en Myanmar, antigua Birmania.

"FREI BETTO, Fidel e a Religido, Brasiliense, Sdo Paulo, 1985, p. 332.
8 Citado por MICHAEL LOWY, Marxismo e Teologia da Libertagdo, Cortez/Autores associados, S&o
Paulo, 1991, p. 29.

71



En Estados Unidos, el 50% de la poblacion asiste regularmente a algun culto, un tercio
de la poblacién adulta se declara catolica, solamente el 21% es de fe bautista y dos tercios
se dicen evangélicos. Existen millonarios que patrocinan lIglesias fundamentalistas y
durante el mandato de Bush, los fundamentalistas ocuparon cargos importantes en el
gobierno de Estados Unidos. Provenian de varias organizaciones cristianas de derecha y
algunas llegaron a declarar: “...nuestro plan es sacar el gobierno y los tribunales de las
manos de los sin Dios de la izquierda”.

Obispos y catdlicos de derecha también se unieron a esta cruzada. El presidente puede
invadir Iraq, el gobierno del pais puede masacrar pueblos enteros... esto no parece tener
importancia mientras no apoye el aborto ni se vote a favor del matrimonio de
homosexuales. Durante el gobierno de Bush hijo, diariamente habia en la Casa Blanca un
curso de Biblia para los funcionarios del gobierno y “quien no asistiera sentia que muy
probablemente se le avecinarian problemas de empleo en un futuro préximo™’®.

En mayo de 2004, el jefe de la sesion de Nassiriya, el iman chiita Moqgtada el Sadr
decret6 la Jihad, la guerra santa, contra las tropas de ocupacion extranjera presentes en la
ciudad. Y la Jihad, que puede ser explicada de otro modo, cuando se interpreta de forma
fundamentalista significa morir para matar.

Alex Zanotelli ha Ilamado la atencidén sobre el hecho de que la guerra de Estados
Unidos contra Irak ha ido tomando una proporcién cada vez mayor de guerra religiosa, e
incluso de cruzada. En cada uno de los lados fue vista como la guerra de los que son de
Dios contra el poder del mal. No podemos decir que el fundamentalismo que en Roma
persigue a tedlogos mas abiertos y trata de ignorar el pluralismo cultural y religioso,
defendiendo las misas en latin, es tan peligroso como el que hace la guerra santa. Pero no
es de naturaleza diferente. Sea el fundamentalismo biblico, sea moral, sea politico, sea
papal o dogmatico, el fundamentalismo siempre genera intolerancias y conflictos. El
nigeriano Wole Soyinka, premio Nobel de literatura en 1986, declaraba: “El
fundamentalismo es un virus peligroso”®.

Lamentablemente, en el cristianismo que adn vivimos en América Latina, todavia
existen sectores eclesiales con una vision esencialista de la vida y de la fe, y con posiciones
fundamentalistas en relacion a algunos elementos de nuestra cultura religiosa. Podemos
encontramos desde un fundamentalismo moral en algunos grupos catolicos y evangélicos
hasta un fundamentalismo papal en catolicos que desconocen el rostro propio de las
Iglesias locales y consideran al papa como la “Iglesia de Roma”.

Para la te6loga brasilefia lvone Gebara, el “fundamentalismo puede no significar
necesariamente interpretar los textos al pie de la letra, darles una correspondencia factual.
Significa tomar la Escritura o la Biblia como referencia indiscutible, capaz de definirme a
partir del pasado o de un estado ideal, de una esencia ideal, querida por Dios. La Biblia
contendria elementos expresados en la cultura judaica, pero que serian ‘algo’ por encima
de todas las culturas. Al buscar ese ‘algo’, las pistas no siguen ya la ldgica de la razon. El

% Cf. SUSAN GEORGE, L"America in Pugno. Come la destra si & impadronita di istituzioni, cultura,
economia, traduccidn italiana de Cultura in Chains, Feltrinelli, Milano, 2008, pp. 87 a 124. Es el capitulo 3:
La larga marcha de la derecha religiosa.

8 Cf. ADRIANO SELLA, La Giustizia, nuovo volto della pace, Monti, Saronno, 2004, p. 24-25.

72



fundamentalismo biblico puede hasta tomar formas progresistas y revolucionarias, aunque
exprese una caracteristica esencialista”!,

Nuestro compromiso latinoamericano con el socialismo, con las comunidades populares
y la caminada de la liberacion quiere apoyarse en una lectura de la Biblia como referencia
afectuosa y de recuerdo, pero no de forma dogmética, cuidando de no caer en el
esencialismo o en una creencia de caminar necesariamente hacia una especie de sociedad
ideal o de tierra sin males.

La Biblia contiene elementos importantes de nuestra memoria de fe, pero es una parte
de la referencia de la busqueda de la voluntad divina para nuestras vidas. Conforme
pensamos “nada en Jesus se compara con los doctores de la ley que vivian curvados sobre
los textos, letra por letra, linea por linea y pasaban la vida discutiendo tal y tal pasaje. Jesus
no se dejaba dominar por el texto. No vivia ‘al pie de la letra’, pero sabia aplicar el texto
admirablemente a la vida (Crossan). Asi sus parabolas, que son tipicamente rabinicas, no
comienzan nunca citando un texto. Siempre se refieren a una situacién de vida. Su
ensefianza era confirmada por el texto de la tradicion y no al contrario. JesUs nunca se
preocupd de citar con exactitud los textos sagrados, ni cuidd de dejar por escrito los
principios que orientaban su movimiento. A fin de cuentas, Jesus fundo el cristianismo con
espléndida indiferencia acerca de los pasajes textuales que comentaba»®?.

IV.3- Movimientos actuales de “Fe y Politica”

En la historia de Occidente, y también de paises de Oriente, por lo general los ministros
y lideres de Iglesias y de otras religiones siempre han participado de alguna manera en el
proceso social y politico de los paises. En general lo hacian como poderosos y favorables a
quienes estaban en el poder. En todo el continente, en las ceremonias publicas, se
destacaban las autoridades politicas, militares y religiosas. Incluso en los golpes militares
que han sufridos nuestros paises, obispos y generales, asi como pastores evangélicos,
estaban juntos en las tribunas. Los dictadores tomaban posesion con la Biblia en las manos,
y a los presidentes electos, en comicios no siempre muy limpios, les gusta tener un culto de
accion de gracias el dia de su posesion.

En la Europa medieval, los papas coronaban reyes, los obispos eran sefiores feudales, y
en la Ginebra calvinista, eran los pastores quienes ostentaban el poder. En el Tibet, los
monasterios budistas formaban feudos, rodeados de campesinos semiesclavizados. Hasta
hoy, el Dalai Lama, aunque depuesto por los chinos y exilado, mantiene un liderazgo que
no es solo religioso.

En el mundo antiguo y hasta la actualidad, en algunas culturas tradicionales, lo sagrado
y lo profano no se distinguian y la politica s6lo era posible a partir de la legitimacion de la
autoridad espiritual. En el mundo de la Biblia, para ser aceptados, los reyes tenian que ser
ungidos por un profeta de Dios. En la mayoria de las culturas islamicas, los imanes y la
autoridad de los defensores de la fe tienen un poder mayor que el presidente de la republica
elegido por el pueblo. La civilizacién islamica depende de la unidad entre fe y orden socio-
politico.

8L Cf. IVONE GEBARA, Teologia Eco-feminista, Ensaio para repensar o Conhecimento e a Religiéo,
Olho d"Agua, Séo Paulo, 1997, p. 40-41.
82 EDUARDO HOORNAERT, O Movimento de Jesus, Vozes, Petropolis, 1994, p. 32- 33.

73



En la historia de Occidente, la mayoria de las veces los reyes eran -todavia son-
consagrados o coronados en la catedral por obispos catdlicos y anglicanos en el caso de
Inglaterra.

Mirando esta historia es dificil afirmar que la fe no tiene nada que ver con la politica. El
problema es que las Iglesias y demas religiones entraban en la politica como aliadas de los
poderosos para mantener el statu quo vigente.

En las constituciones modernas y en el ideal republicano se define que la sociedad como
tal es laica y que religion y politica deben mantenerse separadas e independientes. En la
préctica, sin embargo, es rarisimo el pais en que esta separacion entre la realidad social y
politica y la autoridad religiosa se respete y se mantenga. La Iglesia Catolica defendio en el
Concilio Vaticano II “la autonomia del orden temporal” (Constitucion Pastoral Gaudium et
Spes), pero en la practica, el Vaticano se considera no solo la sede de coordinacion de una
Iglesia, sino como un Estado soberano y, al mismo tiempo, insiste en Concordatos y
documentos que mezclan la relacién entre Estados con cuestiones religiosas y, algunas
veces, pretenden incluso asegurar derechos especiales a la jerarquia catdlica.

Al contrario de esta vision de la fe comprendida como poder y acceso a privilegios, en
América Latina se ha desarrollado otro modelo de insercion en la fe, orientado como
servicio profético al pueblo. Este servicio no ocurre apenas en el plano religioso, menos
aun especificamente confesional, y si a nivel de lo que es humano y social. En varios de
nuestros paises han surgido movimientos cristianos populares que unen fe y politica de un
modo nuevo. Sin pretender dirigir el proceso social, ni mucho menos sacralizarlo, los
grupos cristianos procuran reflexionar sobre su vocacion politica y su funcion propia
dentro de los procesos sociales actualmente existentes en el continente.

Este movimiento de Fe y Politica esta compuesto por coordinadores laicos, pastores y
asesores en el campo de la teologia y de la espiritualidad, donde se imparten cursos y
talleres de formacion en las diversas comunidades sobre como los cristianos pueden y
deben participar de las estructuras politicas de sus paises, ayudando a tomar posiciones
mas avanzadas y a participar en las elecciones democraticas sin pretender simplemente
tener sus representantes en el poder legislativo, ejecutivo o judicial. No se eligen
evangeélicos o catolicos para garantizar privilegios o intereses propios de las Iglesias (eso
seria lobby), sino para que los cristianos cumplan con fidelidad su funcion profética de
transformacion de la sociedad.

En Brasil, el movimiento Fe y Politica esta articulado nacionalmente y esta presente en
diversas regiones del pais. La propia Conferencia de los Obispos Catdlicos de Brasil
(CNBB) fundo el Centro Dom Helder Camara de Fe y Politica, en el cual se dan cursos de
formacion en las diversas diocesis. Sus coordinadores y asesores mantienen un buen
dialogo con parlamentarios y cristianos que estan en las estructuras de gobierno, no para
pedir favores u obtener privilegios, sino para ayudarlos a discernir sobre como servir mejor
a los intereses de la poblacion. Del mismo modo, desde principios de los afios 90,
evangélicos comprometidos en los cambios sociales fundaron el Movimiento Evangélico
Progresista (MEP).

Desde el 2010 la Fundacion Pueblo Indio de Ecuador, la organizacion Contexto y
SICSAL Luis Espinel de Bolivia y la Comision Intereclesial de Justicia y Paz de Colombia
han convocado a encuentros regionales sobre Fe y Politica. EIl primero se realiz6 en Bogota
entre el 7 y el 10 de abril de 2010 y el tema fue " Fe y Politica, Teologia desde la
Esperanza".

74



El segundo encuentro se realizé en Bolivia, en La Paz, del 1 al 3 de diciembre de 2011
con el tema "Teologia de las Resistencias y Alternativas™ y el tercer encuentro se celebro en
Quito, Ecuador en agosto del 2013 convocadas/os por los 25 afios de resurreccion de
Monsefior Lednidas Proafio. El tema fue “Pachamama, agua, territorio y territorialidad en
contextos de capitalismo global y alternativas desde la fe de los pueblos”. Participaron en el
mismo 52 organizaciones de América Latina y Europa.

No siempre los sectores jerarquicos mas conservadores comprenden esto, pero esta
forma de entender la fe, al mismo tiempo que respeta y salvaguarda la autonomia de lo
social y de lo politico (nada de bautizar o sacralizar la realidad), insiste en la insercion al
servicio de la caminada de liberacién de los empobrecidos y de las victimas del sistema
dominante. Esta forma de comprender la fe exige una forma nueva de leer e interpretar la
Palabra de Dios en la Biblia, asi como otra interpretacion de la mision y la naturaleza de la
Iglesia. Esta nueva teologia ha permitido una espiritualidad que podemos calificar de
“socialista”.

En lo mas intimo de esta propuesta espiritual esta la comprension de lo que el Evangelio
Ilama metanoia, cambio radical de rumbo de vida. Es lo que se acostumbra a traducir por
“conversion”, impulso intimo de vuelta “al primer amor” o a la espiritualidad fundante en
la vida de la persona, asi como a sus motivaciones mas profundas y originales. Esta
Ilamada a la conversion es lo que hace a la persona salir de si misma, adherir al proyecto de
justicia y paz de la Tora, o de JesUs en el Cristianismo, o de Buda, o de Changd, o
simplemente a la blsqueda del ser humano renovado que todos deseamos. Esto debe
impregnar toda la vida personal y la conducta social de las personas que buscan la
espiritualidad y estan insertadas en un proyecto o trabajo social y politico.

Comunmente el poder es la capacidad de imponerse y llevar a los otros a hacer lo que la
persona poderosa manda. Para todo ser humano, el poder es una tentacion permanente. En
el plano politico es inevitable que el poder venga casi siempre acompafiado de adulacion y
servilismo de las personas que rodean a quien esta en el poder. Generalmente, éste o0 ésta se
aislan de las bases y tiene, con mucha frecuencia, la sensacion de un prestigio inmenso y
poder ilimitado. Pocos politicos elegidos por cuatro afios, recuerdan que su tiempo en el
cargo pasa y es breve. Hasta en un régimen en el cual los poderes ejecutivo, legislativo y
judicial son en principio independientes, quien tiene el poder ejecutivo da la impresion de
ser una especie de emperador que ejerce mucho mas poder del que en realidad tiene.

Los presidentes electos olvidan con frecuencia que representan a sus electores y deciden
proyectos que van mas alla de sus competencias. El pueblo que elige un presidente no lo
elige para convocar una guerra o para dictar medidas econdémicas radicales sin consultar a
la poblacién. Por eso, en la actualidad, en muchos paises se hacen proyectos de consultas
populares mas frecuentes y plebiscitos o referéndums siempre que se trate de un asunto
muy importante o que interesa a todos. Sin embargo, incluso con este control necesario por
parte de la sociedad civil, el poder es peligroso y tentador como una bebida fuerte que
embriaga y hace a la persona perder el autocontrol y el discernimiento necesario para la
sabiduria del dia a dia. La espiritualidad humana, religiosa o no, puede ser una fuerza que
ayude a la persona que ocupa cargos en el poder a mantenerse humilde, sencilla y libre de
ambiciones y fantasias megalomaniacas. Movimientos como Fe y Politica ayudan a
recordar y a retomar este principio de base.

75



\Y
RAICES INDIGENAS Y CULTURALES

Cuando miramos con méas hondura la realidad actual nos damos cuenta de que solo
puede ser comprendida si entramos en su historia mas profunda. Ademas de hablar de la
crisis econdmica actual y de los movimientos de resistencia que hoy existen en el
continente, es importante comprender cual es la prehistoria de estos movimientos y en qué
culturas surgieron. Podriamos hablar de las «raices indigenas y culturales» en la segunda
parte de este estudio, mas dedicada a profundizar las preguntas planteadas en la primera
parte. Sin duda una cosa implica la otra y es imposible separar la mirada atenta de un
analisis mas elaborado, pero, por razones de metodologia, mantenemos este orden. Asi, en
este capitulo y el siguiente vamos a seguir mirando lo que existe, tanto en la historia como
en el momento actual de las culturas tradicionales latinoamericanas, y en los nuevos
movimientos sociales.

La nocion de América Latina es occidental, de origen reciente y tiene un sentido
opresivo. Varias obras ya reconocidas rastrean el origen y los malentendidos del concepto
“latinoamericano”. En 1963, Gilberto Freire ya habia dedicado un ensayo al tema:
“Americanidade e latinidade de América Latina” (publicado por la imprenta oficial de Sao
Paulo). El uruguayo Arturo Ardao (1912- 2003) discutio el problema en su “Génesis de la
idea y el nombre de América Latina” (1980). En 2006 aparecieron dos libros que ahondan
en el tema: “A historia do conceito de Latim América nos Estados Unidos”, de Jodo Feres
Junior (Edusc/Anpocs) y “The idea of Latin América”, del argentino Walter Mignolo
(Blackwell). Segun estos autores, América Latina ha sido mas un proyecto politico que un
lugar geografico. El concepto parece haber sido acufiado por Napole6n 111 en el siglo XIX,
pero s6lo se hizo comun a partir de la fundacién de la CEPAL (Comision Econémica para
América Latina y el Caribe) en 1948. Los estudiosos crearon el concepto de latino y a las
élites de nuestros paises les gustd el concepto de América Latina porque los aproximaba a
la cultura francesa, la cual admiraban en demasia.

Los dos ultimos autores citados prueban que después de 1945, el gobierno de Estados
Unidos financié estudios sobre este concepto para dar apoyo a la guerra contra el
comunismo. Especialmente, después de la revolucion cubana, el gobierno estadounidense
financid cursos universitarios y periddicos especializados en estudios latinoamericanos. “El
gobierno de Richard Nixon impuso el uso del término hispanico para designar a los
inmigrantes de los paises de lengua espafiola»®.

En Estados Unidos es comun que este término designe a todo el mundo que esté al sur
de su pais, englobando inclusive a paises de lengua inglesa. Concretamente, el término es
oficialmente usado para los paises de lenguas neolatinas, espafiol, portugués y francés.
Existe tambien la distincion América Latina y Caribe, pues en si la region caribefia no hace
parte del continente (en términos geograficos), pero en gran parte es igualmente latina vy,
dentro de la diversidad, forma una evidente unidad con todos los paises del continente en
términos culturales y linguisticos.

8 Estas informaciones sobre el concepto de América Latina son tomadas de PETER BURKE, “Historia de
uma idéia tensa” en Folha de S&o Paulo, domingo, 28 mayo de 2006, Caderno Mais, p. 7. Ver también
MARCELO BARROS, O Sabor da Festa que Renasce (para uma Teologia Afro-Latindia da Libertacéo),
Paulinas, S8o Paulo, 2009, p. 28-29.

76



La historia es siempre dialéctica y uno de sus aspectos es como el pueblo excluido se
acaba apoderando del lenguaje y de los simbolos de los opresores para darles la vuelta y
muchas veces ponerlos al servicio de proyectos para los cuales no fueron creados. En el
caso de América Latina, desde la década de los 90 ha habido una conciencia de unidad
entre todos los paises del continente, cosa que es muy buena, donde Brasil y Surinam, de
lenguas e historias bastante diferentes a la de los otros paises hermanos, empezaron por
primera vez en la historia a aproximarse a ellos. Cuando el golpe de Estado que asolé a
Honduras en junio de 2009, por primera vez todos los gobiernos de Ameérica Latina, de
norte a sur, se unieron para condenar el golpe y exigir la restauracion del presidente
democraticamente elegido.

Para comprender bien el proceso social y politico que existe actualmente en varios
paises latinoamericanos es importante conocer al menos un poco de sus culturas
autoctonas, que durante siglos han sido negadas y combatidas, pero que como fuego de
paja resistieron bajo las cenizas y ahora reaparecen en cierto modo fuertes, dando una
contribucion original al proceso, que si hoy todavia no se puede llamar “revolucion”, sin
duda tiene elementos que van en esa direccion. En este capitulo trataremos de esbozar
algunos aspectos de estas raices culturales.

V.1- Visiones indigenas del continente

Habrd quien no se imagine que en el siglo XVI los habitantes de las Américas del
Centro y del Sur llegaban a nueve millones de personas. Sus descendientes hasta hoy
siguen perteneciendo a centenares de etnias diferentes, con sus culturas y sus lenguas
propias. Las civilizaciones andinas y las que habitaban los altiplanos de América Central y
del actual México son sin duda las mas conocidas.

Enrique Dussel afirma: “Si tomamos, por ejemplo, a los aztecas, podemos partir del
mito fundante de toda religion que parte de la divinidad dual. Ome, la dualidad originaria,
origen de los trece cielos residia en el lugar de la Dualidad (Ometeotl), significado
metaforicamente por Quezalcoatl (de quezal): el plumaje bellisimo del ave tropical que
simboliza la divinidad, y coatl: el gemelo, la dualidad. Para los tedlogos aztecas (o
tlamantine), el origen es ya un compartir co-determinado a la manera de una madre-padre
del universo”®*. Ello significa que la propia espiritualidad azteca ya percibia la vida y el
universo como una especie de gran red en la cual los seres deben compartir todo.

Esto no quiere decir que las civilizaciones indias de la Amazonia o del sur eran o son
menos interesantes y originales, pero sus historias y sus realizaciones todavia son menos
conocidas. En los Andes, cuando los europeos invadieron y subyugaron a los habitantes de
la region, hacia un siglo que se habia establecido el Imperio Inca. Dominaba los territorios
de la actual Colombia hasta Ecuador, Peru, Bolivia, y llegaba hasta el centro de Chile e
incluso al noroeste de Argentina. ElI Tawantinsuyo, nombre original del imperio, significa
en quechua “cuatro regiones”, o los cuatro suyos administrativos en los que se organizaba
el imperio: el Chinchaysuyo al norte, el Collasuyo al sur, el Antisuyo al este y finalmente
el Contisuyo al oeste. La capital del imperio era la ciudad de Cuzco, conocida como el
“ombligo del mundo”, por ser el centro de desarrollo de la etnia inca, desde sus inicios y su
fundacion, segun la tradicion por Manco Capac (1200), su apogeo en la época de Pachacuti
(1450) hasta el ultimo emperador, Atahualpa, asesinado por los esparfioles en 1533.

8 ENRIQUE DUSSEL, “Heranga amerindia, afro e européia moderna do catolicismo latino-americano e
caribenho”, en Concilium 330, 2009/ 2, p. 217.

77



No podemos desconocer que el imperio inca, asi como el azteca, eran imperios
conquistadores, mantenian pueblos dominados y tenian expresiones culturales y religiosas
que implicaban sacrificios humanos, principalmente de las victimas y de los enemigos
conquistados. También reconocemos que la esclavitud era un estatuto comudn a varios
pueblos de la Tierra desde tiempos antiguos, mantenido durante toda la Edad Media y en
uso por pueblos como los de Abya Yala. Sin embargo, hay que decir que los
conquistadores europeos se caracterizaron por méas crueldad y por ser menos capaces de
humanidad.

Las religiones de pueblos como los mexicas, los nahuatl, los mayas, asi como los de las
civilizaciones andinas estaban y estan ligadas a las fuerzas de la naturaleza. Desde hace
siglos el orden social es asegurado por el dios sol y por los astros a través de los cuales
adoran el misterio divino. Esta percepcion contiene una ética en el trato con los otros y
ciertos elementos de una sociedad més justa. Entre ellos, la veneracion de la Madre Tierra
y el hecho de que el uso de la tierra sea siempre colectivo permiten la integracion de todas
las personas en un sistema social mas justo que la mera privatizacién de la sociedad y de
los bienes antes considerados comunes.

A pesar de que el Imperio Inca no representaba una sociedad perfecta, ni ideal, en la
memoria colectiva de los distintos pueblos indios de la region, la tradicion inca generd
varios movimientos revolucionarios contra los espafoles y sus descendientes, igualmente
usurpadores de la vida. En el siglo XVIII, la revolucion de Tupa Amaru, y el hecho de que
él se hubiera entregado a la muerte para que la violencia sobre su pueblo no fuera tan
inmensa, generd movimientos igualitarios y de caracter socialista en los siglos siguientes.
Quien conoce la regién sabe que los campesinos e indios siempre han mantenido viva la
memoria del inca y el deseo de una sociedad mas justa e igualitaria.

V.2- Las tradiciones indigenas en Brasil y Cuba

En Brasil, las diversas etnias que forman el pueblo guarani mantenian con su religion
casi secreta el mito de la Tierra sin Males, la creencia en un tiempo en el cual las injusticias
seran vencidas y la tierra repartida. Dicen los estudiosos que, antiguamente, la mayoria de
los pueblos indios brasileros del litoral eran de etnia tupi-guarani. Adoraban a un Dios
supremo de nombre Mond, infinito, creador del cielo, de la tierra, de los seres vivientes y
de todo lo que existe. No tenian la nocién de paraiso o de un cielo al estilo de la tradicién
cristiana, pero si creian profundamente en una “tierra sin males”, Ybymara-e’yma, lugar
adonde todos iban y que todos perseguian como una especie de paraiso. Ciertamente este
es un elemento que ayuda a comprender por qué las tradiciones indigenas son tan ligadas a
la tierra y tan abiertas a los cambios sociales y a lo que seria una espiritualidad socialista.
En vez de preocuparse con un cielo después de la muerte, se preocupan por encontrar en
este mundo una “tierra sin males”.

Los indios antiguos creian en otro ser supremo denominado Maira, el transformador, un
espiritu evolucionado, conocedor de sortilegios. La accion civilizadora de Maira-mona o
Maira-monhang se habria manifestado en la introduccion de la agricultura entre los abuelos
de los tupinambas, a los que habria traido los vegetales necesarios para la alimentacion de
sus descendientes. Otro elemento social importante: la propia agricultura es un regalo
divino y por lo tanto debe ser practicada como elemento de comunién con la divinidad.
Maira-mona les reveld también los secretos de las plantas alimenticias, 1o necesario para
distinguir los vegetales Utiles y los nocivos, indicandoles el uso que podian hacer de sus

78



virtudes medicinales. La vida de Maira-mond fue muy rica en peripecias de todo tipo.
Probablemente tuvo un aspecto profético y, por eso, fue rechazado. No se conocen, sin
embargo, casos 0 episodios que ilustren su paso singular, pues movidos por el odio que sus
sentencias despertaban, fue condenado a muerte. Se dice que lo invitaron a una fiesta y le
obligaron a saltar por encima de tres hogueras. Tras haber tenido éxito en la primera,
Maira-mona se desmayd en la segunda y fue consumido por las llamas. El estallido de su
créneo al quemarse produjo el trueno, y las llamaradas de la hoguera se transformaron en
rayos.

Mona o Monhang cre6 el cielo, la tierra, los pajaros y otros animales. Sus poderes son
siempre ilimitados y domina las fuerzas sobrenaturales. Mond es por tanto un astro sin fin
ni comienzo. Después crecié un gran sabio que por sus poderes sobrenaturales recibio el
nombre de Maira-Mond. Maira-Mond heredd poderes de su padre. Para los tupinambas,
Maira-Mona era un solitario, aunque viviese rodeado de personas deseosas de oir sus
ensefianzas. Gracias a esos poderes, llend el mundo de animales, creando especies
diferentes en cada region. Fue Maira quien introdujo entre los tupinamba la cultura de la
yuca a mandioca y diversas costumbres, como el corte circular muy corto del pelo, la
depilacion y los ritos de nacimiento. Propagd el uso del fuego, que hasta entonces era
conservado en los hombros del perezoso.

El sincretismo tupi-cristiano entre Tupd y el Dios cristiano, se extendié entre todos los
indios evangelizados en toda la costa del pais, desde la region norte hasta Paraguay y
Argentina.

En el centro-oeste del pais, la cultura mas extendida es la de la etnia gé. Hace ya
muchos afios, los bororo fueron invadidos e incorporados a la cultura vigente. Los xavante
vinieron después. Sus maestros espirituales son hombres que suefian y sus suefios unen el
mundo invisible con la realidad que vivimos.

En la Amazonia, antiguas creencias indigenas resurgen de otra manera en las
expresiones religiosas del catolicismo popular que sustentan santuarios y creencias, como
la de la Bandera Verde en el centro-oeste, o toda la piedad del pueblo en Juazeiro do Norte
0 en Bom Jesus da Lapa. En la Amazonia, el cristianismo popular de los nordestinos, como
los fundadores de la Iglesia del Santo Daime, se encontr6 con creencias indigenas y
costumbres como la ayahuasca y otras plantas sagradas. A pesar de no ser propiamente
movimientos mesidnicos, mantienen un cuidado extraordinario con la naturaleza, un
caracter muy comunitario en las relaciones sociales y una preocupacién fundamental con la
justicia.

En Cuba antes de la conquista y colonizacion, la poblacién aborigen no tenia un grado
de desarrollo semejante al de otras culturas precolombinas como los mayas, los aztecas o
los incas. Los indigenas de Cuba no edificaron grandes templos ni ciudades. Los mas
avanzados, los tainos, construyeron comunidades denominadas “bateyes”, con viviendas
que llamaron “bohios”, “caneyes”, y “barbacoas”. Se dedicaban a la agricultura y a la
pesca, y eran alfareros. Poseian sus propios credos religiosos rudimentarios, ain no lo
suficientemente estudiados.

Una de las mas curiosas manifestaciones era la propia mitologia indigena,
particularmente la taina, que distaba mucho de las complejas manifestaciones de las
culturas de América Latina. La mitologia taina se basaba fundamentalmente en el Sol, la
Luna, el origen del sexo femenino y el “diluvio”. Algunas creencias sugerian que el Sol, la
Luna y el hombre habian surgido de las cuevas o grutas, tal vez porque la mayoria de sus
antepasados no crearon asentamientos, y tenian en las cuevas su refugio seguro contra la

79



in- temperie. Sus credos religiosos eran elementales y consistian en una combinacion de
animismo, el cemiismo, el chamanismo o behiquismo; el culto a los antepasados y el
totemismo o residuos totémicos®.

El animismo era la creencia, segun la cual los objetos inanimados poseian vida terrenal
o0 extraterrenal o estaban dotados de ciertos poderes méagicos. EI cemiismo era una creencia
un poco méas compleja, segun la cual el cemi constituia un poder sobrenatural, misterioso y
enigmatico, una verdadera deidad, que controlaba los destinos de los humanos y de la
naturaleza en sus mas diversas manifestaciones. Los especialistas consideran que la
mitologia aborigen estaba integrada por mas de 30 personajes, de ellos unos 15 dioses o
deidades, y méas de 20 semidioses.

Segun algunos especialistas, entre las deidades se destacaban Atabex, diosa madre del
ser supremo y diosa de la fertilidad; Boynay, dios de la lluvia; Maidabd, dios de la sequia;
Taiguabo, el espiritu del agua; Baibrama o Mabuya, dios maligno y una de las voces para
definir el mal; y otros semidioses, como Opia, una especie de espiritu que servia de
intermediario con algunos dioses.

El chamanismo o behiquismo era la creencia en los poderes méagicos de los behiques, es
decir, los brujos o sacerdotes. Estos estaban dotados de poderes para conversar con los
muertos y adivinar el porvenir. Supuestamente, en diferentes ceremonias religiosas, como
la cohobao cojoba, los behiques mantenian comunicacién con el otro mundo.

Importante entre los indios cubanos era el culto a los antepasados. Provenia de la creencia
de que los muertos, después de adquirir este “estado” especial, regresaban al mundo como
espiritus, y no solo hacian acto de presencia, sino que ayudaban o maldecian a los
familiares vivos. Cada grupo familiar tenia el suyo y los representaban en idolos con figura
humana, simbolos méagicos, amuletos y otros objetos consagrados.

Aunque los pobladores precolombinos o prehispanicos cubanos no construyeron templos
propiamente dichos, practicaban ceremonias festivas y religiosas a la que llamaban
“areitos”. Estos eran las fiestas por excelencia de los tainos. Aglomerados en el batey o
centro del poblado, bailaban y cantaban al son de tambores durante largas horas, bajo la
direccion de un maestro de ceremonia denominado “tequina”, el cual marcaba tanto el paso
como el compas, y dictaba el tema que repetia el coro.

En estas ceremonias religiosas se recitaban las genealogias de los diferentes caciques y
sus mas famosas obras, los recuerdos de los buenos y malos tiempos pasados, y otros temas
de interés para la transmision de los conocimientos de forma oral de la generacion mayor a
las generaciones mas jovenes. Los cronistas de la conquista han sefialado que los
aborigenes eran buenos bailadores. Cantaban al unisono y “mientras centenares de
participantes danzaban y narraban historias” el resto mantenia el compés del baile y los
cantos, y muy pocos se equivocaban. Estos credos y manifestaciones culturales
preferentemente tainos fueron asimilados por los siboneyes, una comunidad aborigen
anterior, aunque menos desarrollada.

Las enfermedades traidas por los conquistadores y el rudo trabajo esclavo hicieron que
en menos de medio siglo casi fuese extinguida la poblacién autéctona de Cuba, calculada

8 FERNANDO PORTUONDO DEL PRADO, Historia de Cuba, Editorial Minerva, La Habana, pp. 40-50;
287-289.

80



en unos 300 mil habitantes, y de ellos “segun ha sido estimado” solo quedaran alrededor de
unos 4 mil®e,

Son estos elementos y otros los que en todas las regiones, de modos diversos y a
diferentes niveles, han contribuido a la revalorizacion y la reorganizacion de los
movimientos indigenas y sus conquistas en los mas distintos paises. Estos elementos
culturales, provenientes de las culturas indigenas, como el alto grado de conciencia
comunitaria, la relacién de veneracién y amor a la naturaleza y una cierta cultura de la
sobriedad, han influenciado los movimientos sociales revolucionarios de paises como
Venezuela, Ecuador y Bolivia. Ciertamente deben estar presentes en la reelaboracién de un
socialismo para el siglo XXI.

Cuando en América Latina se habla actualmente de los nuevos procesos sociales y
politicos, inmediatamente nos viene a la mente la experiencia de Bolivia, consolidada en la
nueva Constitucion Politica de la Republica Boliviana y sintetizada en la nocién del “vivir
bien”. En una entrevista, el indio aymara David Choquehuanca, ministro de Relaciones
Exteriores de Bolivia y especialista en cosmovision andina, explico los principales detalles
de esta propuesta que sitla la vida y la naturaleza como ejes centrales. Aqui transcribimos
las afirmaciones principales que el ministro hizo en esta entrevista. Aunque es un poco méas
larga, es importante para este libro que la leamos y la saboreemos como resumen de esta
espiritualidad indigena comun a muchos pueblos autdctonos del continente.

V.3- Las tradiciones brasileras y cubanas que vienen de la Madre Africa

Aungue no son propiamente tradiciones indigenas, sentimos que debemos tratar ahora
de las tradiciones afrodescendientes porque también ellas, a su modo, han colaborado
profundamente en la formacion de una realidad nueva en el continente. A pesar de cinco
siglos de represion y de humillaciones de todo tipo, las culturas y tradiciones espirituales
afrodescendientes no solamente resistieron, sino que, en paises como Brasil, Ecuador,
Colombia, Haiti y Cuba, se han fortalecido durante los ultimos afios.

“En Brasil existen actualmente millones de personas de raza negra que estan entre los
mas pobres de los pobres. Sobre nuestro pais, pesa una grave hipoteca moral en lo que a
ellos se refiere: todos fueron esclavizados y, una vez libertos, fueron mantenidos en nuevas
formas de esclavitud (...) Sometidos a los sefiores de esclavos catdlicos, fueron forzados a
aceptar el catolicismo. Esta larga convivencia permitié que la fe cristiana lanzase
profundas raices en el alma de los negros y negras. Pero era siempre la religion del opresor
y del raptor de su libertad. Por otro lado, la herencia de sus religiones africanas continud
dentro de ellos como la religion de su verdadera alma y de sus antepasados.

Las religiones afrobrasilefias forman un espacio de resistencia a la dominacién. Dan a
las personas un sentido de vida y de libertad negado sisteméaticamente por la sociedad que
antes era esclavista y hoy es capitalista. Por eso, la religion de los Orixas tiene una
dignidad teoldgica que se impone por si misma. En ella, Dios encontrd a sus hijos e hijas y
ellos y ellas encontraron a Dios como ultima fuerza, en un mundo sin consuelo ni futuro.
(...) Mas alla de las comunidades religiosas afrobrasilefias, incluso dentro de las iglesias
cristianas, la herencia cultural negra gener6 una forma propia de ser cristiano. El
cristianismo puro no existe. El catolicismo europeo, considerado por muchos como el
oficial, también es fruto de una sintesis entre el mensaje del Evangelio y la cultura

8 EMILIO ROIG DE LEUCHSENRING, La Habana. Apuntes histéricos, Publicaciones de la Oficina del
Historiador de la Ciudad, La Habana, 1939.

81



grecorromana. Igualmente, la herencia afro-brasilera no se borrd al encontrarse con el
cristianismo. Aunque discriminada, resistio y formo dentro de las iglesias un rostro propio
afro-brasilero del cristianismo”®’.

La Madre Africa permanecié viva y actuante en la memoria cultural y religiosa de sus
hijos e hijas. La primera memoria es la conciencia de quiénes somos y de donde venimos.
Cuando hablamos de la poblacién afrodescendiente en América Latina, es bueno recordar
que fueron secuestrados desde Africa para ser esclavos en nuestro continente. Provenian de
diferentes areas del continente africano:

1- Personas salidas de las regiones del noroeste de Africa. Son etnias haussas, los
tapas e incluso parte de los nagos que se islamizaron y por eso eran llamados malés. Este
grupo de los malés se consideraba culturalmente superior a otros grupos negros y muchas
veces lideraron rebeliones contra la esclavitud.

2- Personas venidas de la costa occidental de Africa, de la zona del Golfo de Benin.
Eran esclavos sudaneses de los distintos grupos y reinos que alli existian. Del grupo
sudanés, los méas conocidos venian de la Costa de Oro, llamados comUnmente de minas.
También venian de Dahomey los jejes, ewes o jés. Finalmente, de la actual Nigeria,
vinieron los nag6s de lengua yoruba. La mayor parte de las casas de la santeria cubana y de
candomblé de Bahia vienen de esta tradicion cultual jé-nagé.

3- También muchos esclavos y esclavas fueron traidos de la region del rio Congo y,
en Africa Oriental, de Mozambique. Eran personas de cultura bantl. Mientras los
sudaneses fueron llevados preferentemente a Bahia, los bantles del Congo y de
Mozambique fueron llevados al Sur.

Los sefiores separaban a los esclavos provenientes del mismo clan para evitar que se
uniesen contra él. Les prohibian hablar sus lenguas africanas y practicar las religiones de
sus etnias. A los esclavos se les impedia hasta saber donde estaban otros miembros de su
familia que habian venido con ellos en el mismo barco negrero. Asi y todo, consiguieron
mantener sus lenguas, contar a sus hijos las historias de sus antepasados, guardar las
canciones de la Madre-Africa y reconstruir aqui, del modo que era posible, las formas de
culto a las manifestaciones del Espiritu en la naturaleza y en la vida. S6lo podian realizar
sus cultos de noche, mientras los blancos dormian. Como objetos de culto s6lo poseian sus
cuerpos, sus voces Yy los pocos objetos que tenian en las senzalas, sus primeros terreiros de
culto.

Como no podian rehacer las costumbres de su tierra, las adaptaron a la tierra de la
esclavitud. Puesto que los esclavos de cada ingenio pertenecian a diferentes etnias y
culturas, tuvieron que fundir costumbres, adaptar mitos y reelaborar, incluso oralmente,
una teologia, es decir, una explicacion religiosa del mundo y una interpretacion de su
historia. Asi surgio la primera Teologia Afrolatindia, hecha por esclavos negros y de forma
oral. Fue una teologia totalmente narrativa compuesta de historias, mitos y experiencias de
los més viejos. Esta teologia dio origen a religiones nuevas en diversas formas (Bantu,
Yoruba y Fon). EI Candomblé, el Batuque, el Tambor de Minas, la Santeria cubana y el
Vudu haitiano no contindan exactamente los cultos tradicionales de Nigeria, Dahomey,

8 LEONARDO BOFF, O Caminhar da Igreja com os oprimidos, Vozes, Petropolis, 1988, p. 31- 32. En
espafiol, El caminar de la Iglesia con los oprimidos, Sal Terrae, 1985.

82



Costa de Marfil, Mozambique o Congo®; son religiones nacidas de la esclavitud y con cara
auténticamente brasilera, colombiana, cubana o haitiana. Durante siglos esta doctrina paso
de generacion en generacion por los ritos y por la transmision oral de cénticos y de
historias contadas. S6lo en el siglo XX empez0 a ser escrita®.

En América Latina y Caribe, las principales religiones afro-descendientes son de origen
nagd (ketu) jeje (marri, mina, savalu, etc) y congo-angola. Los nagds dan culto a los
Orishas; los jejes a los VVoduns; los angoleros —nombre por el que son carifiosamente
conocidos los de tradicion banti— adoran a los Inquices. De acuerdo con Cléo Martins,
sacerdotisa del candomblé que ha elaborado una teologia de esta religion, los principales
Baquice son Ungira/Mavambo, Inkossi, Incumbo (Cavungo); Mutalambé (Mutacolambd,
Burugunzu); Gongobira (Gongobila); Angoré (Matutu Mavulo); Tempo (Tempo de
Abanganga); Zazi (Nzazi, Tariazazi), Luango, Dandalunda (Kissimbi, Guiamasi),
Bamburucena (Caiango, Capanju), Caid (Caiaris), Zumba, Kissanga, Lembé
(Lembarenganga, Jamafurama). Los citados, por orden, se asemejan a los Orixas EXQ,
Ogan, Omolud, Ochési, Logunedé, Oxumaré, Iroco, Xangd, Aira, Oxun, Oia, Yemaya,
Nand, Eua, Oxala (Oxolufa, Oxoguid) y a los Voduns Elegbéara, Gu, Sapéata, Agangatolu,
Bessen, Loko; Sobd- Badé- Kpo (en el jeje marri); Keviossd (en el jeje mina); Aziri
(marri); Azili (mina); Sobd (mina); Nan&; Eoa (mina); Lissa®.

En Cuba también es conocida la influencia de la cultura africana en el cuadro religioso
de la sociedad cubana. ElI hombre y la mujer negra fueron portadores de costumbres y
creencias religiosas, las cuales en un lento proceso de transculturacion y sincretismo dieron
origen a diferentes expresiones religiosas.

La Regla Conga en sus diferentes variantes: Regla Briyumba, Regla Kimbisa, Regla
Palo Monte Mayombe. La religion de Lombanfula de los pueblos perteneciente al antiguo
imperio Mbaza-Congo. Las Sociedades abakué de los territorios de la region del Calabar.
La religion Arara en sus vertientes: Arara Dahomey, Arara Sabald. Arara Magino y Dara,
que tiene su fundamento en los actuales territorios de Benin. Asi como otras expresiones
religiosas como el Ganga Longoba procedente de Sierra Leona. EI Guerezé o Gerzé de los
territorios de Guinea y el Vudu que llega a Cuba con los haitianos”®*,

Entrar en este mundo, comprender esta mitologia para escuchar de ella una palabra de
Dios y apoyar a los fieles que la siguen es una tarea o una rama de la Teologia
Afrolatindia. Esta fue la teologia vivida y elaborada por el padre Frangois de I’Espinay que
se instalé en una casa del Candomblé Ketu. El decia que se sentia mas cristiano que nunca
al “dejar” de vivir en el mundo de la Iglesia (no podia celebrar misa, no tenia con quien
orar y no cultivaba ninguna sefal de su fe “catolica”). Su opcion fue vivir esta fe

8 En una ciudad del gran Sdo Paulo, Y4 Sandra Epega coordina una comunidad que no es de candomblé,
sino de la tradicion original de los Orixas, por lo tanto una religion africana. No es el caso de las casas de
candomblé y demas cultos afro-descendientes.

8 Sobre esto, ver MARCELO BARROS, O Sabor da Festa que renasce, (Para uma Teologia Afro-latindia
da Libertagdo), Paulinas, Sdo Paulo, 2009.

% CLEO MARTINS, Lineamentos da Religido dos Orixas, Memérias de Ternura, Alaindé Xiré, Salvador,
2004, p. 121.

% ANIBAL ARGUELLEZ MEDEROS, “Estereotipos y prejuicios vinculados a las religiones de origen
africano”, material digital

83



justamente como Jesus. Asi interpret6 Filipenses 2: “Cristo se vacio de si mismo y se hizo
obediente, es decir, escuchador atento de lo que su Padre le decia y éste siempre procuro
hablar a través del diferente”. Todo el Evangelio revela este acto de Jesus de ir al encuentro
del otro, valorizarlo como distinto y ante él borrarse hasta la cruz...

Emidgio Cuesta resume asi la propuesta de una nueva Teologia Afroamerindia: “Es el
esfuerzo que, nosotros, hombres y mujeres afrodescendientes, hacemos para comprender
discursivamente en la realidad y en la historia, en nuestros valores culturales, en nuestras
duras vivencias de todos los tiempos, el proyecto y las acciones del Dios de la Vida que se
revela significativamente en el acontecimiento de nuestros pueblos. Como teo6logas y
tedlogos afroamericanos, descubrimos la presencia de Dios en el caminar historico de
nuestras comunidades y reflexionamos sobre ello. Esta presencia hace todo nuevo y da
sentido a lo que a los ojos humanos muchas veces es imperceptible, como es la historia del
pueblo afroamericano y caribefio, caracterizada por una serie de angustias incomprendidas
en el desarrollo de un pueblo que busca siempre caminos de libertad”?.

En los distintos paises en los que los afrodescendientes estan esparcidos, como hijos e
hijas de una diaspora cruel, ellos y ellas se han incorporado como verdaderos ciudadanos
de la tierra y han dado una contribucion fundamental a la formacion de un socialismo
nuevo, proveniente de las bases y a partir de las culturas. En casi todos los paises en los
cuales las culturas negras son vivas y fuertes, han surgido recientemente movimientos
negros, algunos mas ligados a la formacion cultural y religiosa, y otros mas politizados,
insertados en el tejido social del Estado. En diversos paises, negros y negras han ocupado
cargos importantes y han desempefiado ministerios tanto en el poder legislativo como en
los otros poderes. Pero lo mas importante es que han fecundado en las bases el terreno para
el cultivo y el desarrollo de una sociedad nueva. Basta ver la actuacion de estos diversos
grupos en cada foro social mundial que se ha realizado.

V.4- Culturas abiertas a un nuevo tipo de socialismo

Para no caer en lecturas superficiales o simplemente miticas de las culturas indigenas en
la linea del “buen salvaje” de Rousseau, no vamos a repetir teorias que ven en estas
culturas elementos de un socialismo que seria indicado para el siglo XXI. No se trata de
eso. Solamente, sefialamos el hecho, reconocido por analistas serios, de que en el actual
proceso latinoamericano, antiguas tradiciones venidas de las culturas indigenas han
ayudado en aspectos que el viejo academicismo occidental parece no explicar o
comprender adecuadamente. Por ejemplo, segin declar6 Boaventura de Sousa Santos,
“...es indudable que para la ciencia socioldgica occidental es dificil comprender la
concepcidn politica y econémica sumak kawsay del pueblo quechua o sumak gamafia de
los aymaras en los paises andinos. Esta concepcion oriunda de las sociedades indigenas
significa vivir bien, hoy consignado en las Constituciones de Ecuador y de Bolivia, con sus
concepciones multiples de gobierno y de democracia, democracia representativa,
participativa y comunitaria, como esta establecido en la Constitucién de Bolivia™®.

%2 EMIGDIO CUESTA, “A Propésito de la Teologia Afroamericana”, en GUASA - GRUPO DE
TEOLOGIA AFROAMERICANA, ASETT, Teologia Afroamericana y Hermenéutica Biblica, Guasa,
Bogot4, 2001, p. 13.

% BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS, “;Por qué é que Cuba se transformou num problema dificil para
a Esquerda?” en Le Monde Diplomatique, Brasil, Cadernos da América Latina, mayo 2009, p. 02.

84



Del mismo modo, “para el pueblo guarani, existe una cultura basada en la ‘reciprocidad’
que pide la minga (término quechua para el trabajo colectivo), el jopoi (economia de apoyo
mutuo) en el proceso de decisiones mediante consenso, en la educacion basada en el
aprendizaje reciproco y en otras mas”%,

En los procesos sociales de América Latina, la nueva organizacion y articulacion, de las
que los pueblos indigenas se mostraron capaces, son elementos indispensables en los
cambios sociales realizados en varias regiones del continente. Aunque en paises como
Brasil, donde la poblacion indigena todavia es muy minoritaria y sin la misma expresion
social que tienen los indios de la region andina, aun asi, desde el afio 2000, cuando se
celebraron los 500 afios de la conquista portuguesa en el pais, los indios conquistaron
diversas victorias y simbdlicamente lograron una calidad de presencia social nunca antes
imaginada. En la misa oficial de la conmemoracion que obispos y gobierno de Brasil
hacian de los 500 afios, los indios protagonizaron las escenas mas memorables y un joven
indio consiguié tomar el micréfono en mitad de la celebracion y hacer un discurso
extremadamente conmovedor, valiente e interpelador: “;Lo que ustedes estan celebrando
aqui es que sus abuelos esclavizaron a mis abuelos? ;Qué estan celebrando? ¢La masacre
de nuestros hermanos, las violaciones sexuales de nuestras hijas? ¢Qué es lo que estan
celebrando? ¢EI que hayan destruido nuestras culturas? ¢Qué estan celebrando? ¢Qué Dios
es el de ustedes?”. Sin duda, de uno u otro modo estas preguntas estan presentes y
actuantes en el proceso de avance social o de cambios significativos en nuestros paises.

Desde hace algunos afios, se ha realizado varias veces el Encuentro Continental de
Pueblos y Nacionalidades Indigenas de Abya Yala (América Latina). Participan millares de
indios e indias de paises como Colombia, Argentina, Ecuador, Canadd, Venezuela,
Panam4, Nicaragua, México, Guatemala, Chile, entre otros. En general, el congreso los
reline y los organiza en diferentes comisiones con temas como soberania y gobierno;
analisis de los derechos internacionales indigenas; identidad y convivencia; culturas,
educacién y lenguas; organizacion y perspectivas econdmicas; deudas historicas, sociales y
ecologicas; juventud y complementacién hombre-mujer en el proceso de cambio; alianzas
estratégicas y comunicacion indigena.

Lorenzo Muela, indigena guambiano de Popayan (Colombia), afirma que su pueblo
cuenta aproximadamente con 22 mil habitantes y tiene su propia lengua, el guambiano. Lo
mas importante que ve en estos encuentros es la recuperacion de la identidad cultural de su
pueblo, que asi se mantiene. Es importante, porque esta identidad propia se estaba
perdiendo y ahora las comunidades indias tienen conciencia de que esta identidad cultural
debe mantenerse, debe recuperarse y los mas viejos deben dejar la cultura como patrimonio
y riqueza a sus hijos e hijas.

Tito Poyo, representante de CONIVE (Consejo Nacional Indio de Venezuela) y del
Parlamento Indigena Venezolano, afirma: “Estamos llenos de esperanza... El dialogo entre
los diversos pueblos parientes permite que avancemos en la reconstruccion de Abya Yala,
que es nuestra Madre Tierra, y también apoyando a nuestro presidente Evo Morales aqui en
Bolivia”. Humberto Cholango, de la organizacion ECUARUNARI de Ecuador, advierte al
imperialismo estadounidense “que no intente meter las manos en la tierra sagrada de

% MARGOT BREMER, Sustentabilidade da Vida e Espiritualidade Guarani, conferencia dada en el 3°
Foro Mundial de Teologia y Liberacion, Belém do Pard, enero de 2009, reproducido en Adista 26: “Se la
Terra ¢ Gaia”, 7 marzo 2009, p. 11.

85



Bolivia contra el gobierno de Evo Morales, porque explotara un barril de pdlvora humano
en defensa del pueblo boliviano y del primer gobierno indigena de esta nacion”.

La experiencia nueva realizada en América Latina, principalmente en Bolivia, ha sido
fundamental para los pueblos originarios del continente, como mapuches, kunas, mayas,
dakotas, yatamas, manitobas, kichwas, misakes, toboyalas y delegados de otros pueblos
ancestrales de los Andes, como aymaras, quechuas, guaranies, sirionds, chiquitanos,
ayoreos, chipayas, urus y chimanes. Todos destacan la importancia del liderazgo indigena
del presidente Evo Morales.

En esta convergencia socialista, los indios no lo expresan muy explicitamente, pero sin
duda la espiritualidad de la tierra y de su cosmovision tiene una importancia fundamental.

Al analizar el desafio actual del pluralismo cultural y religioso, asi como del didlogo
interreligioso para la Iglesia, Faustino Teixeira propone lo que ¢l llama “cortesia
espiritual”®. Este concepto afectuoso bien puede ser el que define en mayor medida las
tradiciones indigenas y negras en nuestro continente. Sera una contribucion fundamental al
camino revolucionario bolivariano del siglo XXI.

El proceso revolucionario actual ya no puede seguir, como antes, basandose solamente
en la lucha de clases. Esta cuestion de la dimension cultural es fundamental. No se trata de
“volver” a las culturas indigenas, sino de integrarlas en el proceso, de aprender con ellas
valores que nuestra sociedad llamada occidental habia olvidado o destruido, y construir asi
una realidad pluricultural como base del proceso social transformador. Acercarnos sin pre-
juicios y per-juicios a ese otro mundo tan presente en nuestra memoria histdrica, es apostar
por una mejor comprension de nuestras identidades. Como dice un himno muy cantado:
“No basta solo una mano, si espigas hay que arrancar”. Hacen falta muchas manos para
construir ese otro mundo posible, con otra mirada, otro sentir, otro actuar, posibles
también, pero lo esencial es construir otros corazones posibles. Asi el indio alzara su voz y
el negro cantara acompafado sus melodiosas canciones.

% FAUSTINO TEIXEIRA, “Sonhos e Esperangas de Cortesia espiritual: um desafio para a Igreja Catélica
do século XXI”, en Revista Eclesiastica Brasileira, REB, fasc 260, octubre 2005, p. 817-830.

86



APENDICE
BOLIVIA: 25 POSTULADOS PARA ENTENDER EL ‘VIVIR BIEN’%

“Vivir Bien” puede resumirse en vivir en armonia con la naturaleza, algo que retomaria
los principios ancestrales de las culturas de la region.

“Queremos volver a Vivir Bien, lo que significa que ahora comenzamos a valorizar
nuestra historia, nuestra masica, nuestra vestimenta, nuestra cultura, nuestro idioma,
nuestros recursos naturales, y, después de valorizar, decidimos recuperar todo lo que es
nuestro, volver a ser lo que éramos”.

El articulo 8 de la Constitucion Politica de la Republica de Bolivia establece que: “El
Estado asume y promueve como principios ético-morales de la sociedad plural: ama ghilla,
ama llulla, ama suwa (no seas perezoso, no seas mentiroso, no seas ladrén), suma gamafa
(vivir bien), fandereko (vida armoniosa), teko kavi (vida buena), ivi maraei (tierra sin
males) y ghapaj fian (camino o vida noble)”.

Esta vision mantiene cierta distancia con el socialismo clasico y mucha mas con el
capitalismo. El primero busca satisfacer las necesidades humanas y para el capitalismo lo
mas importante es el dinero y la plusvalia. EI Vivir Bien es un proceso que esta apenas
empezando y gue poco a poco se ird masificando.

“Para los que pertenecen a la cultura de la vida, lo més importante no es el dinero ni el
oro, ni el ser humano, tomado aisladamente. Lo mas importante son los rios, el aire, las
montafas, las estrellas, las hormigas, las mariposas (...) Para nosotros lo mas importante es
la vida”

En las culturas

Aymara: antiguamente los habitantes de las comunidades aymara en Bolivia aspiraban
a ser gamiris (personas que viven bien).

Quechua: Igualmente las personas de esta cultura deseaban ser un ghapaj (persona que
vive bien). Un bienestar que no es econémico.

Guarani: El guarani siempre aspira a ser una persona que se mueve en armonia con la
naturaleza, esto es, que espera algun dia ser iyambae.

Estas son las caracteristicas que van implementandose poco a poco en el nuevo Estado
Plurinacional de Bolivia.

Priorizar la vida

Vivir Bien es buscar la vivencia en comunidad, donde todos los integrantes se
preocupan con todos. Lo més importante no es el ser humano, (como afirma el socialismo
ortodoxo) ni el dinero (como postula el capitalismo), sino la vida. Se pretende buscar una
vida méas simple. Que sea el camino de la armonia con la naturaleza y la vida, con el
objetivo de salvar el planeta y dar prioridad a la humanidad.

Obtener acuerdos consensuados
Vivir Bien es buscar el consenso entre todos, lo que implica que aunque las personas
tengan diferencias, a la hora de dialogar se llegue a un punto de neutralidad en el que todas

% DAVID CHOQUEHUANCA, “Bolivia: veinticinco postulados para comprender el Vivir Bien”,
entrevista en el periddico La Razon, La Paz, 31/ 01; 2010.

87



13

coincidan y no se provoquen conflictos. No estamos contra la democracia, lo que
haremos es profundizarla, porque incluso en la democracia existe la palabra sumision y
someter al projimo no es vivir bien”.

Respetar las diferencias

Vivir Bien es respetar al otro, saber escuchar a todo aquel que desea hablar, sin
discriminacion o cualquier tipo de sumision. No se propone la tolerancia, sino el respeto,
ya que aunque cada cultura o region tenga una forma diferente de pensar, para vivir bien y
en armonia es necesario respetar esas diferencias. Esta doctrina incluye a todos los seres
que habitan el planeta, como los animales y las plantas.

Vivir en complementariedad

Vivir Bien es dar prioridad a la complementariedad, que postula que todos los seres que
viven en el planeta se complementan unos con otros. En las comunidades, el nifio se
complementa con el abuelo, el hombre con la mujer, etc.

Equilibrio con la naturaleza

Vivir Bien es llevar una vida equilibrada con todos los seres dentro de una comunidad.
La justicia dentro de una comunidad no puede tener en cuenta solo a las personas. Lo mas
importante es la vida y la armonia del ser humano con la naturaleza. Por eso Vivir Bien
aspira a tener una sociedad con equidad y sin exclusion.

Defender la identidad

Vivir Bien es valorizar y recuperar la identidad. La identidad implica disfrutar
plenamente de una vida basada en valores que resistieron mas de 500 afios (desde la
conquista espafiola) y que fueron legados por las familias y comunidades que vivieron en
armonia con la naturaleza y el cosmos.

Aceptar las diferencias
Vivir Bien es respetar las semejanzas y diferencias entre los seres que viven en el
mismo planeta. Seres semejantes o diferentes jamas deben ofenderse.

Priorizar derechos cdsmicos
Vivir Bien es dar prioridad a los derechos cdsmicos y no sélo a los derechos humanos.
Tenemos que insistir mas en los derechos de la Madre Tierra.

Saber comer

Vivir Bien es saber alimentarse, saber combinar los alimentos adecuados a partir de las
estaciones del afio (alimentos de acuerdo con la época). Este principio se basa en la
practica de los antepasados que se alimentaban con un determinado producto durante toda
la estacion. Alimentarse bien garantiza buena salud.

Saber beber

Vivir Bien es saber beber alcohol con moderacion En las comunidades indigenas cada
fiesta tiene un significado. El alcohol esta presente en la celebracion, pero se consume sin
exagerar ni ofender a nadie. “En nuestras comunidades teniamos verdaderas fiestas que

88



estaban relacionadas con las estaciones del afio. No es ir a una cantina y envenenarse con
cerveza y matar las neuronas”.

Saber danzar

Vivir Bien es saber danzar, no simplemente saber bailar. La danza se relaciona con
algunos hechos concretos, como la cosecha o la siembra. Las comunidades continan
honrando con danza y musica a la Pachamama, principalmente en épocas agricolas;
mientras que en las ciudades las danzas originarias son consideradas expresiones
folcléricas. Es preciso renovar el verdadero significado de danzar.

Saber trabajar

Vivir Bien es considerar el trabajo como fiesta. “Para nosotros el trabajo es felicidad”.
Al contrario del capitalismo, en el cual se paga para trabajar, en el nuevo modelo, se
retoma el pensamiento ancestral de considerar el trabajo como fiesta. Es una forma de
crecimiento. Por eso, en las culturas indigenas se trabaja desde pequefio.

Volver al Abya Yala

Vivir bien es promover la unién de todos los pueblos en una gran familia. Esto implica
que todas las regiones del pais se reconstituyan en lo que ancestralmente se consider6
como una gran comunidad. “Esto debe extenderse a todos los paises. Hay que volver a ser
el Abya Yala que fuimos”.

Reincorporar la agricultura

Vivir Bien es reincorporar la agricultura en las comunidades, recuperar las formas de
vivencia en comunidad, como el trabajo en la tierra, cultivando productos para cubrir las
necesidades basicas para la subsistencia. En este punto se hara la devolucidon de tierras a las
comunidades, de manera que se produzcan las economias locales.

Saber comunicarse

Vivir Bien es saber comunicarse. Queremos retomar la comunicacion que existia en las
comunidades ancestrales. El didlogo es el resultado de esta buena comunicacion.
«Tenemos que comunicarnos como lo hacian nuestros padres antes, y resolvian los
problemas sin que se presentasen conflictos. No hay que perder esox».

Vivir Bien no es ‘vivir mejor’, como propugna el capitalismo. Entre los preceptos
establecidos por el nuevo modelo del Estado Plurinacional, figuran el control social, la
reciprocidad y el respeto a la mujer y al anciano.

Control social

Vivir Bien es realizar un control obligatorio entre los habitantes de una comunidad. En
los tiempos antiguos “todos se encargaban de controlar las funciones que sus principales
autoridades realizaban”.

Trabajar en reciprocidad

Vivir Bien es recuperar la reciprocidad del trabajo en las comunidades. En los pueblos
indigenas esta practica se denomina ayni, que no es mas que devolver en trabajo la ayuda

89



prestada por una familia en una actividad agricola, como la siembra o la cosecha. “Y es
uno de los principios o codigos que garantizan el equilibrio en las grandes sequias”.

No robar y no mentir

Vivir Bien es basarse en ama suwa y ama ghilla (que en quechua significan no robar y
no mentir). Es uno de los preceptos que también estan incluidos en la nueva Constitucion
Politica del Estado. Es fundamental que dentro de las comunidades se respeten estos
principios para conseguir el bienestar y la confianza en sus habitantes. “Todos son codigos
que deben ser seguidos para que consigamos vivir bien en el futuro”.

Proteger las semillas

Vivir Bien es proteger y guardar las semillas para evitar en el futuro el uso de productos
genéticamente modificados. El libro “Vivir Bien como respuesta a la crisis global”, de la
Cancilleria de Bolivia, especifica que una de las caracteristicas de este huevo modelo es
preservar la riqueza agricola ancestral con la creacion de bancos de semillas que eviten la
utilizacion de transgénicos para incrementar la productividad, porque se dice que esta
mezcla con quimicos perjudica y acaba con las semillas milenarias.

Respetar a la mujer

Vivir Bien es respetar a la mujer, porque ella representa a la Pachamama, que es la
Madre Tierra que tiene la capacidad de dar vida y de cuidar de todos sus frutos. Por estas
razones, dentro de las comunidades, la mujer es valorada y esta presente en todas las
actividades orientadas a la vida, a la creacion a la educacion y a la revitalizacion de la
cultura. Los moradores de las comunidades indigenas valorizan a la mujer como base de la
organizacidn social, porque transmiten a sus hijos los saberes de su cultura.

Vivir Bien, NO mejor

Vivir Bien no es lo mismo que vivir mejor, mas relacionado con el capitalismo. Para la
nueva doctrina del Estado Plurinacional, vivir mejor se traduce en egoismo, desinterés por
los otros, individualismo y por pensar solamente en el lucro. Considera que la doctrina
capitalista impulsa la explotacion de las personas para concentrar las riquezas en pocas
manos, al paso que Vivir Bien apunta hacia una vida sencilla, que mantiene una
produccion equilibrada.

Recuperar recursos

Vivir Bien es recuperar la riqueza natural del pais y permitir que todos se beneficien de
esta de manera equilibrada y equitativa. La finalidad de la doctrina del Vivir Bien también
es la de nacionalizar y recuperar las empresas estratégicas del pais en el marco del
equilibrio y de la convivencia entre el ser humano y la naturaleza en contraposicion a la
explotacién irracional de los recursos naturales. “Debemos, sobre todo, dar prioridad a la
naturaleza”.

Ejercer la soberania

Vivir Bien es construir, a partir de las comunidades, el ejercicio de la soberania del pais.
Esto significa, segun el libro “Vivir Bien como respuesta a la crisis global”, que se
Ilegara a una soberania por medio del consenso comunal que defina y construya la unidad y
la responsabilidad a favor del bien comun, sin que nada falte. En este marco, se

90



reconstruiran las comunidades y naciones para construir una sociedad soberana que sera
administrada en armonia con el individuo, la naturaleza y el cosmos.

Aprovechar el agua

Vivir Bien es distribuir racionalmente el agua y aprovecharla de manera correcta. El
agua es la leche de los seres que habitan el planeta. “Tenemos muchas cosas, recursos
naturales. Debemos valorar lo que tenemos y preservarlo lo mejor posible. Eso es Vivir
Bien”.

Escuchar a “los mayores”

Vivir Bien es leer las arrugas de los abuelos para poder retomar el camino. Una de las
principales fuentes de aprendizaje son los ancianos de las comunidades, que guardan
historias y costumbres que con el pasar de los afios se van perdiendo. “Nuestros abuelos
son bibliotecas ambulantes, asi que debemos aprender con ellos”, menciona. Por lo tanto,
en las comunidades indigenas del pais los ancianos son respetados y consultados.

91



Vi
SOCIALISMO Y CAMINO ESPIRITUAL

Me llamaran subversivo.
Y yo les diré: lo soy.
Por mi pueblo en lucha, vivo.
Con mi pueblo en marcha, voy.

Tengo fe de guerrillero
y amor de revolucion.

Y entre Evangelio y cancion
sufro y digo lo que quiero.
Si escandalizo, primero
quemeé el propio corazon
al fuego de esta Pasion,
cruz de Su mismo Madero.

Incito a la subversion
contra el Poder y el Dinero.
Quiero subvertir la Ley
que pervierte al Pueblo en grey
y al Gobierno en carnicero.
(Mi pastor se hizo Cordero.
Servidor se hizo mi Rey).
Creo en la Internacional
de las frentes levantadas,
de la voz de igual a igual
y las manos enlazadas...

Y llamo al Orden de mal,
y al Progreso de mentira.
Tengo menos Paz que ira.
Tengo mas amor que paz.

i Creo en lahoz y el haz
de estas espigas caidas:
una Muerte y tantas vidas!
iCreo en esta hoz que avanza
- bajo este sol sin disfraz
y en la comdn Esperanza -
tan encurvada y tenaz!
(Don Pedro Casaldaliga)®’

% PEDRO CASALDALIGA, “Me llamaran subversivo™, en jYo creo en la justicia y la esperanza!, Desclée
de Brouwer, Bilbao, 1970. Publicado en portugués por Civilizacdo Brasileira, Sdo Paulo, 1979, p. 55- 56.

92



Les invitamos, a través de este viaje, a seguir mirando la realidad.

En el pensamiento actual, tanto en el cristianismo como en otras religiones, lo que
algunos autores llaman el “socialismo realmente existente” nacid y crecid teniendo en
contra a la mayoria de las instituciones religiosas lo que provoco en algunas ocasiones que
la mayoria de sus lideres y teodricos ensefiaran ateismo en contra de la religion y la
espiritualidad. La Iglesia catdlica y otras Iglesias condenaron el comunismo ateo. El Dalai
Lama tuvo que huir del Tibet por la persecucion del régimen chino contra el budismo
tibetano. En Cuba, hasta mediados de los afios 80, una persona que se dijese cristiana no
podia pertenecer al Partido Comunista, ni podia ocupar cargos importantes en el pais. Los
lideres y comunidades de los cultos de origen africano también tenian dificultad con el
gobierno y el sistema establecido en el pais. Solo desde los afios 90 ha cambiado esta
realidad. En la historia reciente, ambas partes (lideres religiosos y lideres politicos) han
hecho una importante revision. En este proceso de cambio es importante percibir la
responsabilidad de uno y otro lado. Por el lado de la espiritualidad popular y ecuménica,
desde los afios 60 cada vez mas personas de diversas tradiciones se fueron dando cuenta de
que el capitalismo no podia ser llamado “régimen democratico” y, menos alin, como
sistema compatible con una propuesta espiritual. Esto llevé a muchos sectores de la
sociedad a mirar el socialismo de un modo diferente.

Sin miedo a equivocarnos, estamos de acuerdo con Frei Betto cuando afirma: “El
socialismo es estructuralmente mas justo que el capitalismo. Sin embargo, en sus
experiencias reales no supo conjugar la cuestion de la libertad individual y la corporativa.
Rodeado por naciones y presiones capitalistas, el socialismo soviético cometié el error de
abandonar el proyecto originario de una democracia proletaria, basado en los sdviets, para
acabar perpetuando lo que era la herencia de la estructura imperial zarista rusa»®.

Esto no tiene que ser siempre asi. En Ameérica Latina hace siglos que existen sociedades
indigenas mas igualitarias que las naciones capitalistas, y, desde hace siglos, ha habido
quien ha propuesto un tipo de socialismo realmente a partir de los pobres, mas humano y
espiritual. Acerquémonos mejor.

V1.1- Breve historia del movimiento socialista

La teoria del socialismo fue pensada en Europa y queria tener en cuenta la realidad de
los trabajadores y la urgencia de una justicia internacional que realizase una mayor
igualdad social. Se inici6 con pensadores, denominados por la historia oficial de
“utopicos”.

En la primera mitad del siglo XIX, este pensamiento se desarrollo en Marx y Engels,
concretizandose en propuestas como la comuna de Paris, inspirando estas ideas mas tarde,
las luchas revolucionarias en Rusia y China.

En este propio siglo, durante el desarrollo de la ideologia socialista, el Socialismo
Cientifico o Marxista habia criticado al Socialismo Utopico y se habia establecido como
soporte del pensamiento politico entre diversos movimientos obreros "Proletarios”. Las
revoluciones y protestas de los trabajadores, que tienen una vision politica contraria a
diversos preceptos del capitalismo, tienen el objetivo de mejorar las condiciones del obrero
mediante la lucha de clases y el acceso al poder "Dictadura del Proletariado™ como lo
entendio Marx.

% FREI BETTO, “Socialismo, Contradigdes e Perspectivas”, en Caros Amigos, junio 2009, p. 33.

93



Pudiéramos apuntar que el “Socialismo Cristiano” surge cuando la Iglesia Catolica al
percatarse de todos los cambios sociales que se dieron durante las Revoluciones
Industriales y el apogeo de las ideas socialistas marxistas, decide reunir a sus principales
dirigentes para discutir esas cuestiones relacionadas entre la burguesia y el proletariado, y
proponer una sociedad y economia mas cristiana, un "Cristianismo Social", el cual
fundamentaria sus teorias durante el afio 1891, cuando el papa Leon XIII publico la
enciclica Rerum Novarum, donde se establecia su expresa oposicion a la lucha entre clases
sociales defendida por la doctrina marxista. En su lugar, el pontifice romano colocaba a la
religion como un instrumento capaz de eliminar las desigualdades en el mundo. De esa
forma, la moral y el amor cristiano entre trabajadores y empleadores pudiera ser el punto
fundamental para que la justicia social fuese paulatinamente alcanzada.

Al mismo tiempo debemos destacar que esa misma preocupacion, de la Iglesia Catolica,
se relaciond con el contenido ideoldgico de muchos movimientos obreros que pregonaban
explicitamente el fin de las manifestaciones religiosas. La idea de creencia religiosa como
algo perjudicial comenzaba a preocupar a varios clérigos.®

En el protestantismo la palabra “socialismo” fue utilizada por primera vez por el tedlogo
protestante francés Alexander Vinet en 1831. Otro aporte importante en el siglo XX fuel el
del socialista cristiano francés, profesor y politico André Philip (1902-1970). Sirvié como
ministro de Economia y ministro de Finanzas en el gabinete francés de 1946 y 1947.
Termind en 1967 su libro Les Socialistes el cual comenzo a escribir en los temerarios dias
del gobierno Frente Popular de Léon Blum en 1936%.

Ahora bien, el desarrollo de este pensamiento socialista también dio origen a diversos
partidos comunistas en varios paises y desencadend la esperanza revolucionaria de muchos
sectores de la juventud en todo el mundo. Sin embargo, se desarrollé siempre en medios
intelectuales o en la realidad obrera. Nunca consigui6 dialogar verdaderamente con la masa
de los pobres y tener su base en la realidad de los empobrecidos. En todo el mundo, la
represion de los regimenes de derecha determind el aislamiento de los partidos de izquierda
0 comunistas.

El socialismo que fue aceptado, fue diluido de tal modo que se hizo préacticamente
sinénimo de la socialdemocracia, nombre que muchas veces fue usado para cualquier cosa
que fuese del interés politico de sus militantes. Algunos de los lideres de esta
socialdemocracia promovieron privatizaciones e hicieron politicas de reduccion del Estado
dignas de la derecha mas feroz. La situacion llegd a tal punto que, en varios paises de
Europa y de todo el mundo, partidos que tradicionalmente se llaman socialistas ya no
tienen al parecer méas nada que decir. Tienen que reinventar un socialismo nuevo.

La caida del comunismo en el este europeo (1989) y en la Unidn Soviética (1991), asi
como los errores que se revelaron posteriormente, golpearon de lleno a muchos militantes.
En América Latina, a medida que acabaron las dictaduras y se fue desarrollando una
democracia formal en la mayoria de los paises, los grupos Ilamados socialistas
permanecieron minoritarios y, algunas veces, presos en esquemas mentales de la década de
los 60. En otros casos eran intelectuales desilusionados con la propia lucha. Han ido
alinedndose mas a la derecha cada dia, como se puede verificar en Brasil, Chile e incluso
en algunos paises de Europa.

9 Cf: “Socialismo Cristiano” en http://www.historiacultural.com/2010/11/socialismo-cristiano.html
100 Cf: Para profundizar sobre el tema recomendamos el excelente libro de JHON C. CORT, Christian
Socialism, Orbis Books, New York, 1984.

94


http://www.historiacultural.com/2010/11/socialismo-cristiano.html

V1.2- Un socialismo popular y democrético

Sin embargo, desde hace décadas, esta ocurriendo una verdadera fermentacion en el
campo social. Desde los afios 60 en todo el continente latinoamericano han surgido grupos
politicos y propuestas socialistas muy variadas.

En la carta circular al grupo de auxiliares, amigos y amigas que Dom Helder Camara
envia el 19 de octubre de 1963, cita un nimero especial de la revista Mensaje (nimero 123
de octubre de 1963) y dice: “Veiamos y seguimos viendo una masa cada vez mayor de
latinoamericanos tomando conciencia de su miseria, de su fuerza y de la injusticia de
aquello que, en nombre del orden, son obligados a aceptar. No hay duda de que esta
inmensa mayoria no esta dispuesta a aceptar mas y exige un cambio radical y rapido”.
“Escribimos: la revolucién esta en marcha (en la carta de Dom Helder esta frase esta en
negrita). Y nos parecio que la actitud mas adecuada del cristiano no era cerrar los 0jos a la
evidencia, sino afrontar los hechos con decision y buscar el modo de insertarnos como
cristianos en esta revolucion inevitable”*0?,

De hecho, ya al inicio de la década de los 60, fray Carlos Josaphat fundaba el periédico
Brasil Urgente, considerado de izquierda. Mas tarde escribia “Evangelio y Revolucion
Social”, libro que, junto a otros, marcé una nueva forma de leer el Evangelio y de
interpretar la fe'®. También se destaca en esta década el tedlogo cubano presbiteriano
Sergio Arce, donde proponia en 1965 “La mision de la Iglesia en una sociedad socialista”,
libro que ayudé a las iglesias cubanas a entender y re-leer los evangelios a la luz del nuevo
contexto revolucionario que se gestaba en Cuba.

A medida que en varios paises surgian grupos y propuestas nuevas en linea socialista,
las élites que siempre dominaron nuestros paises, con el apoyo de los militares,
organizaron golpes militares y sumergieron a varios de nuestros paises en dictaduras que
duraron décadas y segaron muchas vidas inocentes. Pero los grupos populares, aunque
perseguidos, nunca dejaron de intentar organizarse y propugnar un orden social mas justo.

Surgieron muchos grupos ligados a los campesinos, a los obreros, a las mujeres, a los
homosexuales, al pueblo mas pobre de las periferias urbanas, a los nifios de la calle y a los
recicladores de papel, en las grandes ciudades. En estos procesos, probablemente la mayor
novedad fue la participacion de cristianos de varias Iglesias. Desde finales de los afios 60 y
comienzos de los 70, , la propia teologia latinoamericana comenzo a reflexionar sobre este
proceso, concluyendo que no bastaba el desarrollo de nuestros paises (desarrollar lo que no
sirve lleva a una situacion todavia peor). Era importante la liberacion de las estructuras
injustas e inicuas.

En los afios 70, junto con otros sectores, a partir de la caminada de las comunidades
eclesiales de base, de la experiencia de la revolucion cubana, del movimiento de
“Cristianos por el Socialismo” en Chile, la figura del sacerdote colombiano Camilo Torres,
entre otros, surgié en El Salvador el Frente Farabundo Marti para la Liberacién Nacional vy,
en Nicaragua, el proceso de la revolucion sandinista. Todo el mundo sabe que este
movimiento surgié de las comunidades eclesiales de base. Muchos de sus primeros
militantes fueron cristianos comprometidos que se sintieron por su fe llamados a
radicalizar el compromiso politico en la Unica forma que en ese momento veian posible.

01 pOM HELDER CAMARA, Circulares Conciliares, vol 1, tomo |, CEPE, Instituto Dom Helder
Céamara, Recife, 2009, p. 203.

102 FRElI CARLOS JOSAPHAT PINTO DE OLIVEIRA, Evangelho e Revolucdo Social, Duas Cidades,
Séo Paulo, 1962.

95



Muchas veces, en las montafias, se veian jovenes con un fusil en la mano derecha y una
Biblia en la izquierda. Esto no puede dejar de significar un hecho nuevo e intrigante para
todos.

El comienzo de los afios 80 vio florecer en América Central la experiencia de un
socialismo latinoamericano y de inspiracién democratica en Nicaragua. El tedlogo italiano
Giulio Girardi que habia sido director del Instituto Lumen Vitae en Bruselas, escribié en
dos grandes volumenes su reflexion creativa sobre “Sandinismo y Cristianismo”.

Era la primera vez que, en una experiencia que se decia socialista, los cristianos tenian
una participacion fundamental. Un comandante victorioso como Tomé&s Borge acentuaba:
“tenemos que ser magnanimos y generosos con el adversario en la victoria, asi como
fuimos imbatibles en los tiempos de combate”. El pueblo cantaba en las calles canciones
que ensefiaban: “Contra los verdugos que nos torturaron y mataron a nuestros hijos y
esposas, nuestra venganza sera mostrar que los nifios del pueblo estan en las escuelas, los
mas pobres tienen qué comer y el pais es mas justo y mas igualitario”.

Esta experiencia bonita y conmovedora entusiasmé multitudes y motivo grupos y
movimientos cristianos y revolucionarios en todo el continente e incluso de otras partes del
mundo. Pero a finales de los afios 80 y comienzo de la década de los 90 esta experiencia en
cierta forma fracasd. No sélo por causa de la caida del muro de Berlin, o por el fin
repentino de la Unidn Soviética. La experiencia nicaragiense fracaso por presion violenta
del gobierno de Estados Unidos que financié la guerra de la contra, pago la victoria de la
derecha en las elecciones de 1990 y acab6 minando las reservas éticas e igualitarias de la
revolucion. Hubo, si, cierta falla ética de varios de sus comandantes que estaban
preparados para tomar el poder, pero no para ejercerlo de una forma nueva, democratica y
ética. Justamente porque eran revolucionarios, pero les faltd la mistica, o digamos la
“espiritualidad humana y €tica” para manejar un proceso tan delicado y lleno de tensiones.
Sin embargo, Cuba seguia manteniendo sus principios socialistas y en el campo de la
teologia otra vez Sergio Arce contextualizaba estas experiencias en su obra “Teologia en
Revolucion” de 1988. En una entrevista realizada por Adital nos recordaba “...que la
teologia que sea liberadora tiene siempre vigencia. Ningiin momento histérico es perfecto,
luego siempre hay algo que perfeccionar, que superar, que enmendar, lo cual significa que
siempre habra un lugar para una teologia que nos hable de algtin tipo de liberacion”.1%

Ya el 9 de abril de 1978, en una Universidad iberoamericana del dialogo marxista-
cristiano, don Sergio Méndez Arceo, obispo de Cuernavaca, México, declara: “El
socialismo es mas relevante para la construccion de la humanidad del siglo XXI que
cualquier otra idea”. Mas tarde, en Cuba, en comun con Fidel Castro, afirma: “No existen
contradicciones entre los propoésitos de la fe religiosa y del socialismo. No existen.
Tenemos que hacer una alianza estratégica entre religion y la revolucion”%,

Desde aquellos tiempos, habia cierta tension en las Iglesias entre la posicion de
cristianos de base, comprometidos con la transformacion social, y la postura de buena parte
del clero y de la jerarquia, cuyo lenguaje era nuevo porque asumia el lenguaje de los
derechos humanos y de la justicia, pero tenia poca repercusion en la vida concreta. En
1985, el padre Ignacio Ellacuria, gran tedlogo latinoamericano, uno de los jesuitas de El

18SERGIO ARCE, “Cuba. Entrevista a Sergio Arce Martinez”, en
http://www.adital.com.br/hotsite_ecumenismo/noticia.asp?lang=PT&cod=48733 19.06.10

104 Cf. GIULIO GIRARDI, El movimiento subversivo de Jesls en la sociedad capitalista, Nueva Utopia,
Madrid, 2002, p. 89 y 93-94.

96


http://www.adital.com.br/hotsite_ecumenismo/noticia.asp?lang=PT&cod=48733

Salvador asesinados en 1989, afirmaba: “Esta fundamental eticidad [del marxismo]...
suscito entre los cristianos un cierto sonrojo por lo que suponia de olvido de algo esencial a
la fe y un cierto complejo de inferioridad al comparar el compromiso ético de los marxistas
revolucionarios con los mas pobres frente al compromiso, en el mejor de los casos
puramente verbal y cauteloso —no riesgoso—, de los hombres de Iglesia®%.

Al final de la década de los 80 y comienzo de los 90, el fracaso del sandinismo, la
pérdida de las elecciones democraticas en Brasil y la caida de la Union Soviética, asi como
el derribo del Muro de Berlin parecieron destruir muchos suefios de un socialismo nuevo y
posible. Sin embargo, los sectores populares latinoamericanos nunca desistieron ni se
desanimaron.

Desde el comienzo de los afios 90, las [lamadas conmemoraciones de los 500 afios de la
conquista de los esparioles y portugueses del mundo que los indios llaman Abya Yala,
provocaron una revitalizacion y articulacion de muchos movimientos de cultura
afrodescendiente y de representantes de los pueblos indigenas de todo el continente. Es
bueno saber que, aunque histéricamente la jerarquia eclesiastica, en su mayoria, siempre se
pronuncio a favor de los espafioles y colonizadores y contra los indios, algunos religiosos,
como los jesuitas con sus misiones en América del Sur, defendian la libertad de los pueblos
indios. “La historia registra que, en la rebelion de Tupaq Amaru en 1870, varios sacerdotes
y religiosos fomentaron la rebelion y participaron activamente en ella contra los intereses
de los blancos y de los patronos’*°,

También en los movimientos por la independencia, como la Confederacion del Ecuador
en Pernambuco (Brasil) al inicio del siglo XIX, participaron varios sacerdotes como fray
Caneca Yy otros religiosos, y fueron perseguidos por eso. Ciertamente, cuando la historia
resalta la participacion de sacerdotes en estos movimientos, no considera que muchos de
los participantes laicos, hombres y mujeres, lo hacian también como cristianos. Esto se
hizo mas explicito en los movimientos populares revolucionarios a partir de 1960 y
principalmente en las décadas siguientes.

En 1993 se realiz6 en Guatemala el 4° Coloquio Teoldgico Dominicano, que reunio a
frailes dominicos y laicos y laicas vinculados a la orden, venidos de toda América Latina.
El documento final de este coloquio, texto firmado por todos los participantes, se pregunta:
“;Con la caida del socialismo real ha muerto toda posibilidad de alternativa socialista?
Creemos que la respuesta a esta pregunta es compleja, pero no por ello debemos descartar
de nuestro horizonte la posibilidad de construir un socialismo con rostro humano que
articule libertad y justicia, y que constituya un marco global para una alternativa. Es una
tarea que los cientificos sociales deben emprender con serenidad y realismo, partiendo del
analisis de los errores historicos del pasado™’.

Mas recientemente el protagonismo de estos movimientos sociales ha alcanzado
victorias significativas, tales como elegir presidentes de la republica, si no participantes
activos, al menos aliados importantes de la lucha pacifica y democratica de los
empobrecidos por su liberacion. En varios paises, organizaciones indigenas y sectores de
movimientos populares han conseguido aprobar una nueva Constitucion, pensada para

1% Citado por JON SOBRINO, “Jesus y el socialismo”, en Agenda Latinoamericana Mundial 2009, p. 116,
106 Cf. VICTOR BASCOPE, Espiritualidad Originaria en el Pacha Andino, Verbo Divino, La Paz, 2008, p.
82.

107 \er IV COLOQUIO TEOLOGICO DOMINICANO, “El pueblo como sujeto. Alternativas desde los
excluidos”, en revista Alternativas, Lascasiana, Guatemala, 1994, afio 2, nimero 3, p.164.

97



garantizar juridicamente mas igualdad social y una mayor dignidad del pueblo
empobrecido. Muchos de estos grupos se formaron y se desenvolvieron en comunidades de
Iglesia o de revalorizacion de las religiones indigenas originales. Otros venian de la
militancia social y politica de oposicion a las dictaduras.

Alvaro Garcia Limera afirma que en Bolivia se esta abriendo “un ciclo de intensas
movilizaciones sociales que pueden ser leidas como reinvencion de la democracia: amas de
casa, jovenes, campesinos, obreros e intelectuales deliberando, tomando decisiones en sus
manos, planteando sus objetivos, cambiando gobernantes y definiendo lo que debe hacerse
en el pais: nacionalizar los hidrocarburos, la Asamblea Constituyente, recuperar los
recursos naturales y muchas otras cosas™1%8,

Silvio Caccia Bava concluye: “La region (América Latina) se constituye en el unico
laboratorio de experiencias sociales y politicas que pueden inspirar nuevos paradigmas
para todo el planeta”%,

La heterogeneidad de estos grupos y su relacion desigual con la masa de los pobres no
permite un analisis simple o unificador. Pero podemos decir que los grupos e incluso las
personas que mantienen y desarrollan lo que el movimiento de los trabajadores sin tierra
llama “mistica” tienen mas posibilidad de permanecer fieles a sus principios y coherentes
con sus propuestas mas profundas. Otros se pierden en el caos y en las encrucijadas de los
caminos. Vale la pena ahondar en lo que seria esta mistica, que otros Ilaman espiritualidad.
Nos referiremos méas a la realidad latinoamericana partiendo de nuestras experiencias.
Seguramente varios elementos pueden ser aplicados universalmente.

V1.3- Una mistica socialista popular

La dimensién espiritual e incluso la religiosa preceden al movimiento social. El pueblo
empobrecido ya trae este dato religioso por tradicion ancestral y secular. En general viene
de comunidades del catolicismo popular, pero hay también grupos ligados a Iglesias
evangélicas y a religiones de raiz africana. S6lo que ante las exigencias de los movimientos
y organizaciones populares, esta dimension religiosa o espiritual adquiere una nueva
expresion y toma caracter de compromiso por la transformacién del mundo. Aunque
ningln campesino, mujer, obrero, nifio, indigena, afrodescendiente le llame asi, puede
Ilamarse espiritualidad socialista, porque no es una devocion que mire a la propia
supervivencia. Alli todos son conscientes de ser responsables de todo el grupo. Muchos
militantes se ponen en primera fila para proteger a sus comparieros, 0 toman iniciativas en
las que se exponen ellos mismos para proteger a los demas. Esta misma espiritualidad se
encuentra en grupos de sufridores de la calle en las grandes ciudades, organizados en
cooperativas de recicladores de basura y en movimientos de la periferia urbana.

Al principio de la década de los 60, el papa Juan XXIII hablaba del fendmeno de la
socializacion como caracteristica importante de nuestros tiempos. Oficialmente las Iglesias
seguian teniendo miedo del “comunismo”, considerado ateo. En el transcurso de los dos
ultimos siglos, el socialismo ha sido condenado por papas, obispos y pastores varias veces.
Sin embargo, en la segunda mitad del siglo XX, en todo el mundo y especialmente en

108 ALVARO GARCIA LIMERA, vice-presidente de Bolivia, Comentarios al texto de ANTONIO NEGRI,
“O Movimento dos movimentos”, en suplemento CLACSO, Cadernos da América Latina, Le Monde
Diplomatique Brasil, n. 20, marzo 2009, p. 3.

109 SfL.VIO CACCIA BAVA, “A Crise e as oportunidades”, en Le Monde Diplomatique Brasil, junio 2009,
p. 10.

98



América Latina, un nimero mayor de cristianos ha ido descubriendo cada vez mas la
profunda union que existe entre espiritualidad y socialismo. No de cualquier tipo de
espiritualidad, ni de un socialismo cualquiera. El tipo de espiritualidad que en América
Latina se muestra capaz de desarrollarse o de manifestarse en un camino socialista nuevo,
tiene profundas raices populares antiguas. Podemos encontrarlo en la manera de ser de las
comunidades indigenas, negras y mestizas del campo y también en las periferias urbanas
de todo el continente.

Si bien hay que tratar de evitar toda aplicacion artificial de los textos antiguos a la
realidad contemporanea, este tipo de espiritualidad puede apoyarse de cierta forma, latente
0 expresa, en algunos principios y experiencias contenidas en los libros sagrados de varias
tradiciones espirituales, asi como en la alianza del Sefior, revelada en la Biblia y
especificamente en la propuesta comunitaria de las primeras comunidades cristianas
expresada en las cartas del Nuevo Testamento y en los evangelios''®. Conviene recordar
que “espiritualidad” significa dejarse conducir por el Espiritu y consiste en una
identificacion con el proyecto divino para la humanidad y para el universo. En este camino
de transformacion de la sociedad podemos ser testimonio del amor divino y vivir este
proceso como habitacion del Espiritu en medio del mundo.

En Venezuela, los portavoces de la revolucion bolivariana no dudan en decir que la
inspiracion de este proceso es cristiana y que para la revolucion es fundamental este
criterio espiritual que viene del evangelio. En Bolivia, los movimientos que apoyan el
nuevo proceso quieren unir elementos de las antiguas religiones indigenas con el
cristianismo, que es la opcion de la mayoria de las comunidades indigenas ya insertadas en
la sociedad nacional.

V1.4- ;Y la Teologia de la Liberacion?

En los afios 60, a raiz de la experiencia concreta de integracién de muchos grupos
cristianos en el movimiento de liberacién integral emprendido por los pueblos de América
Latina y el Caribe, era urgente desarrollar una reflexion mas profunda sobre esta
experiencia. Era necesario comparar las diversas experiencias con las fuentes de la fe
cristiana y lo que podria considerarse un deber de los individuos y grupos que buscaban
vivir la espiritualidad en una realidad social que, en la Conferencia de Medellin, los
obispos catdlicos latinoamericanos la habian calificado de “violencia institucionalizada”.

Asi naci6 lo que después se llamo la “Teologia de la Liberacion”. Desde el principio,
tedlogos y tedlogas comprometidos con este camino aclararon que lo mas importante no
era este movimiento teoldgico sino la caminada concreta de las comunidades en su proceso
de liberacion. Era inevitable que de esta experiencia surgiese una profundizacién pastoral y
teoldgica que ha ido apareciendo aqui y alld en el continente, de forma sencilla y sin
pretensiones. Los tedlogos comprometidos en este proceso crearon varias corrientes y
recorrieron etapas tambiéen diferenciadas. De modo general, en cada época se desarrollo el
aspecto de la teologia que mas interesaba o0 era importante para el proceso social que vivian
las comunidades. Hubo momentos en los cuales era mas importante desarrollar la
cristologia o la eclesiologia; en otros la teologia se volvidé mas contextual y se hizo india,
negra y feminista. En 1976, en Dar es Salaam, tedlogas y tedlogos latinoamericanos,
reunidos con colegas de Africa y de Asia, fundaron la ASETT o EATWOTT, Asociacion

110 E5 el mensaje principal del Exodo y de los profetas. Ver Mq 6,8; Is. 58 y los evangelios. Ver Mt 6, 33;
Lc 22, 24 ss; etc.

99



Ecuménica de Tedlogos y Tedlogas del Tercer Mundo, que en afios recientes ha
desarrollado y profundizado la relacion fecunda entre Teologia de la Liberacién y Teologia
del Pluralismo cultural y religioso.

Por otra parte, en los ultimos afos, surgieron varias entidades y organizaciones
regionales de te6logos/as, como en Brasil la SOTER (Sociedad de Teologia y Ciencias de
la Religidn); en los paises del Cono Sur, Amerindia; en Costa Rica, DEI (Departamento de
Investigaciones Ecuménicas), y otras. Desde 2003, en los dias previos a los foros sociales,
varias de estas entidades se reinen en un Foro Mundial sobre Teologia y Liberacién, y los
tres que se han realizado hasta ahora han contribuido mucho a mostrar la relevancia de la
teologia de la liberacion y como hoy es no solo latinoamericana sino una realidad mundial.

Por varios motivos, las cupulas y medios oficiales de la Iglesia catdlica y de varias
Iglesias cristianas todavia viven lo que se puede llamar un “inverno eclesial”. Papas
recientes han declarado que la teologia de la liberacién ya no existe, yendo incluso contra
la evidencia de libros que siguen siendo publicados en esta linea, los encuentros que se
hacen, y principalmente, aunque minoritarios, los grupos de base que siguen resistiendo y
trabajando por la justicia. En Ameérica Latina, no han faltado obispos proféticos y
solidarios con el pueblo, pero también han sido los menos (jtal vez siempre hayan sido una
minoria!). La mayoria de los jerarcas se ha mostrado poco capaz de acomparfiar el proceso
social y politico de sus paises. En los medios oficiales catélicos hay poca libertad de
investigacion y de libre expresion. Los movimientos en expansion son de naturaleza mas
pentecostal y centrados sobre el fendbmeno propiamente religioso. Este dato nuevo (de la
hegemonia de los distintos pentecostalismos protestantes y catélicos) nos ha ensefiado que
la propuesta del evangelio seria unir estos dos aspectos de la fe: la dimension
revolucionaria y profética con la caracteristica mas pentecostal y de insercion en la
sensibilidad de muchos grupos populares, avidos de una religion basada en la experiencia
mas inmediata de la fe y en la sensibilidad del momento. Este es todavia un terreno poco
cultivado y que debe ser méas trabajado en nuestros medios.

Debido a estas dificultades y a la coyuntura eclesiastica actual es comprensible que
muchos hermanos y hermanas, e incluso algunos hombres y mujeres vinculados a la
teologia de la liberacion, se restrinjan a los colegios y las universidades. Pero, gracias a
Dios, también siguen floreciendo buenos te6logos y tedlogas presentes en la caminada de
las comunidades eclesiales en Brasil, Bolivia, Venezuela, Ecuador, Cuba y otros paises
latinoamericanos y caribefios .Por ejemplo, por tan sélo citar a algunos encontramos a
Pablo Suess, Victor Bascopé, Vicenta Mamani, Sofia Chipana, Humberto Ramos, Carlos
Intipampa, Victor Huacani, Diego Irarrazaval, Antonieta Potente, Javier Albo, Reinerio
Arce, Marcelo Trejo, Fernando Torres, Anibal Cafaveral, Elsa Tamez, Silvia Regina,
Maricel Mena y varios tedlogos y tedlogas jovenes como Nicolas Panotto, Daylins Rufin,
Ary Fernandez, Alberto Alvarez, André Musskopf, entre otros. . También en el
acompariamiento de las comunidades afrodescendientes (teologias negras), comunidades
indigenas (teologias indias) y en la teologia feminista latinoamericana, en todo el
continente hay una gran vitalidad y una busqueda permanente de puesta al dia, asi como de
lectura de la Biblia a partir del pueblo, leida en la perspectiva ecuménica y de la realidad
latinoamericana.

Son caminos nuevos que han dado vida nueva a la teologia latinoamericana. Sin
embargo, aunque haya una inclusion de figuras importantes en el proceso méas general de
América Latina (Leonardo Boff, José Maria Vigil y otros/as), es fundamental garantizar
que la teologia de la liberacion esté cada vez mas presente en las organizaciones de base y

100



en el corazon de este nuevo proceso latinoamericano. Es excelente que se sigan haciendo
teologias contextuales a partir de las experiencias de inclusion en las bases, pero como
signo visible de esta insercion mas amplia seria necesario que en la propia reflexion de las
comunidades se hiciese una reflexion teoldgica sobre el proceso actual que se esta dando
en nuestros paises. Es urgente abrir un didlogo entre la teologia y el pensamiento
bolivariano segun lo expresado por los grupos que conducen el proceso. Sin este dialogo,
no se puede profundizar una reflexién teoldgica y espiritual sobre el proceso bolivariano o
revolucionario de los distintos paises. Citando al tedlogo cubano Sergio Arce “en nuestro
contexto es necesaria una “repolitizacion” de la teologia que incluya, como premisa bdsica,
el desmontaje de los mecanismos alienantes, presentes en el discurso teoldgico de la
“cristiandad” capitalista y que se haga eco y accion del proceso renovador la espiritualidad
humana y no fragmentada, en que se emplean el ideal transformador de la revolucion”.*'!

Hace afios reflexionamos sobre la relacion entre fe y politica, entre socialismo y
cristianismo, entre espiritualidad y revolucién. El tedlogo italiano Giulio Girardi fue uno
de los pioneros en acompafar los primeros pasos de la llamada revolucién sandinista. Su
libro “Cristianismo y Sandinismo” puede inspirarnos hoy en la elaboracion de una nueva
obra colectiva “Cristianismo y Bolivarianismo”. También habria que revisar obras de José
Miguez Bobino, Richard Shaull, Sergio Arce, Adolfo Ham, Ernesto Cardenal, Rafael
Cepeda entre otros. No para canonizar el proceso, sino para colaborar con él e incluso
ayudar a depurarlo.

Cuando en la segunda mitad de los afios 60 y principios de los afios 70 comenzd
Teologia de la Liberacion, los cristianos se comprometian en los movimientos sociales
revolucionarios aunque tuviesen aspectos que la Iglesia y la ética cristiana consideraban
negativos: la opcion de la lucha de clases, la violencia revolucionaria y otros mas. Varios
de aquellos grupos eran marxistas y profesaban un ateismo dogmatico, pero no por eso los
cristianos dejaban de entrar en ellos.

A pesar de las deficiencias y limitaciones de los grupos sociales y politicos, los tedlogos
de la liberacién supieron mantener su sentido critico y su dimensién profética, pero no se
negaron a pensar su teologia a partir de esta préctica. ¢(Por qué rechazar actualmente la
reflexion que el proceso bolivariano suscita? ¢Por qué negarse a pensar una inclusion
eclesial y una teologia consecuente a partir de los procesos actuales que estan ocurriendo
en los distintos paises latinoamericanos?

No existe ningun proceso social y politico puro y sin defectos. EI camino del
Movimiento de los Trabajadores Rurales sin Tierra (MST) en Brasil ha sido criminalizado
y acusado de desvios por sectores que siempre estuvieron contra la reforma agraria y la
transformacion social de nuestras sociedades. Del mismo modo pesan cuestiones sobre la
Via Campesina, presente en varios de nuestros paises, y sobre otros movimientos
populares.

También los lideres son bombardeados por todo tipo de sospechas y acusaciones. Se
acuso al presidente Hugo Chavez de ser personalista y autoritario, o hasta medio
caudillista, aunque ningun otro presidente latinoamericano haya aceptado someterse a
tantas elecciones democraticas como él. A Evo Morales le censuran sus adversarios que

11 Citado por MARIA DEL CARMEN DOMINGUEZ, “Consideraciones preliminares acerca del
pensamiento teologico revolucionario de Sergio Arce”, en Revista de la Universidad  Central de
Villa Clara Marta Abreu. abril-junio, 2002 pp 102.
http://revistas.mes.edu.cu/greenstone/collect/repo/import/repo/20090319-u/0047154202209.pdf

101


http://revistas.mes.edu.cu/greenstone/collect/repo/import/repo/20090319-u/0047154202209.pdf

piensa el pais més para los indios que para el conjunto de la sociedad, como si las
poblaciones indigenas no fuesen la mayoria absoluta de la poblacién del pais.

Se sigue diciendo que Rafael Correa pretende cambiar la estructura de Ecuador, pero
mantiene los paradigmas de una economia neoliberal. Los que dicen eso parecen olvidar
que Ecuador, bajo su liderazgo, fue el Unico pais latinoamericano (fuera de Cuba) que tuvo
el coraje de hacer una Auditoria de la Deuda Externa y, al final, a causa de las
innumerables irregularidades descubiertas, suspender el pago del 65% de la misma, Esto va
totalmente en contra de los intereses del capital financiero internacional y nacional. Y qué
decir del lider de la revolucion cubana Fidel Castro, quizas sea el presidente que més
atentados ha tenido en la historia por parte de Estados Unidos.

Sin lugar a dudas, los gobiernos que integran el ALBA (la alianza bolivariana), y todos
los demas tienen defectos y no son en modo alguno santos e inmaculados. Sin embargo, es
en la realidad concreta de procesos como estos en los que debemos comprometernos y
colaborar con lo que apunte hacia la liberacion de nuestros pueblos. No se puede negar
que, con todos sus defectos, Hugo Chavez, ahora Nicolas Maduro, Evo Morales, Rafael
Correa y estos gobiernos populares han representado un servicio nuevo y eficiente para la
liberacion de los més pobres. Varios de estos gobiernos se han declarado cristianos. Es un
tipo de declaracion inadecuada y que acaba siendo poco respetuosa con otras Iglesias y
religiones. La funcion de estos gobiernos deberia ser laica y pluralista, pero el hecho no
deja de ser sintomatico.

Nadie puede negar que, en todos estos caminos propuestos y recorridos, existe una base
de espiritualidad ecuménica, en la cual la solidaridad humana es vivida como principio de
organizacion social y la ciudadania puede ser ejercida por todos los seres humanos, sea
cual fuere su raza y condicién humana. En noviembre de 2008, la UNESCO declaré a
Bolivia pais libre de analfabetismo. No podemos dejar de ver en esto una sefial del reino de
Dios y de inclusion de tantos indios e indias pobres que, hasta aqui, fueron marginados
durante siglos y siglos de historia.

El criterio de espiritualidad socialista nos lo ha dado Monsefior Oscar Romero cuando
declar6: “Mi posicién de pastor me obliga a ser solidario con toda persona que sufre y a
empefiar toda mi vida en la defensa de la dignidad de todo ser humano” (07/01/1979)2,

El proceso revolucionario es laico y pluralista. Participamos de la misma manera como
un mistico musulman describia su vinculacion con los movimientos sociales de la Edad
Media: “Mi corazon se ha vuelto capaz de cualquier forma. Es pasto para gacelas y
convento para cristianos. Es la Caaba del peregrino, las tablas de la Tora judia y el libro del
Coran. Sigo la religion del amor-solidaridad. Cualquier camino que tomemos, si montamos
el camello del amor, lo encontraremos. Esta es mi fe” (Ibn ‘Arabi, siglo XIT)*3,

112 JON SOBRINO, obra citada, p. 249.
113 FAUSTINO TEIXEIRA, Teologia das Religides, uma visdo panoramica, Paulinas, Sdo Paulo, 1985, p.
203-204.

102



22 Parte

“Examinen todo y quédense con lo mejor”
(1 Tes 5, 21)

103



VII
LA PALABRA DIVINA'Y LA SOLIDARIDAD EN DIVERSAS RELIGIONES

Los proyectos sociales son totalmente autbnomos y no pueden ser juzgados como
buenos 0 malos por su encuadre en criterios religiosos. Tienen su propio valor y
consistencia independientes. Nuestra propuesta para este nuevo tiempo es ir descubriendo
poco a poco, como personas de diferentes experiencias de fe y en busca de una
espiritualidad, pueden incluirse en estos procesos de transformaciones sociales,
contribuyendo a este camino como cristianos, como creyentes de religiones negras o
indigenas, o de otras tradiciones.

Buscar una palabra divina sobre los actuales proyectos socialistas es un asunto que
puede ser tratado de diferentes modos a partir de varios enfoques. Siempre es bueno repetir
que debemos evitar todo tipo de conexién artificial entre los textos antiguos y la realidad
actual, asi como pretender que las escrituras antiguas digan lo que hoy queremos oir.

Con este temor y cierto temblor, este capitulo es una especie de transicion entre la
primera parte de nuestro estudio y la segunda. Ya no es solamente un mirar (ver) la
realidad, sino una forma de buscar un criterio o palabra de discernimiento y de luz
espiritual, contenidos en diversas tradiciones religiosas sobre el tema de la construccion de
una sociedad nueva, 0 mas concretamente, formas de socialismos nuevos para el siglo
XXI. Es un estudio que se sitGa en la frontera entre el ver y el juzgar, pero contiene mas
elementos de este ultimo.

Nos gustaria partir sobre la base de las religiones mas conocidas o al menos, de la
mayoria de las religiones, representadas en nuestro continente. Sabemos que algunas de
ellas quedaran fuera de este estudio y las tratadas en este libro parten de nuestras
experiencias personales y testimoniales, a través del contacto directo con ellas. Pedimos
disculpas a las demas por no haber sido capaz de tratarlas y por no haber tenido tiempo o
manera de pedir a alguien que las representase o escribiese sobre ellas. Hemos re-escrito
casi todo este libro en una chacara o granja del interior de Recife y desde oficinas, casas y
talleres en la Habana. Pero asi y todo juzgamos que podria ser Gtil adelantar alguna cosa a
los lectores y lectoras sobre como las distintas tradiciones espirituales colaboran o pueden
contribuir a la transformacion social. El objetivo no es presentar aqui las religiones como si
se tratase de un estudio de teologia de las religiones comparadas. Queremos introducir cada
religion solamente para conversar sobre su contribucion al socialismo del siglo XXI.
También el cristianismo y la teologia cristiana seran abordados de esta manera.

Dedicamos los capitulos siguientes a la Biblia y al cristianismo y nos detenemos mas en
esta tradicion simplemente por pertenecer a esta cultura, estar en Ameérica Latina
escribiendo a cristianos 0 a personas que, aunque no estén en ninguna Iglesia, viven en
paises de cultura cristiana y por la necesidad del Dialogo Interreligioso desde el
Cristianismo con las otras religiones. Pero, al mismo tiempo, pensamos que debemos tener
una conciencia abierta al maximo a las diferentes tradiciones, deseando aprender de y con
los otros.

104



VI1.1- ¢ La suerte esta en las estrellas?

En las religiones méas antiguas de la naturaleza, las personas veian en los astros o en la
adoracion de elementos de la naturaleza la confirmacion de las estructuras sociales
vigentes. Si los ricos son ricos y los pobres son miserables y deben servir a los poderosos
seria porque los dioses asi lo decidieron. Tal situacion injusta parecia decision de los astros
o del destino trazado de antemano. Asi, en el Egipto antiguo, el faradn era considerado hijo
de Aton-Ra, el Sol. Nadie discutia su poder sin pecar contra la religion e ir contra el
destino. Y como era el faradn, asi era la suerte de los propietarios de tierra y reyes de los
pequefios feudos de Egipto y de Oriente Medio, y asi era la desgracia de los méas pobres.
Esta misma concepcion religiosa se encontraba en Mesopotamia, donde el rey de Babilonia
era considerado hijo de Marduk y donde naci6 la astrologia para leer en los astros la suerte
y el destino de los seres humanos. Aunqgue la costumbre del horéscopo no sea tan antigua,
tiene este origen.

Podemos ver el mismo fatalismo y cierta conformidad social en muchos cultos
afrodescendientes e indigenas que piden a la divinidad que se aplaque y nos dé la fuerza de
conocer nuestro Odu, nuestro destino, pero partiendo del principio de que es inexorable, ya
pre-determinado e inmutable. Quisiéramos decir que la caracteristica de la fe biblica es
exactamente creer en un Dios que cambia el destino de su pueblo e invierte la realidad del
mundo. Como dice el salmo 126: “El Sefior transformé el destino de su pueblo y mudd la
suerte de los suyos”. Sin embargo, no es asi de sencillo. Hay textos asi, como hay
pericopas que parecen contrarias, porque la Biblia es una coleccion de textos que
provienen de fuentes numerosas y dispersas, escritos en tiempos diferentes y en
condiciones sociales también muy distintas una de otra. Tratemos de comprender esto y
hacer la lectura de lo que nos parece mas significativo en medio de este mundo de
influencias culturales que pueden parecer disparatadas.

Religiones como el judaismo, el cristianismo y el islam se insertaron en cultos y
creencias pre-existentes. Cambiaron algunas perspectivas de esas formas de fe, pero al ser
expresiones profundamente culturales, se insertaron en la realidad de los pueblos. Mucho
de la comprension espiritual de las religiones pre-existentes no sélo sobrevivid, sino que se
incrusto en las formas religiosas nuevas del monoteismo. Por ejemplo, respecto al destino,
las religiones abrahamicas ensefian que Dios (Adonai o Al4) es quien se encarga del
camino de las personas y, por eso, su destino puede cambiar. Sin embargo, tanto en las
Iglesias cristianas, como en comunidades del judaismo popular como en el islam,
encontramos la tendencia a creer en el destino como sino (“llegé su dia”, “sucedioé porque
tenia que suceder”, etc.). Algunos ritos y expresiones religiosas, cristianas, islamicas o
judias, sin dejar de ser de estas tradiciones, buscan obtener mejor suerte o fuerza nueva
para enfrentar lo desconocido del destino. Algunas veces, incluso una nocion biblica tan
central como “la voluntad de Dios” parece comprendida en sentido fatalista. En nuestros
pueblos se repite mucho que todo es “si Dios quiere” y, muchas veces, ante de tragedias
como la caida de un avién y la muerte de tanta gente, o la desaparicion prematura y
violenta de un nifo, las personas dicen: “jFue la voluntad de Dios!” o “jDios asi lo quiso!”.

Claro que mucha gente, ya en una perspectiva de lectura critica de la Biblia y de la fe,
han superado esta comprension de la fe y acentian que Dios nunca quiere el mal ni tiene
nada que ver con las injusticias o crueldades de la sociedad. Sin embargo, la sensibilidad
del pueblo sigue siendo muy creyente en esta linea.

En la Biblia podemos ver una tendencia a relativizar la importancia de la naturaleza y a
mostrar mas a Dios como presente y actuante en la historia que en la creacion. Es una

105



reaccion de las antiguas comunidades del pueblo de Dios a la dependencia de los cultos de
la naturaleza. Hoy hay grupos espiritualistas que tienden a transformar esto y ven en la
naturaleza no el destino de los seres humanos, sSino una presencia amorosa que nos
acomparia y estimula a cambiar el mundo. Esta espiritualidad natural puede ser, si,
socialista.

VI11.2- ;Un duelo de dioses?

Era comun en los afios 80, en libros latinoamericanos de teologia presentar al Dios de la
Biblia no s6lo como un anti-idolo, sino como en permanente lucha contra los dioses
paganos. Por una parte, esto estaba influenciado por la vision de que la sociedad opresora
siempre se legitimaba, y se presenta hasta hoy como «muy religiosa», y por otra parte estas
imagenes de Dios solo servian para fortalecer la injusticia. Entonces nos parecid necesario
re-plantearnos, a nosotros y a otros tedlogos como Pablo Richard, Enrique Dussel, Hugo
Assman, entre otros, que para decir “creo en el Dios de la Biblia”, primero era necesario
dejar claro en qué dios no creiamos y no podiamos creer.

Este argumento parece correcto hasta hoy, pero personalmente hemos tenido que
replantear, en varios momentos, dos preguntas ligadas a esto. En primer lugar, en el
aprendizaje macroecuménico descubrimos que la «lucha de los dioses» o la oposicion entre
un dios que legitima el statu quo y otro que subvierte y libera no es sdlo exactamente entre
el Dios presentado como el de la Biblia y los dioses de los paganos (claro que ningln
te6logo dice esto, pero se podria comprender asi).

Hay una fe en Dios en las religiones indigenas y negras que se basa en la justicia y en el
derecho, asi como hay una fe que se dice biblica y, de hecho, no distingue a Adonai de los
idolos del mercado. Cuando los conquistadores plantaron la cruz en nuestro continente y
dijeron que hacian la conquista en nombre de Dios, parecia ser el Dios de la Biblia.
Cuando el presidente Bush leia la Biblia y hablaba del Dios de Jesucristo, no podemos
simplemente negar que el suyo fuera el Dios de la Biblia.

En el siglo VI, San Gregorio Magno decia que conocia dos tipos de idolatria. Una
consistia en adorar dioses falsos; otra, mas frecuente, consistia en adorar al Dios verdadero
de manera falsa. Este es exactamente el problema. ;Coémo saber que mi forma de adorar es
justa y correcta?

No se trata, entonces, de oponer el Dios de la Biblia a los de otras religiones, ni de
oponer el Dios Unico a los dioses de otros credos, porque en muchas situaciones de la
historia, la opresion y la injusticia han sido cometidas en nombre del Dios de la Biblia y de
la fe més pura. Dom Helder Camara afirmaba que al ver cdmo esta organizado el mundo,
lo que méas le dolia era constatar que los paises que mas oprimen a los otros se dicen
cristianos y la sociedad que més ha destruido la naturaleza y méas guerras ha hecho en el
mundo ha sido la llamada sociedad cristiana.

Hoy sabemos que esto no ha sido un lamentable error de interpretacion de la fe, sino
una forma de creer e, infelizmente, esta forma de creer no siempre ha sido eliminada en
nuestras Iglesias. En el Ecuador de los afios 80, fallecia Monsefior Leonidas Proafio, obispo
de Riobamba y profeta de los indios. En su lecho de muerte gemia diciendo: «Dios mio,
qué triste es ver que la situacion de injusticias y de sufrimiento de los indios es en gran
parte culpa de mi Iglesia y de lo que ella ha hecho en la historia»*'“.

114 Testimonio oral del padre José Comblin, conocido tedlogo, que le oyd decir esto y lo afirma en algunos
libros recientes.

106



VI11.3- Todos somos chamanes

En todo el mundo renace un interés por lo que se llama chamanismo. Segln palabras de
Leonardo Boff, en el prologo a un libro del conocido fisico Patrick Druot: “El chamanismo
no es un estadio primitivo de religion. Es un estado extremadamente elaborado de
conciencia que se encuentra en todas las épocas, una llave preciosa que los seres humanos
desarrollaron para comprender el medio ambiente y vivir armonicamente con él. Mas que
dominar la naturaleza, el chaman procura entrar en comunién con ella. Establece un
contacto con las fuerzas cosmicas y con las energias intrapsiquicas y capta los mensajes de
los pueblos mineral, vegetal, animal y humano. Percibe la unidad sagrada de la realidad en
las maltiples dimensiones que van mas alla de las tres conocidas por nuestra experiencia
empirica. Espiritu y realidad compleja se entrelazan de tal manera que forman un Unico
continuum”**®,

Generalmente en Brasil los indios Ilaman a los fendmenos de chamanismo pajelancia.
En los meses de junio a septiembre, tiempo de sequia en el interior del pais, en algunas
regiones, en lo alto de las montafias, rituales secretos procuran rehacer la unidad de los
diversos reinos y traer amor a la tierra herida. En Cuba desde hace aproximadamente ocho
afios, las experiencias chamanicas se han hecho presente en la isla a través de chamanes
mexicanos, guatemaltecos, argentinos, entre otros, formando parte del arcoiris espiritual
cubano.

En general, las personas corrientes piensan que estos rituales son fendémenos
extraordinarios y especiales. Son especiales porque el amor es siempre especial, pero la
magia de amor con la cual una madre da calor a su hijo pequefio, lo calma en un momento
de dolor y lo hace dormir es un fendmeno asi: de tipo chamanico. La capacidad de convivir
en situaciones de conflicto y encontrar soluciones de inclusion social y de justicia para
todos tiene la misma raiz chamanica de amor solidario.

En las misticas indigenas, el comunitarismo es fundamental. En algunos pueblos, que
alguien se aparte de la vida coman es considerado peligroso para la persona y para todo el
grupo. Puede atraer energias negativas y hasta la muerte. Esto es lo que tanto ha ayudado a
las comunidades indias a resistir y a reestructurarse en las ultimas décadas, y esta
experiencia es parte de las raices para un nuevo proyecto social y politico latinoamericano:
socialismo del siglo XXI.

En las regiones andinas es muy importante la concepcién de economia y de politica que,
como ya hemos visto, es el sumak kawsay del pueblo quechua o sumak gamaria de los
aymara o el buen vivir.

Un chaman norteamericano decia: “Quien aprende a superar las exigencias del propio
yo puede comunicarse con el espiritu del universo y servir al propio pueblo, sin distincion
de religion o de raza. Si quisiera aproximarse mas del Gran Espiritu y volverse un chaman
natural, desarrolle el autorespeto, el cuidado hacia los otros, reequilibre sus conocimientos
y viva en armonia con las leyes de la Creacion”!1®,

115 pATRICK DROUOT, O Fisico, 0 Xama e o Mistico, Rio de Janeiro, Record-Nova Era, 2001, p. 23.
116 |bidem, p. 42.

107



VI11.4- Las espiritualidades afrodescendientes

Entre los investigadores hay cierto consenso de que los mas antiguos antepasados del
ser humano actual nacieron en Africa. Las tradiciones espirituales africanas son de las méas
antiguas del mundo. En America Latina, especialmente en Brasil, Colombia, Cuba y en el
litoral de Ecuador (Esmeralda), estas tradiciones originales de Nigeria, de Benin, del
Congo Yy de otras regiones africanas fueron adaptadas a las nuevas condiciones sociales de
las comunidades negras, victimas de la esclavitud y de la pobreza e inculturadas en los
diversos climas y circunstancias de los paises nuevos en los cuales se insertaron. También
hay diversas designaciones para referirse a las mismas. Aunque en general se habla hoy de
religiones tradicionales'*’, en cada pais se les dan otros nombres, asi en Africa se les llama
generalmente “religiones africanas tradicionales”, en Asia “religiones tribales y religiones
populares”; en América “religiones nativas, indigenas y religiones afro-americanas” y en
Oceania “religiones indigenas”.

Lo que nos llama la atencion en las religiones afrodescendientes, es en primer lugar la
energia que hizo que las comunidades negras resistiesen todo tipo de sufrimientos e
injusticias y mantuviesen por o menos en gran parte sus culturas. Esto ayudé mucho a las
personas a recuperar su propia identidad, lo que en si ya es una obra de caracter social y
profundamente humana.

Las tradiciones que vinieron de Africa insisten en la solidaridad, en la hospitalidad y en
el respeto como las tres virtudes fundantes que se concentran en la proteccion del bien
césmico y del clan. Toda persona sabe que puede contar con la otra y con todo su grupo;
los derechos y deberes de parentesco son sagrados. No empefiarse en el cumplimiento de
tales obligaciones puede causar la ruina total del grupo, perturbando el equilibrio aiye-
orun. De ahi la importancia del antepasado, piedra angular del clan y mediador —junto a los
orichas, en el caso yoruba— entre los humanos y el Dios-manantial. En esta perspectiva esta
el culto. A veces se dirige a Dios, pero generalmente se orienta a los espiritus y a los
antepasados. A esto hacen referencia sus historias y proverbios.

Los antepasados son considerados los mejores de quienes pasaron a otro plano de la
existencia, pues tuvieron sobre la tierra una ejemplar conducta de vida. Por eso, para
volverse antepasado se requieren algunas condiciones. La primera es la transmision de la
vida efectuada a través de la descendencia. Tener un hijo ya es prestar culto a Dios y
ademas la garantia de que en el futuro alguien se acordard de mi y continuaré unido a una
comunidad. Una segunda condicién es saber soportar la vida. El antepasado fue, en esta
tierra, una persona siempre responsable de la felicidad del clan. intimamente ligado a esto
se encuentra el aspecto sapiencial: alguien puede volverse antepasado por el ejemplo; por
eso ahora de modo invisible y mas eficaz sigue protegiendo los valores del grupo.
Obviamente, conditio sine qua non es la muerte, o sea, la prueba definitiva de la
perseverancia hasta el final. Por dltimo, el nombre del fallecido es trasmitido a sus
descendientes como prueba ultima de que él sigue vivo y efectivamente unido al clan,
aungue en otro plano.

Hay diferencias acentuadas entre el Candomblé de Bahia, sea el de tradicion yoruba, sea
el de cultura mas bantu y la Casa de Mina de Sdo Luiz do Maranh&o de tradicién mas gegé
y mas todavia con el Vudu haitiano y las practicas de la Santeria cubana. Todavia son mas

117 Cfr. Pontificio Consejo para el dialogo entre las religiones, La atencidn pastoral hacia las religiones
tradicionales. Es una carta enviada a los presidentes de las conferencias episcopales de Asia, América y
Oceania del 21 de noviembre de 1993, en la que se hacen importantes consideraciones al respecto.

108



diferentes las tradiciones espirituales de las comunidades afrodescendientes del litoral de
Ecuador y de Colombia.

Seria una imprudencia o incluso ligereza querer describir de un modo Unico esta
inmensa diversidad y la riqueza de estas tradiciones. En general, todas ellas valorizan de
uno u otro modo lo que la tradicion yoruba Ilama Ache, la energia vital que recorre el
universo y que las personas pueden vivir y pasar a las otras.

En estas religiones de tradicion oral, y de contenido poco expresable en conceptos, esta
claro que no existe propiamente una doctrina social. Sin embargo, cualquier persona que
entre en contacto con un templo de Candomblé o de la Santeria, o de la Casa de Mina,
puede constatar como la cultura es de solidaridad y cémo todo esta comunitarizado. En los
barrios pobres de Salvador (Bahia), se dice que los pobres s6lo comen carne cuando hay
fiestas en los terreiros de candomblé y todos suben alli, sean o no de la comunidad. Nadie
es excluido de la comida del santo. Existe una socializacion de la vida que es fundamental
en las culturas afrodescendientes y que entra como elemento esencial en la busqueda de un
socialismo nuevo para el siglo XXI.

En el candomblé, Xangb o Chango es el oricha de la justicia y de la solidaridad. La
figura de Xangd- Changd Ayra es la de un viejo que carga a un oricha cansado y herido.
Todas las personas que buscan la comunion con los orichas también estan llamadas a vivir
la justicia y la solidaridad.

V11.5- Religiones orientales y una sociedad nueva

Una de las més antiguas tradiciones espirituales de la humanidad es el Taoismo chino.
El sabio Laozi o Lao Tse (en chino: viejo maestro) debe haber vivido en el siglo VII antes
de nuestra era. La luz de la antigua China se apoya en Confucio y Laozi. Confucio cred una
escuela de sabios en el arte de vivir bien. No fund6 en si un codigo religioso, sino una ética
social. Laozi, a partir de tradiciones orales, e incluso escritas, mas antiguas, escribid el Tao
Te Ching (o Dao De Jing). El término tao/dao puede ser traducido por “camino” 0 sentido.
En el capitulo T el libro comienza diciendo: “El Tao que puede ser pronunciado y
comprendido no es el verdadero Tao”. En el capitulo VII esta escrito: “El cielo es eterno y
la tierra permanente. Son eternos y permanentes porque no viven para si mismos”. En el
capitulo XXII esta escrito: “Lo que es mitad, se volverd entero. Lo torcido sera
enderezado; lo vacio se llenara; lo envejecido por el uso se renovara; quien tiene poco
recibird. Quien tiene mucho, perderd”. Parecen palabras del Evangelio anunciando una
inversion de las situaciones sociales!®,

Las religiones de la India cubren una diversidad bastante grande y los occidentales
suelen denominarlas a todas como si fuesen una sola y se tratase del hinduismo o
brahmanismo. Aungue tengan puntos en comdn, es bueno saber que son distintas y
originales.

Cuando hablamos de justicia social no hay como evitar el hecho de que el antiguo
brahmanismo ensefiaba que la sociedad reproduce la figura de Dios y que los nobles y
sacerdotes representan la cabeza de la divinidad, los ricos, sus brazos y troncos, los siervos
serian los pies de Brahma y los dalits o parias no formarian parte del cuerpo divino. Serian
simplemente impuros y destinados a sufrir y a servir a las otras clases sociales. Conviene
qgue sepamos que en siglos mas recientes, muchos reformadores han transformado el

118 | as citas estdn tomadas del libro LAO TZU, Tao-Te King, texto y comentario de RICHARD
WILHELM, Pensamento, Sdo Paulo, 1978.

109



brahmanismo en una religion mas atenta a la igualdad y a la justicia social. En el siglo VIII
y principio del siglo IX, la escuela filosofica Vedanta fundada por Shankara se caracterizo
por ser mas rigurosa en lo que se refiere al brahmén y més exigente en lo relativo a la
justicia y a la correccién de la vida. Basta recordar que Mahatma Gandhi vivio toda su vida
dentro del hinduismo y tenia mucha relacion con esta escuela.

“El karma, el darma, el yoga y el mocsa son los conceptos basicos que justifican esta
division de la sociedad en castas y representan la estructura de la vision del mundo de los
hindles. Karma es la ley moral de causa y efecto. En el pensamiento hindd, la persona en
el momento presente es el resultado de sus acciones en las vidas anteriores. De este modo
el karma vehicula la idea de la reencarnacion. La naturaleza es vista como un mar de
cuerpos (materia) que adquieren vida por intermedio de las diversas almas que los
encarnan. Los individuos transitan de la muerte al renacimiento a través de un proceso tan
doloroso que las mas elevadas ensefianzas y sacrificios de la religién hindu tienen como
objetivo la fuga de este proceso continuo de muerte y renacimiento. En cierto modo, todo
esto esta ligado a la idea de las responsabilidades personales de cara a una vida correcta,
justa y solidaria”**°.

Las grandes religiones tuvieron como base la compasion sentida ante el sufrimiento de
los pobres. En las antiguas religiones de la India, los poemas sagrados como el Bhagavad
Gita contienen batallas que son interiores y proponen a las personas la conversion y la
rectitud de vida, asi como la solidaridad social con los mas necesitados.

En el Bhagavad Gita esta escrito: «Dijo Arjuna: Como una gracia concedida, hablaste
del maés alto secreto, conocido como el Yo supremo. Con eso, mi ilusion se fue. (...) El
sefior bienaventurado hablo: “Contempla, Arjuna, mis centenas, mis mil aspectos,
multiples, celestiales, de todas las formas y colores”. (...) Dijo Krishna: “Quien hace todo
por mi, para quien soy el Supremo, quien es devoto mio, que abandona todo apego, que se
libera de cualquier rencor contra todos los seres, éste me alcanza y conmigo vive, oh
Arjuna” (Bhagavad Gita, cap. 11)!%,

Del siglo VI al IV antes de Cristo, reformadores espirituales como Mahavira, el
fundador del jainismo y el principe Sidhartha Gautama, Buda, rompieron con el sistema de
castas y lucharon pacificamente contra los sacerdotes, proponiendo caminos espirituales
mas justos e igualitarios. Sidhartha Gautama, el Buda, dejo su palacio y comenz6 su
itinerario espiritual de busqueda de la unidad y de la santidad justamente al constatar el
sufrimiento de los més pobres y las injusticias que sufrian. Su actitud fue asumir la vida de
mendigo y renunciar a todas las riquezas del mundo.

Tanto en la tradicion budista, como en las corrientes hinduistas, lo mas frecuente es que
se piense el cambio y la conversién como algo individual. En la medida en que se trabaja a
si mismo y se vence la injusticia presente en si mismo (en el corazon de cada ser humano)
se empieza a vencer la injusticia del mundo. Ciertamente, una dimensiéon de la vida no
puede separarse de la otra y no se trata de hacer primero una cosa (el plano individual) para
después poder dedicarse al colectivo, incluso porque lo que se ve en la préctica es que las
personas que dicen esto nunca llegan al nivel de lo colectivo. También se puede
argumentar que las culturas antiguas en las cuales se formaron estas tradiciones religiosas
no tenian el carécter individualista del ser humano moderno. No distinguian tan

"9 MARGARET KENDALL, Religides em Dialogo, Sdo Paulo, Lishoa, 1997, p. 62.
120 JOSE JORGE DE CARVALHO (traductor y organizador), Os melhores poemas de Amor da sabedoria
religiosa de todos os tempos, Ediouro, Sdo Paulo, 2001, p. 19-28.

110



fuertemente lo individual y lo comunitario y todos sabemos que todas las culturas eran
sociales y colectivas.

El budista se compromete a cumplir los cinco preceptos fundamentales:

1° - No matar lo que tenga vida.

2° - No robar.

3° - Evitar aberraciones sexuales.

4° - No mentir.

5° - Abstenerse de bebidas alcohdlicas.

He aqui las instrucciones de Buda a sus discipulos: «,Como un discipulo puede ser
perfecto? Este es el camino: debe llenarse de simpatia, benevolencia y compasion hacia
todos los seres vivos. ... El discipulo debe mirar a todos los seres como una madre mira a
su hijo enfermo».

En un célebre discurso de Benarés, Buda afirma: «Cada ser humano debe tratar a su
semejante como una madre gravida trata a la criatura querida que esta en su vientre. Asi
somos llamados a amar a nuestros semejantes».

En 1992, en un culto interreligioso en la Catedral de S&o Pablo, asi se expresaba Su
Santidad, el Dalai Lama: “Todas las personas tienen en el corazén una semilla de
compasion. El objetivo mas importante de las religiones es hacer que esa semilla de la
compasion se desarrolle en todos los corazones”.

VI11.6- El Jainismo, el Sikismo y la unidad de la humanidad

El Jainismo y el Sikismo son dos grandes religiones de la India extendidas por todo el
mundo. El jainismo cuenta con cuatro millones de fieles en la India y otros tantos en el
resto del mundo. EIl sikismo parece contar con mas de 20 millones de creyentes. En
América Latina, estos dos credos son muy minoritarios, pero estan presentes en todos los
paises del continente y hemos querido valorarlos justamente para dejar claro que la
importancia de una tradicion espiritual no se mide solamente o principalmente por el
namero de sus seguidores.

El Jainismo se origind en la India, segin se dice se remonta hasta el siglo VII o, por lo
menos al V antes de nuestra era. El objetivo de esta religion seria, en gran parte, liberar a
los fieles del ciclo de las reencarnaciones sucesivas. El Kalpasutra es el libro de los rituales
que cuenta la vida de Mahavira, el guru considerado el santo fundador del jainismo. Segln
estas escrituras, la persona se libera del ciclo de las reencarnaciones a través de la
liberacion del egoismo y de la bdsqueda del conocimiento justo, de la fe correcta, de la
buena conducta moral y del abandono absoluto de la violencia y de cualquier forma de
codicia. Esta regla ética es fundamental para que los fieles jainistas puedan participar del
proceso social por una humanidad mas solidaria y mas fraterna.

El Sikismo fue fundado por el gurd Nanak Dev (1469-1538) en Punjab, norte de la
India, en el siglo XVI. Cuentan las escrituras sagradas que el guri Nanak estaba en la
region de Sultampur y fue a bafiarse en un rio. Desaparecié durante tres dias y cuando
aparecid, repetia sin cesar: “jNo existe hindd, no existe musulman!” Lo que queria decir
con esto es que lo importante no es la religion que la persona sigue, sino la préctica de vida
que desarrolla. El sikismo es una fe de caracter abierto que acepta cualquier religion, sea el
hinduismo, sea el islamismo, pero su insistencia es en la relacién individual profunda e
intima con Dios.

La escritura sagrada, Adi Granth, escrita en lengua regional, ensefia que la liberacién de
los ciclos de la reencarnacion se da por la liberacion del egoismo y por la calidad de los

111



servicios prestados a la comunidad. EIl sikismo insiste en la fraternidad de Dios y en la
hermandad humana.

VI1.7- El pueblo de la Biblia, un proyecto social

“Para comprender la historia de las religiones abrahamicas (judaismo, cristianismo €
islamismo) es importante al menos partir del hecho de que en el afio 330 antes de nuestra
era los ejércitos de Alejandro Magno, el macedonio, penetraron en amplios espacios de
Oriente, habitados por sirios, libios, frigios, armenios, capadocios, mesopotamicos, asirios,
babilonicos, medos, persas y hasta hinddes, a lo largo del rio Indo. Incorporaron esas
diferentes etnias al sistema colonial macedonio, griego y, mas tarde, romano. Las etnias
dominadas por Alejandro, nunca dejaron de resistir contra el colonialismo macedonio,
griego o romano. Dentro de esta dinamica de opresion y resistencia es como se puede
comprender, tanto el surgimiento del cristianismo en Palestina, como del islamismo en
Arabia, siete siglos después (630 d.C.). Este ultimo movimiento fue rapidamente
militarizado y consiguio efectivamente poner fin al colonialismo helenista en el Medio
Oriente. Podemos, pues, calificar esos diez siglos (entre el afio 330 a.C. y el 630 d.C.) de
periodo colonial para el mundo semita. El cristianismo nacié dentro de una situacion
colonial™'?!,

Del Judaismo y del Cristianismo trataremos de algin modo en los capitulos siguientes
cuando estudiemos la Biblia. Aqui, s6lo haremos referencias a la cultura oral del judaismo
que forma con las Escrituras Sagradas, un elemento fundamental de la fe y que fue
transcrita en el Talmud. Esta tradicion oral, riquisima, fue capaz de ayudar a mantener la
identidad del pueblo de Israel durante tantos siglos y de educar su sentido de comunidad y
solidaridad.

Una de las mas importantes tradiciones judaicas es la Cabala que puede ser traducida
literalmente por “recibimiento” en el sentido de la apertura, la acogida y el compartir. “Una
antigua leyenda sobre la geografia de la tierra de Canaan compara sus dos mares: el Mar de
Galilea, abundante en peces y vida, y el Mar Muerto, un caldo de materia sin vestigio
alguno de vida. Entonces se pregunta cual la razon de esta diferencia. La respuesta,
explica, se encuentra en el hecho de que el mar de Galilea recibe a través de los rios el
deshielo de las nieves del macizo del Golan, y deja fluir de si las aguas del rio Jordan que
terminan en el mar Muerto. Este, sin embargo, retiene las aguas. No las deja seguir. No
sabe recibir. Recibir es establecer una relacion en la que se comparte con la naturaleza y
con el universo. Si experimentamos el recibimiento como un fendmeno unilateral, que se
limita a algo que nos es dado, nos separamos gradualmente del intercambio que, en ultima
instancia, representa vida. EI mar Muerto es mar, como su hermano de Galilea, pero
desprovisto de la vitalidad sutil que es producto de un recibimiento que so6lo se completa al
dejar fluir de si y propagarse por la cadena de la vida. Saber recibir significa, en otras
palabras, tener la capacidad de establecer un proceso de intercambio con el universo
circundante que nos incluya en la corriente ecologica asi formada”'?2,

Del mismo modo, cuenta la tradicion oral: “se permitio (los rabinos evitan usar el
nombre de Dios; no dicen: Dios permitid) a un rabino visitar la Gehena (una especie de
purgatorio) y el paraiso (Gan Eden). Del primero venian los gritos mas pavorosos y el

121 EDUARDO HOORNAERT, O Projeto de Jesus, Vozes, Petropolis, 1994, p. 46.
122 NILTON BONDER, A Cabala da Comida, do Dinheiro e da Inveja, Imago, Rio de Janeiro, 1999, p. 20-
21.

112



rabino vio los rostros mas angustiados que habia visto jamas. ¢(Por qué? Estaban todos
sentados a una gran mesa, sobre la cual estaban los mejores y mas exquisitos manjares, las
comidas méas sabrosas que se pueden imaginar. Al principio el rabino no entendié por qué
sufrian tanto. Después se dio cuenta de que todos tenian los codos invertidos, de forma que
no podian doblar los brazos y alcanzar la comida. No podian llevar aquellas delicias a la
boca. El rabino fue llevado al paraiso. De alli venia un clima de fiesta y de paz. Pero, para
su sorpresa, el rabino vio a todos sentados a la misma mesa que habia visto en el
purgatorio, con los mismos manjares —todo igual— inclusive todos tenian también los codos
invertidos, solo un detalle adicional: cada uno llevaba la comida a la boca del otro”*?3.

V11.8- El Islam de la misericordia y la justicia solidaria!?

“Hijo mio, no se muestre arrogante con los otros, ni ande en la tierra con insolencia,
porque Dios no ama a los arrogantes y fanfarrones. (...) Busquen, con lo que Dios les dio,
la Vida del més alla, pero no se olviden de su vida en este mundo. Sean bondadosos, asi
como Dios es bondadoso con ustedes”... (El Coran 31, 17 y 28, 77).

El Islam es la tercera de las grandes religiones abrahamicas y se constituye como una
especie de relectura libre y creativa de la fe biblica para la cultura arabe y la realidad que
los pueblos musulmanes vivian en el tiempo del profeta Muhammad (Mahoma) y hoy. “El
término islam deriva de la raiz &rabe salama que significa paz, pureza, sumision y
obediencia. En el sentido religioso, la palabra Islam quiere decir sumisién voluntaria a la
voluntad de Dios y obediencia a su Ley”!?,

El primer capitulo del Coran comienza diciendo: “En nombre de Dios, Clemente y
Misericordioso. Alabado sea Dios, Sefior de los mundos. Clemente y Misericordioso.
Sefior del dia del Juicio Final. A Ti solo adoramos. De Ti s6lo imploramos socorro.
Muéstranos el camino recto: el camino de aquellos a los que has favorecido; no el camino
de los que incurren en tu colera, ni de los que se pierden. Amén (Cordn 1, 1)”. Todas las
suras o capitulos del libro sagrado, comienzan con las palabras: “En nombre de Dios
Misericordia”.

Los conceptos basicos del Islam son la fe en un Unico Dios (iman), el concepto de
rectitud en la vida (birr), la piedad (tagwa) y la atencién a la profecia. Los mandamientos
fundamentales de la fe islamica son: la fe, la oracion, la limosna, el ayuno del Ramadan y
la peregrinacion a la Meca.

El Coran hace de la solidaridad y del compartir (a través de la limosna obligatoria) un
pilar de la espiritualidad isldmica. Toda la mistica musulmana se basa en la misericordia y
en la justicia. En cada fiesta litargica del islam es importante prever la ayuda a los pobres.
En varios textos del libro sagrado se insiste en la actitud de justicia y misericordia con
todos los seres humanos. Aparentemente, el Coran divide a los hombres en creyentes e
infieles, pero en realidad estas palabras podrian ser traducidas como quienes practican la
justicia y las personas que insensibles a la Ilamada de la justicia. La jihad seria el esfuerzo
de conversion personal y de lucha interior para ser justo. De ningin modo se trataba
inicialmente de guerra santa o de intolerancia con los otros.

123 NILTON BONDER, idem, p. 129.

124 Algunos elementos son de MARCO LUCCHESI, Caminhos do Isld, Record, Rio de Janeiro, 2002.

15 HAMMUDAH ABDALATI, Asamblea Mundial de la Juventud Islamica, O Islam em foco, Wami,
Centro de Divulgacion del Islam para América Latina, Sdo Paulo, 1989, p. 26.

113



Sin duda es dificil comprender el Islam como si fuese una realidad monolitica y univoca
en todos los paises y realidades sociales en las cuales esta religion y su cultura estan
insertadas. Como en el Islam no existe una autoridad general y centralizada, la diversidad
de situaciones es inmensa. Una cosa es la realidad del Islam en paises en los cuales es
mayoritario y otra es como el islam se organiza en los paises en los cuales la comunidad
musulmana es minoritaria. Muchas veces, los musulmanes son confundidos con los
inmigrantes arabes o africanos del norte y los prejuicios nacionalistas y racistas contra el
diferente se vuelven obstaculos para el dialogo intercultural e interreligioso. De todos
modos, bueno es saber que existen intelectuales y espirituales musulmanes muy
comprometidos con la apertura teoldgica y espiritual del Islam, asi como con el dialogo
con el Cristianismo y otras religiones. Por ejemplo, es importante saber del itinerario de
Farid Esaack que de joven luché en nombre de su fe islamica contra el apartheid en Africa
del Sur y actualmente desarrolla lo que él mismo Ilama una teologia musulmana de la
liberacion. Puede hacer eso porque se ha dedicado largamente al dialogo con la teologia de
la liberacion cristiana latinoamericana y la realidad de los pueblos de nuestro continente?®,

“El verdadero musulman puede contribuir de la manera mas eficaz a la instauracion de
un estatuto de ciudadania responsable de la paz universal, al entendimiento mutuo y la
fraternidad humana, a la libertad de conciencia y al mantenimiento de la dignidad humana.
Todos estos principios son partes integrantes del islam. (...) Si un musulman, que es
considerado como cumplidor de estos principios, se pierde o se vuelve indiferente, esto
significa que toda la humanidad sera privada de su valiosa contribucién”?’.

VI1.9- La fe Baha'iy la unidad de la humanidad

La fe Baha'i es una religion mundial independiente, que tiene sus propias leyes y
escrituras sagradas y surgio en la antigua Persia (actual Irdn) en 1844. Fue fundada por
Baha ullah, titulo de Mirza Husain Ali (1817-1892). Es una religion que no posee dogmas,
ni cultos oficiales, ni clero ni sacerdocio institucionalizado. Cuenta con siete millones de
adeptos en el mundo y, segln algunas investigaciones, es la segunda religion con mayor
tasa de crecimiento en el mundo. Estd en 178 paises y en casi todas las regiones de
América Latina. En Brasil esta desde 1921 y en Cuba a finales de 19309.

El punto en el que mas se distingue la fe Baha'i es la ensefianza de que la humanidad es
una sola y debe mantenerse unida. Es una religion que trabaja activamente por la paz del
mundo y por el didlogo tanto entre las diversas culturas, como entre las religiones. Acepta
como profetas y santos a los fundadores de otras tradiciones espirituales y busca una
armonia entre las diversas culturas religiosas. Predica la tolerancia y la unidad. Insiste en la
libertad para la busqueda independiente de la verdad a la que todo ser humano tiene
derecho. Ensefia la igualdad de derechos entre hombre y mujer y predica que la revelacion
divina es progresiva. Un elemento que colabora mucho con la nueva revolucion socialista
latinoamericana es la insistencia en que la educacion es el elemento esencial y debe ser
accesible a todos/as.

126 FARID ESAACK escribié Qu’ran, Liberation on the Pluralism: An Islamic Perspective of
Interreligious Solidarity against Oppression, Oxford, 1997, citado por HENRI DE LA HOUGUE, Ou sont
les rencontres entre Chrétiens et Musulmans?, en FRANCOIS BOUSQUET y HENRI DE LA HOUGUE,
organizadores del libro colectivo Le Dialogue Interreligieux\Le Christianisme face aux autres traditions,
Institut Catholique de Paris, Desclée de Brouwer, Paris, 2009, p. 72.

12 HAMMUDAH ABDALATI, Asamblea Mundial de la Juventud Islamica, O Islam em foco, Wami,
Centro de Divulgacion del Islam para América Latina, Sdo Paulo, 1989, p. 13

114



En el 2004, en el XXIV Congreso de Teologia en Espafia un creyente baha’i declaro:
“Los baha’is esperamos que la humanidad mejore. Esperamos en el progreso de esta vida.
El ser humano fue creado para llevar adelante una civilizacion en continuo progreso. (...)
La humanidad debe trabajar por un nuevo Orden Mundial en el cual todos los pueblos
participen por igual. La paz y el bienestar de la humanidad son inalcanzables a menos que
su unidad sea firmemente establecida”?®.

Los creyentes de la fe Baha'i se han mantenido alejados de los nuevos movimientos
sociales latinoamericanos por considerarlos partidarios y tendentes a la violencia.
Tendriamos que mostrar que no son en si movimientos hechos por partidos politicos
organizados (los partidos se han organizado después), ni la violencia es una opcion de este
proceso. Al mismo tiempo, como la prioridad de la educacion es proclamada en todos los
paises involucrados en este proceso y los gobiernos se han dedicado a eso, esta religion
puede hacer un buen aporte al desarrollo de este camino.

VI11.10- Para concluir este tema sin conclusiones

En el transcurso de la historia descubrimos que casi todas las sociedades antiguas
estaban marcadas por una religion y su concepcién del poder era siempre teocréatica, en
algunos casos muy profunda y en otros casos un poco menos. Pudiéramos deducir que si la
historia humana estd marcada por tantas guerras y por tanta violencia entre los seres
humanos y de estos con la naturaleza, las religiones tuvieron y, en parte todavia tienen,
alguna responsabilidad en eso. Para el Tercer Foro Social Mundial, José Saramago
escribi6d: “De algo tenemos que morir, pero ya se ha perdido la cuenta de los seres humanos
muertos de las peores maneras que los seres humanos fueron capaces de inventar. Una de
ellas, la mas criminal, la mas absurda, la que mas ofende a la simple razon, es que, desde el
principio de los tiempos y de las civilizaciones, se ha mandado matar en nombre de
Dios™!%,

Cuando miramos la historia, nos vemos obligados a estar de acuerdo en que muchas
veces afirmaciones como la anterior han sido, desafortunadamente, justas y verdaderas. A
pesar de que la palabra y la préctica de la inmensa mayoria de los lideres espirituales
(Buda, Moises, Jests, Mahoma y otros) siempre han tenido profundo amor y respeto a los
diferentes, sobre la mayoria de las religiones pesa una acusacion de intolerancia y espiritu
violento. Lo que podemos decir al final de este capitulo es que, aunque casi todas las
religiones puedan ser responsabilizadas por los desvios de las sociedades que las practican
y hayan cometido errores y fallos a lo largo de su historia, a pesar de todo eso, tienen en
sus tradiciones espirituales y en su fe motivos para ser solidarias y revolucionarias.

Los caminos hacia Dios son innumerables, pero todas las religiones y caminos
espirituales muestran, de un modo o de otro, que el medio mas excelente para recorrer el
camino hasta Dios es el amor. La palabra actual mas adecuada para traducir la forma de
amor que las religiones consagraron es la solidaridad, don divino a ser desarrollado por
todos y todas. En el Cristianismo, es la mas adecuada traduccién para la palabra griega
koinonia (comunidén), como para el término agape (amor gratuito), pero en el Budismo es
la expresion de la compasion universal, asi como para el Islam es la misericordia.

28 JOSE LUIS MARQUES, “Espiritualidad Bah4’i”, en XXIV CONGRESO DE TEOLOGIA:
Espiritualidad para un mundo nuevo, Evangelio y Liberacion, Madrid, 2004, p. 178-179.

129 Citado por FAUSTINO TEIXEIRA, “Didlogo Inter-religioso: o desafio da acolhida da diferenga”, en Perspectivas Teolégicas, julio-agosto, 2002.

115



Esta solidaridad no es solamente la ayuda social o econémica que se da a los pobres. Es
necesaria, todas las religiones incluyen la limosna en sus mandamientos basicos, pero la
solidaridad es mas que eso. No puede ser un tipo de solidaridad que, en principio, acepte o
hasta legitime la iniquidad social presente en el mundo con una capa de respetabilidad o
hasta de bondad. La verdadera solidaridad es liberadora, comprometida con la
transformacion de la sociedad. Decia don Pedro Casalddliga que es una
“corresponsabilidad amorosa entre personas y comunidades, entre Iglesias y religiones e
incluso entre pueblos y naciones, en funcién de la justicia y la fraternidad entre los seres
humanos”.

116



\i

EL PROYECTO SOCIALISTA DE DIOS EN LA BIBLIA
(ANTIGUO TESTAMENTO)

El socialismo del siglo XXI no necesita refrendarse con una aprobacion de la Biblia. No
se trata de eso. Si este proceso es justo y necesario por su defensa de la vida y por su
sensibilidad con los empobrecidos del mundo, realiza un proyecto divino para el mundo vy,
en este sentido, es espiritual. Siempre que se da un cuidado mayor y mas amoroso a los
mas débiles de la sociedad, se manifiesta una espiritualidad justa y ecuménica. A pesar de
eso, como las comunidades judaicas y cristianas se alegran y les gusta oir una palabra
biblica sobre lo que viven, si podemos preguntarnos qué contiene la Biblia que pueda
fundamentar una espiritualidad socialista nueva, pero sabiendo que en este plano cualquier
aplicacion del texto puede ser reaccionario y artificial. Sin pretender hacer aqui un curso de
exégesis, ni cansar a los lectores con demasiadas citas de textos biblicos o de referencias
criticas, veamos rapidamente como la intuicion o el descubrimiento del proyecto divino
revelado, de una sociedad nueva y justa, se va dando en la historia contada por los textos
biblicos y en los diversos libros de la Escritura judeocristiana.

En América Latina, desde hace algunas décadas y principalmente tras la fundacién del
Centro de Estudios Biblicos (CEBI) en Brasil en 1979 y de otros centros de estudios
biblicos y teol6gicos como el Departamento Ecuménico de Investigaciones (DEI) en San
José de Costa Rica, el Instituto Ecuménico Diego de Medellin en Santiago de Chile, y
algunos otros centros e institutos ecuménicos en Brasil y en otros paises, intentamos leer la
Biblia a partir de las opciones de liberacion del pueblo. Buscamos en la variedad de textos
y en el decurso de la revelacion un eje fundamental que se expresara en momentos fuertes
de la historia del pueblo hebreo y que contienen una evolucion. Hoy es comun entre los
estudiosos entender que la propia revelacion divina se produjo en un proceso evolutivo, y
que esta evolucion se refiere a como Dios se revela. EI Dios sobre el que los escribas de
Salomon en el siglo X antes de Cristo escribian - que era el de Abraham y Sara, Isaac y
Rebeca, Jacob y Raquel - aguella divinidad que se habria revelado en el tiempo de las
tribus, por una parte es y, por la otra, no es el mismo Dios que aparece en varios textos
pos-exilicos o en la revelacion de Jesus de Nazaret tal como aparece en los evangelios.

La revelacién divina se va dando en un proceso evolutivo, y no solamente revela como
es Dios sino lo que Dios quiere hacer en el mundo, es decir, el proyecto divino para la
humanidad y para el universo. En un momento de la historia, la Biblia llama a este
proyecto “voluntad divina”. En otros momentos, se refiere a un designio divino o a lo que
es méas propio del lenguaje biblico: la Alianza. En el Nuevo Testamento, los evangelios
sinopticos dicen que Jesus lo llamo “reino o reinado de Dios”, o como dice Mateo: “Reino
de los cielos”. Se trata de un proyecto de justicia, solidaridad y comunion universal que
deberia crear una sociedad nueva y una relacion nueva entre hombres y mujeres, asi como
entre el ser humano y la creacion.

117



VII11.1- En el tiempo de los patriarcas y matriarcas de la fe

La mayoria de las distintas fuentes literarias de la Biblia judaica fueron reunidas en los
ultimos siglos antes de la era cristiana. Se apoyaban en tradiciones orales antiguas y
muchas repiten historias que fuentes todavia mas antiguas ya contaban. Sin embargo,
reflejan mas los problemas y cuestiones de la época pos-exilica que la realidad de antiguos
tiempos patriarcales. Sin olvidar esto, podemos preguntarnos si en las diversas tradiciones
literarias, escritas en épocas diferentes y con intereses no siempre convergentes, sobresale
algun principio o linea comun que pueda orientarnos en la reflexion que estamos haciendo.

Las tradiciones patriarcales y matriarcales de origenes distintos fueron unificadas en
tradiciones que hablan de Abraham como “padre de todos”, de Sara, como “madre de todos
los israelitas™, de Isaac como su hijo y de Jacob como hijo de Isaac, asi como de José de
Egipto, como uno de los doce hijos de Jacob. EI nombre Abraham viene de una forma
ugaritica que podria representar al mismo Dios Abiram. Abraham adora a este dios, al cual
los reyes cananeos prestan culto (Gn 14, 18). Segun la Biblia, en él Abraham reconoce al
Sefior (cf. Gn 14, 22). Isaac, abreviacion del nombre teoférico jishag-el significa “que Dios
sonreia”. En los textos ugariticos se habla de una sonrisa amistosa de El, sefial de alegria y
benevolencia. Jacob es la forma abreviada de J6 a qob-el “que Dios proteja™*3°,

En este trabajo de redaccion y unificacion de tradiciones diversas, lo que parece estar en
la base es la preocupacion de unir a los clanes en un s6lo pueblo y darle una identidad de
pueblo elegido de Dios. Estas tradiciones cuentan historias sobre los patriarcas en las
cuales la ética no siempre es muy clara (Abraham fue capaz de dar su mujer a un rey
extranjero para escapar con vida. Jacob engafié a su padre para robar la bendicion de la
primogenitura, etc.). Asimismo, las tradiciones subrayan en la figura de cada patriarca
valores como la justicia y la solidaridad. Para garantizar la paz con el clan de su sobrino
Lot, el patriarca Abraham acepta que éste escoja las mejores tierras (Gn 13). Cuando Lot
cae en manos de los reyes arameos, Abraham parte a la guerra para socorrer al necesitado
(cf. Gn 14, 14).

Estas historias destacan de qué parte se pone Dios. Cuando Abraham sufria necesidad,
Dios estaba de su parte y le prometid tierra y descendencia, pero cuando el mismo patriarca
oprimio a Sara, Dios se puso de parte de la matriarca. Cuando Sara maltrata a la esclava
Agar, Dios se pone de parte de la esclava y cuando ésta deja a su hijo en el desierto para
morir, ella llora, pero el texto dice que Dios escucha el llanto del nifio y no el de la madre
que lo abandona (cf. Gn 16). Este tipo de tradicion, repetida por el pueblo de Israel ya en la
tierra prometida, fundamenta las historias de los otros patriarcas como Jacob y Jose, hasta
el Exodo, y muestra una continuidad y coherencia en la linea de lo que Dios quiere de los
seres humanos.

Muchas historias patriarcales y matriarcales son relatos para legitimar el culto a Dios en
los santuarios. Alguien podria decir que el objetivo de esas historias seria reforzar el culto.
Es verdad, pero todas ligan los santuarios a la historia de los patriarcas y sus mujeres,
cuando iban en busca de la tierra, como Abraham y Sara en Siquém y Mambré (Gn 12), o
como Isaac en Berseba cuando hace alianza con Abimelec (Gn 26) y Jacob en Betel,
cuando hacia las paces con su hermano Esal (Gn 28 y 32). La construcciéon de los
santuarios esta ligada al derecho de uso de aquella tierra para plantar y vivir. Quien adora a
Dios alli puede vivir alli y organizar alli su familia. Si fuésemos a decir las cosas de la

130 JOSEF SCHREINER, “Os Comecos do Povo de Deus: A antiga tradigdo de Israel”, en J. SCHREINER,
(organizador) Palavra e Mensagem, 1978, p. 111.

118



manera como las decimos hoy, diriamos: la religion es la que fundamenta la identidad
comunitaria y la posesion de la tierra comun.

Dios se va revelando no ya como una divinidad de este o de aquel santuario, sujeta a
este o aquel lugar geografico, sino al principio como “Dios de los padres” (ligado a las
personas) y después un Dios del pueblo. Es una divinidad que se compromete con los
pequefios y esclavos a ser liberados. Este es el proyecto que él dice tener para los suyos y
para el mundo. Al pueblo del Exodo se le revela una divinidad subversiva que quiere
liberar a los esclavos y promete una “tierra donde corre leche y miel”, asi como habia
prometido, segun la tradicién de los textos, a Abraham y a Sara una tierra libre y una
descendencia. Poco a poco su proyecto se va delineando no solamente como la eleccion de
un pueblo, sino como un cuidado por toda la humanidad.

“(Acaso, ustedes, hijos de Israel no son para mi como los hijos de los etiopes? Dice el
Sefior: ¢No hice yo subir a Israel de la tierra de la esclavitud de Egipto como a los filisteos
de Caftor y a los arameos de Quir?” (Amos 9, 7).

Uno de los elementos mas importantes de una lectura biblica a partir del proyecto
socialista de Dios es superar la nocion de “eleccion”, de privilegio del pueblo elegido y
escogido por Dios (lsrael), separado de los otros y el Unico que habria recibido la
revelacion divina. El profeta Amos y otros textos biblicos no niegan una vocacion propia
de Israel (llamado en funcién de toda la humanidad y para ser referencia para otros
pueblos), pero dicen que la alianza divina y su proyecto son universales.

VII1.2- La cuestion del nombre biblico de Dios*!

En la historia de la caminada de las Iglesias en América Latina, el capitulo 3 del Exodo
siempre ha sido fundamental e inspirador'®2. La vocacion profética de Moisés es paradigma
de la misién de toda persona que encuentra a Dios en el camino de la solidaridad con el
pueblo oprimido. Un famoso canto de las comunidades de las romerias populares canta:
“Antiguamente en Egipto, en medio de la esclavitud, Dios liber6 a su pueblo. Hoy, él pasa
de nuevo, gritando la liberacion”. “Hacia la tierra prometida, el pueblo de Dios marchd.
Moisés iba al frente, hoy Moisés es la gente, cuando enfrenta al opresor’”®2,

De hecho, en América Latina, desde los afios 60, el libro del Exodo y su capitulo 3,
fueron los textos més leidos para dar fuerza a una vision liberadora de la vida y de la
vocacion espiritual. Todo el capitulo 3 del Exodo tiene como introduccién motivadora los
versiculos anteriores que dicen: “Los hijos de Israel gimiendo bajo la servidumbre
clamaron y su clamor, que brotaba del fondo de su esclavitud, subié a Dios. Y al oir sus
gemidos, Dios se acord6 de su alianza con Abraham, Isaac y Jacob. Y Dios se fij6 en los
israelitas y comprendio su situacion” (Ex 2, 23-25).

Asi como el concepto de salvacion es basico para la teologia tradicional cristiana, la
vocacion a la liberacion es fundamental para la comprension del Exodo y del proyecto
divino en la Biblia. Hoy, aunque se habla menos de esto, este paradigma no se ha vuelto

181 Cf. MARCELO BARROS, “As revelagdes do Mistério Uno e Multiplo”, en Estudos Biblicos n. 100,
2008.

12 Cf. G. GUTIERREZ, Teologia de la Liberacion, Sigueme, Salamanca, 1972, p. 203 ss; VARIOS
AUTORES, Revista Biblica, n. 32 (1971); J. DE SANTA ANA, “Notas para uma Etica da Libertacdo a
partir da Biblia”, citado por J. SEVERINO CROATTO, Exodo, uma Hermenéutica da Liberdade, Paulinas,
Séo Paulo, 1981, p. 36.

133 Cf. Canto BENDITO DOS ROMEIROS DA TERRA, Oficio Divino das Comunidades, Paulus, 1994, p.
406.

119



menos actual. Al contrario, la pobreza en el mundo aumentd desproporcionadamente en
estos aflos mas recientes y mucha gente busca, de algin modo, liberacion y vida en su fe.
Ante un mundo neoliberal e individualista, asi como sectores eclesiales cerrados en una
religion de la emocion y del lucro, es importante insistir en una lectura del Exodo a partir
de un proyecto de liberacién. Leonardo Boff y varios otros autores lo confirman: “El
Exodo tiene como paradigma fundamental el proyecto de liberacion”*34,

Hasta hoy, los y las exegetas tienen dificultad en situar en la historia los
acontecimientos narrados en el Exodo. Casi todos estan de acuerdo en que no existe prueba
historica de una permanencia de hebreos (hapiru) en Egipto y menos todavia de un Exodo
como fuga o como liberacion. Estudiosos como R. de Vaux y Henri Cazelles concuerdan
en que los primeros capitulos del Exodo funden tres tradiciones distintas presentes en los
estratos mas antiguos del pueblo de Israel como memoria épica de los antepasados.
Probablemente, la primera y mas antigua fue la tradicion de Miriam, profetisa y cantora
que expresa en un canto la experiencia de la liberacion (Ex 15). Es importante ver como las
primeras experiencias proféticas en la Biblia fueron en una linea poética y artistica (de
cantos), y liderada toda por mujeres (Miriam, Débora, Ana y otras). S6lo mucho maés tarde,
esta tradicion sobre Miriam se fundio con la historia de Aaron (la segunda tradicion). Para
dar una unidad a la historia narrada, Aardn es presentado como si fuese hermano de
Miriam y también hermano de Moisés (tercera tradicion). Este habria sido un lider para
familias de las tribus que se decian descendientes de José (principalmente efraimitas) que
habrian emigrado de Egipto a Canaan en el siglo XII antes de Cristo!3,

“El capitulo 3 del Exodo esta redactado en el estilo de las vocaciones de los profetas y
se trata de la vocacion del profeta Moisés. Es necesario leer este texto a la luz del
desarrollo profético de un segundo Isaias”1%. El primer versiculo del capitulo 3 muestra a
Moisés como un pastor de ovejas. Estas ovejas no son suyas, sino de Jetro, su suegro,
sacerdote de Madian. El término “pastor” traduce la raiz ra’a, de la cual derivan los
términos hebraicos pasto y pastizal. Moisés es pastor y sera pastor de su pueblo. EI monte
Horeb (raiz Harah = ser arido, 0 sea, desierto) es como el parametro de toda la accion
profética y liberadora.

Como en el caso del profeta Elias (cf. 1 Re 19) Moisés, asi como Elias, descubre la
presencia divina cuando oye la palabra de la mision y del servicio al pueblo.

El Exodo 3 se apoya en la promesa de Dios (“se acordé del juramento hecho a
Abraham, Isaac y Jacob”). Esta promesa habla de la fe de Dios y no solo de nuestra fe en
El o Ella. La fe de Dios significa que él cree en el proyecto de transformacion social del
mundo y confia a los profetas y a su pueblo este proyecto. Esta “fe de Dios”, presente en el
Génesis y confirmada en el Exodo hace que el proyecto de la fe vaya mas alla de una
dimension religiosa. Es un proyecto de vida y liberacion. Esta es la mistica profética que,
mas tarde, los textos biblicos permitiran llamar “mistica del reino”.

En el capitulo 3 del Exodo, el término opresion aparece muchas veces bajo cinco
términos hebraicos diferentes. Hay un juego de palabras en el “bajar divino” (“Yo bajé”)
para hacer subir al pueblo. Este juego de palabras subir/bajar comienza describiendo a los
compafieros del dialogo. Dice quién baja y quién sube. El Exodo 3, desde el principio,
resalta elementos que aparecen como sefiales de la intervencion divina: la montafia

134 Cf el nimero especial de la Revista Eclesiastica Brasilera (REB) de septiembre de 1984, Vozes, 1984.
1% Cf. HENRI CAZELLES, Historia Politica de Israel, Cristiandad, Madrid, 1989, p. 90.
138 SANDRO GALAZZI, Exodo 3 e o Profetismo Camponés, Estudos Biblicos 16, p. 69 ss.

120



sagrada, el arbol y el fuego. En la religién de los patriarcas y matriarcas de lIsrael, estos
elementos de la naturaleza son sefiales e instrumentos del encuentro con lo divino. Para
Filon de Alejandria, el fuego que inflama la zarza sin devorarla es el sufrimiento que vive
Israel en la esclavitud, pero al mismo tiempo Dios no deja que este sufrimiento lo destruya.
El arbusto que resiste al fuego es simbolo de la perennidad del Espiritu y de la resistencia
de Israel (cf. Dt 4, 20)**'. En la experiencia de fe de los antepasados, la montafia, la zarza y
el fuego remiten a la tierra (“esta tierra es sagrada”) y a El que se presenta como “Dios de
los padres”.

A pesar de que Elohim se haya presentado y de forma clara, parece que para Moisés
dicha presentacion no bastaba. El necesitaba preguntar por el nombre propio de la
divinidad. Preguntar por el nombre es preguntar por todo lo que la persona es, obra y
significa. Es como exigir el secreto maximo de alguien. Dios, que en otros contextos nunca
habia revelado su nombre propio, ahora, en funcion del proyecto libertador, acepta dar su
nombre. El texto revelador esta en los versiculos 13 a 16.

En estos versiculos, Moisés provoca, pregunta y Elohim declara su nombre. En el
primer momento, la palabra divina lo anuncia en primera persona: Ex 3,14 que de alguna
forma retoma Oseas 1,9, en forma negativa. ComUnmente, la palabra hebraica ehyeh se
traduce como “Yo soy”. Lutero prefiere la traduccion: “Yo seré”, o “Yo soy quien SERE”.
O sea, “quien yo fuere con ustedes revelara quien soy yo”. En el versiculo siguiente, al
reafirmar el envio y como Moisés debe hablar al faradn, el nombre divino es dado en la
tercera persona. Es un nombre formado por dos componentes: el sujeto (tercera persona:
El) y el verbo ser en tercera persona®®. Ya cambia la primera persona ehyeh a la tercera
persona. El radical hebraico hayah que es la base de ehyeh significa algo mas dinamico que
nuestro verbo ser. Su significado es mas de actividad, es un revelarse. “Yo me revelo como
aquel que se revela. Yo soy operante como aquel que se pone a trabajar’**°.

Asi se puede comprender mejor la autoafirmacion “Yo soy” que se transforma en la
confesion “El es”, sin que tenga sin embargo ningln sentido esencialista de definicion del
ser, como fue tan comun comprenderlo a partir del pensamiento helenista.

Los textos referentes al nombre divino son fruto de un largo proceso de sincretismo
cultural y religioso. Este proceso sincretista demoro siglos y hasta casi al final del Primer
Testamento todavia habia sefiales de sincretismo religioso en Israel e incluso en el templo
de Jerusalén. Lamentablemente, no siempre fue un proceso ecuménico y pacifico. Hay
signos de una especie de guerra entre los dioses y en la cual los adoradores de JHWH
vencen a los adversarios y esta victoria es atribuida al propio Dios. Algunos profetas se
vuelven famosos por luchar contra los dioses de los otros. El segundo Isaias Ilama a los
dioses babilonicos alucinacion, fantasia, nada (Is 41, 24. 29), por lo menos 40 veces,
Ezequiel habla de divinidades que no valen nada (cf. Ez 4, 6; 20, 7). Estas polémicas son
las que justifican que, a partir de una lectura fundamentalista de los textos biblicos, todavia
hoy ciertos grupos cristianos asocien los orichas y divinidades de las religiones
afrodescendientes a los dioses que la Biblia condena. Los orichas son vistos como si fuesen

137 cf. ANDRE CHOURAQUI, Nomes (Exodo), traducdo e comentario da Biblia, 2° vol, Imago, Rio de
Janeiro, 1996, p. 50-51.

138 Cf. YVES-JEAN HARDER, “Deus”, in JEAN-YVES LACOSTE, organizador, Dicionario Critico de
Teologia, Paulinas, Loyola, Sdo Paulo, 2004, p. 625.

139 H, W. WOLFF, Biblia, Antigo Testamento. Introdugéo aos escritos e métodos de estudo, Paulinas, S&o
Paulo, 1978, p. 20-21.

121



los idolos cananeos y son demonizados. Esta lectura fuera de contexto es inadecuada
porque la mayoria de los dioses cananeos fue incorporada a la fe yavista y al culto del
Sefior. Claro que hay dioses que pudieron ser asumidos y otros que fueron rechazados. En
el libro de los Numeros, capitulo 21, Dios “manda a Moisés construir una serpiente de
bronce —era un idolo cananeo (cf. Nm 21, 8 ss) — para curar al pueblo de sus heridas”. En
Ex 32, Dios condena la adoracion del becerro de oro. ¢Por qué la serpiente puede y el
becerro no? ¢Por qué los dioses tribales son casi todos aceptados, pero los dioses de los
fenicios como Baal, Beelfegor y Moloc son rechazados y condenados?

Una explicacion comun es que la Biblia acepta las imagenes de Dios ligadas a la vida y
a la liberacion y rechaza imagenes que sirven para oprimir y matar. De hecho, Moloc exige
sacrificios humanos y es el simbolo de un sistema de opresion. Este tipo de exégesis es
verdadero, pero el proceso no se da de forma tan clara y sistematica. El propio Sefior
(JHWH) tiene iméagenes negativas de dios violento y, a veces, hasta malo. En Ex 4, 22, el
Sefior (JHWH) quiere matar a los hijos de Moisés. Es como si el propio pueblo aun no
supiese distinguir entre Dios y el Angel Exterminador que va a aparecer después a la hora
de la Pascua (Ex 12, 23- 27).

Hasta la misma Tor4, considerada siempre “ley santa y buena”, tiene una evoluciéon. En
Ezequiel 20, 25, hay una palabra de Dios que reconoce: “Yo mismo les di leyes que no
eran buenas...”. Por una parte es bonito este proceso de humanizacién divina; por la otra, es
preciso tener siempre discernimiento. El proceso va incorporando, para el bien y para el
mal, elementos de los dioses “vencidos”, o sea, de los grupos dominados. Substituyo6
antiguas divinidades femeninas por la imagen masculina y patriarcal de la divinidad. Las
diosas fueron sincretizadas en la imagen de la Tienda del Testimonio (Shekind), presencia
uterina de Dios, en la imagen de la Sabiduria y de divinidades extranjeras como la antigua
diosa egipcia Maat (cf. Prov 8, 22). Continuando el mismo proceso de identificacion, el
Coréan que llama a Moisés, Moussa, comenta el encuentro de Moussa con Ala en la zarza
ardiente (Sura 20, 11-16) y no tiene duda de que el Dios que se presentd a Moussa fue Al4,
el misericordioso y unico.

Releer el Exodo 3 con apertura al pluralismo cultural y religioso podria tranquilamente
resumirse en la declaracién de Paul Tillich, uno de los mayores te6logos protestantes del
siglo XX: “El nombre de la profundidad y del fondo infinito, inagotable de todo ser, es
Dios. Esta profundidad es el propio sentido de la palabra Dios. Si ustedes ven lo que hay de
mas importante y profundo en la cultura y en la vida de alguien o de un pueblo, ustedes
estan tocando en el misterio de la presencia de Dios”4°,

VI11.3- El secreto de la alianza

La alianza (en hebreo: berith) con Dios no es una nocion antigua en la Biblia. Al
comienzo, la alianza era entre clanes y tribus y Dios seria una especie de fiador. La alianza
era en Dios, pero todavia no con Dios (por ejemplo, la alianza de las tribus en Siquém:
Josué 24). Era un acuerdo de tipo militar de defensa contra los enemigos. Poco a poco, el
pueblo va descubriendo que el propio Dios se convierte en socio de la alianza y de apoyo
mutuo en horas de necesidad, en las cuales un clan viene en socorro de otro para
defenderse de un enemigo mas fuerte. Lo nuevo en este proceso es que Dios puede ser
fiador del acuerdo. Ciertamente en los cultos mas antiguos no se podria imaginar una

140 paul TILLICH, The Shaking of Foundations, p. 63, citado por Dieudonné DUFRASNE, “Célébrer les
événements salutaires d’autrefois ou d’aujourd’hui?”, en Paroisse et Liturgie 1969/ 3, p. 221.

122



divinidad defendiendo a los méas pequefios y oprimidos. El salmo 82 dice que los dioses de
los pueblos moriran como simples mortales porque no defienden al empobrecido. Esta es la
caracteristica de JHWH (Adonai), una divinidad del desierto, adorada en el monte Sinai.
Era una divinidad antigua, tal vez sincretizada con Astarté, la Diosa madre, y que habria
venido de la tribu de Madién y, poco a poco, se volvié divinidad de todos los clanes que,
con el tiempo, formaron el pueblo de Israel.

La historia de Israel estd marcada por la alianza. Probablemente una reflexion sobre la
alianza fue desarrollada después de la experiencia del cautiverio de Babilonia. De esta
época surgieron textos como los que cuentan que, en el monte Sinai, Dios reunié a su
pueblo e hizo con él una alianza que fue como un casamiento entre la divinidad y el pueblo
elegido (cf. Exodo 19y 20; Dt 5y otros textos). De acuerdo con la Biblia, la alianza fue un
acto gratuito de Dios que la habria realizado dentro del proceso de liberacion de Israel de la
esclavitud de Egipto y en el &mbito de la conquista de la tierra. La alianza de intimidad con
Dios nunca puede ser separada de la preocupacion con la libertad del pueblo. De acuerdo
con los sacerdotes, después del tiempo de la dominacion de Babilonia (siglo VI a V), en el
Sinai, Dios ofrecio6 al pueblo la posibilidad de que esa alianza social de solidaridad entre
las tribus se volviese alianza con el propio JHWH.

La base de esta alianza fue una ley de justicia y solidaridad entre las tribus y personas
de Israel (cf. Ex. 20, 12 hasta el final del cap. 23). La base de la alianza con Adonai es el
acuerdo (berith) de las tribus “en el Sefior”, o sea, un trato que tiene a Dios como fiador.
Por eso, esta alianza se basa en una ley de justicia y solidaridad social. Basta citar como
ejemplo, las advertencias del Codigo de la Alianza: “No violes el derecho de los pobres”
(Ex 23, 6). El Cadigo Deuteronémico cuida especialmente de la proteccion del sin-tierra,
del extranjero y del huérfano (cf. Dt 15; 19 y 24). Desafortunadamente, en una sociedad
patriarcal y dominada marcadamente por hombres, el derecho de la mujer todavia es
desconocido, aunque aqui y alli, los textos revelen una perspectiva nueva de relacion de
géneros. Es la tradicion de la jueza Débora (Jue 5), de la justa Ana (1 Sm 1) y de otras
matriarcas (2 Re 22). Pero a pesar de esto, los legisladores si pueden decir: “Nunca haya
carente en medio de ustedes” (Dt 15, 3). El Codigo Sacerdotal liga estas leyes de justicia a
la preocupacion con la santidad: “Sean santos como yo soy santo. (...) No opriman a la
persona marginada, no violen el derecho del hombre y la mujer extranjeros” (Lv 19).

En la época en que el pueblo de Israel corria el riesgo de olvidar esa base social de la ley
de Dios, los profetas y profetisas insistian en que “de nada vale el culto si no se basa en la
justicia y en la solidaridad con los pobres” (Am 5, 5-7; Is 1, 10-17; 58; Jr 7, Os 2, 16-21 'y
otros).

Esta alianza con Dios insiste que, si bien nadie puede ver el rostro divino, sus profetas,
profetisas y toda persona que busca la espiritualidad, pueden escuchar su voz y oirlo
pronunciar su nombre santo (que es un secreto de amor). Este nombre santo es “Adonai,
(Sefior), Dios de justicia y de amor, de amor fiel y veracidad” (por ejemplo: Ex 33, 12-20 y
34, 5-7). Estas cuatro caracteristicas de Dios son la base de la vivencia de la alianza. Son
palabras de cierta forma intraducibles (¢fidelidad y misericordia, justicia y compasion?).
Aparecen en varios salmos como el Sal 25, el Sal 85 y el Sal 103 como caracteristicas
propias de Dios, pero que debe vivir quien quiera adorar a Dios. No se trata solamente de
ser una persona justa y correcta. Eso es el ideal de algunos libros sapienciales, como
Proverbios y Eclesiastés; se trata de algo que es mas que eso: de trabajar por la justicia y
por la verdad. Esto fue lo que todos los profetas biblicos, cada uno a su modo y en las

123



condiciones de su época vivieron y realizaron. Es lo que ellos anunciaron (cf. Isaias 1, 10-
20; Isaias 58; Jeremias 7; Amos 5; Miqueas 6, 6-8 y asi todos).

VI11.4- La sabiduria como experiencia del vivir bien

El término hebreo hokma (en griego, Sophia) que normalmente se traduce como
sabiduria significa «experiencia» en el sentido de “saber vivir” y de vivir bien. Cuando en
la Biblia, el pueblo de Israel cayé en manos de potencias extranjeras (los cinco Ultimos
siglos antes de Cristo) y ya no tenia su propia tierra, ni sus reyes, ni su libertad, muchas
veces, la Unica cosa que les quedaba para garantizar la identidad judia era eso: educar a los
nifilos y jovenes a vivir bien y sacar el mejor provecho posible de la vida y de la
convivencia justa (por ejemplo, el libro del Eclesiastés).

En esta época el pueblo biblico reflexiona sobre el porqué del sufrimiento del justo y
donde estd Dios que no interviene. Antes del cautiverio, pensaban que el pobre sufre
porque peco y que Dios siempre salva y ayuda a las personas buenas. El salmo 1 dice
claramente: “Feliz quien sigue los caminos del Sefor, quien medita su ley... Todo lo que
hace prospera. No es asi con los impios. Son como paja llevada por el viento”. A partir de
la cautividad babildnica, tanto para los que fueron llevados a Babilonia (parece ser que
fueron llevados mas los nobles y ricos), como los que quedaron en la tierra, la dominacién
extranjera fue muy dura y la pobreza se hizo sentir de forma nueva. El salmo 73 que viene
de esta época medita: “Senti envidia de los malos cuando vi su prosperidad. No viven la
afliccion del trabajo. No se cansan como las personas comunes. La soberbia los cerca como
un collar y se visten de violencia como si fuera un adorno. Sus ojos estan hinchados de
grasa. Tienen mas de lo que su corazon puede desear. Son corruptos y obran con opresion
y no se preocupan de si Dios los ve o no...” (Sal 73, 3- 8). La meditacion continta diciendo
que al final eso es apariencia y que vale la pena mantenerse fiel a la justicia y a la ley de
Dios. Pero la prosperidad de los malos e igualmente el sufrimiento del justo no deja de ser
una experiencia del pueblo. EI mismo libro de Job reflexiona sobre esta pregunta: “;Donde
esta Dios que no ve el sufrimiento del inocente?”

Para algunas comunidades judias influenciadas por el helenismo, la Sabiduria era
presentada como una persona y hasta como una especie de lugarteniente de Dios (Prov 8,
22 ss; Eclo 24). Probablemente era considerada una especie de divinidad mas proxima a la
humanidad. En algunos textos biblicos, Dios asume también este caracter femenino y
maternal de la Sabiduria creadora e proveedora (cf. Prov 8; algunos textos
deuterocandnicos como Sab 1; Eclo 24 y otros).

Para el pueblo de la Biblia, no es posible pensar a Dios sin preocuparse al mismo
tiempo con la justicia, la libertad y la ciudadania de todos. Desde el comienzo, la Biblia
identifica a Dios con el ser humano. Esta es la optica a partir de la cual el pueblo biblico
lee los fundamentos de su vida. A Cain que deseaba agradarle ofreciendo sacrificios, el
Sefior le pregunta: “;Qué has hecho con tu hermano?” (Gn 4, 9-10). Y los textos dicen
claramente: “Dios quiere la justicia, la misericordia y no los sacrificios” (Oseas 6, 6).

Cuando el mandamiento de la ley pide el amor —a Dios y al proximo— es esto lo que esta
por detras: la comprensidn de la dignidad de toda persona humana, la opcion por la defensa
del pobre, del extranjero y del huérfano, asi como el proyecto de construir un mundo nuevo
mas justo y mas fraterno.

Al definir hoy como “socialista” este camino, estamos dando nombre nuevo a un suefio
0 proyecto antiguo. En los tiempos biblicos, después de la experiencia del cautiverio de
Babilonia, el pueblo de Israel ya no tenia reyes ni posibilidad de independencia politica.

124



No tenia ya el templo (habia sido destruido) ni instituciones propias. Su Unica riqueza era
su cultura (sabiduria) que era religiosa y se definia como una serie de normas y principios
que, en la historia, terminaron por formar una religion: el judaismo. Sin embargo, las
fronteras entre la institucion religiosa y la organizacion social no eran muy claras. Mas
tarde, las comunidades cristianas heredan mucho de la sabiduria del judaismo, al mismo
tiempo que superan su caracter de religion nacional y se proponen ser una fuerza espiritual
en las distintas culturas del mundo. Lo importante no es la religion y si la realizacion de un
proyecto divino de justicia al cual todos puedan adherir. O con qué otros términos
podriamos definir la promesa divina contenida en el 3° Isaias:

“Daba respuesta a los que no preguntaban por mi; sali al encuentro de los que no me
buscaban. Al pueblo que no me buscaba, le dije: Aqui estoy, aqui estoy”. (Is 65, 1- 2). “Si,
YO Voy a crear un cielo nuevo y una tierra nueva. No quedara el recuerdo del pasado ni se
acordaran de lo que sufrieron. Alégrense y regocijense con esta creacion nueva, porque voy
a convertir a Jerusalén en gozo y a sus habitantes en alegria. Me gozaré por Jerusalén y me
alegraré por mi pueblo, y nunca mas se escucharan en ella llantos ni lamentos”. “Ya no
habra alli nifios que vivan pocos dias ni anciano que no complete sus afios, pues sera joven
quien muera a los cien afios...” (Is 65, 17-20). “Quienes construyan casas, van a poder
habitar en ellas. Quienes planten vifias van a poder comer sus frutos. No edificaran para
que habite otro ni plantardn para que coma un extrafio (extranjero), porque mi pueblo
vivird tanto como los arboles y mis elegidos disfrutardn de la obra de sus manos. No
trabajaran inatilmente, ni tendran hijos para sufrir; porque seran la descendencia de los
benditos del Sefior, y sus descendientes junto con ellos. Antes que llamen, yo les
responderé; antes de terminar de hablar, ya los habré escuchado” (Is 65, 21-24).

Entonces, el profeta retoma una antigua profecia y promete: “El lobo y el cordero
pastaran juntos, el ledn comera paja como el buey, y la serpiente se alimentara de polvo.
No habra quien haga mal ni dafio en todo mi monte santo, dice el Sefior” (Is 65, 25).

En un curso para campesinos, en el nordeste brasilero, al oir este texto y meditar sobre
el ultimo verso, un viejo labrador con poca instruccion afirmé: “El dia que el lobo coma
con el cordero y el ledn junto al buey, los que habran cambiado no seran el cordero ni el
buey, sino el lobo y el ledn. Seran los opresores que dejaran de oprimir. Dejaran de vivir
como si fuesen fieras devoradoras del pueblo. Los pequefios continuaran su vida y su modo
de vivir (sus culturas ancestrales)”. Este seria el socialismo biblico.

VI11.5- El reinado de Dios se acerca

Aunque el concepto de “reino de Dios” no aparezca mucho en los primeros libros de la
literatura biblica, el concepto de “realeza divina” se proclama en varios salmos que
comienzan con palabras como: “Dios reina, alégrese la tierra” (Sal 97, 99, 93). La idea de
la realeza aparece como necesaria para una mayor organizacién y concentracion de fuerzas
del pueblo, amenazado por vecinos poderosos. Sin embargo, segun los profetas, Israel no
deberia ceder a la organizacion clasista de la monarquia y el juez Samuel dice eso al
pueblo (cf. 1 Sm 8). Por eso, desde el comienzo de la monarquia, surge la concepcién de
gue en breve vendria al mundo un Ungido/Cristo/Mesias para liberar al pueblo de los reyes
y de los imperios injustos. La idea de una monarquia ideal y de la venida del Mesias se
juntaron, principalmente, en los movimientos y textos de la llamada “literatura
apocaliptica”, expresada en el Primer Testamento en libros como Daniel, Joel, algunos
capitulos de Ezequiel, Isaias 24-27 y 34-35 y algunos otros.

125



Después del cautiverio en Babilonia, ademas de no tener ya monarquia propia, el pueblo
de lIsrael vio que el templo de Dios que representaba la alianza era destruido y las
esperanzas de libertad y de justicia disminuian. En Siquém, donde se habia realizado la
alianza de las tribus, en tiempo de Josué, el pueblo del norte y los judios exilados o huidos
del sur establecieron un templo y un culto. Ellos se llamaban “xomerin” (observantes). Mas
tarde, los judios de Jerusalén, en un juego de palabras poco respetuoso, los llamaban
simplemente “xom y ronin” (samaritanos), dando a este término una connotacién para ellos
negativa de “raza mezclada y sincrética”**!. Este grupo religioso de Samaria parece haber
sido més fiel a la religion popular y permanecié mas distante del imperio.

De su medio surgieron escritos que desde el siglo Il antes de nuestra era contenian
visiones simbolicas sobre el fin de la historia y la intervencién divina a favor de su pueblo.
Estos escritos, cuyo estilo literario se denomind “apocalipsis” (vision 0 revelacion),
mantenian en el pueblo més pobre la esperanza de la intervencion liberadora de Dios.
Tuvieron mucha influencia en los primeros grupos cristianos y en la formacion de los
escritos del Nuevo Testamento, que siempre tienen cierto contenido apocaliptico. Son
escritos que revelan una capacidad de resistencia del pueblo y una opcion de no
conformarse con el imperio y su sistema de injusticias.

Alrededor del afio 180 antes de Cristo, el dominio de los sirios era contestado por los
judios fieles de Jerusalén. Liderados por Matatias y por los macabeos, los judios
observantes hicieron la guerra a los conquistadores. Segun la tradicién, los macabeos
vencieron muchas batallas importantes y conquistaron cierta independencia para el pueblo.
La literatura apocaliptica, por ejemplo, del libro de Daniel les dio fuerza y luz para el
camino. Daniel 7 profetizaba que después del dominio de fieras que representaban
imperios «salvajes», vendria en breve un Hijo del Hombre, enviado por Dios como su
representante, que estableceria un reinado justo y mas humano para su pueblo. La figura
del Hijo del Hombre, que en hebreo significa simplemente un ser humano, fue usada por la
religion popular como una figura divinizada que, viniendo del cielo, traeria la justicia y la
paz. Segun los evangelios sindpticos, Jesus habria usado para si mismo este titulo que
muchos de sus contemporaneos comprendian como un juez que vendria a establecer la
justicia divina en esta tierra.

VI11.6- La memoria como futuro

El rabino Abraham Heschell decia: “Creer es recordar”. Y recordar es la capacidad de
conmoverse o de estremecerse con lo que se ve mas alla de lo que tiene delante y aceptar
entrar en este proceso. Cuando se analiza la lengua biblica, puede parecer extrafio que el
hebreo Ilame el pasado a lo que estd delante (lifne) y denomine el futuro a lo que esta
detras, del otro lado (aharon).

Esta aparente contradiccidn de términos se vuelve mas comprensible cuando sabemos
que, para las comunidades israelitas, en los tiempos biblicos de la monarquia, del
cautiverio de Babilonia y en los siglos siguientes, era un futuro que si fuese para ser
esperanza mejor se situaba en el pasado. Profetas como el segundo lIsaias hablan de
retomar el Exodo y rehacer el camino del desierto, mientras lo que pareceria ser lo que
estaba delante era un tipo de progreso o de integracion en las culturas de los imperios que
no parecian nada interesantes para la fe y la identidad de Israel.

141 Ver SANDRO GALAZZI, “O Reino de Deus chegou!”, en RIBLA 24 (Revista de Interpretacion Biblica
Latinoamericana), 1996, p. 81.

126



Hoy, muchas veces América Latina, los campesinos que luchan por la reforma agraria y
los ecologistas que trabajan por la sostenibilidad del planeta son vistos como personas
atrasadas que estarian en contra el progreso. ;Qué progreso? (El “desarrollo sin justicia”
que denuncian documentos episcopales latinoamericanos? El pueblo biblico aprendié a
caminar hacia delante como retrocediendo hacia el futuro.

“Seglin la tradicion, cuando los esclavos hebreos huyeron de Egipto para formar una
liga tribal con pastores y campesinos de Canaan, rechazaron conscientemente el modelo de
civilizacion dominante y mas desarrollado de Egipto y de las ciudades-estado de Canaan.
Optaron por una economia rural descentralizada, sin aparato estatal centralizado. Ellos eran
victimas de una civilizacion considerada mas desarrollada, pero su desarrollo estaba
basado en la capacidad de dominar y subyugar a los pueblos vecinos. La supervivencia de
los hebreos estaba entonces mas en el pasado, en el cual habian conseguido vivir una
sociedad maés igualitaria, mas justa, y no en lo que les era presentado como progreso y
futuro”4?,

La misma palabra biblica para “retorno” (shub) es también el término para
arrepentimiento. En realidad, el proceso de arrepentimiento o conversion supone cambio de
rumbo, de camino, de retorno, en el sentido de liberacion de los esclavos, redistribucion de
la tierra y de compartir la vida.

Todavia hoy, los movimientos sociales en el campo y en la ciudad desempefian un papel
importante dando la necesaria sefial de alarma y contribuyendo para una profunda
reorientacion de nuestras esperanzas. “El nuevo movimiento socialista debera ser al mismo
tiempo mas radical y mas fiel a las tradiciones. Respetara la autonomia cultural de cada
tradicion indigena, se integrard a las antiguas esperanzas y encontrard un nuevo atractivo
para las practicas de ayer. No puede ignorar el impacto enorme de la modernidad. Mirando
muy hacia atras, el movimiento socialista nuevo debera integrarse en la diversidad de todo
lo que es viable en la herencia de la sociedad moderna, rechazando su destructividad y su
exclusividad”*43,

142 Cf. BASTIAN WIELENGA (pastor luterano holandés, naturalizado en India), “Reorientar nossas
Esperangas”, en Cadernos Fé e Politica, 11 (1994), p. 19-20.
143 |bidem, p. 29.

127



IX

LA REVELACION EN EL NUEVO TESTAMENTO
Y EL PROYECTO SOCIALISTA

El Nuevo Testamento no es una simple continuacion del Primer Testamento, menos ain
se trata de un texto sagrado nuevo para tornar el Primer Testamento viejo o caduco. La
coleccion de escritos y cartas propios de las comunidades cristianas contienen diversas
interpretaciones y relecturas de la Biblia hebrea, a los ojos de la fe de las comunidades
judeocristianas y otras de cultura griega de finales del siglo I. Estaban formadas por
personas piadosas del judaismo y de otras religiones que pasaron a considerarse discipulos
y discipulas del rabino y profeta Jesus de Nazaret. Dios (JHWH) habria revelado que él
(Jesus) era su siervo (profeta), enviado y Mesias (consagrado) como hijo muy querido.
Mirado por el lado inverso, el Nuevo Testamento es también un intento de interpretacion
de la experiencia, la vida y las palabras de Jesus de Nazaret, a partir de las antiguas
escrituras biblicas.

Segun la tradicion, Jesis mismo no escribié una sola linea. Las personas que escribieron
sobre él, lo hicieron algunos afios después de su muerte y a partir de las preguntas sucitadas
por la realidad de la época en la que escribian (y no tanto de la vida de Jesus). Quien
primero escribié sobre Jests y su palabra fue Pablo. El y su equipo misionero nos dejaron
algunas cartas. En el canon del Nuevo Testamento existen 16 cartas reunidas bajo el titulo
de paulinas, aunque varias de ellas son posteriores al tiempo de Pablo y pueden haber sido
escritas por discipulos suyos. Intentemos recordar brevemente estos escritos y ver en ellos
la descripcion y la profundizacion de lo que estamos Ilamando proyecto socialista de Dios
para este mundo.

IX.1- Las Iglesias animadas por Pablo

En el mundo grecorromano del primer siglo de nuestra era, el término griego ekklesia
era una palabra con contenido politico. En las ciudades de cultura griega, significaba la
«asamblea de los ciudadanos». Era una especie de consejo municipal. En aquella época,
por ejemplo, una ciudad como Corinto, gran puerto de Grecia, tenia 600 mil habitantes,
pero solamente 100 mil eran “ciudadanos” y por lo tanto podian asistir a la asamblea
(ekklesia). Los otros eran o esclavos o personas liberadas, o extranjeros residentes
(paroiké). Entonces, cuando un hombre como Pablo pasa por Asia Menor (territorio de la
actual Turquia) y por Grecia y llega hasta Roma, afirmando comunidades y llama a estas
comunidades Iglesias, este movimiento, en aquel contexto y en aquella época, no puede no
haber parecido algo de contenido politico. Pablo se inspira en la Kahal IHWH, de la cual
habla Exodo 19, sobre la alianza del Sinai, el “dia de la asamblea”.

Hoy, tenemos una Iglesia cristiana que se llama “Asamblea de Dios”, pero, en el mundo
de Pablo, este término sonaba como social y politico, aunque para la cultura judaica
recordase la comunidad de la alianza. Pablo pasaba por las sinagogas y formaba alli grupos
de judios, fieles a su religion, pero como discipulos de Jesus. Pablo hacia estos adeptos
entre los judios y principalmente en medio de los prosélitos (paganos convertidos al
judaismo) y més aun entre los Ilamados temerosos de Dios, es decir, personas de otras
procedencias que simpatizaban y se aproximaban del judaismo. No es que él y sus
comparieros/as fundasen comunidades como si fuesen de otra religion. No. Ellos y ellas

128



animaban y daban a los grupos judios un sentido nuevo: ensefiaban que aquellos grupos
pobres eran lIglesias, es decir, asambleas de ciudadanos. Asi, Pablo y su equipo
organizaban Iglesias en las periferias de las ciudades, integradas por hombres y mujeres
pobres, la mayoria de los cuales no era “ciudadanos” de acuerdo con la ley vigente.

(Qué significaba llamar “asamblea de ciudadanos” a una comunidad de Corinto,
formada probablemente por esclavos y ex-esclavos, gente paroiké, o sea, extranjeros/as
residentes? EI movimiento tenia un contenido religioso porque les anunciaba a Jesucristo y
su reino, pero el modo era de hecho social y politico. Pablo y su equipo practican y
ensefian un cambio en los valores éticos del imperio: las personas cristianas pobres de las
comunidades que, en el imperio no eran ciudadanas y no tenian voz ni voto, ahora
“reinaran con Cristo” (Rom 5, 17); “juzgaran angeles” (1 Cor 6,3) y alcanzaran el sefiorio,
es decir, participaran como nobles del reino de Dios (1 Cor 4, 5). Como ciudadanos gozan
de un alto puesto (Flp 3,21). Son libres (Gél 4, 6). La carta a los efesios (¢ deuteropaulina?)
dird que, si antes eran extranjeros y sin derechos, ahora son “conciudadanos de los santos y
miembros de la ciudad de Dios” (Ef 2, 6.19). “Si permanecemos firmes, reinaremos con
EI” (2 Tim 2, 12). Es una transformacién politica importante e inesperada.

En un famoso estudio de la sociologia de las comunidades de Pablo, Wayne Meeks hace
observar como las pequefias Iglesias se constituian como verdadera formacion de células y
redes que vendrian a ser consideradas sospechosas o0 hasta subversivas en el mundo de su
tiempo®#,

Hoy cuando se lee el término evangelio, facilmente se puede pensar en una doctrina o
algo religioso. En el tiempo de Pablo, no habia ninguno de los evangelios, escritos
posteriormente. Entonces al hablar de evangelio, él no se refiere a una doctrina, sino a un
acontecimiento: Dios va a manifestar al mundo su reinado. Pablo anuncié esto a los
Ilamados gentiles, 0 sea, a los no judios insertados en la cultura helénica. EI mensaje
fundamental de Pablo es llamado “mi evangelio” (Rom 2, 16; 1 Cor 15, 1). En su época, en
distintas regiones del imperio, el término griego evangelio (buenas noticias) significaba un
decreto de amnistia del rey o del emperador sobre el pago de impuestos u otros beneficios.
En los textos biblicos de después del cautiverio en Babilonia, este término empezé a
significar la buena noticia de que el reinado de Dios esta llegando al mundo (lsaias, 52, 7).
El pueblo va a poder volver a su tierra.

Cuando Pablo y su equipo escribieron sus cartas, la palabra evangelio todavia tenia este
significado de decreto del rey. Eran los emperadores de Roma los que publicaban decretos
de amnistia de culpas o de deudas que se llamaban en esa época evangelios. Por eso, eran
vistos como salvadores y bienhechores de la humanidad. Al hablar de “evangelio de Dios”
0 de Jesucristo, las comunidades paulinas se oponen al evangelio de los emperadores
romanos y usan un lenguaje subversivo: el verdadero salvador no viene del poder y menos
todavia del imperialismo, sino de un pobre judio que vivié en la periferia del imperio y
muri6 asesinado por los poderosos del mundo (cf. 1 Cor 2, 8).

Uno de los mas antiguos himnos del Cristianismo fue retomado y citado por Pablo en la
Carta a los filipenses, la primera comunidad que el apdstol fundo en Europa (en el entonces
norte de Grecia). El himno dice: “Tengan los mismos sentimientos de Cristo Jesus que no
se considero igual a Dios, sino que se vacié de si mismo y asumi¢ la condicion de siervo y
se hizo obediente hasta la muerte y muerte de cruz. Por eso, Dios lo exalt6 y le dio un
nombre nuevo que es Kyrios, Sefior” (Flp 2, 6-8).

144 N.T.WRIGHT, Paulo, novas perspectivas, Loyola, Sdo Paulo, 2009, p. 134.
129



Este término Kyrios, entonces reservado al emperador, fue atribuido a Jesus de Nazaret,
un pobre que fue condenado a la cruz por el imperio. Hoy este término puede sonarnos
extrafio y hasta opresor, ademas de poco inclusivo de las mujeres. Sin embargo, en los
escritos paulinos contenia un sentido subversivo de un reino contrario al imperio y en el
cual todos los seres humanos pueden ser ciudadanos. Jesus resucitado es el nuevo Kyrios,
titulo divino del emperador romano. Y Jesus se hizo Kyrios no como dominador o patriarca
y si por hacerse siervo de todos los hombres y mujeres, como una persona pobre y sin
dignidad reconocida. “Esta imagen de una persona que manifiesta a Dios y asume la
realidad de ser esclavo (siervo) y se entrega a la liberacion de las personas esclavizadas, de
un modo tan radical que lo lleva a la muerte, con la doble acusacién de ser subversivo y
blasfemo, es tinica en la historia de las religiones™%.

A partir de esta vision de un Mesias y Enviado de Dios que asume la solidaridad con los
oprimidos como la accion méas divina y espiritual del mundo, fue como Pablo formé sus
comunidades. Generalmente, estas comunidades estaban constituidas por gente de
periferia, inmigrantes que no eran ciudadanos del imperio y a estos Pablo ademés de
Ilamarlos ciudadanos de una ekklesia, les anunciaba que Dios estaba llegando para reinar.
Este reinado de Dios se realiza a través de la resurreccion de Jesus que renueva la creacion
y rehace en el mundo la alianza de Dios. La relacion de intimidad con Dios a través de
Jesus nos hace descubrir que toda la naturaleza esté resucitada con Jesus y participa de esta
intimidad divina4®.

Los textos atribuidos a Pablo contienen algunas contradicciones sociales y no podemos
aqui extendernos en su exégesis. Ciertamente el mismo Pablo tenia una cultura apocaliptica
y no podemos hacer de él un revolucionario latinoamericano. El escribié a Filemén que
recibiese a Onésimo, el esclavo huido, no como a un esclavo, sino como a un hermano
querido (Carta a Filemdn), pero ni en esa carta ni en otros textos (1 Cor 7), escribe
claramente contra el crimen de la esclavitud. Aungue en Galatas 3, 27-28, diga que todos,
hombres y mujeres, esclavos o libres son iguales y forman una sola unidad en Cristo, en
otros textos mantiene una cultura patriarcal que discrimina a la mujer. Algunos exegetas
piensan que muy probablemente generaciones siguientes a Pablo pudieron ir corrigiendo
ciertas afirmaciones que para la época parecian un desatino. De todos modos, podemos leer
las cartas de Pablo como testimonios del proyecto igualitario y justo de Dios para el
mundo.

IX.2- Las buenas noticias del reinado divino

Los evangelios actuales que constan en el canon del Nuevo Testamento fueron escritos
en las dltimas décadas del siglo I, y el cuarto evangelio puedo haber sido escrito en los
primeros afios del siglo Il. Representan un intento de liberacion de las escrituras judaicas,
con una literatura propia de las comunidades cristianas. Los tres primeros evangelios se
concentran en presentar el testimonio de Jesus sobre la venida del reinado de Dios al
mundo. El revela la llegada de este reinado curando enfermos, expulsando el mal de las
personas y perdonando los pecados. Sobre esta profecia de Jesus, los Hechos de los
Apodstoles dicen: “Pasé por la vida haciendo el bien” (Hch 10).

El gran tedlogo holandés Edward Schillebeeckx afirmé: “Jests predico el reinado
divino. Su relacion con los oprimidos tenia una serie de implicaciones politicas. La praxis

145 RAFAEL DIAZ SALAZAR, La izquierda y el cristianismo, Taurus, Madrid, 1998, p. 342.
146 N.T. WRIGHT, Paulo, novas perspectivas, Loyola, Sdo Paulo, 2009, p. 39 ss.

130



del reino de Dios incluye esencialmente una transformacién del mundo. Jesus no manifesto
directamente interés por la politica, pero su interés indirecto es un hecho de primera
magnitud y con consecuencias sociales y politicas inmensas”4’.

Esto lo podemos verificar en los cuatro evangelios. Marcos lo presenta como “principio
del evangelio de Jesucristo, hijo de Dios”. Posteriormente, la expresion “hijo de Dios” pasd
a significar la naturaleza divina de JesUs. En el tiempo de Marcos y en su cultura, afirmar
que alguien era hijo de Dios significaba decir que era alguien parecido con Dios y que
actuaba de acuerdo con Dios. Y en la época, “hijo de Dios” era un titulo exclusivo del
emperador romano. Por eso, llamar Jesus “hijo de Dios” era una afirmacion de contenido
politico muy critico.

En su presentacion de la historia de JesUs, el evangelio de Marcos puede ser leido como
un contra-evangelio, con relacion a la propaganda entonces dominante. El evangelio de
Jesucristo estd en oposicion a los evangelios (evanggelia) de la ascension de los
emperadores de la dinastia Flavia al poder romano (Flavio Josefo, Guerra, 4, 618).
También respecto a los flavios se trasmitieron profecias. Se contaban maravillas de ellos
que debian legitimar su dominio. EI emperador Vespasiano fue declarado hijo de Dios, (es
decir, de Amon). Ante su ascension, el evangelio de Marcos escribe un anti-evangelio.
Narra el camino de JesUs, rumbo a su reinado, narra las profecias del Bautista que
legitimaban a JesUs y los muchos milagros que daban prueba de su poder. EI mensaje de
Marcos es: “no son los emperadores de Roma (los flavios, Vespasiano, Tito y otros)
quienes realizan el cumplimiento de las promesas, quien las cumple es Jesus de Nazaret.
La propaganda religiosa y politica de los nuevos soberanos es, por el contrario, una sefial
escatoldgica de como los creyentes son seducidos por los poderes enemigos de Dios”8,

Asi, segin Marcos, Jesus rehace el Exodo. Retoma la marcha de Israel antiguo, pasando
por el rio Jordan como Israel paso por las aguas. Jesus vive 40 dias de desierto, como lIsrael
paso 40 afios y, finalmente, docil al Espiritu, comienza su servicio en la region mas pobre
del pais, Galilea. EI Jests de Marcos camina siempre y presenta un proyecto alternativo al
templo y a las instituciones religiosas de su tiempo. No para fundar otra religion, sino para
decir que Dios no es monopolio de ninguna institucion religiosa. Es fuente de vida y de
justicia. Cuando Jesus llega a un lugar desierto, «mira al pueblo y ve que aquella multitud
era como ovejas sin pastor. Entonces sus entrafias se conmueven de un amor uterino (en
hebreo, rahamin) y empieza a ensefiarles muchas cosas» (Mc 6, 30-34).

La ensefianza de JesUs es fruto de su compasion maternal y no cuestion de doctrina. Es a
partir de esta opcién que reparte los panes con la multitud en el desierto. Marcos cuenta el
hecho para los cristianos de origen judio (Mc 6, 35 ss) y para los cristianos de origen
griego o pagano (Mc 8, 1 ss). Entre estos dos relatos, cuenta la historia de una mujer
extranjera, siriofenicia, que arranca de JesuUs la curacion para su hija, diciendo que los de
otra religion también tienen derecho a la mesa de los hijos del reino (Mc 7). Era la forma
como las comunidades de los afios 70 u 80 reflexionaban sobre la apertura de la cena del
Sefior a los hombres y mujeres cristianos de origen pagano... Todos tienen derecho al
reino. Nadie en el reino de Dios es un cachorrillo que come de las migajas humanas.

Segun la mayoria de los estudiosos, Lucas y Mateo siguen el texto de Marcos,
insertando en él un documento de discursos y palabras que Jesus habria dicho aqui o alla.

147 E. SCHILLEBEECKX, Cristo y los Cristianos, Cristiandad, Madrid, 1982, pp. 569-570.
148 GERD THEISSEN, A Religido dos Primeiros Cristdos, Uma teoria do Cristianismo Primitivo, Paulinas,
Sédo Paulo, 2009, p. 83.

131



Conforme Mateo y Lucas, JesUs anuncia las bienaventuranzas, felicidades o “bendiciones”
que dicen como se va “hacia delante”. Los destinatarios de estas bendiciones son
justamente las personas excluidas del mundo: gente empobrecida y marginada. Son los que
estan abajo, los que lloran y tienen hambre y sed de justicia y buscan a Dios con pureza de
corazon (cf. Mt 5, 1-12 y Lc 6, 20 ss).

En Mateo 25, Jesus se identifica con los hombres y mujeres pobres. Estas personas son
las “personae” (imagenes) de Jesus. Por lo tanto, la relacion de alguien con Dios se expresa
en su relacién de solidaridad con las masas empobrecidas.

El exegeta italiano Rinaldo Fabris comenta el evangelio de Lucas y explica: “La
idealizacion del cristianismo primitivo como movimiento revolucionario en favor de los
pobres y de los desheredados encuentra en parte su justificacion en la obra de Lucas. De
hecho, su evangelio, definido por algunos como “socialista”, acentua el juicio de condena
de los ricos y privilegia a los pobres. En los primeros capitulos de los Hechos de los
Apodstoles, presenta un ideal de comunidad en la cual, gracias a la participacion generosa
de los bienes, no hay ya personas indigentes”4°.

Segun Lucas, una vez que salié del bautismo y de las tentaciones del desierto, Jesus fue
a Nazaret donde se habia criado. En la sinagoga leyo este texto del tercer Isaias: “El
Espiritu del Sefior estd sobre mi y me envid a curar a los enfermos, a liberar a los
prisioneros y a dar a los oprimidos la buena noticia de su liberacion”. Se salté las palabras
de dureza y condenacién que contiene que el texto de Isaias. Se qued6 solamente con las
“palabras de gracia”. Después, cerrd el libro, mird a los presentes y dijo: “Hoy se cumplen
estas palabras que acaban de escuchar” (Lc 4, 16-21). Asi, Jesus afirma que su mision es
instituir un Jubileo (afio de condonacion de las deudas, de liberacion de los esclavos y
reparto de la tierra) permanente y radical. El Espiritu de Dios baja sobre Jesis y como
consecuencia hace de Jests un hombre para los otros, testimonio de la solidaridad y la
misericordia. Esto provocd el odio de los adversarios y el escandalo de los bien pensantes.
Para Lucas, seguir a Cristo es vivir la misericordia como principio de vida (cf. Lc 10, 25-
37).

Podemos resumir el mensaje del Jesus de los evangelios sindpticos con dos palabras:
seguimiento y conversion (la metanoia de la cual hablamos en el capitulo sobre fe y
politica). A los pobres y pequefios, Jesus les propone seguir su camino de amor a los otros,
renunciar y dar la vida por el reino divino. A todos, Jesus pide conversion: cambio de
rumbo en la vida, o sea, retomar las motivaciones fundamentales por las cuales cada
persona al acceder a lo mejor que existe dentro de si misma se ve tomada y llamada a
comprometerse mas en el camino de Jesus.

Enrique Dussel escribe: “Sélo quien reconoce a Jesus en los pobres y lo sirve puede ser
salvado. Este deberia ser el criterio esencial de nuestra historia”*®.,

“La opcién por los pobres, expresion concreta de la solidaridad, es un aspecto
estructural, colectivo, transformador y liberador del Evangelio. Es lo que Paul Ricoeur
llama ‘amor de relaciones amplias’ y Comblin denomina ‘macro-caridad’ Esta solidaridad
no es solamente un sentimiento, debe volverse una nueva organizacion de vida compartida
para todos”. El papa Juan Pablo II afirma: “Es necesario traducir la parabola del rico y del

149 RINALDO FABRIS, “Poveri e Ricchi in Luca”, en GIUSEPPE BARBAGLIO, RINALDO FABRI y
BRUNO MAGGIONI, I Vangeli, Cittadella, Assisi, 1978, pp. 1075 ss.

10 p, SIEPIERSKI, citado por EDUARDO HOORNAERT, Cristdos da terceira geracdo, Vozes,
Petrdpolis, 1997, p. 14.

132



pobre Lazaro (Lc 16, 19-31) en términos econdmicos y politicos, en términos de derechos
humanos y de relaciones entre el primero, segundo y tercer mundo” (Discurso en la ONU

02/ 10/ 1979)1SL.,

IX.3- La persona de Jesus en el cuarto evangelio

El cuarto evangelio fue redactado al final del siglo primero o tal vez en las primeras
décadas del siglo segundo. En aquel momento, las comunidades cristianas habian roto con
el judaismo o habian sido expulsadas de la sinagoga. Los cristianos de origen judio
cargaban en su corazon este conflicto y esta pena®®?. Ademas, estaban empezando a tener
problemas con el Imperio romano, porque se constituian como Iglesias (asociaciones de
ciudadanos que se ayudaban unos a otros) y eso estaba prohibido por la ley Julia (44 d. C).

Por otra parte, se negaban a practicar la adoracion imperial y eran vistos por las
autoridades romanas como una secta judaica, sufriendo por eso las persecuciones de las
que eran victimas los judios. También habia problemas a nivel interno, pues las
comunidades tenian grupos que interpretaban a la persona de Jesus y sus palabras en una
linea gndstica (hoy diriamos espiritualista y en la linea de un conocimiento esotérico) y
otros grupos se negaban a esto y tenian una interpretacién mas social y ligada a la tradicion
judaica mas antigua.

El texto del evangelio de Juan intenta responder a estas cuestiones. Presenta a Jesus
como enviado de Dios. Elabora un prélogo de contenido muy profundo que muestra la
Palabra de Dios como eterna y ya existente en la creacion del universo. Segin este
mensaje, la Palabra fundamental de Dios es la vida y la vida es la regla fundamental (segun
la tradicion judaica, la Luz) para todo ser humano. Si la vida es la ley fundamental, la
Palabra de Dios fue dada para servir a la vida.

El prélogo dice que esta vida se manifesto a nosotros en la carne (persona) de Jesus de
Nazaret. Muestra a Jesus retomando la creacidn divina. En los primeros capitulos, los
signos y palabras de Jesus se cuentan a partir de los dias de la creacion. “En el primer dia”,

29 13

“al dia siguiente”, “tres dias después...” y este mismo orden vuelve cuando el evangelio
cuenta la Pascua de Jesus: “faltando cinco dias para la Pascua”, “al dia siguiente” y sigue
asi hasta que el sexto dia, dia en que en Génesis 1, Dios crea al ser humano, en la cruz
Jesus entrega su espiritu. Entonces, el séptimo dia es de descanso y en el primero, que
ahora es un nuevo y octavo dia, siempre en el jardin, aunque no sea el del Edén y sea el de
la resurreccion, Jesus se revela vivo a Maria y la manda anunciar la buena nueva a los
discipulos.

El cuarto evangelio también retoma el relato del Exodo y muestra la obra de Jests como
un nuevo Exodo liberador, esta vez a favor no solamente de un pueblo, sino de toda la
humanidad. El es el nuevo cordero que Dios nos ofrece para esta Pascua nueva. Y Jesls
ofrece su vida el mismo dia y a la misma hora en que toda familia judaica inmolaba un

cordero para la cena pascual.

151 Citado por CLODOVIS BOFF, “Aspectos teoldgicos de la opcion por los pobres”, en Amanecer, 46/ 1987,
p. 16.

152 No sabemos exactamente lo que ocurrio en la década de los afios 80 del | siglo en la Sinagoga de
Jamnia. La tradicién cristiana dice que los rabinos expulsaron a todo miembro de la comunidad que
adhiriese al grupo cristiano de los discipulos de Jesus. Sin duda un problema entre las dos comunidades fue
que en la guerra de los romanos contra los judios, los cristianos parece ser que se abstuvieron o
permanecieron neutros. Seguramente hubo errores de parte y parte y no debemos perder el sentido critico al
referirnos a este episodio todavia poco claro de la historia de nuestros antepasados.

133



Este evangelio no habla tanto de pobres como los textos de los sindpticos. “El pobre no
es solamente la persona econdémicamente carente, sino también la persona enferma,
despreciada y marginada”®. Muestra a los discipulos teniendo una bolsa comin,
seguramente para cumplir el precepto de la limosna pascual. En un pasaje muy conocido
(Jn 12, 1ss), Jesus dice a los discipulos: “Pobres, siempre tendran con ustedes (no pueden
distanciarse de ellos), a mi no siempre me tendran”.

Comentarios fundamentalistas reaccionarios han querido leer este pasaje como si Jesus
hubiese dicho que siempre habra pobres en el mundo o que no deben preocuparse de los
pobres. Lo que Jesus dijo fue: “Con los pobres, ustedes estan siempre. Ahora, yo voy a
partir. Y este perfume que esta mujer derrama sobre mi, solo puede hacerlo ahora porque
no podra hacerlo en mi cuerpo muerto”. Ella lo perfuma vivo porque ¢l resucitard. Esta
victoria sobre la muerte aparecera como victoria sobre el mundo y sobre todos los sistemas
del mundo. La resurreccion es la radicalizacion de una insurreccion que se da en la
sociedad y también en el cuerpo del ser humano nuevo y renovado.

Lo que los evangelios primeros (de Marcos, Mateo y Lucas) llaman seguimiento y
conversion, el cuarto evangelio lo retoma con el término “permanecer”. “Si mi palabra
permanece en ustedes... Si permanecen en mi...”. Permanecer es un término que connota un
hacerse uno con él, con Jesus, y hacer de su causa mi causa Yy nuestra causa.

IX.4- ;Y qué...?

Ya hemos visto que no se debe ni se puede pedir a la Biblia que diga lo que quisiéramos
que nos dijese. Pero siguiendo lo que parece ser la continuidad de la revelacion divina en
los textos, descubrimos la preferencia de Dios por los excluidos, por las mujeres y por
aquellos que el mundo considera viles y despreciables (como dice Pablo en 1 Cor 1, 27-
28). Esta es nuestra primera opcion de vida que podemos llamar socialista, en el sentido de
transformadora.

La Biblia fue escrita en medio de muchas contradicciones y la oficializacion de su
canon todavia fue mas ambigua. Sin embargo, el pueblo dice que Dios escribe derecho con
lineas torcidas y ella siempre puede ser leida e interpretada de una forma que nos conduzca
al otro, al diferente y especialmente al empobrecido y excluido de este sistema dominante
en el mundo.

Ya hemos enfatizado suficientemente que no necesitamos la Biblia para legitimar
nuestra lucha por justicia, ni es cosa de sacralizar o bautizar el proceso socialista que
presenciamos, en medio a muchas dificultades y contradicciones. No es este el punto.
Como personas que creen, las comunidades pobres de nuestro continente quieren leer la
Biblia no para saber si deben o no vivir la justicia y si para darles fuerza en la lucha y para
que la caminada sea radicalmente solidaria hasta el final y de forma trascendente.

“El judaismo, pero principalmente el cristianismo primitivo desarrollé una nueva ética
social y politica, basada en dos principios fundamentales:

1) El amor al préjimo que, en los textos judaicos se amplia al extranjero, al pobre, la
viuda, etcétera (Lv 19), en las primeras comunidades cristianas se radicaliza hasta al
enemigo: “Amen a sus enemigos” (Rom 12, 27; L¢ 6, 27, etc.).

2) Una actitud de humildad que signifique concretamente ‘renuncia al statu quo’ y
reinversion de los valores sociales: “Los primeros seran los ultimos y los Gltimos seran los

158 PABLO RICHARD, “Chaves para uma releitura historica e libertadora do quarto evangelho e cartas”, en
RIBLA 17 (Revista de Interpretacion Biblica)1994, p. 7 ss.

134



primeros” (Lc 14) y “Dios derribara a los poderosos de su trono y exaltara a los pequefios”
(Magnificat). Esto se da ya por el nacimiento de Jesus y por la fe cristiana o deberia ser en
la sociedad un signo de lo nuevo™®,

Esta nueva ética tenia dos vertientes: el amor de unos a otros (Jn 13, 15ss) y una
propuesta de comunitarismo, tener todo en comun. Esto nunca parece haber sido realmente
practicado, pero era una propuesta de la comunidad primera de Jerusalén, dice Lucas en los
Hechos de los Apostoles. Esta propuesta —tener todo en comin-— era absolutamente contra
la ética de toda una sociedad dividida en clases. EI mismo hecho de que Pablo pida que
sean humildes era una forma de invertir los valores sociales del imperio.

Esta ética implicita y explicita en algunos textos del Nuevo Testamento representa en el
mundo antiguo una revolucién social con relacion al poder constituido y a las estructuras
de clase de las sociedades de todos los tiempos. Al mismo tiempo que propone una
relativizacion de los lazos familiares (casi renuncia a la familia), antes basados s6lidamente
en la sociedad, insiste en la democratizacion del poder. No se pueden pensar, hoy, estos
valores de forma fundamentalista, sino lo que ellos pueden indicarnos de nuevo en la
construccién del socialismo del siglo XXI.

La Biblia no es una escritura aislada. Aqui no es el caso de estudiar las fuentes de la
Patristica, es decir, de los padres del cristianismo primitivo. Otros ya han hecho eso. No
queremos hacer de estas paginas una especie de defensa de una fe socialista que usted,
lector o lectora, o la tiene por conviccién de sensibilidad humana y hambre de justicia, o
nunca la tendrd simplemente porque alguien haya intentado convencerle de eso.

Lo que es importante y urgente es descubrir lo que “el Espiritu dice hoy a las Iglesias” y
como ser fieles a este Espiritu, en comunion con todas las personas que tienen hambre y
sed de justicia en el mundo actual.

154 Cf. GERD THEISSEN, A Religido dos Primeiros Cristédos, Paulinas, Sdo Paulo, 2009, p. 125 ss.
135



X
UN NOVISIMO TESTAMENTO: EL ECOSOCIALISMO

El término nos viene al corazén como expresion simbolica: Novisimo Testamento.
Evidentemente, se trata de un lenguaje todavia marcado por la cultura cristiana. No
queremos quedar presos en ella y menos aun imponer tal expresion al nuevo proceso
socialista latinoamericano, que es laico y auténomo con relacion a estos analisis
provenientes de la teologia. Si aceptamos usarla es sélo porque aqui nos dedicamos a
explicitar una espiritualidad macroecumenica para este proceso y por la dimension propia
de verdad que ella contiene. Creemos que el nuevo proceso socialista vigente en algunos
paises del continente heredd de las culturas indigenas, afros y populares una dimensién de
espiritualidad ecologica. “El mismo Foro Social Mundial, después de algunas ediciones y
de un sondeo entre los participantes, incluyd entre los ejes tematicos del Foro, el tema:
Cosmovisiones y Espiritualidad”®®®. Aqui queremos subrayar y explicitar mejor algunos
elementos de este punto que contiene una riqueza inconmensurable e importantisima en el
camino nuevo de los socialismos en el continente. Vamos a tratar de comprender mas
profundamente lo que significa esto y sacar algunas consecuencias de esta vision espiritual.

X.1- La profecia del cosmos en situacion de exilio

Profecia es un término religioso y hoy ya no es exclusivo del mundo judaico y cristiano.
Vivimos en un continente en el cual la gente de las culturas tradicionales lee o escucha el
cosmos para saber si pueden o no plantar en el momento adecuado de la Madre Tierra,
consultan los astros para saber su suerte y saben leer en la naturaleza una palabra que,
aunque no se llame asi, es la profecia del cosmos. En los Andes hemos participado en
cultos en los cuales sabios yatiris aymara consultaban las hojas de coca para decir algo para
nuestras vidas. En el interior de Goiés, un viejo indio Karaja durante la charla que estamos
teniendo dijo: “ya vi una lagartija que pasod ahi en la pared y me dijo alguna cosa de
nuestro asunto y este pajaro grande que esta volando sobre nuestras cabezas me susurra
también algo que debe ser dicho aqui”. ;Como interpretar esos mensajes? (Como
comprender los varios nucleos de pastoral de la salud popular que hacen radiestesia para
ver la salud de las personas y recetan flores de plantas del cerrado o del sertdo nordestino
para estimular la inmunidad humana o para males que hasta hoy la ciencia moderna trata
todavia con cierta dificultad?

Sin apelar a ningun concepto mecénico o concepcién magica en el sentido negativo, o
sea, fatalista, necesitamos aceptar estas expresiones de la sabiduria ancestral e
incorporarlas a nuestra espiritualidad ecoldgica actual, inherente al proceso socialista en el
gue estamos llamados a participar. No queremos—repito— hacer aqui una especie de
apologia biblica, como si la Biblia fuese la unica autoridad a legitimar una apertura
macroecumeénica y espiritual para estas dimensiones ecoldgicas tradicionales. Pero, como
estamos escribiendo mas especificamente a cristianos (sin descartar en modo alguno o
considerar menos importantes a otros), creemos conveniente que nos demos cuenta de que

155 LUIS CARLOS SUSIN, “Mée Terra que nos sustenta e governa: por uma teologia da sustentabilidade”,
en SOCIEDADE DE TEOLOGIA E CIENCIAS DA RELIGIAO, SOTER organizacion de obra colectiva:
Sustentabilidade da Vida e Espiritualidade, Paulinas, Sdo Paulo, 2008, p. 195.

136



en la misma Biblia encontramos los fundamentos que nos permiten valorar lo que aqui
llamamos la “profecia del cosmos”.

Un documento del Nuevo Testamento comienza diciendo: “Antiguamente y de varios
modos, Dios hablé a nuestros padres (y madres) por los profetas (y profetisas).
Ultimamente nos hablé por su Hijo...” (Heb 1,1).

Segun esta vision teologica y espiritual, Dios nos habl6 por los profetas y profetisas de
la antigliedad. En tiempos mas recientes, nos hablo a través de Jesucristo. La teologia
tradicional cristiana ha sublimado mucho esto y ha hablado mucho de este Dios que se
revela en la historia. Sin embargo, no ha sido tan comdn que los exegetas y te6logos
recuerden que este texto contintia, y que en el versiculo 2 dice que “Dios constituyo a este
su Hijo heredero de todo lo que existe y por ¢l cred el mundo”. Dice ademas que “este
cosmos es resplandor de su gloria e imagen expresa de su persona, sostenido por su
Palabra” (Heb 1, 2-3).

En estos tiempos en que la Tierra y el universo son fuertemente agredidos por el modelo
social y econdmico dominante en la mayor parte del mundo, descubrimos que el cosmos
grita pidiendo ayuda y reclama de nosotros una relectura diferente de la espiritualidad y
mas propiamente de la revelacion divina expresada en las fuentes de la fe judeocristiana.
Descubrimos que, mas que nunca, tendriamos que subrayar el logos (palabra o sentido)
divino que el universo contiene para nosotros como una profecia y que espera de nosotros
su revalorizacidn y nuestro mayor aprecio.

Hubo ¢épocas en la historia de la humanidad en que la naturaleza tenia una situacion
distinta. El ser humano cuando planificaba alguna construccion, era esencial el respeto a la
naturaleza, asimismo, el arte se inspiraba en ella y las ciencias no era otra cosa que el
conocimiento que se derivaba de la propia naturaleza.

Sin embargo, poco a poco nos impusieron un modelo de explotacion del ser humano y
de la propia naturaleza. La tendencia cientifica y cultural que llegéd del viejo Continente a
través del método experimental, rezaba: “a la naturaleza se le deben arrancar sus secretos y
si es preciso torturarla como se tortura a la mujer, para asi dominarla y someterla”.

Tradicionalmente, la teologia cristiana ha dado relieve al cosmos como “creacion”,
dando a esta palabra el sentido de “criatura separada de Dios”. En nuestro ambito cristiano
debemos repensar y ampliar el campo de accién de la teologia de la creacion. Esta, en su
tentativa de dialogo con el mundo moderno, ha procurado mostrar que la fe en Dios creador,
no sélo no es contraria al progreso cientifico- técnico, sino que es una de las causas que lo
hicieron posible en el occidente europeo. El ser humano, creado a imagen de Dios, es admi-
nistrador responsable del mundo, llamado a “dominarlo” y a ponerlo al servicio de los
mismaos. Pero la teologia cristiana afiade siempre que se trata de un dominio responsable y no
arbitrario.

Las religiones ancestrales de la humanidad consideraban la creacion como encantada.
Un filoésofo antiguo ensefiaba: “El universo estd lleno de dioses”. La divinidad seria una
especie de “alma del universo”. De ahi se deducia que el orden o armonia que preside la
naturaleza dispone el orden social y que el mundo es asi porque es la voluntad de Dios. Es
el destino y no se puede hacer nada para cambiarlo.

La vision biblica insiste en lo contrario. Dios creo el cielo y la tierra. Esto podria ser
interpretado como devaluacion o disminucion de la importancia del universo. Emmanuel
Levinas retoma una doctrina de rabinos antiguos como Luria e insiste en que, por el
contrario, al crear (en hebreo, bara significa crear separando) “el creador coloc6 un ser
capaz de ateismo, un ser que, sin haber sido causa sui, tiene mirada y palabra independiente

137



y esta en casa”!®. Al crear, Dios renuncié a la totalidad y se retird, no para minusvalorar la
creacion, sino al revés, para darle una dignidad propia. EI cosmos no es divino, pero tiene
una importancia inmensa en si mismo. Debe ser visto como un valor en si y en esta obra del
artista se puede contemplar el amor y el arte con los que el divino artista la plasmo.

En este sentido, los textos sapienciales, san Pablo y la Carta a los Hebreos, asi como el
prélogo del cuarto evangelio van a hablar del logos o de la palabra divina contenida en la
creacion, o sea, en el cosmos. Esta palabra de sentido es la que da al cosmos el sentido de
profeta. Aunque el cosmos esté en situacion de exilio, no deja de ejercer su profecia propia
y original (no repetida por la Biblia o por la historia) que debe ser oida y valorada por
nosotros. La crisis ecoldgica actualmente vigente en el mundo debe llevarnos a resaltar esta
dimension profética del cosmos.

Segun la Biblia, la Tierra, en el sentido no solo del suelo agricola sino del cosmos, es el
lugar del ser humano. No existe humanidad sin la Tierra, sin el cosmos. Nosotros hemos
sido puestos en ella y existe una profunda relacion entre cosmos y humanidad. EI cosmos
es la casa (oikos) de la humanidad. El término ecologia viene de esta nocion de casa
comun. En este sentido es biblica. Levinas defiende que “esto no quiere decir que el
cosmos exista en funcion del ser humano, ya que éste se mantiene en el mundo, como
venido hacia él y como alguien que se puede retirar de él hacia el exterior de una
intimidad. Entonces, asi como Dios se retir0 al crear para dar autonomia a su creacion, el
ser humano es co-creador y en el cosmos estd en casa, pero como alguien que no lo
esclaviza. Somos, por el contrario, parte del cosmos y le debemos la fidelidad de
manifestar con él la gloria de Dios*®’.

La Carta a los Hebreos dice que el cosmos es el reflejo del Hijo de Dios hecho humano.
(Qué quiere decir esto? El texto la llama “su expresa imagen”. El cristianismo no ha
valorizado esta figura del “Cristo en forma de cosmos” o de naturaleza. O, diciéndolo al
revés, en la fe cristiana parece hablarse poco de que la naturaleza expresa una especie de
corpus Christi, de cuerpo de Cristo, en el mismo sentido en que la tradicidn cristiana hablé
de la eucaristia.

Segun el libro del Génesis, Dios crea al hombre y a la mujer a su imagen. Y concede a
la humanidad el derecho de “dar el nombre”, o sea, de indicar una mision a los animales y
a las otras criaturas (Gn 1, 28 y cap. 2). Entonces el cosmos es como la gloria del ser
humano y el ser humano la gloria de Dios. El salmo dice: “Los cielos son del Sefior, pero
la tierra se la dio a los hijos e hijas de los seres humanos™ (Sal 115, 16). Hay entonces una
mision del ser humano con relacion a la Tierra y la vida en el planeta®®. Pensamos que esta
visién biblica y holistica de la ecologia esta profundamente de acuerdo con la vision de las
religiones indigenas y negras y ha sido muy valorada en los procesos socialistas de paises
como Bolivia, Ecuador y Venezuela.

16 E. LEVINAS, Totalité et Infini, La Haye, Paris, 1961, p. 30.

157 Ibidem, pp. 125-126.

158 Sin repetir, sino al contrario, dialogando con él, retomamos aqui algunas ideas de ADOLPHE GESCHE,
O Cosmo, Paulinas, S&o Paulo, 2004, pp. 36-37.

138



X.2- La Alianza divina expresada en la naturaleza

En el capitulo anterior, hemos hablado de la Teologia de la Alianza y no queremos aqui
repetir lo que ya hemos dicho. Nuestra intencion es insistir en que la intimidad con Dios se
expresa en una relacion de amor, comunion y didlogo con el universo. Las historias que se
cuentan sobre san Francisco de Asis 0 sobre un santo oriental llamado Serafin de Sarov
(Rusia, Siglo XIX), dicen que ellos hablaban con los animales y las plantas. Tal vez hasta
ahora nos hayan parecido estos textos, como las florecillas, un poco folcléricos o poéticos,
pero que no hemos descubierto su profundidad. Por el contrario, a la luz de esta
espiritualidad de la alianza c6smica, comprendemos por qué los indios andinos tienen la
costumbre de pedir disculpas a la llama que van a sacrificar, o en el candomblé y la
santeria las madres y padres de santo susurran palabras de amor a la palomita blanca que
tienen en las manos y va a ser sacrificada. No queremos con esto legitimar ninguna
teologia sacrificial, pero no aceptamos juzgar a ninguna otra religion, como las que todavia
hacen sacrificios de animales. Subrayamos solamente esta teologia del dialogo con los
otros seres, como plantas y animales; didlogo no tanto con palabras humanas que ellos no
pueden comprender y que supondrian una especie de antropocentrismo (humanizar a los
animales), sino como una relacion de amor e incluso de alteridad (respeto al otro y
comprension de su no reduccion a mi).

Esta relacion de alianza aparece en la Biblia como la relacion entre la observacion la ley
de Dios y la posesion de la tierra, asi como la fecundidad de los campos y la vida en la
naturaleza (esta es la teologia del Deuteronomio, por ejemplo). En las cartas de Pablo
aparece esta formidable y bella recreacion del cosmos como la fe en Jesucristo resucitado y
el proyecto divino de rehacer la integridad del universo. Pablo no duda en escribir: “La
misma creacion sera liberada de los lazos de la descomposicion para participar de la
libertad de la gloria de los hijos ¢ hijas de Dios” (Rom 8, 21). A través de JesUs resucitado
y del Espiritu, se da una renovacion de la alianza de intimidad y pertenencia plena de la
humanidad en Dios (“Dios serd todo en todos”, llega a decir Pablo) y el resultado de eso
sera la nueva creacion, no en el sentido de que ésta que tenemos sera destruida, sino en el
sentido de una renovacion del cosmos, 0 sea una especie de salvacion ecoldgica de todo el
universo. Podemos profundizar esto en textos como 1 Corintios 15, Romanos 8,
Colosenses 1, 15 ss. y Gélatas 6, entre otros™®. Cristo resucitado se nos aparece como el
espiritu de una naturaleza rehecha y revitalizada. ¢Qué implicaciones tiene esto para
quienes creen en Jesucristo y releen hoy estos textos a la luz de lo que ocurre en el proceso
social latinoamericano?

En primer lugar, creer en la resurreccion de Jesus no significa considerarla como un
hecho ocurrido solo individual y fisicamente en la persona de Jesus, sin relacion con la
naturaleza, sino por el contrario, debemos creerla de manera relacional, ya que esta
resurreccion modifica y renueva el universo. Testimoniar la misma es conseguir vislumbrar
esta energia divina presente en el cosmos, actuando en los planos concretos de la vida y del
trabajo ecoldgico en el que estamos llamados a participar y colaborar. Es muy importante
que las personas que creen en la Biblia puedan releerla con esta vision ecoldgica nueva y
espiritual.

19 Cf. N. T. WRIGHT, Paulo, novas perspectivas, Loyola, Sdo Paulo, 2009, pp. 39 ss. También es
importante releer LUIZ CARLOS SUSIN, A Criacéo de Deus, Paulinas, S&o Paulo, 2003, especialmente el
capitulo 6°: “Jesus, o primogeénito de toda a Criagdo ”, p. 153 ss.

139



X.3- La espiritualidad ecoldgica y el feminismo

Muchas personas saben que el desequilibrio ambiental no afecta solamente al ambiente
natural, sino que se manifiesta también en las relaciones sociales injustas y hasta en el
plano espiritual del ser humano. La ecologia ambiental no puede ignorar o considerar
menos importante a la ecologia social ni a la ecologia interior o espiritual'®. La teologia y
la espiritualidad cristiana, al desarrollar una imagen divina exclusivamente masculina y
hasta patriarcal, colaboraron para que las relaciones sociales desiguales se perpetuasen, asi
como para que se legitimase el dominio del hombre sobre la mujer, y de la humanidad
sobre la naturaleza. A pesar de que actualmente en todo el mundo hemos ganado en
sensibilidad ecoldgica ambiental, las relaciones sociales en continentes como América
Latina todavia contintan profundamente marcadas por las injusticias sociales y de género.

Las teologias feministas nos han ayudado a percibir y constatar que el patriarcalismo ha
sido una especie de pecado original de esta sociedad perversa. Sin luchar contra el
patriarcalismo todavia vigente en tantos niveles de las relaciones sociales, no tenemos
como luchar por la conservacion o defensa de la naturaleza agredida, y menos adn
podremos luchar por la liberacién de nuestros pueblos. Los nuevos procesos sociales
latinoamericanos necesitan liberarse de la Ilaga ancestral del patriarcalismo y del
machismo latinoamericano para hacer posible una nueva conciencia social y una nueva
realidad econdmica.

Una profunda esperanza en la transformacion de esta realidad social y ecoldgica viene
de la caminada de los movimientos feministas. La conexién entre la causa de la Mujer y la
Ecologia es antigua. En muchas casas y tradiciones de religiones afrodescendientes es la
mujer quien puede ser mediadora de la relacién del Espiritu presente en la naturaleza (en el
caso del candomblé y santeria de tradicién yoruba) y la comunidad. Incluso las casas,
templos y terreiros tradicionales que tienen de coordinador un padre de santo y no una
madre de santo veneran y respetan esta funcién propia de la mujer. Otras tradiciones, como
la de leer las manos o la de descifrar los misterios del universo en las conchas o caracoles
0 en las cartas de Tarot, aunque no sean funciones que excluyen a los hombres, todos
pueden percibir que son una funcion predominantemente femenina. Lo que queremos
resaltar ahora es cdmo esta funcion tiene un caracter profético ligado a la ecologia. No
solamente a la ecologia social, en cuanto relaciones de género mas justas entre mujeres y
hombres, sino también a la ecologia ambiental, en el sentido de la relacion propia e intima
entre la mujer y los misterios de la naturaleza.

En 1974, en el mundo académico y occidental, la escritora francesa Francoise
d’Eaubonne acuii¢ el término “ecofeminismo” para designar “el potencial que tienen las
mujeres de llevar a término una revolucion ecoldgica que asegure la supervivencia humana
en el planeta”. Vandana Shiva dice que “el dano provocado a la naturaleza implica también
dafio a la mujer, ya que ambas son explotadas por el capitalismo patriarcal”®. En América
Latina, te6logas como Ivone Gebara, Luiza Tomita y tantas otras han releido esta teologia
feminista y ecoldgica a partir del proceso social latinoamericano. A pesar de que su primer
publico esta constituido por mujeres —y es normal que sea asi— en modo alguno excluyen a

160 Estas distinciones han sido profundizadas por FELIX GUATARI, As Trés Ecologias, Papirus, S&o
Paulo, 1990, pp. 9 ss y por LEONARDO BOFF, Ecologia, grito da Terra, grito dos pobres, Sextante, Rio
de Janeiro, 2003, pp. 15-23.

161 TERESA AGUSTIN, “Feminismo y Ecologia”, en la obra colectiva Ecologia y Cristianismo, XV
Congreso de Teologia, Centro Evangelio y Liberacion, Madrid, 1996, p. 37.

140



los hombres. Estos estdn también llamados a vivir este discipulado de iguales en las
relaciones sociales, en las estructuras eclesiales y de las religiones populares, y en la
comunion con la naturaleza. Ciertamente esto reclama de hombres y mujeres un profundo
movimiento y camino de conversion estructural y social, como también ecologica.

X.4- El Ecosocialismo en las metropolis y culturas urbanas

En las ultimas décadas América Latina ha dado un salto irracional al pasar de las
culturas rurales a la realidad urbana. Cuenta con algunas de las mayores megalépolis del
mundo (Ciudad de México, Buenos Aires y Sdo Paulo), y con problemas inmensos,
agravados por fendmenos como el éxodo rural descontrolado, la pobreza creciente de las
periferias, el desafio inmenso del narcotréfico, la contaminacion de las fuentes de agua y
del aire de las ciudades, agravado por un sistema de transporte colectivo, por lo general
ineficiente, que se basa en los vehiculos privados y depende todavia del petréleo.

Silvio Caccia Bava ha escrito que: “pobreza es, en primer lugar, la imposibilidad de
decidir sobre la propia vida. En este sentido, erradicar la pobreza es incluir en las
decisiones publicas a los pobres, sus representaciones colectivas, y descentralizar y
democratizar radicalmente las instancias publicas de decision. Pobreza es también la
privacion de derechos sociales para garantizar la satisfaccion de las necesidades basicas de
todo ciudadano; estamos hablando de seguridad alimentaria, trabajo, vivienda, saneamiento
basico, movilidad, salud, educacién, cultura, deporte y diversién. El foco central debe ser
buscar la reduccion de las desigualdades (...) El objetivo mayor es la reapropiacion de la
gestion de las metropolis por sus ciudadanos™®2,

Podemos decir lo mismo de la administracion de todas las ciudades, ya que en nuestro
continente hay muchas medianas y pequefias ciudades con problemas similares y muchas
ciudades del interior siguen profundamente ligadas y dependientes de la economia
campesina y de la vida del campo. El Ecosocialismo tiene que tener en cuenta estos
desafios de la realidad urbana para afirmarse como construccion de una alternativa de
transformacion politica y social. Por lo menos en Bolivia, varios analistas han denunciado
el socialismo como muy aferrado todavia a una légica productiva y, finalmente, funcional
al sistema capitalista (aunque sea de Estado). También han advertido sobre modelos
democraticos que, si bien cuidan de los derechos basicos y esenciales, no tienen como
objetivo el ideal indigena del vivir bien para todos, profundamente ecosocial.

El pensador boliviano Oscar Vega Camacho escribio: “Si el principal antagonismo que
nuestras sociedades enfrentaron durante el siglo XX se dio entre el capitalismo y la
democracia, hoy en dia se da entre capitalismo y vida. Lo cual nos lleva directamente al
centro de la encrucijada de horizontes: la politica. ¢(Qué politica estd en juego? ¢Qué
politica estamos poniendo en juego?”1%,

Esta reflexion plantea una pregunta muy seria que he querido poner en este capitulo
sobre Ecosocialismo. ¢Una revolucién social y politica, de caracter verdaderamente nuevo,
que si queremos podemos denominarla nuevo socialismo para América Latina, sera viable
a partir de las viejas formas de ejercer el poder? ;Una politica comprendida como el
derecho de mandar sobre los otros y en la cual quien es “elegido” ejerce el poder de mando

162 Cf. SILVIO CACCIA BAVA, “Erradicar a Pobreza nas metropoles”, en Le Monde Diplomatique Brasil,
marzo 2010, p. 3.

183 Cf. OSCAR VEGA CAMACHO, “Novas Configuragdes politicas”, en Le Monde Diplomatique Brasil,
marzo 2010, p. 17.

141



y a los deméas cabe obedecer, seria coherente y eficaz para esta propuesta de un nuevo
socialismo posible?

La tal “gobernabilidad”, criterio y cuestion politica, es invocada siempre por ciertos
gobernantes a la hora de disculparse por hacer alianzas politicas no siempre comprensibles.
Y se realiza a través de juegos de poder entre el ejecutivo y las fuerzas que votan en el
legislativo para garantizar los intereses del gobierno. ¢Un sistema que se quiere nuevo y
ciudadano puede subsistir con esas viejas y arbitrarias reglas de conducta?

En varios paises y regiones del continente, se ha insistido en una politica que, al lado de
la representativa, hoy todavia vigente y necesaria, busque una democracia participativa que
garantice mas condiciones de igualdad entre los ciudadanos y respeto a las diferencias
étnicas, culturales, de género, etcétera. Los movimientos indigenas y los grupos urbanos
que comienzan a organizarse merecen plena participacion politica y necesitan garantizar
sus voces a todos los niveles de las decisiones politicas.

Hasta ahora solamente nos competia dar criterios, pues estamos todavia en la segunda
parte, que llamamos juzgar. Entremos, pues, en la tercera y ultima parte de este viaje, en la
cual si vamos a intentar elaborar algunas propuestas a partir de los criterios aqui emitidos.

142



32 parte

“Ve ty haz ti lo mismo”
(Lc 10, 37)

143



Xl

PROPUESTA PARA UNA NUEVA
TEOLOGIA SOCIALISTA LATINOAMERICANA

No podemos afirmar que estén faltando textos y reflexiones actuales que configuren una
teologia latinoamericana actualizada, que responda a los desafios y preguntas de nuestros
pueblos e Iglesias en este comienzo del siglo XXI. Entidades como Amerindia, ASETT
(Asociacion Ecuménica de Tedlogos y Teblogas del Tercer Mundo) o EATWOTT (siglas
en inglés), la SOTER (Sociedad de Teologia y Estudios de la Religion) de Brasil, el
Departamento Ecuménico de Investigaciones (DEI) en Costa Rica, EI Centro Diego de
Medellin en Chile, y otras entidades teoldgicas han dado, cada una a su modo, una
hermosa contribucién para esta actualizacion teoldgica. Las teologias indias, las teologias
negras o afrodescendientes, las teologias campesinas, la teologias juveniles, las teologias
queer y las teologias feministas latinoamericanas, entre otras, Yya realizaron diversos
encuentros continentales y publicaron libros importantes que pueden ser referencias para el
camino renovador y original de una “teologia latinoamericana de la liberacion”, que puede
acompariar y apoyar el desarrollo de las experiencias socialistas del siglo XXI de las cuales
tratamos aqui en estas paginas.

En esta tercera y Gltima parte de nuestra reflexion, vamos a intentar resumir algunas
indicaciones y referencias no tanto para la accién social, pues ésta no nos compete, sino
para la insercion en este proceso socialista y de integracion latinoamericana de los grupos
religiosos o de diversas tradiciones espirituales, asi como también para una teologia y una
espiritualidad capaces de dar apoyo y fuerza espiritual a este proceso. Somos conscientes
de que al intentar hacer esta sintesis corremos el peligro de repetirnos, pero asi y todo
pensamos que estos dos capitulos pueden ser Utiles a la caminada bolivariana de nuestros
pueblos.

XI.1- La referencia de base y el riesgo de los “basismos”

La realidad social de nuestros paises y de nuestras Iglesias ha cambiado mucho. Hemos
visto que muchos de los movimientos que alcanzaron victorias en varios de nuestros paises
eran movilizaciones populares desligadas de partidos organizados y movimientos formales.
Los regimenes mas liberales y con rasgos mas populares en Argentina, en Brasil o en
Uruguay no siempre facilitan la organizacion y movilizacion de movimientos populares de
caracter reivindicativo. Al contrario, a veces resulta mas fécil luchar contra un general
dictador que contra un presidente venido de los medios populares, aun si no se muestra fiel
a sus origenes y a su historia. Por eso, a pesar de honrosas excepciones, una de las
constataciones que se hacen en varios paises es cierta separacion entre los lideres sociales y
los llamados “movimientos populares o de base”. Tanto en el plano politico como a nivel
eclesial, por varias razones, hoy es mas dificil insertarse en las bases que hace algunas
décadas.

En el plano de la Teologia de la Liberacion no bastan los congresos, foros y encuentros
de reflexion. Por mas que respetemos la vocacion academica, la Teologia de la Liberacion
no sobrevivira solamente de estudios académicos, publicados principalmente en editoriales
y universidades confesionales, no siempre suficientemente libres para poder expresar libre
y valientemente las posiciones y descubrimientos que la investigacion teoldgica de base
supone siempre.

144



Gracias a Dios, varios tedlogos y tedlogas joévenes participan de hecho en los cuadros y
trabajos de la caminada india en Bolivia, en las actividades de base de la VVia Campesina en
varios paises, en el Movimiento de los Trabajadores sin Tierra (MST) en Brasil, y en otros
movimientos populares.

La Teologia de la Liberacion surgié a partir de las experiencias de insercion y de
compromiso social concreto de varios hermanos y hermanas en trabajos y movimientos
sociales de base. Era una época en la que habia una mistica a la cual adherian muchos
religiosos y religiosas: vivir con los pobres y ayudar a la Iglesia no solo a existir para los
empobrecidos, sino a ser una Iglesia pobre y de pobres. En muchos medios politicos
revolucionarios se decia que el militante vive en medio del pueblo como el pez en el agua.
Sacar a un militante de su medio popular es como sacar al pez del agua: no puede respirar
ni sobrevivir. En la conferencia de los obispos latinoamericanos de Medellin (Colombia
1968), los obispos proponian una Iglesia “pobre y despojada de los medios de poder” (Doc.
5, numero 15).

Durante afios, importantes tedlogos y tedlogas latinoamericanos alternaron catedras de
universidades y servicios de pastoral de base, bien en una Iglesia de la Amazonia, como
hacia Clodovis Boff en Acre, bien en otras Iglesias, como Vitéria (ES), o Crateus en el
Ceara.

En la actualidad vuelve a ser de nuevo importante para los intelectuales y asesores
integrarse en las bases. No se trata de caer en basismos ingenuos que Lenin llamaba la
“enfermedad de la izquierda”. Lo “popular” no es solamente lo que nace en el medio del
pueblo llano o es expresado por él, sino a partir del pueblo organizado y consciente, lo que
significa que no siempre lo méas de base seria lo més popular. Popular no es de ninguna
manera sindénimo de populista. Lo verdaderamente popular es critico y transformador. Las
personas y grupos verdaderamente comprometidos saben que el camino es mas dialéctico y
se construye en medio de contradicciones. No podemos ceder a un purismo irreal que no
nos llevaria a nada, pero esta tentacion tampoco justificaria nunca una falta de adhesion o
de compromiso liberador.

X1.2- La cuestion de una nueva epistemologia

La Teologia de la Liberacion se construy0 a partir de toda una generacion de
intelectuales que, casi en su totalidad, se formd en Europa y tuvo como referencia el
modelo de pensamiento occidental, patriarcal y autoritario comin a las Iglesias. Estos
hermanos y hermanas se insertaron en la caminada liberadora de la Iglesia, rechazaron los
abusos de una teologia esencialista y construida mayoritariamente en laboratorios y
escritorios, intentaron reformular este terreno minado y plantaron semillas buenas y
fecundas de liberacion y vida.

Sin embargo, el modelo fundamental de pensamiento (patriarcal y esencialista) no llegd
a ser modificado. “La Teologia de la Liberacion parece sobreponer a la epistemologia
antigua y medieval una epistemologia moderna y mecanicista en la que, a primera vista,
parecen armonizarse conceptos como lucha de clases, sociedad sin clases, Reino de Dios.
Pero no se hace un abordaje nuevo: solamente se afiaden aspectos de la epistemologia de la
modernidad en una perspectiva teoldgica de liberacion integral de los pobres de América
Latina. Por ejemplo, la reinterpretacion de Jesus de Nazaret no critica la dogmatica
tradicional, no hace la deconstruccion del dogma cristoldgico, lo relee a la luz de la opcién
por los pobres y de la lucha por la justicia. Es un intento de armonizar dos universos

145



epistemoldgicos sin eliminar ni modificar ninguno de ellos. La cuestion es saber cual de los
dos prevalece con mas intensidad en el discurso teologico”%4,

Este comentario critico de Ivone Gebara nos ayuda a darnos cuenta de que, si en los
afios 70 y 80, la Teologia de la Liberacion tuvo que hacerse a partir de los presupuestos
metodolégicos clasicos, solamente trasladados a la realidad latinoamericana, en la
actualidad no puede seguir siendo asi. En las décadas 70 y 80 se decia que “hacer teologia
de la liberacion no era reflexionar sobre la liberacion como un genitivo, sino un nuevo de
hacer teologia”. Y wvarios de nuestros pensadores formularon una epistemologia de
mediaciones analiticas y hermenéuticas que nos ayudaron mucho!®®. Sin embargo, los
autores citados como referencias principales eran europeos y construiamos la teologia
latinoamericana como en dialogo y en respuesta a autores europeos. Las opciones de fondo
eran nuevas Y liberadoras, pero la l6gica con la cual se construia el discurso no era nueva.
Era como si nosotros, latinoamericanos, necesitdsemos decir a los occidentales: somos
tanto 0 méas capaces que ustedes de entrar en logica occidental y construir un discurso
nuevo en el contenido, pero clasico en su armazén metodoldgico.

En Alemania se hacia una coleccion llamada Mysterium Salutis. Nosotros quisimos
hacer la nuestra Mysterium Liberationis. Pero lvone tiene razon al decir que la
epistemologia fundamental era la misma. Actualmente, necesitamos superar este caracter
antropocéntrico, a pesar de todo, eurocéntrico o cristocéntrico e incluso patriarcal, presente
en muchos textos de la Teologia de la Liberacion. Buscamos afirmar una epistemologia
ecofeminista y holistica que todavia necesita mayor profundizacion y expresion. Aqui entra
una perspectiva de exegesis mas narrativa y erética, una teologia mas construida a partir
también y principalmente de las experiencias y de los sentimientos, unidos a la reflexion
mas sistematica.

Asi como en la década de los 70, la Teologia de la Liberacion fue capaz de aceptar la
teoria marxista como instrumento de mediacion analitica de la realidad, aunque tuviese
criticas a varios aspectos de esta vision de mundo, hoy es fundamental integrarse en el
proceso de las transformaciones sociales y politicas vigentes en América Latina, aceptando
la interdisciplinariedad cientifica y espiritual del Sur, hacer una nueva opcién por un
socialismo que se renueva y discernir hoy una espiritualidad que fundamente el proceso
bolivariano de liberacidn, presente y actuante en varios de nuestros paises.

X1.3- Superar las viejas imagenes divinas

Actualmente algunas tradiciones espirituales como las religiones monoteistas procuran
renovar su modo de hablar de Dios. En tiempos pasados, se presentaba a Dios como una
divinidad guerrera 0 como un juez cefiudo que premia a los virtuosos y castiga a los
desobedientes. Hubo épocas en las cuales en algunas casas de familia habia un cuadro con
un gran ojo que veia todo lo que haciamos y juzgaba nuestros actos.

En la colonizacion, la conquista fue cometida en nombre de este Dios idolo, visto como
“Dios de los cristianos”. El parecia mas fuerte y violento que los Dioses negros o indios
que se habrian mostrado incapaces de defender a sus pueblos de la esclavitud. Estas
imagenes vergonzosas de Dios, incluso del Dios biblico, contindan legitimando
desigualdades de género (“la mujer es ontoldégicamente incapaz de recibir el sacramento

164 VONE GEBARA, Teologia Eco-feminista, Olho d’4gua, Sdo Paulo, 1997, p. 53.
185 CLODOVIS BOFF, Teologia e Pratica, Vozes, Petrépolis, 1978. LEONARDO y CLODOVIS BOFF,
Como hacer Teologia de la Liberacién, Paulinas, Santiago, 1989.

146



del orden”, dicen los mas conservadores en la Iglesia catdlica) e injusticias
discriminatorias. Estos modos de concebir la divinidad merecen lo que afirmaba una
persona espiritual como Tony de Mello: “De Dios decimos tranquilamente cosas que no
nos atreveriamos a decir de ninguna persona digna”.

De hecho ya en el siglo IV san Gregorio de Nisa ensefaba: “La simplicidad de la fe
verdadera presume que Dios sea lo que es. Sin embargo, creemos que la divinidad no
puede ser captada por un simple término, idea o por cualquier artificio de nuestra
aprehension. EI misterio divino permanece mas alla del alcance no sélo del ser humano,
sino también de la inteligencia angélica y supramundana. Es impensable e impronunciable.
Solo tiene un nombre que puede representar su naturaleza apropiadamente. Este Unico
nombre estd “por encima de todo Nombre”1,

Del mismo modo, en la Edad Media, el Maestro Echkart, uno de los mayores misticos
occidentales ensenaba: “Todo lo que usted hace o piensa sobre Dios, es mas usted que él.
Si absolutiza esto, usted blasfema porque lo que él es realmente, ni todos los maestros de
Paris pueden decirlo. Si tuviese un Dios que pudiese ser comprendido por mi, no me
gustaria reconocerlo como mi Dios. Por eso, céllese y no especule sobre él. No lo revista
de atributos ni propiedades, acéptelo ‘sin ser propiedad suya’, cCoOmo un ser superior a todo
y como un No Ser superior a todo”*?’,

La tradicion hebrea que desarroll6 una profunda contemplacion del nombre divino,
asumio el hecho de que Dios es Vida y Misterio. Ningun nombre lo define totalmente. Por
esto la diversidad de nombres son aspectos de su misterio que es adorado.
Lamentablemente muchas veces, las Iglesias cristianas y también nuestra teologia
ignoraron esto y las traducciones que tenemos de la Biblia suprimieron esta riqueza.

Esas iméagenes de Dios se tenian en los comienzos, pero hoy nuestra manera de ver y
relacionarnos con lo Sagrado va cambiando. Como bien nos apunta Andrés Torres
Queiruga: “Esa distancia entre nuestra actualidad y nuestro pasado es el precio que
debemos pagar por algo que constituye una de las mayores riquezas del cristianismo: su
antigtiedad. Ella supone un enorme tesoro de experiencias y de saberes, tanto tedricos como
practicos. Pero significa también que nuestra comprension de la fe nos llega en un molde
cultural que pertenece a un pasado que en gran parte se ha hecho caduco. Para darse cuenta
de la magnitud del problema, basta con pensar en que la inmensa mayoria de los conceptos
intelectuales, representaciones imaginativas, directrices morales y préacticas rituales del
cristianismo se forjaron en los primeros siglos de nuestra era, y que a lo sumo fueron
parcialmente refundidos en la Edad Media™ 168

En estos momentos nuestras imagenes de Dios caminan por nuevos rumbos. Algunas
te6logas como Ivonne Gebara hablan de los rostros de Dios, de las nuevas relaciones y
manifestaciones de Dios. La teologia ecofeminista ha partido de esta via negativa,
consagrada por los misticos antiguos. Renunciamos a hablar de Dios en términos absolutos
y como certeza. Rechazamos iméagenes patriarcales de Dios que lo aislan de la creacion y
hacen de él una especie de sefior absoluto y tirdnico. Lamentablemente, las imagenes
patriarcales de Dios fundamentan una teologia tradicional y modelos de Iglesia y de
jerarquia que hoy criticamos.

166 GREGORIO DE NISA, “Contra Eunomio”, libro 1, cap. 42.
167 Cf. F. PFEIFFER, Meister Eckhart, Aalen, 1962, p. 183.
188 En: Dios para hoy. www.servicioskoinonia.org.

147


http://www.servicioskoinonia.org/

Para construir un socialismo nuevo para el siglo XXI, tenemos no tanto que reconsiderar
estas imagenes divinas, como ser capaces de, en didlogo con otras tradiciones espirituales,
vislumbrar otro modo de hablar de Dios que salvaguarde la inefabilidad del misterio. Todo
lo que digamos de Dios sera siempre impropio. Por otra parte, pensamos que algunas
afirmaciones como las que estan ligadas al poder y al mantenimiento de un orden social
injusto, no sélo son insuficientes e incompletas, sino que son ofensivas e inicuas.

Es fundamental otra imagen u otras imagenes divinas para una teologia y una
espiritualidad que quiera apoyar un proceso nuevo de socialismo latinoamericano. En una
de sus cronicas, Rubem Alves resume esta discusion en los siguientes términos: “No
debemos pensar a Dios por encima de los humanos, como espiritu opuesto a la materia,
como transcendente al universo y como Padre y creador de todo. Dios es don y desafio.
Don en toda experiencia que nos fortalece y capacita. Esta en el regazo confortante de la
tierra. Se manifiesta en el susurro del viento, en el canto de los pajaros. La divinidad se
anuncia en el ‘dos en uno’ del amor sexual, en la amistad, en la comunion, y en la
revelacion sensorial del sentido que son las obras de arte”.

Como ensefiaba san Gregorio de Nisa en el siglo IV: “Encontrar a Dios es buscarlo sin
cesar. Aqui, buscar no es una cosa y encontrar, otra. El resultado de encontrar es seguir
buscando. El deseo del alma se acumula por el hecho mismo de que ella permanece
insaciable. Ver a Dios es no saciarse nunca y desearlo siempre”%°.

X1.4- La busqueda de un socialismo espiritual

En este principio de siglo, los movimientos sociales han redescubierto el valor y la
importancia de la dimension espiritual del ser humano y de su historia. Esta bisqueda de
profundidad y de sentido mayor de la vida no puede ser dejada como privilegio o
prerrogativa de las personas espirituales que podriamos Illamar de derecha. Aunque
valorando la dimensién colectiva y comunitaria sobre la individual, no podemos oponer
una a la otra y, menos ain, dejar de cuidar la subjetividad, como si ésta fuese
necesariamente algo descartable o reaccionario. Con muchos de los martires de la
caminada liberadora latinoamericana y con nuestros misticos poetas y poetisas, como
Pedro Casaldaliga, Zé Vicente, Ernesto Cardenal, Julia Esquivel, Fina Garcia Marruz,
Cintio Vitier, Roque Dalton, Leo6nidas Proafio y tantos otros, hemos descubierto que la
busqueda colectiva de consolidacion de un proyecto popular pasa también por la
realizacion profunda de la persona en cuanto ser espiritual y sagrado. Cualquier proyecto
social y politico liberador ha de abrirse a las dimensiones del arte y de la estética, de la
afectividad y de la interioridad. No se puede hablar de espiritualidad de la liberacion hoy,
sin este profundo cuidado del arte y de la estética como dimensiones de la vida y del amor.

Es necesario redoblar nuestra fe en la humanidad, y como interpelacion profética, ser
capaz de asumir las opciones profundas de un don Quijote sin caer en la locura de una
vision poco realista 0 medio mesianica. Queremos trabajar por un modelo de socialismo
que:

1° - Restaure la dignidad de los oprimidos y excluidos del mundo. Sin esta prioridad con
el cuidado de los pobres, no habria propiamente una revolucion. Un criterio fundamental
de la fe y de la espiritualidad es este compromiso con los derechos humanos y la

189 GREGOIRE DE NYSSE, Vie de Moise, Patrologie Grécque, t. 44, cole. 405 CD, citado por BERNARD
BESRET, Lettre ouverte au Pape qui veut nous assener la verité absolue dans toute sa splendeur , Albin
Michel, Paris, 1993, p. 39-40.

148



transformacion del mundo en una sociedad de justicia. Al leer la biografia del presidente
Hugo Chavez, biografia hecha por un periodista estadounidense que no pretendia escribir
ningtn elogio personal o hacer una biografia “comprometida”, esta opcion por los méas
pobres, presente en todas las etapas de su vida, nos impresiond mucho.

2° - Al cuidar de la dignidad de los pequefios, este socialismo se empefie cada dia en
restaurar la dignidad de la Tierra, del agua y de todo el universo. La revolucion socialista
nueva debe ser profundamente ecoldgica. No se trata solamente de “desarrollo sostenible”,
tiene que ser mucho mas que eso: una sustentabilidad radical y espiritual en el sentido de
apertura afectuosa al Espiritu que llena de amor y de carifio todo el universo.

3° - Sea antirracista (abierto a la raza humana y culturas), como ya hemos dicho, a partir
de una opcion prioritaria por el indio y por el afrodescendiente que siempre fueron
excluidos del proceso latinoamericano. También es importante una opcién no-patriarcal
que integre una mas justa relacion de género y de orientaciones sexuales.

Creemos que para conseguir esto, cualquier proceso socialista debe insistir en la
transformacion de las estructuras sociales y politicas, pero también en un trabajo serio de
conversion personal que no se dara si nos aislamos. Este esfuerzo de conversion interior lo
proponemos a quienes viven un camino espiritual de carécter religioso o ligado a alguna
tradicion espiritual, pero también a quienes no viven esto, como personas humanizadas y
humanizadoras, partidarios de una espiritualidad ecuménica humana.

X1.5- Un socialismo espiritual y macroecuménico

En el préximo capitulo, nos ocuparemos mas especificamente del necesario pluralismo
de los socialismos latinoamericanos, pero ahora nos interesa abordar la contribucion de las
religiones ancestrales, indigenas y negras a esta espiritualidad socialista actual.

Todas las personas que estudian las comunidades indigenas y negras en el continente
estan de acuerdo en subrayar la inmensa importancia de las religiones ancestrales en la
historia de la resistencia social, cultural y politica de estas comunidades. Donde hubo
esclavitud indigena y negra, siempre hubo resistencia. Y muchas veces, esta resistencia fue
motivada y fortalecida por la fe y por la espiritualidad de las religiones ancestrales de estos
grupos. A pesar de la caridad social de los jesuitas y otros religiosos con los indios, y de
tener personajes histéricos solidarios con los negros, infelizmente el cristianismo, como
religion mayoritaria y oficial de muchos paises del continente, se mostré solidario con los
opresores. En el Brasil colonial, en el siglo XVII el famoso padre Antonio Vieira llegé a
ensefar a los sefiores de los ingenios azucareros: “Si se les escapa un esclavo, recurran a
san Antonio y el santo milagroso les devolvera al esclavo fugitivo™’°.

Asi mismo, la historia de los palenques y cumbes en paises como Colombia y Ecuador,
asi como el Grand Marronage en el Caribe y los quilombos en Brasil, muestra la
importancia de sus ritos ancestrales y de sus danzas en la preservacién de las culturas y en
la defensa de la dignidad de sus miembros. Esto fue uno de los méas importantes factores
por los cuales, a finales del siglo pasado y comienzos de este siglo XXI, estos grupos y
comunidades indigenas y negras, en varias regiones del continente se fueron volviendo
cada vez mas protagonistas de sus luchas —pacificas y no violentas siempre que fue

1% Citado por LUIZ MOTT, “Santo Anténio, o Divino Capitio do Mato”, en JOAO JOSE DOS REIS y
FLAVIO DOS SANTOS GOMES, organizadores de la obra colectiva Liberdade por um Fio, Companhia
das Letras, Sdo Paulo, 1998, pp.110 ss.

149



posible— por su liberacion y por la verdadera independencia sociopolitica y econdmica de
sus paises.

En este contexto es importante subrayar que estas culturas de caracter comunitario y
solidario han contribuido siempre con un fondo de pensamiento y accion comunitaria y
colectiva en el continente. Desde que cayeron 0 se mostraron en crisis los regimenes
comunistas del este de Europa, los proyectos sociales latinoamericanos se volvieron hacia
la base cultural y social de las comunidades negras e indigenas.

Actualmente una parte considerable de los pastores y miembros de las Iglesias cristianas
se solidariza con este movimiento popular que viene de las comunidades indigenas y
negras. Estos movimientos autoctonos y originarios dan una contribucién propia e
inestimable a lo que, aunque incipiente y todavia fragil, puede llamarse “nuevo proceso
socialista latinoamericano y caribefio”. La participacion activa de los movimientos
comunitarios negros e indigenas en este proceso socialista da al conjunto del proceso un
caracter de gran contenido ecoldgico en el amor a la naturaleza, en el respeto a los
antepasados y a los mas mayores, segin es costumbre en las comunidades tradicionales y,
al mismo tiempo, en la recuperacion de las medicinas naturales y de los valores sociales
que las comunidades antiguas siempre ensefiaron.

Evidentemente, este proceso es dificil de verificar en sociedades hoy aparentemente
dominadas por la cultura de la television y de internet, pero se descubre fuerte y visible en
la resistencia cultural de grupos y comunidades que se ‘“actualizan” tecnoldgicamente,
estudian las ciencias de la modernidad occidental, pero no por eso renuncian a sus culturas
originales. Al contrario, las redescubren y revalorizan. Tanto en la region andina y en la
Amazonia, con relacion a las religiones indigenas, como en el litoral brasilero, con relacion
a los cultos afrodescendientes, se percibe una revitalizacion de estas comunidades
religiosas, que tiene su repercusion en el plano social y politico.

150



Xlil

LA UNIDAD DE LO SAGRADO EN LA RUEDA
DE LA DIVERSIDAD.
ELEMENTOS PARA UNA NUEVA ESPIRITUALIDAD SOCIALISTA

Don Pedro Casaldaliga siempre nos ilumina, nos recuerda que: La Utopia continla, a
pesar de todos los pesares. Escandalosamente desactualizada en esta hora de pragmatismo,
de productividad a toda costa, de postmodernidad escarmentada. (...) Esta Utopia estd en
construccidn; somos obreros de la Utopia. La proclamamos y la hacemos; es don de Dios y
conquista nuestra. Asi queremos ‘dar razéon de nuestra esperanza’ (1 Pe 3). Intentemos,
entonces, vivir, con humildad y con pasion, una esperanza coherente, creativa,
subversivamente transformadora®’*.

Permitannos concluir la reflexion de este libro retomando la cuestion de la
espiritualidad, tema que ocup0 el capitulo inicial y que, como preocupacion, recorri6 todas
las paginas de esta reflexion. Vimos al principio lo que seria una propuesta de
espiritualidad ecuménica, pluralista e insertada en la vida cotidiana. Vimos también cémo
muchas mujeres y hombres latinoamericanos han vivido este camino en medio del proceso
de transformacion social en sus paises. Intentamos hacer claridad en qué esta vivencia de la
fe o de los valores espirituales puede contribuir al nuevo proceso socialista iniciado en el
continente. A su vez, también reflexionamos sobre lo que esta nueva realidad social puede
enriquecer y profundizar el camino de la espiritualidad. Ahora se trata de ver, a partir de la
profundizacién biblica y teoldgica ya eshozada aqui, como podemos proseguir y avanzar
en este rumbo nuevo. Como siempre, nuestra preocupacion es la de delinear elementos de
una espiritualidad macroecuménica pero como partimos de nuestras experiencias
personales, hablaremos mas sobre la espiritualidad cristiana, aunque abierta a todas las
dimensiones ecuménicas de la vida. Como se trata también de un intento de sintesis,
probablemente encontraran algunos elementos que pudieran parecer repetirse. Intentaremos
hablar de ellos enfocados “como vivirlos en el camino del compromiso social”. Citaremos
solo algunos aspectos que pueden provocar en ustedes el recuerdo de otros que completen
el cuadro.

XI1.1- Una espiritualidad de fe en animada confianza

Tradicionalmente espiritualidad no siempre rimd con sonrisa ni con una mirada
confiada y optimista respecto a la vida y a la historia. Pero, ;qué seria la fe sin esta mirada
nueva, capaz de ver posibilidades y oportunidades donde no siempre una vision racional
las puede vislumbrar? Quien relee hoy las hoy cartas circulares que Dom Helder Camara
escribia a sus colaboradores y colaboradoras en la época del Concilio Vaticano Il desde
Roma (1962 a 1965) puede impresionarse con la permanente mirada esperanzada que el
manifestaba respecto a las personas, a la Iglesia y al mundo. Hasta cuando conversa con un
general, el responsable en Recife de la represion militar en la época de la dictadura, lo
comenta como “Un dialogo fructifero y fraterno”, aunque otros pudiesen ver en la actitud
del militar una mera estrategia de relacion social.

171 PEDRO CASALDALIGA, “Hacia un socialismo nuevo, la Utopia contintia”, Carta introductoria de la
Agenda Latinoamericana Mundial, 2009, p. 10 y 11.

151



En otros lugares, describe las dificultades en los ambientes eclesiasticos y la oposicion
férrea de algunos cardenales importantes de la curia, pero nunca pierde la confianza ni deja
de tener una mirada positiva hacia las personas. Al releer esas cartas, tanta esperanza puede
parecer meramente utopica y hasta ingenua. Sin embargo, quien conocié a Dom Helder
Cémara sabe que no podia ser acusado de «ingenuidad». Era un hombre extremadamente
bien informado, lGcido y competente en su trabajo. Entonces, si no era ingenuidad, esta
permanente mirada de confianza y optimismo sobre el ser humano y la Iglesia sélo podia
venir de una espiritualidad profunda. La espiritualidad le hacia mirar a los otros y a la vida
como Dios mira, con una vision que, sin perder el sentido critico, era siempre esperanzada.

Esta vision confiada es importante en las relaciones interpersonales y en el coraje de
comprometerse con los cambios que queremos para el mundo. Nada de pesimismos
oscuros y de criticas amargas que pueden paralizar a las personas y el proceso. Si
espiritualidad es una energia amorosa, esta fuerza interior s6lo puede ser una inyeccion de
esperanza y de fe en relacion al mafiana nuestro, de las personas y grupos que nos rodean.

XI1.2- La dignidad de la politica

Para José Carlos Mariategui “hacer politica es pasar de los suefios a las cosas, de lo
abstracto a lo concreto. La politica es el trabajo efectivo del pensamiento social: la politica
es la vida. Admitir una ruptura de continuidad entre la teoria y la practica, abandonar a los
realizadores a sus propios esfuerzos, asi se les conceda una cordial neutralidad, es
renunciar a la causa humana. La politica es la trama misma de la historia. Y la historia la
hacen los hombres poseidos e iluminados por una creencia superior, por una esperanza
sobrehumana; los demés constituyen el coro anénimo del drama”.

Una primera expresion de la espiritualidad insertada en el proceso de construccion de un
nuevo socialismo supone, en primer lugar, reconocer y valorar la dignidad de la politica
como lucha por el bien comun. En el pasado, en los circulos espiritualistas existié muchas
veces la tendencia a considerar la politica como «cosa del mundo»; por el contrario
debiamos interesarnos por lo que es eterno y estd mas alld de las cosas materiales.
Lamentablemente, ésta es todavia hoy la posicion de ciertos grupos eclesiales de tipo
fundamentalista y de tradicion pietista, sea en la Iglesia catdlica, sea en confesiones
evangélicas, y también en el pensamiento y accién de algunos grupos espiritualistas mas
libres.

Varios grupos que buscan una espiritualidad holistica, o lo que hoy se acostumbra
denominar new age, preconizan que en la medida en que cada persona busca cambiarse a si
misma, colabora para cambiar el mundo. Entonces, nada de politica propiamente dicha.
Esta seria todavia la pretension de personas que no se trabajan interiormente. Seria como
una etapa grosera o rudimentaria del proceso espiritual. Es dificil encontrar entre los
movimientos new age personas 0 grupos actuantes en el campo social y politico, aunque
muchos vivan de forma sobria, se ocupen de la ecologia y se desliguen de la sociedad
vigente esperando nuevos tiempos'’2.

En los ambientes de Iglesia llamada popular, esto no es visto como espiritualidad y si
como espiritualismo. Las comunidades cristianas y otros grupos espirituales saben que la fe
y la espiritualidad se aprenden con la practica. Se llevan a cabo tanto en el nivel minimo o

172 \Ver AFONSO MARIA LIGORIO SOARES, No Espirito do Abba (fe, revelacion y vivencias plurales),
Paulinas, Sdo Paulo, 2009, ver principalmente el capitulo 5: Cristologia e Sincretismo: um caso de
messianismo new age, p. 151 ss.

152



micro de una limosna dada en la puerta de casa o de una ayuda ocasional a alguien
necesitado, como principalmente en la estructura macrosocial y econémica de un pais. Sin
este cuidado con el cambio estructural colectivo, descubrimos que cuanto mas se practica
la caridad mas hay que practicarla, porque la propia estructura fabrica continuamente
situaciones de injusticia. Ya al principio de los afios 90, el tedlogo Jon Sobrino escribia que
la misericordia no puede ser solamente una practica ocasional, vivida al por menor, sino
que debe constituirse como un «principio estructurador y permanente de la vida y de las
acciones de cada persona y de cada grupo eclesial»*,

El Papa Pablo VI hablaba de la politica como ejercicio de un amor (caridad) social y
estructurado. Esta lucha por el bien-comun incluye una denuncia constante de lo que se
podria llamar el mal-comin. En Medellin, los obispos catolicos latinoamericanos lo
llamaron “violencia institucionalizada”. Y no basta denunciar. Es necesario enfrentar y
combatir este mal que masacra pueblos enteros.

Vivimos en una cultura social en la cual, muchas veces, el poder politico parece existir
mas para si mismo que en funcion de la sociedad. Tenemos que persuadirnos de que toda
funcién politica —ejecutiva, legislativa o judicial- tiene su fuente en la sociedad, tomada en
su totalidad, y no en una de sus partes, principalmente privilegiada y minoritaria.
Monsefior Oscar Romero llamaba a la politica de servicio al bien comun “la gran politica”.
La politica inmersa en la cultura capitalista hace que todo tenga su precio: candidatos,
partidos, el voto de los electores, etcétera. Por el contrario, una politica movida por la
espiritualidad socialista se basa en el respeto a la dignidad humana y s6lo puede existir
cuando se hace depender la politica de la ética y la transparencia en el uso de la cosa
publica. Una tarea importante de la espiritualidad humana es “democratizar la
democracia», 0 sea, radicalizar la democracia de modo que no sea solamente un régimen
formal de representacion parlamentaria, sino que pase a ser el campo de una verdadera
participacion de las bases en el proceso social y politico™™,

“Los movimientos populares crean y recrean modalidades de didlogo, de accion, de
practicas que abarcan las relaciones interpersonales, grupales, y de cada movimiento con
otros espacios de la sociedad. Las maneras como éstas se establecen, anticipan el mundo
que se esta sofiando crear. Si la corrupcion y el autoritarismo, la violencia y la intolerancia
son consistentes con las politicas hegemonicas del capital, la reproduccion de estas
modalidades en el seno de los movimientos no hace sino colapsar la capacidad de
proyectar en la subjetividad y en el imaginario del pueblo las posibilidades de una nueva
sociedad.

El ‘hombre y la mujer nuevos’, que intento crear el Che con su propia vida, encarnan los
valores y actitudes opuestos a los del tipo de hombres y de mujeres que reproducen la
cultura capitalista: egoistas, consumistas, individualistas!’.

El mundo actual sufre un aumento descomunal de la pobreza injusta y excluye a la
mayor parte de la humanidad de los recursos minimos para una vida digna. En este
contexto, una politica movida por la espiritualidad socialista tiene una clara opcion por los

173 JON SOBRINO, El principio misericordia, Sal Terrae, Maliafio, 2007. Publicado en portugués por
Vozes, Petrépolis, 1991.

174 \Ver JOSE MARIA CASTILLO, “Situacién sociorreligiosa y espiritual de nuestra sociedad”, en XXIV
CONGRESO DE TEOLOGIA, Espiritualidad para un mundo nuevo, Centro Evangelio y Liberacion,
Madrid, 2004, p. 35.

175 CLAUDIA KOROL, “El ser humano como ser politico”, en Agenda Latinoamericana Mundial 2008, p.
32,

153



empobrecidos. Como dice el lenguaje biblico sobre el Dios del Exodo, quien vive de este
modo la politica, también «escucha el clamor de los oprimidos» y procura organizar el
mundo a partir de una justicia amorosa y radical que defienda la causa de los pequefios. No
se trata de servir a los oprimidos, sino de partir de ellos, como sujetos y protagonistas. Es
una politica espiritual justamente porque no se restringe a la representacion parlamentaria o
a lo que la sociedad oficial llama “democratica” sino que promueve la participacion
ciudadana. Toda la revelacion biblica es justamente un Ilamado a reconocer esta
ciudadania, por la cual todos los seres humanos son hermanos unos de otros porque son
hijos e hijas de Dios.

XI1.3- Un estilo de vida sobrio y anticonsumista

Cuando comenzo la Teologia de la Liberacion, los militantes decian que la humanidad
se divide en opresores y oprimidos. Y para saber a qué grupo se pertenece, uno de los
criterios era el estilo de vida. No basta tener un discurso de izquierda o usar jerga
revolucionaria. Uno de los criterios fundamentales para verificar la autenticidad de una
opcidn revolucionaria es la sobriedad en el estilo de consumo y de vida.

Todos sabemos que, si sigue adelante el camino indicado por la sociedad dominante, la
humanidad se dirige a callejon sin salida. Si el ritmo actual de explotacion del planeta
continda, en un siglo no habré fuentes de agua o de energia, no existiran mas reservas de
aire puro, ni tierras cultivables en cantidad suficiente para la preservacion de la vida. Hoy
la mitad de la humanidad vive por debajo de la linea de pobreza. Asi y todo, los ricos
consumen un 20% mas de lo que la Tierra consigue renovar. Si toda la poblacion del
mundo pasase a consumir como los estadounidenses, serian necesarios otros tres planetas
iguales a este para garantizar productos y servicios basicos, como agua, energia y
alimentos para todos. Como evidentemente es imposible disponer de otras tres Tierras, ni
los ricos de Estados Unidos podran continuar con el mismo modelo de consumo, ni la
poblacion mundial podra adoptarlo. La Unica salida es que todos nosotros, seres humanos,
adoptemos modelos de produccion y de consumo sostenibles. Para los paises ricos, esto
significa, por ejemplo, procurar fuentes de energia menos contaminantes, disminuir la
produccién de basura y reciclar lo maximo posible, ademas de repensar cuales productos y
bienes son realmente necesarios para alcanzar el bienestar. A los paises en desarrollo, que
tienen todo el derecho a crecer econdmicamente, les cabe el desafio de no repetir el modelo
predatorio y buscar alternativas para generar riquezas sin destruir selvas o contaminar
fuentes de agua. Es un desafio para el socialismo del siglo XXI no repetir los mismos
modelos de «progreso» que, en el pasado, fueron responsables de la destruccion de la
naturaleza, tanto en los paises capitalistas como en el eje llamado «socialista».

Es importante, por otra parte, dejar claro que quien busca el camino de la espiritualidad
opta por la sobriedad, o como definié Jon Sobrino por una “civilizacion de la pobreza”,
tanto por las razones de justicia y equidad social aqui ya descritas, como por una opcion de
vida espiritual propuesta por los grandes lideres de las tradiciones espirituales (Buda,
Jesus, Francisco de Asis, la Madre Teresa y otros), y a través de los caminos que
actualmente nos ayudan a alcanzar la unificacion del corazon y la unidad interior.

En el proceso latinoamericano, el consumidor consciente tiene un papel fundamental,
tanto por dar primacia a la libertad interior frente a las tentaciones de la publicidad, como
por la necesidad de dar un testimonio diferente y hasta profético acerca de cdémo
enfrentarse al consumo v las cosas del dia a dia en sus escogencias cotidianas. En la forma
como consume recursos naturales, productos y servicios, 0 a través de la seleccion de las

154



empresas en las que va a comprar —empresas que cumplen bien su responsabilidad social—-
puede ayudar a construir una sociedad mas sostenible y justa. Hoy, una ética espiritual ha
de aceptar la exigencia del llamado “consumo consciente”, tanto a nivel personal, como en
el de la sociedad. Es urgente crear una nueva cultura que abra espacio a una vida sostenible
y de calidad. Esta es una forma de vivir la fe como amor reverencial con la creacion y
testimonio de la presencia divina en un universo que debe ser protegido.

XI1.4- Pasos concretos de una espiritualidad socialista

Mucho de lo que se ha dicho aqui puede ayudarnos a vivir una espiritualidad socialista,
pero tratemos de organizar y resumir estos datos. Ante todo necesitamos tener claro que la
espiritualidad no es un estado de espiritu o un etapa de la vida, a ser alcanzado de una vez,
como si fuera un trofeo o la copa en una carrera (es la comparacion usada por Pablo en la
carta a los Corintios, cap. 9, 24- 27). Espiritualidad es mas asunto de amantes que de
atletas. Tampoco se pueden absolutizar los métodos, que son necesarios, pero relativos.
Una vez, una persona a la que se le pregunt6 sobre métodos de espiritualidad pregunté al
grupo: “Aunque amar sea un arte y podamos conocer mas a fondo este arte, ¢alguien de
ustedes o alguien que ustedes conozcan ha necesitado un curso para enamorarse?
¢Imaginan ustedes que en alguna cultura humana haya sido necesario decir como se
manifiesta el amor? Pues con Dios es igual. Cada persona o cada grupo tiene su estilo y
todos son aceptados y reconocidos como buenos”.

Esta comparacion es vélida en el sentido de no absolutizar el método, pero es
incompleta en el sentido de que realmente dejarse penetrar por el amor divino y vivirlo en
la vida cotidiana no es algo espontaneo o “natural”, como seria la expresion del amor
pasional entre dos personas. La carta a los hebreos dice que es “como si viese lo invisible”
y eso pide atencién, totalidad de opcion y perseverancia.

En la introduccion de este libro ya quedd claro que espiritualidad es lo que podemos
llamar “una vida conducida por el Espiritu divino” o dicho de otro modo, es acceder dentro
de nosotros a la parte mejor que tenemos y que nos va volviendo progresivamente mas
préximos a la divinizacion. Recuerden que, como ya afirmamos, no se trata solamente de
un esfuerzo moral o de un cumplimiento legal de las prescripciones religiosas. La
espiritualidad es gracia divina y camino de amor realizado en la vida diaria, a partir de
nuestras fragilidades personales y de los obstaculos que todos encontramos en la vida.

En la tradicién cristiana, la experiencia mistica estda marcada por un proceso o camino
en el que se avanza hasta la unién con lo divino. En la antigliedad, influenciados por la
cultura neoplatonica, varios autores espirituales usaron la imagen de una escalera espiritual
que el creyente va escalando peldafio a peldafio (ejemplo, la regla benedictina para los
monjes y monjas, cap. VII). Més tarde, en la Edad Media, misticos cristianos formularon
este proceso del aprendizaje mistico en tres etapas, que no van una después de otra
mecanicamente, sino que pueden sucederse o ser concomitantes. La primera etapa de la
espiritualidad seria de purificacion interior. La segunda consistiria en una actividad de
iluminacion interior y la tercera es propiamente la meta de la vida mistica: la intimidad con
lo divino. Hoy no solemos repartir este proceso en etapas asi tan delineadas. Si lo
hiciéramos, ciertamente, en vez de expresar la necesidad negativa de purificacion interior o
moral, veriamos mas bien la etapa de la liberacion de varios condicionamientos sociales y
culturales que nos dificultan una vida interior mas profunda, asi como vivir un pleno
compromiso en el proceso nuevo de la sociedad. Pero, sea como fuere, respetemos la
tradicion y recordemos cada una de estas etapas, no para cumplirlas al pie de la letra, sino

155



para partir desde ellas hacia una relectura creativa de la mistica y de la espiritualidad
ecumenica socialista. Los antiguos hablaban de las tres etapas siguientes:

XI11.4.1- La llamada “via purgativa” o purificacion de la vida activa

En lenguaje biblico se puede comprender esta etapa como el proceso de conversion. Es
la parte de renuncia necesaria en el camino de la santidad. En la tradicion se hablaba de un
esfuerzo de mortificaciones, ayunos y ejercicios de ascesis. Hoy, en una espiritualidad
socialista, se puede comprender este proceso como el esfuerzo de lo que Gorbachov
proponia a la Union Soviética en el tiempo de las reformas: transparencia (glasnost) y
reestructuracion (perestroika), actitudes que llegarian a ser virtudes del sistema, de la
estructura abierta a cambios, pero comienza a nivel personal: una bisqueda permanente de
veracidad personal, una apertura continua de revision de la propia vida, tanto a nivel de la
autocritica, como de recepcion de las criticas de los otros. Y asumir las “cosas duras y
dificiles™, a las cuales los antiguos se referian como necesarias (el Evangelio se refiere al
camino estrecho y arduo de la fe), como elementos de purificacion para una superacion del
propio yo y de avance hacia el misterio divino.

Hoy hablamos de construir una civilizacion de la sobriedad. No se trata tanto de
austeridad o dureza como de autocontrol y discernimiento espiritual, de que no sean las
cosas que nos dominen sino que nosotros nos volvamos realmente administradores de las
cosas.

XI1.4.2- La via iluminativa o iluminacion de la vida interior

Se trata de procurar un mayor conocimiento existencial (no solo intelectual) y
comprension interior de la fe, de las Escrituras y de las verdades espirituales. Es un proceso
de descubrimiento, como se da en el amor. No se conoce a quien no se ama. Al mismo
tiempo, quien ama, aunque no pierda el sentido critico, acepta y asume al otro tal como es.
En la espiritualidad actual seria la dimension (més que una etapa) de concientizacion
espiritual que la gnosis considera como el conocimiento de la perfeccion, que seria fruto o
fuente de la unidad con lo divino.

En las ultimas décadas, muchas veces en nuestros ambientes se hablé de la
concientizacion como elemento esencial a la educacion y a la responsabilidad de todos. No
se trata de una especie de nueva gnosis, sino de una participacién activa y consciente que
aproxime a todas las personas involucradas en el proceso social.

X11.4.3- La via unitiva o unién de la vida contemplativa

Es la meta de todo camino espiritual: la fruicion o gozo de amor unitivo en los misticos
y misticas de todas las tradiciones espirituales. Maestros de la mistica como Teresa de
Avila y Juan de la Cruz en el cristianismo, los rabinos Baal Shem Tov, Isaac Luria y
Maimonides en el judaismo, asi como Ibn Arabi, Rabia al-Adawiyya y Rumi en el islam, o
Vivekananda, Aurobindo y otros misticos hindus, todos expresan, en determinados
momentos, esta unidad con lo divino. A los misticos del chamanismo, asi como a los
padres y madres de santo no les gusta hablar de sus experiencias de trance, pero es comun
vivir momentos de lucha y momentos de éxtasis.

En la tradicidon cristiana, esta etapa 0 momento supremo de la mistica se Ilamd
contemplacion, comprendida no como algo estatico (como se contemplaria una obra de
arte), sino como un proceso de vision a partir de la fe, que podria ser comparado con un
camino oscuro en el que solo poco a poco se produce alguna claridad. En todas las

156



tradiciones espirituales, esto que aqui estamos denominando via unitiva no es privilegio
solamente de almas extraordinarias, sino que es accesible a toda persona que busca. En las
tradiciones indigenas y afrodescendientes, las experiencias de vision parecen mas
democraticas y extendidas entre los fieles (la incorporacion de los Orichas).

Las religiones monoteistas se apoyan mas en el camino oscuro de la fe, pero de todos
modos, en un proceso de espiritualidad socialista, hay algo de esta etapa en el amor
revolucionario, capaz de anticipar victorias y conquistas y de mantenerse fiel incluso en
momentos duros y en el martirio. De hecho, aqui se sitta la mistica del martirio, por la cual
la persona da su vida por alguien o por la causa que abrazo (el reino, la justicia, la tierra
para todos y muchas mas). Sin esta dimension del «ver antes de ver» y de ser capaz de
disfrutar la alegria interior de la fiesta de lo todavia no sucedido, seria mucho mas dificil la
mistica de dar la vida por la causa.

X11.4.4- Mas alla de estos pasos...

Este proceso de tres etapas lo hemos citado aqui como ilustracion de un camino que la
tradicion ha privilegiado. No se trata de un paso después de otro. A veces el proceso
espiritual es intermitente y contemporaneo. Generalmente, corresponde a la deconstruccién
del yo egoista o aislado. Después viene la reconstruccion del yo en la vida de Dios. Un
renacimiento que tal vez corresponda a lo que en Marx se llamaba el «adviento del hombre
y la mujer nuevos», a lo que el Che Guevara aludia cuando decia: «un socialismo
interesado s6lo en la redistribucion de los bienes materiales no me interesa. El socialismo
solo vale la pena si es para encontrar la renovacion del hombre y la mujer: el ser humano
renovado».

Michel de Certeau, gran intelectual y cristiano francés del siglo XX, afirmaba: “ES
mistica la persona que no consigue parar de avanzar y, con la certeza de lo que le falta,
sabe de cada lugar y objeto que no es eso y que no puede contentarse solo con eso. El
deseo crea un exceso. La persona excede, siempre quiere ir mas lejos. No habita en
ninguna parte. Es habitada...”’®,

En 1968, en una asamblea interreligiosa en Asia, Thomas Merton, monje y mistico
estadounidense, se expresaba asi: “El nivel més profundo de comunicacion no es la
comunicacion, sino la comunion. La comunién es sin palabras. Estd mas alla de las
palabras, méas alla de los discursos, mas alla de los conceptos. No estamos descubriendo
aqui una unidad nueva. Descubrimos una unidad antigua. Mis queridos hermanos y
hermanas, nosotros ya somos Uno, pero imaginamos que no lo somos. Lo que tenemos que
reencontrar es nuestra unidad original. Lo que tenemos que ser es lo que somos™’’.

Esta afirmacion de Thomas Merton nos ayuda a superar la visién de los antiguos de la
escalera o de las etapas sucesivas hacia una comprension mas dialéctica, en la cual la meta
ya se encuentra aqui y ahora en el camino mismo.

176 MICHEL DE CERTEAU, Le voyage mystique, B.S.R/Le Cerf, Paris, 1988, citado por PIERRE GIRE,

“Le Christianisme en dialogue avec ses mystiques”, en Chémins de Dialogue 18, 2001, p. 143.
177 “Extemporaneous Remarks by Thomas Merton”, citado por JEAN-CLAUDE BASSET, Le Dialogue Interreligieux, histoire et avenir, Cerf, Paris, 1996, p. 122.

157



XI11.5- El paso primero y permanente de la conversion

En la espiritualidad, los métodos y pasos han sido considerados importantes. Ha habido
momentos en los que las personas se preocupaban tanto con los métodos y los medios que
la meta o fin parecian estar situados en un futuro medio distante y utopico. Hoy el proceso
del camino y de la meta deben ir mas entremezclados. Por una parte, nadie necesita ensefiar
a un/a adolescente como enamorarse 0 como relacionarse con la persona amada, cada
persona tiene su modo que debe ser respetado. Pero por la otra, como escribié Erick
Fromm, amar es un arte que hay que aprender. Por eso, es legitimo hablar de proceso y de
camino, aunque debamos relativizar las técnicas y métodos mas comunes.

En los evangelios, Jesus insiste que un primer paso en este camino es la necesidad
permanente y urgente de “conversion” interior (metanoia). En los grupos religiosos, a
veces todavia se concibe esta conversion como algo intimista y ligado exclusivamente a la
dimension moral de la vida. Sin duda, esto es importante y forma parte del proceso, pero
cuando decimos ‘“con-version”, estamos refiriéndonos inmediatamente a un proceso
comunitario (con). La Biblia lo entiende como “retomar un camino de vida de comunion”.
“Feliz quien no sigue el camino de los malvados, no se detiene junto a los pecadores ni se
sienta con los impios” dice el salmo 1. El salmo 51 promete a Dios: “ensefiaré a los
transgresores tus caminos y los malvados volveran a Ti” (v. 13). El salmo 139 pide: “mira
si ando en la senda del mal y guiame por el camino correcto” (v 24). Esta vision biblica no
es la de una perfeccion teorica, sino justamente la de un proceso. En los afios 70 y 80,
te6logos como Leonardo Boff y Jon Sobrino insistian en una espiritualidad basada en la
realidad. Podemos comprender esta realidad en dos niveles:

1) En el plano personal: cada persona se asume como es Yy se sabe amada por Dios y con
la vocacion de ser divina, a partir de su realidad interior con sus problemas y fragilidades
cotidianas.

2). En el plano social, convertirse a la realidad social para transformarla
progresivamente. Esforzarse en encontrar a Dios y este camino de unificacion interior y
divinizacion a partir de los procesos reales de la sociedad en cuestion. Aqui, la conversién
se concreta en el aprendizaje permanente de la vida comun, tanto en sociedad, como en las
relaciones mas proximas. No se puede imaginar una persona que vive esto y tiene una
profunda dificultad para vivir con los demas y éstos no soportan vivir con ella. Algo hay
equivocado en ese proceso. La conversion supone que aprendamos a convivir y a
adaptarnos a los demas, por opcidn espiritual.

X11.6- Seguimiento de un método o camino

De poco vale definir o intentar comprender los caminos del amor, que son inefables. Sin
embargo, en el cristianismo se habla de “discipulado” 0 seguimiento de Jesus. Un hombre
como Francisco de Asis vivio este esfuerzo de «hacerse semejante a Jesus» de tal modo
que fue llamado “copia de Cristo en la Tierra”. No se trata de una mera imitacion de Cristo
(como se decia en la Edad Media), sino de un seguimiento de Jesus en sus opciones y su
practica de vida. Esta claro que ese mismo camino puede ser vivido en otras religiones, en
la busqueda espiritual de hacerse uno con lo divino, pero como mi experiencia de vida es
buscar este camino en el cristianismo, permitanme que me extienda méas ahora sobre este
camino cristiano, citando algunos elementos considerados importantes en este recorrido:

158



- Desarrollar una espiritualidad de escucha. La mas conocida y comdn oracién judia
empieza con las palabras: Shema Israel (Escucha, Israel...). En el didlogo con el misterio
divino, quien primero debe tener la palabra es el Espiritu divino. En el cristianismo, los
misticos/as y las personas espirituales desarrollaron para eso la lectura orante de la Biblia
(lectio divina), en la cual las personas pueden saborear, rumiar la Palabra divina y dejarse
impregnar gratuitamente por ella. Creo que existen métodos semejantes en otras
tradiciones mediante la repeticion de mantras y apertura del corazon para escuchar el
misterio presente en el universo. En el chamanismo, se escucha a los animales predilectos,
a las montafias y a todos los seres. Todos son de alguna manera escrituras divinas en
nuestra vida. En la espiritualidad socialista, creo que este cuidado se realiza mediante la
capacidad de escuchar a los otros para discernir criticamente, cuando estas personas van
mas alla de sus propios intereses y de los conchabos politicos, son personas sagradas a
través de las cuales Dios puede hablar, y nunca cerrarse al didlogo.

- Perfeccionar una profunda espiritualidad de la alianza. Alianza significa intimidad
de casamiento y de amor comprometido. Una de las caracteristicas del catolicismo popular,
heredado de la cultura ibérica traida por los portugueses y espafioles de la época de la
colonizacion, es una devocion de amor a los santos y santas de la piedad popular, mucho
mas que una religién basada en el cumplimiento medroso de la ley y de penitencias duras.
Este estilo de devocion medieval todavia existe, pero ha sido superada, sea por la vision de
un Dios que es Amor, sea por la lectura orante de la Biblia que ha contribuido con una
espiritualidad mas amorosa y libre para el pueblo.

Tal vez a alguna gente de grupos espiritualistas actuales, al oir hablar de “alianza” y
casamiento con la divinidad, no les guste este antropomorfismo, y crean mucho mas en una
inmersion en la divinidad en la cual no existen mas el yo ni el Tu. Probablemente las dos
dimensiones (ésta que ve a Dios como un Ta divino y la otra que ve a Dios tan
interiorizado en mi que no se distingue mas de mi) son validas y complementarias. Cada
tradicion desarrolla méas una dimension sin negar la otra.

- Una espiritualidad de la solidaridad. En las culturas indigenas y negras, que son
muy comunitarias y tienen formas de propiedad comunal, la espiritualidad biblica ayudé a
retomar una mistica de la solidaridad que hizo que mucha gente arriesgase su vida por los
demés. En las comunidades mas pobres se extendié una manera de vivir la fe que se
expresa en la comunion y en la defensa de los mas débiles e injusticiados: los campesinos
sin tierra, los nifios de la calle, la mujer oprimida, y todos los excluidos de la sociedad. Esta
mistica martirial ha sido muy frecuente en América Latina y, sin duda, debe ser
desarrollada en el camino de un socialismo del siglo XXI.

- Una espiritualidad de dialogo con el diferente. En los ultimos afios hemos
comprendido mas profundamente que esta inmersion en la realidad de los pequefios no
puede ser solamente social y politica, sino que debe tomar la expresion de comunion con
las culturas y la valoracion de las religiones populares con su profunda dimension mistica y
espiritual. Estas expresiones de comunion con la naturaleza y de sabiduria de la vida
contribuyeron a la defensa y la resistencia de estas culturas perseguidas.

Actualmente los cristianos las apreciamos mucho, porque percibimos en ellas valores
que nos ayudan y también porque tenemos con las culturas oprimidas una deuda moral.
Desde la conmemoracion de los 500 afios, se ha fortalecido en nuestro continente una

159



verdadera “espiritualidad macroecuménica” que es mas que un simple y técnico dialogo
interreligioso. Se trata de acompariar la manera de ser del pueblo que integra y sintetiza en
su propio corazon estas diferentes inspiraciones, en una especie de sincretismo mistico y

macroecumeénico, que no es ni de confusion ni de eclecticismo indiferente o relativistal’®.,

XI1.7- El tema de la oracion

En las tradiciones espirituales monoteistas, la oracion es el didlogo abierto, libre e
intimo con la Divinidad. En la Biblia, la tradicion judaica dice que existen dos imagenes
para la oracion biblica. Una es la “lucha de Jacob con el angel” (Gn 32). La oracion se da,
como decia san Juan de la Cruz, en la “noche oscura el alma” y une al amado con la amada
(el alma), pero en la soledad y en la nada. Esta perseverancia que algunos padres del
desierto describen como “ir hasta el infierno” con Dios es un deseo del corazon. San
Agustin ensefiaba que “querer orar ya es orar” (sermon sobre el salmo 36 en su Comentario
sobre los Salmos). Se trata de unirse a Dios y vencer las tentaciones de la dispersion y de la
fragmentacion interior. Ahi la oracion toma la forma de ascesis (gimnasia) y de método de
vida. La otra forma de oracion biblica es la de la union mistica. Algunos profetas
compararon esta unidad con el orgasmo o gozo matrimonial que une a la esposa y el
esposo (Cantar de los Cantares y Oseas, por ejemplo). Es la oracién gustosa que la persona
saborea como placer.

No vamos a decir aqui que la oracion es importante o0 que la persona creyente tiene que
orar. En las tradiciones afro, se habla de “obligacion” de los orichas como acto de amor. En
algunas Iglesias pentecostales se llama el culto de trabajo. Corresponde a lo que los
cristianos antiguos llamaban “oficio divino” (opus dei) que, en una espiritualidad de la
alianza, no es tanto o no puede ser solamente pensum servitutis nostrae (peso de nuestra
servidumbre), términos empleados por la Regla benedictina. A veces toma esta dimensién
de fidelidad dura, como un casamiento llamado a renovarse y ser capaz de ser fuente de
alegria, pero que en la convivencia diaria y en momentos de enfermedad, puede ser de
fidelidad exigente. No deja por eso de ser obra de amor.

Podemos distinguir entre la oracién como actitud de vida, postura de comunion
permanente con el misterio divino y la oracién como ejercicio. La oracion como ejercicio
(rezar interiormente o celebrar comunitariamente) se hace para llegar a la oracion
permanente de la vida. Segun las tradiciones judaicas, cristianas e islamicas, la oracién en
la comunidad o la celebracion tienen una dimension de sacramento, (término Unicamente
empleado por los cristianos), en el sentido de algo objetivo que, independientemente de la
fe individual o de la devocién del momento, cumple el papel de método de intimidad con
lo Divino. Pero es indudable que la oracion comunitaria seria meramente formal si no se
apoyase en la devocion personal.

Algunas tradiciones han insistido mas en las formulas y estilos (reglas) de oracién. Al
comprender que Dios es amor y misterio de intimidad con el creyente, esta parte pasa a
tomar una proporcion menor y mas libre, aunque no del todo indtil. Cuantas veces la
persona se siente medio vacia o incapaz de oraciones bien motivadas y la simple oracion de
los salmos ayuda profundamente a mantener la intimidad con Dios.

178 Sobre esto ver AFONSO MARIA LIGORIO SOARES, Sincretismo afro-catélico no Brasil: licdes de
um povo em exilio, Paulinas, Sao Paulo, 2006.

MARCELO BARROS, O Sabor da Festa que renasce (por uma Teologia Afro-latindia da Libertacéo),
Paulinas, Sdo Paulo, 20009.

160



En algunos movimientos populares se suelen iniciar las reuniones y encuentros con un
momento de mistica que substituye lo que en los grupos religiosos serian los momentos de
oracion inicial o final del encuentro. Esto es valido, pero es importante que estos
momentos vayan mas alla de las simples dinamicas de grupo y de repeticion de férmulas y
palabras de orden artificiales, para ser realmente un momento en el cual se ejercite la
capacidad de amar y de darse a los otros.

XI11.8- Una economia eucaristica

Habra quien piense que “economia” no tiene nada que ver con ‘“eucaristia”. Sin
embargo, el término “economia” en su etimologia significa administrar bien la casa
(oikos). Es un término usado en los escritos de los antiguos tedlogos griegos, como Basilio
de Cesarea, Gregorio Nacianceno y Juan Criséstomo (siglo V) para designar el proyecto
divino de salvaciéon. Se oponia a la economia del imperio, o sea, al proyecto social y
politico del mundo. Se considerada economia divina dispensar o distribuir los bienes
divinos, asi como un padre o madre de familia reparte la comida y los bienes de la casa con
sus hijos. Asi, el sacramento de la “eucaristia” era un elemento importante de la economia
divina, tanto por ser dada por Dios, como por la propia naturaleza de la cena de ser
comunidn, o sea, reparticion del pan y del vino, asi como de la vida que se pone en comun.

El término griego eucaristia significa accion de gracias y corresponde a la beraka
(bendicion) hebraica sobre los alimentos, sobre las personas y la propia vida. En la
tradicion de las Iglesias, se cambié a eucaristia el nombre del rito que se llama “Cena del
Senor” 0 la Misa. Designa el gesto de amor con el cual Jesus, la vispera de su muerte, cena
con sus discipulos y, probablemente, discipulas. Era el ambiente de la fiesta pascual judia.
Fue una cena en la cual él se colocé como servidor de todos e hizo un gesto para indicar la
manera de dar la vida que él queria de todos sus seguidores. No fue tanto un rito como una
profecia. La cena del Sefior se colocd dentro del proyecto de “comensalidad abierta que
Jesus inaugurd” (expresion de John Crossan). En una sociedad en la cual cenar juntos era
sefial de un compromiso asumido en comun, él insistia en cenar con los pobres y
pecadores. La cena del Sefior tuvo, ante todo, este cardcter de profecia de un mundo
diferente y nuevo.

El rito se llama “eucaristia” como “sacramento”, es decir, sefial. Sélo tiene sentido si la
sefial se refiere a una realidad previa. Si la sefial es s6lo una sefial, seria como un gesto de
carifio aislado de amor o dado por conveniencia. Para Jesus, el gesto eucaristico fue
indicador de que €l iba a dar su vida por los otros. Jesus no habria ordenado a sus
discipulos hacer el gesto en si, sino principalmente aquello que el gesto indica: dar la vida
a los demas. Entonces la eucaristia es vivir una dimension de gratuidad (la palabra significa
«accion de gracias») y de compartir que crea comunién donde no existe.

En el mundo actual, la economia se considera la ciencia del dinero y de las finanzas,
aunque sea bastante mas que esto. Y el sistema social y economico del mundo esta pensado
para ser antieucaristico. En vez de comunidn, crea explotacion, competencia, y tiene como
consecuencia la exclusion de la mayor parte de la humanidad de los bienes y recursos de la
vida. Una espiritualidad socialista es eucaristica porque rompe con el dogma del mercado
como idolo absoluto e insiste en una vision econdmica alternativa como la “economia
solidaria” y un mercado que sea justo con los mas pobres®”®.

1% Los tedlogos brasileros que han desarrollado mas esta relacion entre Espiritualidad, Teologia y
Economia son Hugo Assman y Jung Mo Sung.

161



Esta perspectiva puede parecer simplemente tedrica y utdpica. Sin embargo, todavia hoy
es el modelo de sociedad existente en algunas comunidades tradicionales de Africa, de
América Latina y Caribe. Hasta hoy, en favelas y barrios muy pobres de nuestras ciudades,
la mayoria de las personas so6lo come carne cuando en la casa de santo o en el terreiro de
candomblé hay alguna fiesta porque la norma del “santo” es repartir la comida consagrada
en el culto con todas las personas que aparecen, pertenezcan o no a la comunidad religiosa.
Del mismo modo, en muchas comunidades indigenas, la regla fundamental de la vida es
poner en comun todo lo que se gana y se tiene.

Sin duda es eucaristica la concepcion de la economia y la politica oriunda de los
pueblos andinos que, como ya vimos aqui, se preocupan de que todos vivan bien. Aungue
algunos lideres latinoamericanos como Hugo Chéavez y Evo Morales tuvieran realmente
todos los defectos que sus adversarios les atribuyen, han colaborado para que la tierra sea
repartida, la renta nacional mejor distribuida, la educacién mas democratica y para que la
gente pase menos hambre, con todos los limites que puedan tener, aunque nunca hubieran
tenido ninguna relacion con la dimensién religiosa de la vida o de la sociedad, podrian ser
saludados como ministros de la eucaristia en cuanto dimensién de la vida compartida.

Forma parte de esta dimension eucaristica de la espiritualidad el cuidado del cuerpo
propio y el de los otros, la valoracion de la corporeidad como expresion de la presencia
divina en el mundo, asi como el cuidado ecoldgico de todos los seres vivos. La eucaristia
nos sitda en una comunion mas amplia que la de los humanos. Ella nos revela lo que somos
por naturaleza: una unidad total con todo el universo.

XI11.9- Un socialismo basado en el pluralismo cultural

Es dificil que la sociedad occidental comprenda esto y tome en serio este camino, pero
en muchas sociedades indigenas lo viven. Hasta la década de los 80, las propuestas
socialistas se basaban en la superacion de las discriminaciones sociales y trabajaban con el
concepto de clases sociales. A partir de los afios 90, sin negar esta division real de la
sociedad, se entendi6 que era necesario dar una atencién positiva a la diversidad cultural e
incluso religiosa. O se respeta esta base fundamental sobre la que se construyen las
sociedades, o el socialismo seguira siendo tan colonialista como el sistema que combate.
No existe, entonces, un socialismo, sino varios o, al menos, diversos modelos y propuestas
igualmente validas, aunque no siempre asuman la bandera o el nombre de socialista.

La pluralidad de culturas con el pluralismo religioso que conllevan es una realidad de la
cual no hay como escapar. El rostro del mundo actual llega a ser una pluralidad de
pluralismos. Es importante no ver esto como un mal inevitable con el que tenemos que
convivir, sino al contrario: es como una riqueza de posibilidades, una apertura inmensa de
caminos nuevos y creativos. En términos teologicos, puede decirse que es una gracia que
contiene como una nueva revelacion de la presencia divina. Cuanto mas en contacto
entramos con las culturas oprimidas, mas nos damos cuenta de que son fuente de sabiduria
para toda la humanidad. En términos religiosos, no se trata solamente de creer que, asi
como la Biblia contiene la Escritura de una revelacion divina para las comunidades judias
y cristianas, el Coran seria validamente lo mismo para los musulmanes, los Vedas para los
hindus y asi sucesivamente. Es mas que esto. Es creer que, como cristiano, yo recibo una
revelacion divina de la Palabra que Dios dirigid a otros, como los musulmanes, los
budistas, los creyentes de tradicion indigena o afrodescendiente, y asi con todas las demas.
Estas multiples revelaciones dicen algo nuevo sobre Dios y sobre nosotros mismos. No

162



para hacernos cambiar de religion, sino para abrir nuestra fe a la diversidad de palabras
divinas dadas por amor a la humanidad.

Como estamos hablando de “espiritualidad”, o sea, de intimidad con Dios, el camino
espiritual del pluralismo cultural y religioso nos debe hacer encontrar esta unidad en la
diversidad en el propio ser divino. Es lo que llamamos “hierodiversidad”*°,

La diversidad es buena y santa porque la propia vida, en si misma, es diversa. Segun la
Convencidn sobre Diversidad Biologica, la “biodiversidad” no es solamente la variedad de
organismos Vivos que existen en la tierra, las aguas y el aire. Es mucho mas que eso. Es la
complementariedad y la relacion que existen entre ellos. La vida se forma cuando diversos
microorganismos interactGan y componen una red compleja que forma el cuerpo vivo de
una planta o animal. Para vivir, cada ser depende de la salud de su organismo, pero
también de una red de vida, lo que se llama ¢l “ecosistema”.

La biodiversidad es un concepto nuevo para la ciencia, pero desde antiguamente las
culturas ancestrales contemplan un principio unificador, presente en la diversidad de los
seres vivos. Los indios del rio Xingu dicen que el Espiritu de las aguas reposa en la selva 'y
el Espiritu de la selva se rehace en las aguas del rio. Las comunidades afrodescendientes
hablan de Aché como la energia divina, presente en manifestaciones muy diversas como
fuente de amor y alegria.

La espiritualidad socialista aplica el mismo principio a las culturas. Ningin grupo puede
vivir sin integrarse con otros. Esta conexion, no tiene una dimension antropolégicamente
espiritual. Es una dimension en la cual cada cultura no se piensa de forma autosuficiente,
sino como interligada a las otras. La religién puede servir como método para que nos
volvamos mas humanos. Lo que estamos llamando hierodiversidad atraviesa las
comunidades religiosas, pero va mas alla de las religiones. Permite vivir la fe sin cerrarse
en un sistema. La revolucién bolivariana no puede llamarse “cristiana” o “budista”, asi
como una revolucién islamica (por ejemplo, la irani). No tendria sentido en un contexto
pluralista como América Latina. Los procesos revolucionarios actuales deben ser abiertos a
la espiritualidad panecuménica e intercultural vivida en el continente y ofrecerse como
espacio de convivencia y de actuacion de cristianos, creyentes de las religiones
afrodescendientes, indigenas, y todas las demas.

Esta propuesta implica enraizarme en mi cultura, pero precisamente para ser capaz de
volverme —como decia el padre Ernesto Balducci— “un ser humano planetario”. El lo
explica: “Sin negar nada de lo que soy, debo intuir una nueva identidad de creyente. El ser
humano planetario es pos-cristiano, en el sentido de que a él no se adaptan determinaciones
que lo separan del coman de los otros seres humanos (...). La expresion neo-testamentaria
con la cual mejor se expresa mi fe es la que aparece varias veces dicha por apoéstoles y
profetas en los libros de los Hechos y del Apocalipsis: ‘soy solamente un ser humano’. (...)
Esta es mi profesion de fe, en forma de esperanza. Quien todavia se profesa ateo o laico y
necesita un cristiano para complementar la serie de representaciones en el palco de la
cultura que no me busque. Yo no soy mas que un simple ser humano™*8%,

180 MARCELO BARROS, “Moradas do vento nos caminhos humanos (para uma teologia da hiero-
diversidade)”, en Revista Concilium, nimero 1, afio 2007.
181 ERNESTO BALDUCCI, L"Uomo Planetario, Camunia, Brescia, 1985, p. 189 (la historia del navio).

163



XI11.10- El rescate de la sacralidad de la Palabra

No se hace politica sin la palabra. Tampoco se vive la fe sin la palabra. Como decia san
Pablo: “la fe viene por el oido” (Rm 10, 17). Ahora bien, vivimos en un mundo en el cual
la palabra es transformada en publicidad y es utilizada para vender cualquier producto.
Hoy existe una tendencia a “vender” la fe como un producto de publicidad, asi como los
politicos pagan a especialistas en marketing para dirigir sus camparias electorales y hasta
para definir sus programas de gobierno. En este contexto, la palabra pierde valor y ya no se
sabe en qué creer.

La gran filosofa espafiola Maria Zambrano ensefiaba que “existe una ligazon profunda
entre la palabra y la politica”. Hoy es urgente y necesario repensar este tema y rescatar la
dignidad de la palabra. Pablo Freire proponia que en los circulos de alfabetizacion de
adultos se descubriesen “las palabras-llave” y se partiese de ellas para aprender. En la
politica también existen palabras-llave. No existe politica sin palabra. Lo importante es
descubrir lo que hay de verdad y de vida “por detras de las palabras”. Las palabras
humanas por su propia naturaleza son coyunturales y limitadas, sin embargo es necesario
cultivar un cuidado espiritual con el uso de la palabra. Verdad y mentira son conceptos que
vale la pena revisitar siempre. Bajo ninguna hipétesis la palabra empefiada puede ser
degradada en una publicidad violenta y engafiosa. Lo que constituye la revelacion biblica
es la promesa divina y la realizacion progresiva e incluso problematica de esta promesa.
Pero lo fundamental de la fe es poder dar testimonio: “Dios no es tramposo. No es alguien
que promete y no cumple”. Por eso, las personas de fe se comprometen a ser testigos de la
veracidad divina en el proceso de la historia. Al ser interrogado y a punto de ser condenado
por el gobernador Poncio Pilatos, éste preguntd a Jesus: “Entonces, ;tu eres rey?”. Jesus
respondid: “Tu lo dices. Para esto naci y para esto vine al mundo: para dar testimonio de la
verdad (del reino) y toda persona que es de la verdad escucha mi voz” (Jn 18, 37).

Toda persona que vive una espiritualidad panecuménica, sea cristiana o de cualquier
otra tradicion espiritual, no puede olvidar este compromiso. La politica es un medio de
ejercicio de la justicia solidaria y, aun en medio de todas las ambigliedades y dificultades
del proceso, nos compromete no s6lo como ciudadanos, sino como creyentes y testigos de
un misterio que es amor y solidaridad.

Es necesario repetir siempre y sin cansarnos que la vocacion esencial de la palabra es
ser didlogo, relacion y, por lo tanto, construir la ciudad humana, o sea, realizar una politica
que sirva realmente al bien comun.

Esta relacion entre palabra y politica es un desafio para todo el proceso revolucionario,
como lo es para los cristianos que creen que la palabra divina se hizo humana y viene a
nosotros a traves de las culturas y las formas humanas de palabras y gestos de cada dia. El
compromiso con la veracidad de la palabra no elimina la ambigiiedad de los procesos ni el
vaivén de los problemas afrontados. Pero exige de quien habla y de quien se entrega, el
compromiso de ser entero en la propuesta y la coherencia de vida.

164



XI1.11- El desafio del poder y la espiritualidad del servicio

“Durante la cena, los discipulos se pusieron a discutir sobre quién debia ser considerado
como el més grande. Jesus les dijo: “Los reyes de las naciones dominan sobre ellas, y los
que ejercen el poder sobre el pueblo se hacen llamar bienhechores. Pero entre ustedes no
debe ser asi. Al contrario, el que es mayor, que se comporte como el menor, y el que
gobierna, como un servidor” (Lucas 22, 24-26).

En cualquier sociedad organizada no hay modo de eludir la cuestion del poder. Jesus
propone a los discipulos una especic de “solidaridad horizontal y radicalizada” que
democratizaba el poder y criticaba a los poderosos y ricos (cf. Sant 2, 1-3).

Incluso los primeros discipulos de Jesis no siguieron esta norma y siempre se
implicaron en la busqueda del poder con todas sus seducciones. Lamentablemente a lo
largo de la historia ocurrio lo mismo en las instituciones eclesiasticas, que sufrieron
divisiones en gran parte por cuestiones de poder y autoridad (cual obispo o patriarca
mandaba mas), pero esto también se dio en el juego del poder social y politico.

Mucha gente no puede entender cdmo la Iglesia Catolica puede situarse como discipula
de JesUs y al mismo tiempo mantener la estructura del Estado Vaticano como la dltima
monarquia absoluta de Europa. El articulo primero de su Constitucion declara que los tres
poderes, legislativo, ejecutivo y judicial estan concentrados en un s6lo hombre: el Romano
Pontifice. “Segun el Derecho canonico, el papa tiene un poder definido como supremo,
pleno, inmediato y universal” (canon 331). “Es un poder ante el cual no cabe apelacion o
recurso alguno” (canon 333, 3). “Un poder que no puede ser juzgado por nadie” (canon
1404). Asi, “si alguien recurre a un Concilio ecuménico o al Colegio episcopal contra una
decision del papa, debe ser castigado con una censura” (canon 1372). Por eso, el te6logo
espafiol José Maria Castillo concluye que “en la Iglesia catélica, nadie tiene ni puede tener
derechos adquiridos. En la Iglesia no se reconocen los derechos humanos de las
personas”&2,

Para imponerse, el poder, sea politico o religioso, contiene o porta siempre cierto nivel
de violencia simbolica o incluso real. Las comunidades indigenas mas tradicionales
cuentan que, en muchas aldeas, nadie queria el poder porque deberia ser el primero en dar
la vida por el pueblo y sacrificarse por los demés. Desafortunadamente, este ejemplo no
parece actualizarse habitualmente. En nuestra sociedad el poder es siempre una tentacion
para los liderazgos populares. Muchas personas que tenian una historia de coherencia y de
servicio a los demas, cuando conquistan el poder revelan cambios poco edificantes. Este es
un serio desafio para el socialismo del siglo XXI.

XI11.12- Espiritualidad del martirio

En la historia reciente, todo el continente latinoamericano se ha visto enriquecido por lo
que la carta a los hebreos llama la “inmensa nube de testigos que nos rodean” (Heb 12, 1-
2). Estos hombres y mujeres- testimonio del reino divino presente en el mundo, han dado la
vida por la causa del Evangelio, comprendido como camino de justicia y solidaridad, de
amor y de paz. Como dice san Agustin: “lo que le hace martir es la causa por la que da la
vida”. Entonces, para la caminada de los pobres en América Latina y Caribe son martires

182 JOSE MARIA CASTILLO, «Situacion Sociorreligiosa y Espiritual de nuestra Sociedad», en XXIV
CONGRESO DE TEOLOGIA: Espiritualidad para un mundo nuevo, Evangelio y Liberacion, Madrid,
2004, p. 39.

165



del reino y han contribuido poderosamente para que todos seamos igualmente fieles a esta
larga caminada y, a veces, dolorosa.

Queremos aprender con ellos y ellas esta espiritualidad martirial. No para morir todos
de forma violenta. En el 6° Encuentro Intereclesial de las Comunidades de Base celebrado
en Trindade (Goias) en 1986, la carta final del encuentro decia: “Ya tenemos muchos
martires muertos. Queremos a nuestros martires vivos”.

No hace parte de la espiritualidad del martirio querer morir o arriesgarse inutilmente. Al
contrario, el evangelio cuenta que varias veces Jests huyd y escapd de la muerte, pues
“todavia no habia llegado su hora”. En un determinado momento, percibiendo que “llegaba
la hora de pasar de este mundo al Padre, habiendo amado a los suyos que estaban en el
mundo, fue hasta el fin del amor, 0 sea, hasta donde el amor puede ir” (Cf. Jo 13, 1-2).
Jesus s6lo acepto ser preso y condenado a muerte cuando juzgd que, para ser fiel a la causa
del Padre y al testimonio del reino, tenia que ir hasta el fin y no podia huir més. En el
diario de don Oscar Romero, en las semanas inmediatamente anteriores al 24 de marzo de
1980, dia en que fue martirizado, don Romero se confesaba con miedo y hasta hacia un
retiro individual y se preguntaba si deberia continuar con tal o cual trabajo o si deberia
alejarse un momento para proteger su vida. Lo que le motivé a continuar fue la necesidad
urgente de defender a los pequefios perseguidos.

La mistica del martirio no es la mistica del héroe o de la heroina. Sin duda, el Evangelio
promete: “en aquella hora el Espiritu de mi Padre hablara en ustedes y seran tomados por
la fuerza del Espiritu” (Mt 10, 20; Mc 13, 11; Lc 12, 12). De hecho, varias personas
torturadas durante las dictaduras militares latinoamericanas han manifestado haber sentido
esta fuerza interior, fuerza que naturalmente ni tenian ni pensaban ser capaces de vivir.
Pero ninguna de ellas jugé con la muerte o desprecié la vida. Cuentan que la hermana
Dorothy, cuando su vehiculo fue detenido en una carretera del interior del Estado de Para,
al ver que se aproximaba un hombre armado, seguramente con el propésito de matarla,
sali6 con la Biblia en las manos e intentd disuadirlo de su mala intencion, llamandole
incluso “hijo”. El no se dejo influir por sus palabras y dispard sobre ella, matandola en el
acto.

Entonces ¢qué seria para nosotros esta espiritualidad del martirio?

1° - En primer lugar, la opcion radical por el reino de Dios y su justicia. Ningun
cambio social o eclesial justifica pensar que “ya no estamos en una época de martirios”. En
algunos de nuestros paises el pueblo pobre y de las periferias urbanas continta muriendo a
manos de policias corruptos y violentos, o de las pandillas de narcotraficantes. Todos los
dias hay centenas de martires anonimos en nuestras periferias urbanas y también en el
campo, donde los campesinos siguen estando amenazados y perseguidos por buscar una
tierra para todos, repartida en justicia y para quien la trabaja. Vivir esta mistica del martirio
es profundizar la mistica del reino de Dios y su justicia urgente y radical.

2° - Desarrollar una espiritualidad de accion no violenta y de insercion. Mahatma
Gandhi en India, el pastor Martin Luther King en Estados Unidos y Don Helder Camara en
Brasil, entre otros, son profetas y maestros de este camino de dedicacion integral a la
justicia arriesgando su vida y de pasion radical por la causa del reino. Un afio antes de
morir, con 89 afios, Dom Helder Camara recibia en su casa al Abbé Pierre, también muy
mayor. Después de conversar, quisieron dar una declaracion a la prensa: “Los dos hemos
dedicado toda nuestra vida a la causa de la justicia y de la solidaridad. Ahora, ya viejos,

166



nos damos cuenta de que el mundo continua injusto y desigual. Nos comprometemos a dar
hasta nuestro Gltimo suspiro por la misma causa y para que el ser humano nunca mas sea
victima de su hermano”. Fueron fieles a este compromiso, y por eso vivieron esta mistica
del martirio, aungue no hayan muerto de forma violenta.

3° - Aprender a vivir el espiritu de profecia. Estamos habituados a pensar la profecia
como algo extraordinario, 0 como don de algunos obispos y pastores excepcionales. Segun
el Nuevo Testamento, todos hemos recibido el Espiritu para ser profetas y debemos ejercer
la profecia. Esto supone, ante todo, un profundo espiritu de oracion porque la profecia
depende de la inspiracién divina y nadie la controla ni menos ain la manipula. Pero
podemos comprometernos con Dios a aceptar y profundizar el espiritu de profecia, que
consiste en:

1) Escuchar siempre todo lo que Dios quiera decirme en lo més intimo de mi ser
respecto al mundo y a la sociedad. Quiero siempre tratar de escuchar su Palabra y cuando
no sea clara, orar para discernirla.

2) Poner siempre los intereses de Dios y de su proyecto de vida, paz y justicia para el
mundo por encima de los intereses personales.

3) Comprometerse consigo mismo/a, con los otros y con Dios a ser servidor/a de la
verdad y a no conformarse ni ser connivente con cualquier tipo de mentira, aun si esta
parece mas oportuna que la verdad.

4) Como por lo general la profecia no es siempre querida, para ejercerla la persona tiene
que asumir muchas veces la soledad, la fragilidad y la incomprensién de la mayoria. Esto
no impide la disponibilidad a dialogar con el diferente y a aceptar ideas contrarias a las
propias, pero no se puede transigir con la verdad, la justicia y la causa de la paz.

5) Optar siempre por la no violencia y vivir diariamente el hambre y sed de justicia,
aceptando vivir esta opcion en medio de las ambigiliedades de la vida. En el Primer
Testamento, el profeta Jeremias no dejo de ser profeta porque aparentemente tomo el
partido de los babilonios (dijo a los israelitas: no vale la pena resistir) y después intentd
huir a Egipto... En la coyuntura politica, no siempre el profeta o la profetisa tienen
obligacion de ser sabios y tomar actitudes ponderadas y muy maduras. A veces, la
provocacién se da por actitudes que, después, pueden ser criticadas y superadas, pero que
en aquel momento fue lo que a esa persona le parecié mas conforme al proyecto divino.
Siempre que sea posible, queremos vivir eso en comunidad y no en un camino meramente
individual, pero muchas veces los profetas y profetisas son dejados a solas con su
responsabilidad profética. Actualmente, en el proceso latinoamericano de un socialismo
bolivariano, ¢no nos pediria la profecia el coraje de ponernos del lado que manifiesta
mayor consagracion a los empobrecidos y mayor opcién por la causa de la justicia, aunque
ese lado tenga sus fallos y lagunas?

X11.13- Desdogmatizacién de la propuesta y reorientacion de la esperanza

En la historia de los movimientos populares latinoamericanos, una de las tentaciones
mas frecuentes ha sido siempre el “mesianismo”, fendmeno muy amplio del cual no se
puede dar una definicion univoca. Bajo esta categoria ha habido movimientos de muy
distinta naturaleza. En general, como la realidad es realmente muy dura y dificil de
soportar, “la imaginacion colectiva siempre es activada a partir del rechazo de la realidad
vigente por determinados segmentos de la sociedad. Estos sectores no se contentan

167



solamente con el suefio de una felicidad futura, sino que se movilizan y se organizan con la
vista puesta en este estado futuro de felicidad”83,

La mayoria de los movimientos mesianicos proyecta para aqui y ahora las condiciones
de lo que seria el futuro imaginable y en el plano de la fe, lo que en muchos casos impide
una critica historica mas pertinente y seria. En nuestra historia, ha habido movimientos
mesianicos estrictamente religiosos, como en Brasil el movimiento de Canudos, al final del
siglo XIX, o la llamada ‘Guerra del Contestado’ de 1912 a 1916 en las fronteras de los
estados brasileros de Santa Catarina y Parand. Y tantos otros movimientos campesinos de
fondo religioso. Pero, a veces, también en determinados movimientos politicos, podemos
vislumbrar ciertos elementos de mesianismo. No solamente cuando la esperanza es
depositada en un jefe extraordinario, pero aislado de su contexto histérico, sino también
cuando la confianza en sus propias fuerzas no parece proporcional a su organizaciéon y
vision critica de la realidad.

Una vez, en tiempos de la revolucion sandinista, Marcelo participé en un curso con
campesinos de Nicaragua. En este curso, uno de los animadores propuso una revision de la
realidad y puso en la pizarra el siguiente abanico de fuerzas:

1 — Los nuestros (aquellos con los que sabemos que podemos contar, en cada lugar y en
la situacion actual).

2 — Los aliados (que no son de nuestros grupos, pero son personas que luchan por la
justicia y pueden formar con nosotros en una caminada comun).

3 — Los neutros (gente alienada o mal informada, pero personas con las cuales
podriamos dialogar e incluso contar en determinadas situaciones).

4 — Los adversarios (que pertenecen a grupos politicos contrarios a nosotros, pero cuya
historia revela que son personas honestas y bien intencionadas).

5 — Los enemigos o en el caso nicaragiiense ‘los contra’ (que hacen terrorismo, que
tienen interés en que vuelva el viejo orden de las cosas, y de quienes no podemos esperar
que cambien o se conviertan).

Esta capacidad de ver la realidad asi tan matizada nos ayuda a no ver el mundo
solamente dividido en “opresores y oprimidos”. De hecho, en la mayoria de nuestros
paises, con su historia de discriminacion social y colonialismo, las €lites son tan esclavistas
y arrogantes que casi no permiten tales matices. En la VVenezuela actual, lo que percibimos
es un juego de fuerzas impresionantemente polarizado: quienes estan a favor de la
revolucién dan la vida para salvar el proceso y quienes no estan a favor estan muy en
contra y veian a Hugo Chavez —ahora a Nicolds Maduro- como un demonio Yy a
Venezuela como una realidad sélo negativa. Lo mismo ocurre en Bolivia y probablemente
en Ecuador. Es dificil percibir variaciones y un terreno de dialogo o de compromisos. En el
nordeste brasilero, la situacion también esta muy definida y polarizada. Sea como fuere,
intentemos evitar los simplismos dogmaticos, asi como cualquier postura que no sea
radical. Ser radical es ir a la raiz de las cuestiones, es ser profundo, no intransigente o
dogmatico.

La espiritualidad ecuménica que apoyamos mantiene una postura de adhesion a las
realidades concretas que manifiestan el avance del proceso socialista o bolivariano. Al
mismo tiempo, la opcién espiritual no puede permitir que perdamos la capacidad y la
vocacién de ser siempre criticos. Debemos tener claro que en este proyecto concreto, con

183 Cf. por exemplo: FRANCOIS LAPLANTINE, Mesianismos, posesion y utopia: las tres voces de la
imaginacion colectiva, Gedisa, Barcelona, 1977, pp. 19-48.

168



las imperfecciones que pueda tener, estamos tratando de alumbrar la utopia del reinado
divino, presente en el mundo y posible dentro de nuestros limites.

169



¢FIN DE LA CONVERSACION?

Permitannos al concluir este capitulo sugerir algunas propuestas hechas por el equipo de
la Agenda Latinoamericana Mundial 2009. No refieren, en primer lugar, a la teologia, ni a
la espiritualidad en si misma, sino a un camino personal para vivir el socialismo del siglo
XXI. Aqui han sido transcritas no todas las propuestas de la Agenda, sino las que nos
parecen mas ligadas a lo que hemos estado hablando y al objetivo de este libro. Al
reproducir estas propuestas, las asumimos también como nuestras y pensamos que pueden
ser la base de algunas pistas que puedan iluminar una espiritualidad socialista también
renovada.

UN PROGRAMA «MINIMO» DE CAUSAS A ACEPTAR PARA CONSTRUIR
UNA SOCIEDAD MAS JUSTA E IGUALITARIA8

Economia

e Apoyar y urgir el cumplimiento de los «objetivos del milenio», particularmente en
la erradicacion de la pobreza y del hambre, y en la superacion de la clamorosa
desigualdad econdémica.

e Reformar los organismos econdmicos internacionales, que perpettan la opresion
sufrida por los paises pobres por los paises ricos. Democratizarlos, para que puedan
gobernar la globalizacion asegurando la participacion y el desarrollo de los pueblos
mas desfavorecidos.

e Fomentar la soberania alimentaria de los pueblos y proteger la agricultura autéctona
y de los pequefios campesinos.

e Establecer limites concretos maximos a la propiedad rural (latifundio) y a la
propiedad urbana inmobiliaria, una auténtica reforma agraria y urbana.

e Luchar por la expropiacion del latifundio, y prioritariamente las propiedades del
capital especulativo volatil y el capital usurero de los bancos.

Ecologia
e Cambiar de mentalidad en la forma de percibir la naturaleza y de relacionarnos con
ella.

e Defender como bien de la naturaleza y como bien comun social de la Humanidad
las fuentes de agua.

e Preservar la selva, los bosques, las distintas formas vegetales; no dejar a Gaia sin
estos recursos necesarios para autocontrolar su equilibrio, que ademéas va en
beneficio nuestro.

e Salvar la biodiversidad, actualmente en grave destruccion.

18 Cf. AGENDA LATINOAMERICANA, “Para un programa ‘minimo’ de causas a acoger”, (seleccion
extraida de un texto mayor), en Agenda Latinoamericana Mundial 2009, p. 216- 217.
El texto completo puede ser consultado por internet: http://www.servicioskoinonia.org/agenda/

170


http://www.servicioskoinonia.org/

Reciclar siempre que se pueda: contra la cultura de lo desechable y la dilapidacion
de recursos, educar a la infancia y a la juventud en el ejercicio diario de esa practica.
Combatir el uso de los agrotoxicos y el monocultivo en gran escala de la soja, cafia
de azlcar, eucalipto, algodén... Combatir a las empresas transnacionales que
quieren controlar las semillas, la produccién y el comercio agricola (Monsanto,
Syngenta, Cargill, Bunge, ADM, Nestlé, Basf, Bayer, Aracruz, Stora Enso...).
Oponerse a la mineria que deforesta, destruye y envenena inmensas superficies
terrestres.

Transformacion politica

Poner al ser humano y todas las formas de vida como el centro de un nuevo orden
mundial.

Favorecer que los sectores sociales puedan construir un proyecto popular que
afronte el neoliberalismo, el imperialismo y las causas estructurales de los
problemas que afectan a nuestros pueblos.

Defender hasta las Ultimas consecuencias la democracia total: politica, econdmica,
cultural...

Defender el Estado, frente al «Estado minimo» neoliberal, y frente al Estado
totalitario, como instrumento de equilibrio social que no deje el campo libre al
poder financiero y de las multinacionales.

Fomentar el ejercicio democrético de la ciudadania en los varios aspectos de la vida
No perder de vista la Utopia politica socialista. Aprender de las experiencias
historicas del pasado. Luchar por un socialismo «nuevos.

Apoyar las transformaciones sociopoliticas actuales. No utilizar las dificultades, los
posibles defectos o exageraciones como excusa 0 pretexto para una pretendida
neutralidad o una decepcion.

No perder ocasion para ayudar a la transformacion de la mentalidad de las personas
qgue nos rodean. Creer en la fuerza de las ideas para transformar en el mundo.
Participar, expresarse, compartir, dialogar, «dar razén de la propia esperanza
politica», «oportuna e inoportunamente», con una vida comprometida y coherente.
Realizar efectivamente una «militancia ideoldgica».

Derechos humanos

Defensa universal de los derechos humanos, en sus tres generaciones.

Defender la educacion universal. Defender que los pobres tengan acceso a la
ensefianza basica, gratuita y de calidad. Erradicacion del analfabetismo.

Luchar por la democratizacién de los medios de comunicacion, ayudar a la
formacion de la conciencia critica y politica, y a la valoracion de la cultura del
pueblo.

Culturas y religiones

Fomentar siempre el respeto a las identidades.

Fomentar el didlogo de culturas.

Defender los derechos de los pueblos aborigenes.

Respetar el derecho de movilizacion y emigracion, sobre todo por causa de
supervivencia.

171



Asumir una actitud de respeto igualitario a todas las religiones.

Erradicar en cada uno de nosotros, y fomentar en todas las religiones su
transformacion mental: la de superar y abandonar su fundamentalismo, la pretension
de superioridad sobre las demas, el exclusivismo y hasta el inclusivismo, el
proselitismo, la violencia...

Apoyar y urgir a una posible «Alianza de Religiones por la Justicia, la Paz y la
Salvacion del Planeta».

Apoyar la difusion del esperanto, como Unica lengua que nos iguala a todos, sin
privilegios, y ahorra energias sin cuento para la humanidad.

Diversidad

Aceptar la diversidad de razas en igualdad.

Asumir la causa de la transformacién de la sociedad en la linea de la igualdad de
género.
Aceptar sin discriminacion la diversidad natural de orientacion sexual.

Modo de vida personal

Combatir en nosotros mismos el consumismo (en el uso del agua, alimentos,
vestido, vehiculos...).

No transigir con el despilfarro.

Apoyar la «Banca ética» renunciando a reproducir en la propia economia familiar la
«busqueda del mayor y mas rapido lucro a cualquier precio»...

Mundializacién y Paz

Suprimir el antidemocréatico «veto» de los privilegiados socios fundadores de la
ONU, y equilibrar la representacion.
Apoyar el Tribunal Penal Internacional, y el sometimiento de todos los Estados a un
régimen comun, sin privilegios, sin Estados forajidos.
Apoyar la Alianza de Civilizaciones frente al choque de civilizaciones.
Crear un Movimiento Interreligioso por la Paz.
Mundializar verdaderamente la conciencia de la Humanidad: reconocer lo que
efectivamente somos: un unico pais, una familia, un hogar, un mismo fenémeno
global de la vida, una misma nave espacial en trance de perdicion o salvacion...
Caminar hacia una Asamblea mundial de los Pueblos.
Promocionar las politicas de desarme y de disminucion del gasto publico militar,
con la prohibicion del comercio de armas, especialmente aquel que sirve para
mantener conflictos armados.
Construir cada dia la Paz...

(Anote usted mas...)

172



APENDICE

PRESENTACION DEL PRESIDENTE HUGO CHAVEZ
VI FORO SOCIAL MUNDIAL
Caracas, 28 de enero de 20068
“Felices los ojos que ven lo que ustedes ven, porque les aseguro que muchos profetas
desearon ver lo que ustedes ven y no lo vieron, oir lo que ustedes oyen y no lo oyeron”
(cf. Lc 10, 23-24).

Esté aqui entre nosotros Aleida Guevara, hija del Comandante Che Guevara; el afio que
viene conmemoraremos 40 afos de su martirio. Qué feliz seria él, Aleida, de estar aqui con
nosotros en este momento historico. Y el padre Camilo Torres, que también dio su vida por
esta misma causa del pueblo hace 40 afios en Colombia. Ellos representan a decenas y
centenas de testigos y pioneros/as que han dado su vida para que este camino que hoy
tenemos delante, pudiera, por lo menos, esbozarse.

¢Y qué camino es este? El de una revolucion ciudadana y bolivariana que hace dos
siglos fue lanzada e iniciada en el continente por el gran libertador de Nuestra América
Simén Bolivar, que junto con muchos otros héroes como Simoén Rodriguez, Ernesto
Zamora Yy tantos andnimos mestizos, indios y negros, lucharon valientemente para liberar
los paises de América del primer colonialismo y para unir a nuestros pueblos en una Unica
y liberada Patria Grande. Hoy todavia resuena su grito por todos los rincones de nuestra
América y hace revivir la esperanza y la organizacién de pueblos indigenas, de grupos y
comunidades negras, del pueblo de las periferias urbanas y de los movimientos campesinos
para que retomemos esa gran revolucion bolivariana.

Cuando venia hacia aqui, entraba en el estadio y me preparaba para decirles estas
palabras, fui abordado por un joven soldado venezolano, que me preguntd: “¢Usted es el
padre que va a bendecir nuestra revolucion?”. Le respondi: “Nuestra revolucion no necesita
ser bendecida, porque ya es santa”. Es incluso una revolucion espiritual, principalmente si
garantiza:

1°) Partir siempre de las necesidades y de la vida de los mas empobrecidos,
especialmente, indios y negros.

2°) Basarse en la igualdad absoluta de hombres y mujeres, dentro de su diferencia de
géneros.

3% Una revolucién basada en la educacién y en la no-violencia activa.

4°) Una revolucion ecoldgica y de profundo respeto a la Tierra, al agua y a todo ser
Vivo.

5°) Una revolucion que lleve a las personas a transformarse a si mismas para
transformar este mundo en un mundo de solidaridad internacional.

Este es sin duda el espiritu bolivariano que, durante tantos afios, ha sido conducido por
un hombre que es, para todos nosotros, latinoamericanos, simbolo y comandante de este
proceso: el presidente Hugo Chavez Frias, a quien pido venir aqui para que nos dirija la
palabra.

185 En la tarde del 28 de enero de 2006, durante el 6° Foro Social Mundial, en Caracas, fuera de las
atividades oficiales el Foro, los movimientos populares campesinos (coordinados por la Via Campesina y el
MST) invitaron al presidente Hugo Chavez a dirigir una palabra a los participantes. Mas de 20 mil personas
reunidas en el gimnasio del Poliedro. Marcelo Barros tuvo el honor de que los movimientos le pidiesen
coordinar el momento inicial del encuentro con una invitacion a la espiritualidad humana y termind sus
palabras invitando al presidente Hugo Chavez a hablar. Transcribimos aqui las palabras de Marcelo.

173



“CORAZON DE PUEBLO”
A Hugo Rafael Chavez Frias'®®

“Te vi pobre, tan pobre como Cristo...Pobre, porque todo lo tuyo
siempre fue lo de todos; tan pobre como Cristo

que no encontrd una piedra donde reposar en la profunda noche...
Julio Vértiz, S.J.+

Siento una ligera brisa que me recuerda tus silencios; aquellos que en tu soledad con
Dios removian tus entrafias y buscaban hacerse palabras por tu Venezuela y tu América.
Palabras fuertes, cargadas de Ilanos y montafias, de utopias hechas carne y fuerza vital, de
auténtico Logos.

También habitaste y habitas entre nosotras y nosotros; también te has hecho carne y
estabas desde el Principio, 0 mejor dicho, estas en el Principio como Duefio de esa Verdad
Bolivariana que hoy quieren silenciar las maquinarias obsoletas de un capitalismo cruel, ese
gue no acepta tu Revolucion porque ahoga las imposiciones herodianas de unos pocos.

Hermano querido, algunos no quisieron comprenderte. No entendian que tu proyecto de
justicia se convertiria en la nueva luz de este Continente, y claro esta, trataron — y trataran-
de eliminar el mas minimo rastro de tu historia, pero como angel que aguarda y guarda
nuestras esperanzas, vivimos confiados en que al igual que Cristo, “ta venciste y venceras
al mundo”. Veo tu espiritu transfigurado cabalgar sobre nuestros pueblos, acompanado de
Bolivar, Miranda, Manuelita, Marti y esa gran nube de testigos que te precedieron.

Hoy, amigo, quiero recordarte asi; recordarte en el silencio que atraviesa todo profeta y
profetiza. Recordarte desde las cuevas interiores de nuestras almas donde gestamos con
Dios y en Dios la mas noble, justa y verdadera causa: ser pueblo hecho carne y ser Carne
hecha Pueblo como nos mostrd tu vida ejemplarizante.

Gracias, Comandante, por la VIDA, por ensefiarnos a conocer la verdad de nuestros
pueblos en su larga historia, por la oportunidad de no perder nuestro rumbo. Este camino
que se abre con viejas y nuevas exigencias de practicar la justicia y buscar experiencias que
nos vayan adentrando en la tarea de seguir construyendo una América Latina nueva, en la
que cada pueblo sea reconocido en su dignidad, especialmente en las personas mas débiles
e insignificantes como nos muestra tu legado. Gracias también por unirnos, por hacernos
corazones de pueblos.

Me uno a las palabras de nuestro lider Fidel Castro: “Nos cabe el honor de haber
compartido con el lider bolivariano los mismos ideales de justicia social y de apoyo a los
explotados. Los pobres son los pobres en cualquier parte del mundo.”

Hermano y amigo, seguimos y seguiremos empecinados en esa terquedad de defender la
VIDA.

186 Texto escrito por Luis Carlos Marrero el 5 de marzo del 2013 tras el fallecimiento y resurreccion del
Comandante Eterno Hugo Rafael Chavez Frias

174



UNA PALABRA PARA CONTINUAR EL CAMINO
Queridas comparieras y comparieros,

Ustedes han caminado con nosotros en esta reflexion, que intenta mirar la realidad del
Continente, sabiendo que apenas sefialamos algunos elementos y podrian decirse muchas
otras cosas. Después, en la segunda parte del libro, hemos procuramos no tanto retomar las
cosas vistas en la primera parte y juzgarlas bajo el prisma de la fe o de la espiritualidad,
pues comprendemos que este proceso social y politico tiene su autonomia y su propio valor
independientemente de su relacion con la fe, cristiana o de otras religiones. Lo que
quisimos fue buscar en distintas tradiciones espirituales, asi como en la propia fe cristiana,
elementos que pudieran ayudarnos a afirmar una vocacion revolucionaria socialista para el
siglo XXI. Dedicamos dos capitulos a la Biblia, no porque pensemos que esta por encima
de todo o que es una referencia absoluta, sino porque a los pueblos de nuestro Continente
les gusta mucho leer la Biblia y esta lectura puede ser para todos critica y muy libre, pero
iluminadora del camino.

Finalmente, hemos tratado de recordar algunos principios y criterios para una nueva
Teologia y Espiritualidad ecuménica para este camino, y proponer algunas actitudes
personales y comunitarias que puedan orientar nuestra conducta en el proceso socialista o
bolivariano, actualmente vigente en Venezuela y en otros paises del continente
latinoamericano.

Esperamos no haberles decepcionado con un libro que no consiguié ahondar en la
realidad social y politica —no era su objetivo— ni fue escrito para tedlogos especializados. A
veces éste es el riesgo de muchos de nuestros escritos.

Escribimos estas paginas para gente comun y corriente que desea acercarse a vivir una fe
y una espiritualidad macroecuménica —cristiana, afrodescendiente, indigena, o de otra
tradicion— en medio de este proceso social y politico latinoamericano, para poder discernir
una palabra divina que nos llame a colaborar con la transformacion de la realidad y la
organizacion de nuestro Continente como una gran patria libre y soberana, suefio de
Bolivar y de tantas otras hijas e hijos de esta Abya Yala en la que vivimos. Para nostros,
era también un desafio reflexionar sobre la mision de una nueva Teologia Pluralista de la
Liberacion en este contexto. Estamos convencidos de que, especialmente en América
Latina tan sufrida por la colonizacién, tenemos que ser muy humildes al hablar de nuestra
fe y tenemos una deuda histdrica profunda con las religiones indigenas y afrodescendientes
que debemos valorar y conocer mejor. No podemos entender hoy un bolivarianismo que no
se inspire y se apoye en los elementos culturales y éticos provenientes de las tradiciones
espirituales indigenas y negras.

Un analisis objetivo y lacido de la historia nos obliga a ser no solamente criticos, sino
extremadamente prudentes en cualquier prevision de futuro. Esperamos que las conquistas
alcanzadas en Bolivia, Ecuador y Venezuela sean irreversibles y que Cuba pueda seguir
sus cambios economicos y sociales sin perder la utopia del socialismo. No hablamos de
otros paises latinoamericanos, bien por no haber conseguido todavia ponerse en la misma
caminada bolivariana —como es el caso del Brasil de Dilma— bien por no tener datos
confiables, como es el caso de las transformaciones ocurridas en El Salvador. Sabemos
que seria prematuro y casi una ligereza decir que se estd dando una revolucion social, aun
en paises como la Venezuela bolivariana, Bolivia y Ecuador. El proceso todavia es
incipiente y las contradicciones son inmensas y fuertes. Las fuerzas represoras y contrarias

175



al proceso popular se manifiestan cada dia mas fuertes y actuantes. Pero en Venezuela y
Bolivia, por lo menos, a partir de sus nuevas constituciones y de la linea de sus gobiernos y
de los grupos populares que los sustentan, podemos decir que existen sin duda elementos
transformadores que estan fomentando un proceso social que va en la direccion de una
revolucidn, pero que todavia no puede ser caracterizado en si mismo como una revolucion.

Bien es verdad que si alguien de nosotros lee hoy las cartas que Benjamin Franklin
escritas en 1789 desde Paris a sus parientes en Boston, va a ser testigo de acontecimientos
importantes. Escribio: “Hoy el pueblo invadi6 los jardines del palacio real”. Otro dia contd:
“Ayer, fueron presos nobles y aristOcratas corruptos de la realeza” y el 14 de julio: “Hoy el
pueblo invadio y derribo la Bastilla”. Lo que llama la atencién de cualquier lector o lectora
actual es que en ningln momento un genio como Benjamin Franklin parece darse cuenta
de que aquellos acontecimientos que describe no son aislados. Forman parte de un evento
mayor y mas profundo que hoy llamamos “Revolucion francesa” que, sabemos, cambio la
historia de Occidente. Tal vez, de aqui a algunos afios o siglos, alguien recorra los
periddicos de nuestro tiempo y pueda decir algo parecido sobre los actuales
acontecimientos que sacuden a América Latina. Probablemente no se trata solo de hechos
sueltos y conquistas aisladas, sino que forman parte de un movimiento mayor y mas
general que todavia no estd afirmado y no ha tomado cuerpo, pero que quisiéramos
llamarlo ya “revolucion bolivariana de principios de siglo” para destacar que, al
desarrollarse, retomara el espiritu del movimiento bolivariano del comienzo del siglo XIX
con el espiritu y los retos del siglo XXI.

En los afios 70, Carlos Mesters se referia a las comunidades eclesiales de base y a la
lectura latinoamericana de la Biblia como “esta flor fragil y sin defensa”. Hoy sentimos
que esta misma expresion puede ser aplicada al proceso bolivariano en curso en varios de
nuestros paises. ¢Este proceso conseguird ser conducido por los movimientos indigenas y
populares? ¢Triunfara este proceso bolivariano todavia en gestacion? ;Conseguird en
nuestros paises vencer el moho de las élites reaccionarias y la reaccién de tantas fuerzas
contrarias, para concluir en un nuevo proceso revolucionario? No podemos saberlo.

Lo que podemos decir es que dificilmente los movimientos indios y populares vuelvan
atras. Muchas de sus conquistas son realmente irreversibles. Nadie conseguird apagar la
Ilama de la libertad y la conciencia del derecho de los pequefios a una tierra libre y
liberada. También podemos desear que las Iglesias cristianas y otras religiones puedan dar
su contribucion positiva a la consolidacion de este proceso, pero no podemos garantizar
que las instituciones se conviertan o se vuelvan mas humanas. Lo que podemos prometer
es que nosotros mismos seremos fieles. Iremos hasta el punto de dar nuestra vida por
aquello que creemos.

En los afios de lucha revolucionaria contra Somoza en Nicaragua, el poeta Ernesto
Cardenal escribié muchos de sus poemas. Uno de ellos cuyo titulo es “En Pascua resucitan
las cigarras”, dice asi:

En Pascua resucitan las cigarras
—enterradas 17 afios en estado de larva—
millones y millones de cigarras

gue cantan y cantan todo el dia

y en la noche todavia estan cantando.
Solo los machos cantan,

las hembras son mudas.

176



Pero no cantan para las hembras:

porque también son sordas.

Todo el bosque resuena con el canto.

y solo ellas en todo bosque no los oyen.
Para quién cantan los machos?

Y por qué cantan tanto? Y qué cantan?
Cantan como trapenses en el coro

delante de sus Salterios y sus Antifonarios
cantando el Invitatorio de la Resurreccion.
Al fin del mes, el canto se hace triste,

y uno a uno van callando los cantores,

y después solo se oyen unos cantos,

y después ni uno. Cantaron la resurreccion®’.

En el momento actual de América Latina es importante que seamos como las cigarras
que cantan de dia y de noche aun estan cantando. El bosque entero resuena con su canto
revolucionario: lo podemos oir. Ser capaces de cantar como los monjes cantan, como
primera estrofa del oficio de la madrugada, la invitacion a la fiesta de la resurreccion.
Resurreccion es re-surreccion, es decir, una nueva y mas profunda insurreccion que
alcanza a las estructuras del mundo y al cuerpo, asi como la vida y el amor del corazén del
universo.

Si en las Iglesias y en las comunidades espirituales hay personas como las cigarras, que
cantan y saben apreciar el cantico de los otros, sin duda Dios anda contento con la imagen
suya que dan al mundo quienes quieren de verdad ser sus discipulos y discipulas.

Al finalizar esta conversacion que no termina, porque prosigue en el ardor afectuoso de
la caminada bolivariana, queremos concluir nuestra palabra provisoria, como provisorio es
este libro, con una mencién amiga y de admiracion a un obispo revolucionario, siempre
solidario y coherente con nuestro camino por la patria grande de Abya Yala: Pedro
Casaldaliga.

En uno de sus poemas mas expresivos nos invita a “saber esperar sabiendo, al mismo
tiempo forzar, las horas de aquella urgencia que no permite esperar”.

Con esperanza revolucionaria y afecto bolivariano,

Sus hermanos Marcelo Barros y Luis Carlos Marrero

187 Cf. ERNESTO CARDENAL, Antologia, Cuadernos Latinoamericanos 6, Carlos Lohlé, Buenos Aires,
Meéxico, 1974, p.75.

177



BIBLIOGRAFIA
ADRIANO SELLA, La Giustizia, nuovo volto della pace, Monti, Saronno, 2004

AFONSO MARIA LIGORIO SOARES, No Espirito do Abba (fe, revelacion y vivencias
plurales), Paulinas, Sdo Paulo, 2009

, Sincretismo afro-catélico no Brasil: licGes de
um povo em exilio, Paulinas, Sdo Paulo, 2006

AGUSTIN, “Tratados sobre el evangelio de Juan, 26, 4,” cit. en Connaissance des Péres de
I’Eglise 32, dic. 1988

ALDO NATALE TERRIN, “Como vencer a Dor, o Insucesso, o Fracasso na Vida,
Reflexdes a partir da Deep Ecology”, en Grande Sinal, marzo-abril 2000

ALTAMIRO BORGES, “Uma década da Revolu¢do Bolivariana”, en Correio da
Cidadania, 03/ 02/ 2009

AMBROISE DE MILAN, De Sacramentis, I, 1, 5. Sources Chrétiennes, 25 bis, Cerf,
Paris, 1980

ANDRE CHOURAQUI, Nomes (Exodo), traducdo e comentario da Biblia, 2° vol, Imago,
Rio de Janeiro, 1996

ANDRE LUIZ FERREIRA, “El Salvador, no meio do Caminho”, en Férum, junio de 2009

ANIBAL ARGUELLEZ MEDEROS, “Estereotipos y prejuicios vinculados a las religiones
de origen africano”, material digital

ANTONIO GRAMSCI, Concepcdo Dialética da Historia, Civilizacdo Brasileira, Rio de
Janeiro, 1978

BART JONES, “Hugo Chavez, da origem simples ao idedrio da revolucdo permanente”,
Novo Conceito, S&o Paulo, 2008

BASTIAN WIELENGA, “Reorientar nossas Esperangas”, en Cadernos Fé e Politica, 11,
1994.

BENDITO DOS ROMEIROS DA TERRA, Oficio Divino das Comunidades, Paulus, 1994
BENJAMIN FORCANO, Con la libertad del Evangelio, PPC, Madrid, 2006
BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS, “Pela Mao de Alice”, Cortez, Sdo Paulo, 1995

, «Por qué é que Cuba se transformou num

problema dificil para a Esquerda?» en Le Monde Diplomatique, Brasil, Cadernos da
Ameérica Latina, mayo 2009

178



, “La izquierda tiene el poder politico, pero la
derecha continta con el poder econémico”, en Caros Amigos, marzo 2010.

CARLOS FERNANDEZ LIRIA y LUIS ALEGRE ZAHONERO, “Comprender
Venezuela, pensar la democracia”, El perro y la rana, Caracas, 2006

CLAUDIA KOROL, “Socialismo, uma Sociedade de Homens e Mulheres Livres”, en
Agenda Latino-americana Mundial 2009

CLEO MARTINS, Lineamentos da Religido dos Orixas, Memdrias de Ternura, Alaindé
Xiré, Salvador, 2004

CLODOVIS BOFF, “Aspectos teoldgicos de la opcion por los pobres”, en Amanecer, 46/
1987

DAVID CHOQUEHUANCA, Bolivia: venticinco postulados para comprender el Viver
Bien, entrevista en el periddico La Razon, La Paz, 2010

DOM HELDER CAMARA, “Circulares Conciliares”, volumen |, tomo 111, 682 Circular,
Roma 16-17/ 11/1965, Editora CEPE, Instituto Dom Helder Camara, Recife, 2009

E. LEVINAS, “Totalité et Infini”, La Haye, Paris, 1961
E. SCHILLEBEECKX, “Cristo y los Cristianos”, Cristiandad, Madrid, 1982
EDUARDO HOORNAERT, O Movimento de Jesus, Vozes, Petropolis, 1994

, O Projeto de Jesus, VVozes, Petropolis, 1994
, “Cristaos da terceira geragao”, VVozes, Petropolis, 1997

EMILIO ROIG DE LEUCHSENRING, “La Habana. Apuntes histdricos”, Publicaciones de
la Oficina del Historiador de la Ciudad, La Habana, 1939

ENRIQUE DUSSEL, «Heranga Amerindia, Afro e Européia Moderna do Catolicismo
Latino-americano e Caribenho», en Concilium, 330, 2009

ERNESTO BALDUCCI, L"Uomo Planetario, Camunia, Brescia, 1985
ERNESTO CARDENAL, Antologia, Cuadernos Latinoamericanos 6, Carlos Lohlé,

Buenos Aires, México, 1974
, “La Santidad de la Revolucion”, Sigueme, Salamanca, 1976

F. PFEIFFER, “Meister Eckhart”, Aalen, 1962

FARID ESAACK, Qu'ran, Liberation on the Pluralism: An Islamic Perspective of
Interreligious Solidarity against Oppression, Oxford, 1997

FAUSTINO TEIXEIRA, Teologia das Religides, uma visdo panordmica, Paulinas, S&o
Paulo, 1985

179



(org.), Sociologia da Religido, Enfoques Tedricos, Vozes,

Petropolis, 2003

, «Sonhos e Esperangas de Cortesia espiritual: um desafio para a
Igreja Catolica do seculo XXl», in Revista Eclesiastica Brasileira, REB, fasc 260, octubre
2005

FERNANDO PORTUONDO DEL PRADO, Historia de Cuba, Editorial Minerva, La
Habana , S/A

FRANCOIS HOUTART, “La novedad del socialismo nuevo”, en Agenda Latinoamericana
Mundial 2009

FRANCOIS LAPLANTINE, Mesianismos, posesion y utopia: las tres voces de la
imaginacion colectiva, Gedisa, Barcelona, 1977

FRANKLIN CANELOS, “Los desafios en la América Latina de hoy: los cambios
democraticos en la region”, reunion de la mesa de didlogo sobre justicia climatica CLAI-
CCE en la Habana, febrero 2012

FREI BETTO, Fidel e a Religido, Brasiliense, Sdo Paulo, 1985
, “Socialismo, Contradigdes e Perspectivas”, en Caros Amigos, 2009

FREI CARLOS JOSAPHAT PINTO DE OLIVEIRA, Evangelho e Revolucdo Social, Duas
Cidades, Sao Paulo, 1962

GUSTAVO GUTIERREZ, Teologia de la Liberacion, Sigueme, Salamanca, 1972

GERD THEISSEN, “A Religiao dos Primeiros Cristdos, Uma teoria do Cristianismo
Primitivo”, Paulinas, Sdo Paulo, 2009

GIULIO GIRARDI, EI movimiento subversivo de JesUs en la sociedad capitalista, Nueva
Utopia, Madrid, 2002

GIUSEPPE BARBAGLIO, RINALDO FABRI y BRUNO MAGGIONI, | Vangeli,
Cittadella, Assisi, 1978

GREGOIRE DE NYSSE, Vie de Moise, Patrologie Grécque, t. 44, cole. 405 CD, citado por
BERNARD BESRET, « Lettre ouverte au Pape qui veut nous assener la verité absolue dans
toute sa splendeur », Albin Michel, Paris, 1993

GUASA - GRUPO DE TEOLOGIA AFROAMERICANA, ASETT, Teologia
Afroamericana y Hermenéutica Biblica, Guasa, Bogota, 2001

H. W. WOLFF, Biblia, Antigo Testamento. Introdugdo aos escritos e métodos de estudo,
Paulinas, S&o Paulo, 1978

180



HAMMUDAH ABDALATI, Asamblea Mundial de la Juventud Isldmica, O Islam em foco,
Wami, Centro de Divulgacion del Islam para América Latina, Sdo Paulo, 1989

HENRI CAZELLES, Historia Politica de Israel, Cristiandad, Madrid, 1989

HUGO ASSMAN y REYS MATE, Sobre la Religion I, Sigueme, Salamanca, 1974
IGNACY SACHS, “Ecodesarrollo: concepto, aplicacion, beneficios y riesgos” en
www.magrama.gob.es/ministerio/pags/biblioteca/.../a018 01.pdf

ISABEL RAUBER. “Sujetos Politicos”. Version Digital

IV COLOQUIO TEOLOGICO DOMINICANO, “El pueblo como sujeto. Alternativas
desde los excluidos”, en revista Alternativas, Lascasiana, Guatemala, 1994

IVONE GEBARA, Teologia Eco-feminista, Ensaio para repensar o Conhecimento e a
Religido, Olho d”Agua, Sao Paulo, 1997

JEAN-YVES LACOSTE, organizador, Dicionario Critico de Teologia, Paulinas, Loyola,
Séo Paulo, 2004

JON SOBRINO, “El principio misericordia”, Sal Terrae, Maliafio, 2007
, “Jesus y el socialismo”, en Agenda Latinoamericana Mundial 2009

JOSE CARLOS MARIATEGUI, “El Hombre y el Mito, El alma matinal”, Biblioteca
Amauta, Lima, 1970

JOSE COMBLIN, “El futuro del socialismo™, en Agenda Latinoamericana mundial 2009

JOSE CORONADO COBENAS, “Nuevos Agentes de Socializacién”, en Agenda
Latinoamericana Mundial 2009

JOSE JORGE DE CARVALHO (traductor y organizador), Os melhores poemas de Amor
da sabedoria religiosa de todos os tempos, Ediouro, Séo Paulo, 2001

JOSE LUIS MARQUES, “Espiritualidad Baha'i”, en XXIV CONGRESO DE TEOLOGIA:
Espiritualidad para un mundo nuevo, Evangelio y Liberacion, Madrid, 2004

JOSE MARIA CASTILLO, “Situacién sociorreligiosa y espiritual de nuestra sociedad”, en
XXIV CONGRESO DE TEOLOGIA, “Espiritualidad para un mundo nuevo”, Centro
Evangelio y Liberacion, Madrid, 2004

JOSE MARIA CASTILLO, La iglesia y los derechos humanos, Desclée de Brouwer.
Bilbao, 2007

JOSE MARIA PIRES, «Teologia Afro» en la revista Perspectivas Teoldgicas 34, (2002)

181


http://www.magrama.gob.es/ministerio/pags/biblioteca/.../a018_01.pdf

JOSE MARTI, “Obras Completas”, vol. 8, Nuestra América, Editorial Ciencias Sociales,
La Habana, 1975

JOSE OSCAR BEOZZO, “Cristios na Universidade e na Politica”, Vozes, Petropolis, 1984

JOSEF SCHREINER, “Os Comecos do Povo de Deus: A antiga tradicdo de Israel”, en J.
SCHREINER, (organizador) Palavra e Mensagem, 1978

JUAN MANUEL PEREZ, Evangelio y Libertad, primeros dominicos en América, Centro
Bartolomé de las Casas, Cuzco, 1990

JULIO MURRAY. “Coyuntura eclesial y ecuménica latinoamericana”, documento
mimeografiado

LEONARDO BOFF, O Caminhar da Igreja com os oprimidos, VVozes, Petrpolis, 1988

LEONARDO y CLODOVIS BOFF, “Como hacer Teologia de la Liberacion”, Paulinas,
Santiago, 1989

LUIS CARLOS SUSIN, “Mae Terra que nos sustenta e governa: por uma teologia da
sustentabilidade”, en SOCIEDADE DE TEOLOGIA E CIENCIAS DA RELIGIAO,
SOTER organizacion de obra colectiva: Sustentabilidade da Vida e Espiritualidade,
Paulinas, S&o Paulo, 2008

LUIZ MOTT, “Santo Antdnio, o Divino Capitdo do Mato”, en JOAO JOSE DOS REIS y
FLAVIO DOS SANTOS GOMES, organizadores de la obra colectiva Liberdade por um
Fio, Companhia das Letras, S&o Paulo, 1998

M. ROCARD, “Socialismo y progreso”, periodico EI Mundo, 22/ 01/ 1993, citado por
BENJAMIN FORCANO, Con la libertad del Evangelio, PPC, Madrid, 2006

MANFREDO ARAUJO DE OLIVEIRA, “Medo e Esperanga”, en Fato e Razdo, 68,
Movimiento Familiar Cristiano, marzo de 2009

MARCELO BARROS, “Moradas do vento nos caminhos humanos (para uma teologia da
hiero-diversidade)”, en Revista Concilium, nimero 1, afio 2007
, “As revelagdes do Mistério Uno e Multiplo”, en Estudos Biblicos

n. 100, 2008
, O Sabor da Festa que Renasce (para uma Teologia Afro-Latindia
da Libertacéo), Paulinas, S&o Paulo, 2009

MARCIO POCHMANN, “A Tarefa dos Progressistas”, en Agéncia Carta Maior, 22/ 04/
2009

MARGARET KENDALL, Religides em Dialogo, Sao Paulo, Lisboa, 1997

182



MARIA DEL CARMEN DOMINGUEZ, “Consideraciones preliminares acerca del
pensamiento teoldgico revolucionario de Sergio Arce”, en Revista de la
Universidad Central de Villa Clara Marta Abreu. abril-junio, 2002
http://revistas.mes.edu.cu/greenstone/collect/repo/import/repo/20090319-
u/0047154202209.pdf

MARIA LUISA FATORELLI, auditora brasilera de la Deuda Externa de Ecuador, en
Caros Amigos, julio 2009

MICHAEL LOWY, Marxismo e Teologia da Libertacdo, Cortez/Autores associados, Sao
Paulo, 1991

, “A Dimensdo Cultural do Socialismo”, en Cadernos Fé e Politica, n.

11 (1994)

MICHEL DE CERTEAU, Le voyage mystique, B.S.R/Le Cerf, Paris, 1988, citado por
PIERRE GIRE, “Le Christianisme en dialogue avec ses mystiques”, en Chémins de
Dialogue 18, 2001

N.T.WRIGHT, “Paulo, novas perspectivas”, Loyola, Sdo Paulo, 2009

NILTON BONDER, A Cabala da Comida, do Dinheiro e da Inveja, Imago, Rio de Janeiro,
1999

OBRA COLECTIVA, Comprendere il nostro Tempo, Mazziana, Verona, 2003

OSCAR ROMERO, “L’Amour Vainqueur”, citado por PIERRE VILAN, Os Cristdos e a
Globalizacdo, Loyola, Sdo Paulo, 2006

OSCAR VEGA CAMACHO, “Novas Configuragdes politicas”, en Le Monde
Diplomatique Brasil, marzo 2010

PABLO RICHARD, “Chaves para uma releitura historica e libertadora do quarto evangelho
e cartas”, en Revista de Interpretacion Biblica RIBLA 17, 1994,

PATRICK DROUOT, O Fisico, o Xama e o Mistico, Rio de Janeiro, Record-Nova Era,
2001

PEDRO CASALDALIGA, «Me llamaran subversivo», en jYo creo en la justicia y la
esperanza!, Desclée de Brouwer, Bilbao, 1970

, “El neoliberalismo es la muerte”. Entrevista realizada a Pedro
por Dermi Azvedo. www.servicioskoinonia.org
, “Hacia un socialismo nuevo, la Utopia continta”, Carta
introductoria de la Agenda Latinoamericana Mundial, 2009

R. DIAZ SALAZAR, “La izquierda y el cristianismo”, Taurus, Madrid, 1998

RAFAEL DIAZ SALAZAR, “La izquierda y el cristianismo”, Taurus, Madrid, 1998

183


http://revistas.mes.edu.cu/greenstone/collect/repo/import/repo/20090319-u/0047154202209.pdf
http://revistas.mes.edu.cu/greenstone/collect/repo/import/repo/20090319-u/0047154202209.pdf
http://www.servicioskoinonia.org/

SALIM LAMRANI, “50 verdades sobre Hugo Chdavez y la revolucion bolivariana”
Tomado de www.cubadebate.cu

SANDRO GALAZZI, “O Reino de Deus chegou!”, en RIBLA 24 (Revista de
Interpretacion Biblica Latinoamericana), 1996

SERGIO ARCE MARTINEZ, “La mision de la iglesia en una sociedad socialista”,
Editorial Caminos, La Habana, 2004

SILVIO CACCIA BAVA, “A Crise e as Oportunidades”, en Le Monde Diplomatigque
Brasil, junio 2009

SURANIJIT KUMAR SAHA, “A Politica Economica Regional da América Latina”, en
MARCQOS COSTA LIMA, Dindmica do Capitalismo p6s Guerra Fria, UNESP, S&o Paulo,
2008

SUSAN GEORGE, L"America in Pugno. Come la destra si & impadronita di istituzioni,
cultura, economia, traduccion italiana de Cultura in Chains, Feltrinelli, Milano, 2008

TEOFILO CABESTRERO, “Revolucionarios por causa do Evangelho”, Vozes, Petropolis,
1985

TERESA AGUSTIN, “Feminismo y Ecologia”, en la obra colectiva Ecologia y
Cristianismo, XV Congreso de Teologia, Centro Evangelio y Liberacion, Madrid, 1996

VICTOR BASCOFPE C., “Espiritualidad Originaria en el Pacha Andino”, Verbo Divino, La
Paz, 2008

184


http://www.cubadebate.cu/

	Espiritualidad y Bolivarianismo.pdf
	LIBRO COMPLETO.pdf

