




ANIBAL QUIJANO. TEXTOS DE FUNDACIÓN

Zulma Palermo
Pablo Quintero
(Compiladores)

El desprendimiento	COLECCIÓN 

and Globalization and 
Humanities Project (Duke University)



ISBN: 978-987-1074-...

Diseño de tapa e interior: Pablo J. Martillana
Imagen de tapa: Pedro Lasch

© Ediciones del Signo. 2014
Anibal Troilo 942 5° 11
Buenos Aires - Argentina
Tel.: 153047-0718
info@edicionesdelsigno.com.ar
www.edicionesdelsigno.com.ar

Reservados los derechos para todos los países. Ninguna parte de la publicación incluido 
el diseño de cubierta, puede ser reproducido, almacenado o transmitido de ninguna forma, 
ni por ningún medio, sea este electrónico, químico, mecánico, electroóptico, grabación, 
fotocopia o cualquier otro, sin la previa autorización escrita por parte de la editorial.

Queda hecho el depósito que marca la ley 11.723

impreso en la Argentina - Printed in Argentina



INDICE

prefacio� 7 
Walter Mignolo

 
I. páginas preliminales � 10

La perspectiva de la colonialidad del poder 
Rita Laura Segato 

II. ANÍBAL QUIJANO. TEXTOS DE FUNDACIÓN� 43

¿Sobrevivirá América Latina?� 45

Colonialidad y modernidad-racionalidad� 58

La americanidad como concepto o América 
en el mundo moderno-colonial� 69

“Raza”, “etnia” y “nación” en Mariategui: cuestiones abiertas� 81

¡Qué tal raza!� 98

Colonialidad del poder, eurocentrismo y  América Latina� 107

III. A MANERA DE CIERRE� 157

Prospectiva 
Zulma Palermo y Pablo Quintero





The Indianization of Globalization

(2009, técnica y dimensiones variable)
Pedro Lasch

 

Este mapa fusiona el inglés, español y francés para producir una nueva 
cartografía basada en los significados de las palabras “indio” e “indíge-
na”. Presentando el fundamento de nuestros procesos contemporáneos de 
globalización, el mapa es un retorno a la experiencia europea de ignoran-
cia y confusión al llegar al Continente Americano.  Como visión futura o 
presente, sin embargo, el renombramiento de los continentes en este nue-
vo mapa registra el épico crecimiento cultural y político de la población 
que –no importa qué tan correcta o erróneamente–  ha sido denominada 
‘india’ o ‘indígena.’





ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

9

Prefacio
Walter Mignolo

El “desprendimiento” es el nombre que reúne diversos ensayos guiados 
por la idea del activo abandono de las formas de conocer que nos suje-
tan y modelan activamente nuestras subjetividades en las fantasías de las 
ficciones modernas. El relato de la modernidad con su carga semántica y 
retórica de progreso impulsa el consumo, se esfuerza por mantener la idea 
de que la historia es única y desemboca en la ontología que la idea de mo-
dernidad construye; desplaza y complementa la felicidad cristiana con la 
felicidad terrenal del consumo. Por eso el propósito es la perpetuación de 
subjetividades modernas devotas del consumo cuya única libertad consis-
te en elegir obligatoriamente a los gobernantes que seguirán sujetándolos 
a la idea de que la economía es la ciencia de lo existente, de lo que hay y 
que el signo del cumplimiento de una vida moral y exitosa es la acumula-
ción de riqueza, mercancías y propiedades. 

Para tres cuartas partes del mundo el mercado no es un lugar donde se 
“consume” el salario, sino un lugar de encuentro, de sociabilidad, de in-
tercambio, en comunidades donde se trabaja para vivir y no se vive para 
trabajar y consumir. La necesidad de “desprendernos” de tales ficciones 
naturalizadas por la matriz colonial de poder es la teoría que el pensar 
descolonial convierte en proyecto y proceso.

 La modernidad produce heridas coloniales, patriarcales (normas y je-
rarquías que regulen el género y la sexualidad) y racistas (normas y je-
rarquías que regulen la etnicidad), promueve el entretenimiento (banal) y 
narcotiza el pensamiento. Por ello, la tarea del hacer, pensar y estar siendo 
descolonial es la sanación de la herida y de la viciosa compulsión hacia el 
“querer tener” desprendernos de las normas y jerarquías modernas es el 
primer paso hacia el re-hacernos. Aprender a desaprender para re apren-
der de otra manera, es lo que nos enseñó la filosofía de Amawtay Wasi.

 Los volúmenes que publicamos no son escritos “sobre el tema” sino 
que son el hacer mismo: hacen en el hacerse pensando y no ya en el es-
tudio de algo. Es una manera de estar siendo frente a la compulsión del 
querer ser/tener. El pensar y hacer descolonial, base del desprendimiento, 
no es tampoco un pensamiento para “aplicar”(subsidiario de la distinción 
teoría y praxis), sino que es el acto mismo de pensar haciéndonos, de 
modo dialogal y comunitario. No es un método, sino una vía, un camino 
para rehacernos en la búsqueda de formas de vivir y de gobernar(nos) en 
las que no vivamos para trabajar/producir/consumir, sino que trabajemos 
para con-vivir. Las dificultades que los estados y las corporaciones ponen 



PREFACIO

10

a la marcha de estos proyectos y procesos no deben ser ignorados pero 
tampoco debemos rendirnos ante ellos.

 La crisis de la modernidad está en que occidente (e.g., Estados Unidos 
y el corazón de la Unión Europea) ya no controla la matriz colonial de 
poder. No obstante, la disputa por el dominio de la matriz (el ascenso 
económico político de China y de Rusia, junto con los estados BRICS) 
reproduce la colonialidad al mismo tiempo que disputa su control. Entre 
los esfuerzos por re-occidentalizar el mundo, por un lado y la imparable 
desoccidentalización en la esfera de los estados y las corporaciones, por 
el otro, se extiende la emergente fuerza política, ética y epistémica de 
la sociedad política global con proyectos al margen de los estados y las 
corporaciones. Al margen no quiere decir afuera, sino en los bordes. De 
ahí la necesidad urgente del desprendimiento en sus múltiples manifesta-
ciones arraigadas en historias locales y la inevitable urgencia del habitar 
y pensar en las fronteras.

El presente volumen reúne artículos de Anibal Quijano quien ha pasado  
a ser, sin que él se lo propusiera, el referente fundacional del colectivo 
hoy conocido por las trilogía modernidad/colonialidad/decolonialidad en 
el que esta colección se inscribe. Esta trilogía está implícita, y casi explí-
cita, en el artículo que dio lugar a la formación del colectivo. Ese artículo, 
aquí recogido, lleva el título de “Colonialidad y modernidad/racionali-
dad”. En él se anuncia ya que es necesario y urgente desengancharse de 
la colonialidad, versión abreviada de una estructura (o flujos, según se 
prefieran las metáforas estructuralistas o post-estructuralistas) de poder 
tejida en torno a la colonialidad y justificada por la modernidad/raciona-
lidad (o retórica de la modernidad)1. 

Colonialidad y biopoder/biopolítica son dos conceptos fundamentales 
del siglo xx en las ciencias sociales y humanidades. El primero surgió de 
las necesidades, debates, sentimientos, conflictos, tensiones de la historia 
local de América Latina en la segunda mitad del siglo xx. Colonialidad 
tiene detrás de sí por un lado la obra de José Carlos Mariátegui y su tem-
prana visión de las interrelaciones entre raza, tierra y colonialismo y, por 
otro, los más cercanos debates en torno a la dependencia y en torno a la 
(teología de la) liberación. Biopolítica surgió de las necesidades, debates, 
sentimientos, conflictos, tensiones de la historia local de Europa Occiden-
tal. Ambas historias están entrelazadas, desde el siglo xvi, y entrelazadas 
en relaciones diferenciales de poder.
1  Una bibliografía comentada sobre la formación y expansión del colectivo, en “Moder-
nity and Decoloniality”, Oxford Bibliography on Line, 2011, http://www.oxfordbibliogra-
phies.com/view/document/obo-9780199766581/obo-9780199766581-0017.xml.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

11

 En la medida en que biopoder/biopolítica nombra el despliegue de las 
estrategias del estado secular moderno en Europa para controlar los cuer-
pos, y la colonialidad nombra el despliegue de las estrategias para contro-
lar tierras, trabajo, ley internacional, estructura jerárquicas de las sexua-
lidad, estructura jerárquica de religiones y de formas de gobernabilidad, 
biopoder/biopolítica son una parte (aquella que corresponde al control de 
los cuerpos por parte del Estado secular moderno) y queda subsumida en 
la colonialidad. En efecto, el estado moderno secular fuera de Europa, en 
las excolonias, es un aspecto del patrón colonial de poder que, formado a 
partir de las relaciones entre Europa y la conquista de territorios y control 
de personas mediante la clasificación jerárquica racial, llegó a formar y 
transformar Europa. 

Colonialidad del poder o patrón colonial de poder es hoy fundamental 
para entender las mutaciones radicales del orden mundial. Básicamente, 
esta estructura de gestión que surgió de la sorpresa e interacciones de ac-
tores en instituciones de Europa Occidental, a partir del siglo xvi en Amé-
rica y que se extendió al correr de los siglos por Asia y África y sujetó la 
Europa Central y del Este a sus regulaciones (la pugna entre liberalismo y 
socialismo durante la Guerra Fría, bifurcación de la colonialidad), ya no 
la controla occidente (Europa Occidental/Estados Unidos), sino que está 
en disputa. En el correr del 2014 hemos constatado que los BRICS no 
cuestionan la colonialidad pero sí quien toma las decisiones. La disputa 
del patrón colonial de poder hoy tiene su manifestación mas clara en la 
política económica, pero se da también en otras esferas que iremos viendo 
en otros volúmenes. 





I. páginas preliminales 





ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

15

La perspectiva de la colonialidad del poder1

Rita Laura Segato

En el siglo de las disciplinas de la sociedad, son solamente cuatro las 
teorías originadas en el suelo latinoamericano  que cruzaron en sentido 
contrario la Gran Frontera, es decir, la frontera que divide el mundo entre 
el Norte y el Sur geopolíticos, y alcanzaron impacto y permanencia en 
el pensamiento mundial. En otras palabras, son escasamente cuatro los 
vocabularios capaces de reconfigurar la historia ante nuestros ojos  que 
han logrado la proeza de atravesar el bloqueo y la reserva de mercado 
de influencia de los autores del Norte, eufemísticamente presentada hoy 
con el respetable tecnicismo “evaluación de pares”. Estas teorías, por su 
capacidad de iluminar recodos que no pueden ser alcanzados sino por una 
mirada localizada –aunque lanzada sobre el mundo–, por su novedad y  
rendimiento en el viraje de la comprensión que instalan en sus respectivos 
campos han, además, realizado esa hazaña sin acatar las tecnologías del 
texto de la tradición anglosajona ni de la tradición francesa, que dominan 
el mercado mundial de ideas sobre la sociedad a partir de la segunda mi-
tad del siglo xx , y sin sumisión a la política de citación dominante, a la 
lógica de la productividad en términos editoriales, al networking que con-
diciona el acceso a los journals de más amplia circulación, o a la impos-
tura de la neutralidad científica. Ellas son: la Teología de la Liberación, 
la Pedagogía del Oprimido, la Teoría de la Marginalidad que fractura la 
Teoría de la Dependencia y, más recientemente, la Perspectiva de la Co-
lonialidad del Poder. 

Es  a la última de esas cuatro pautas teóricas que voy a referirme aquí. 
Su formulación por el sociólogo peruano Aníbal Quijano representa un 
quiebre en las Ciencias Sociales que debe ser entendido en el contexto 
y en coetaneidad con el cambio epocal que la caída del Muro de Ber-
lín y el fin de la Guerra Fría imponen a la historia política del siglo xx. 
La enunciación de esta perspectiva radicaliza elementos embrionaria y 
difusamente presentes en los escritos anteriores de su formulador hasta 
definir un viraje palpable en su historia intelectual que, a la vez, introduce 
un giro en la historia del pensamiento crítico latinoamericano y mundial. 
Esta reorientación manifiesta, posible solamente cuando se desmonta el 
paradigma setentista y su contexto de antagonismo enclaustrado en la 
1 Este artículo fue publicado por la Revista Casa de las Américas No 272, julio septiem-
bre de 2013, con el título “Ejes argumentales de la perspectiva de la Colonialidad del 
Poder”. 	



PÁGINAS PRELIMINARES

16

polaridad capitalismo-comunismo, constituye hoy una inspiración cada 
vez más evidente para la construcción de los lenguajes críticos y de las 
metas políticas que orientan diversos frentes de lucha de la sociedad, muy 
especialmente los movimientos indígena y ambientalista. Abordo aquí la 
formulación de la perspectiva crítica de la Colonialidad del Poder desa-
rrollada por Aníbal Quijano como un momento de ruptura de gran impac-
to en el pensamiento crítico en los campos de la Historia, la Filosofía y las 
Ciencias Sociales en América Latina, por un lado, y de nueva inspiración 
para la reorientación de los movimientos sociales y la lucha política, por 
otro. A partir de una exposición de sus planteos centrales por parte del 
autor que inaugura esta corriente de pensamiento, examinaré su influen-
cia en la obra de algunos de sus exponentes más significativos, y en los 
enunciados y demandas de la insurgencia continental contemporánea.

Es importante todavía advertir que, a pesar de ser concebida a partir de 
una mirada localizada en el paisaje latinoamericano y aunque reconfigura 
el discurso de la historia de las relaciones de América en la estructura de 
poder mundial, esta perspectiva teórica no solamente se refiere a América 
Latina, sino al conjunto del poder globalmente hegemónico. En otras pa-
labras, ella imprime un nuevo rumbo a la lectura de la historia mundial, 
e impone de tal forma una torsión a nuestra mirada que es posible hablar 
de un giro copernicano, es decir, de una franca mudanza de paradigma 
que cancela la posibilidad de retornar a un momento anterior al de su 
comprensión y asimilación. De allí su impacto creciente, debido a que 
existe, en este sentido, un antes y un después de la concepción de la teoría 
de la colonialidad y de la remodelación del mundo que introduce, y esta 
característica ha hecho que se encuentre hoy nutriendo el pensamiento de 
influyentes intérpretes críticos de la realidad contemporánea como, entre 
otros, Immanuel Wallerstein, Enrique Dussel, Antonio Negri, Boaventu-
ra de Sousa Santos. Dentro del universo académico, Walter Mignolo ha 
sido su gran lector e influyente divulgador. Y es tan alta la capacidad de 
impregnación de la perspectiva crítica de la Colonialidad del Poder en las 
miradas del presente, que no pocas veces los autores olvidan de conferirle 
el justo crédito a quien instaló un discurso teórico tan potente. Recono-
cer autoría no es afirmar propiedad sobre un discurso, como a veces se 
ha pensado, sino conceder su debida importancia a la complejidad de la 
escena histórica que un autor captura y condensa de manera singular en 
su personalidad y en su obra. Un autor es antena de su tiempo; reconoci-
miento de autoría es respeto a la historia en que se gesta un pensamiento 
y una posición en el mundo.

De la misma forma, la teoría ha sufrido expropiaciones que corrom-
pen su formulación original, sobre todo en dos aspectos, con relación a 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

17

los cuales su autor ha protestado públicamente en varias ocasiones: al 
clasificarla dentro de los Estudios Postcoloniales, plasmados en el mun-
do asiático y adoptados más tarde por autores africanos, que escriben y 
publican mayormente en las dos lenguas hegemónicas, inglés y francés; 
y al utilizar su vocabulario como moneda de capital académico de un 
grupo de iniciados que se benefician con sus réditos para la construcción 
de carreras y prestigio intelectual. A los primeros, el autor contesta que 
no sabe lo que “postcolonialidad” podría significar, pues el patrón de la 
colonialidad, según su modelo, nunca se desconstituyó. A los segundos, 
les responde con una práctica de activismo constante y una resistencia a 
transformar los resultados de su reflexión en otra cosa que no sea presen-
cia e influencia en el movimiento de la sociedad. 

La creativa figura de Aníbal Quijano nunca ha aceptado migrar al Norte 
–Donde Van a Morir los Elefantes, en el decir del gran novelista chileno 
José Donoso– y ha permanecido empecinadamente en el Perú, excepto en 
breves períodos de exilio o por algunas semanas al año para desempeñar-
se como docente en el Centro Fernand Braudel de la State University of 
New York en Binghantom, fundado por su gran amigo Immanuel Wallers-
tein. Pensamiento cultivado en conversación, vivido como tertulia, arrai-
gado en un estilo de vida propio de nuestras latitudes sureñas, y distante 
de los modelos de construcción del texto sociológico y de las políticas 
de citación y publicación regidas por las pautas del quehacer académico 
y editorial del Norte, aun así, sin hacer concesiones, ha visto sus textos 
reproducidos, traducidos a varias lenguas y divulgados vertiginosamente 
en centenas de páginas de internet en los últimos veinte años. El texto de 
Quijano, simultáneamente narrativa y análisis, fluye en prosa que en mo-
mento alguno abdica del gran estilo y la elegancia. Argumento y cuento 
de la historia entrelazados; retórica historiográfica y literatura.

La Caída del Muro y la enunciación de la perspectiva de la 
Colonialidad del Poder.

El cambio de paradigma introducido por la formulación de la perspec-
tiva de la colonialidad, como anticipé, coincide en el tiempo con la li-
beración de la clausura del pensamiento sociológico setentista bajo los 
dilemas y lealtades impuestas por la polaridad capitalismo-comunismo. 
De hecho, entre el final de los años 70 y el final de la década de 80, se 
produce un hiato en la producción del autor –salvo algunas republicacio-
nes de textos anteriores–, que corresponde al momento en que cierra sus 
análisis sobre el campesinado latinoamericano y sobre el “polo marginal” 



PÁGINAS PRELIMINARES

18

y de la “mano de obra marginal” como exclusión definitiva a partir de 
la crisis del capital de 1973, y sus dos primeras enunciaciones de los 
términos de la Colonialidad del Poder, en 1988 y 1991. Ese silencio es 
solamente interrumpido en 1985 y 1986 para tratar el tema de la transi-
ción de las Ciencias Sociales, cuestión que retoma con más amplitud en 
1989-a y 1990. Estos cuatro textos sobre el tránsito difícil de las Ciencias 
Sociales en el período del cambio de la política mundial son importantes 
para entender el giro de Quijano hacia otra sociología y otra narrativa de 
la historia. Ellos preanuncian la formulación definitiva de la Coloniali-
dad, que en su puntapié inicial y versión más radical se hará, curiosa pero 
no sorprendentemente, en una entrevista de hoy difícil acceso cuyo título 
enuncia el nudo de su propuesta: “La modernidad, el capital y América 
Latina nacen el mismo día”(1991).

En el primero de esos textos transicionales –transición de su propio 
pensamiento y transición del saber disciplinar sobre la sociedad–, con 
el sugestivo título braudeliano de “Las ideas son cárceles de larga dura-
ción”(1985), complementado por la frase final del propio artículo: “Pero 
no es indispensable que permanezcamos todo el tiempo en esas cárceles”, 
Quijano le habla a una Asamblea de CLACSO obligada a lidiar con la 
perplejidad de las Ciencias Sociales frente al deterioro de las categorías 
marxistas y que tiene frente a sí la tarea de pensar sociedades ahora libres 
de las dictaduras que habían asolado el continente. El año siguiente reto-
ma su puro linaje mariateguiano para responder a la convocatoria de una 
reunión en Puerto Rico que invita a responder “Para qué Marx” (1986). 
Finalmente, reelabora y amplía lo expuesto en los referidos encuentros 
en dos extensos artículos escritos para revisar los rumbos de la disciplina 
(1989-a y 1990-a). Lo que en ellos Quijano introduce es la diferencia la-
tinoamericana e insiste en que, desde esa especificidad de la experiencia 
continental –que no equivale a excepcionalidad, como se ha querido decir 
para el caso brasilero, porque se trata de una especificidad de impacto 
global–, se hace necesario introducir otra y novedosa lectura de la historia 
que reposiciona el continente en el contexto mundial, y a su vez entiende 
y representa de forma nueva ese contexto. 

La heterogeneidad de la realidad latinoamericana –económica, social 
y civilizatoria–, en permanente e irresoluble suspensión, simplemente no 
puede ser aprehendida a partir de las categorías marxistas. Como tampo-
co las categorías liberales modernas y republicanas en que se asienta la 
construcción de los estados nacionales pueden diseñar una democracia 
tan abarcadora como para permitir que en ella se expresen los intereses 
y proyectos de la multiplicidad de modos de existencia presentes en el 
continente. Y a pesar de que estos problemas son situados a partir de la 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

19

experiencia latinoamericana, introducen un desafío y una llamada a un 
cambio de perspectiva del pensamiento mundial. Por eso, es necesario en-
fatizar que, aunque su modelo tiene un origen regional, no se trata de una 
teoría para y sobre la región y sí un teoría para el sistema-mundo, como 
quedará claro un poco más tarde en su célebre ensayo de 1992, escrito en 
coautoría con Immanuel Wallerstein. Allí, Wallerstein acoge la torsión 
introducida por la propuesta de Quijano a su modelo, al considerar la co-
lonialidad y la invención de raza como precondición indispensable para 
comprender el orden mundial moderno. Esa, como sugeriré más abajo, es 
una de las diferencias más notables entre la Perspectiva de la Coloniali-
dad y la de los Estudios Postcoloniales.

Aparece ya en los textos transicionales de ese período, con gran fuerza, 
la crítica al “eurocentrismo”. Se menciona, por ejemplo, que es nece-
sario rescatar el marxismo de la larga prisión “eurocentrista” (Quijano 
1986: 170). Quijano insiste, asumiendo el legado de Mariátegui, en una 
heterogeneidad que debe permanecer, una heterogeneidad positiva, como 
un modo de existencia en plural para el cual las explicaciones mono-
causales sistémicas no sirven y, en tanto tal, tampoco puede ser referido 
a estructuras y lógicas históricas únicas de alcance y desenlace universal. 
En Mariátegui, como en América Latina, tiempos distintos conviven en 
simultaneidad, Mitos y Logos coexisten y no constituyen términos ex-
cluyentes en aquel sentido canónico de raigambre evolucionista por el 
cual uno tendrá que, necesariamente, devorar al otro para que su tensión 
pueda resolverse (Quijano 1986). De la misma forma, proletariado y bur-
guesía no son categorías suficientes para dar cabida a toda la complejidad 
y multiplicidad de tantos modos de existencia como son la clase obrera 
industrial y sus sindicatos; las relaciones propias del orden feudal ibérico 
entre hacendados y campesinos; el polo marginal que nunca más será 
incluido y se estabilizará como tal, con modos propios de reciprocidad, 
solidaridad y mercadeo; las comunidades indígenas y las campesinas; los 
territorios negros; las asociaciones y mutuales de varios tipos, entre otros. 
Se trata “de la articulación estructurada de diversas lógicas históricas en 
torno de una dominante, la del capital”, y por lo tanto esta totalidad es 
“abierta”, y sus contradicciones se derivan de “todas las lógicas históricas 
articuladas en una heterogeneidad histórico-estructural” (1990-a: 23). Y 
ese es su primer paso hacia el postulado de una Colonialidad del Poder, 
necesaria para que sea posible entender por qué, cómo y para qué cate-
gorías engendradas en el Norte se aplican como una verdadera Cama de 
Procusto para captar una realidad para la cual no fueron concebidas. La 
opresión categorial no es otra cosa que la consecuencia de la Colonialidad 
en el campo del Saber y de la subjetividad. 



PÁGINAS PRELIMINARES

20

Quijano reconocerá también el legado de José María Arguedas, a quien 
atribuye la más “vasta y compleja” narrativa de esa heterogeneidad en 
su monumental penúltima obra Todas Las Sangres, de 1964. Esa hete-
rogeneidad irreductible representa, para Quijano, lo que propone llamar 
“nudo arguediano”, es decir, un entrelazamiento de la múltiples historias 
y proyectos que tendrán que combinarse y articularse en la producción de 
un nuevo tiempo (2011, ver también la idea de este “nudo” en 1990-c y 
2006-a). Al contemplar esa pluralidad constatamos cómo el ideal comu-
nista, las propuestas de comunidad solidaria, y otros postulados modernos 
que hoy suelen ser descartados con la tacha de “utópicos” han sido y son, 
en América Latina, realidades materializadas en el día a día de los pue-
blos indígenas, los palenques y otros tipos de comunidades tradicionales 
(Segato 2007-a). Sus “metas de felicidad”, hoy llamadas “buen vivir” 
a partir de categorías andinas (Segato 2012-b), colocan en el centro de 
la vida las relaciones humanas y con el medio natural; no orientan su 
existencia por las pautas de cálculo costo-beneficio, productividad, com-
petitividad, capacidad de acumulación y consecuente concentración; y 
producen así modos de vida disfuncionales con el mercado global y pro-
yectos históricos que, sin basarse en modelos y mandatos vanguardistas, 
son dramáticamente divergentes del proyecto del capital.

Se trata de formas de existencia material vigente en retazos, si no pul-
santes jirones, del tejido social latinoamericano. Existencia regida por el 
valor-comunidad en su centro, defendido por una vital densidad simbóli-
ca de creencias y prácticas espirituales y por formas de mercado local y 
regional, aún bajo la ofensiva cerrada de la globalización. Estos merca-
dos locales pueden a veces articularse con mercados distantes y alcanzar, 
como en el caso andino, riqueza considerable, pero no con el fin último 
de la capitalización, sino teniendo como meta la vida, y la fiesta como ex-
presión de la vida. En estos enclaves, no es raro que el trueque basado en 
el valor de uso se superponga al valor de cambio referido a un equivalente 
universal, y son constatables prácticas como, por ejemplo, la evitación y 
el control comunitario sobre la concentración ilimitada de bienes por par-
te de sus miembros, la concepción de autoridad como capacidad de ser-
vicio y no como oportunidad para el gozo de privilegios especiales, o la 
noción de que el veredicto en un juicio tiene como meta la recomposición 
de las relaciones comunitarias y no el castigo (Segato 2007-a). Desde esa 
materialidad de la diferencia es que se realizará la marcha hacia el futuro, 
en la dinámica de lo que Quijano prefiere no llamar “movimientos socia-
les”, sino “el movimiento de la sociedad”. 

En mis propios términos, conforme lo he defendido, en su idea de la 
heterogeneidad continental inestable e irreductible está esbozada la dife-



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

21

rencia entre la dualidad, como una de las formas de lo múltiple, que fuera 
capturada y transformada fatalmente en binarismo con la entrada del fren-
te colonial de ultramar y, más tarde, del frente colonial-estatal. Es necesa-
rio percibir hasta qué punto la propia estructura de la dialéctica es binaria, 
y no dual (Segato 2011). Por otro lado, la idea de heterogeneidad en Qui-
jano no debe ser confundida con la tesis del “dualismo” latinoamericano, 
que afirma la existencia de una América Latina capitalista y otra feudal. 
En esa tesis se presume una jerarquía entre ambas y una inescapable do-
minación y evolución necesaria de una hacia la otra. Ideas de evolución, 
modernización y desarrollo impregnan la tesis dualista inexorablemente, 
y en las pocas oportunidades en que eso no ocurre –como en la obra del 
antropólogo brasilero Roberto da Matta, de inspiración Gilbertofreyria-
na–, nos encontramos frente a una franca y nostálgica defensa del orden 
feudal. 

El énfasis de mi lectura está colocado en este quiebre de épocas y de 
discursos sociológicos porque creo que es solamente en ese contexto de 
cambio de paradigmas que la estirpe mariateguiana de Quijano puede aflo-
rar, llegar a destino y encontrar un espacio bajo el sol, siendo esa estirpe 
aquello que lo orienta a un distanciamiento con relación al marxismo eu-
ropeo y le garantiza una aproximación a la realidad del continente libre de 
la influencia eurocéntrica. Sólo ese tiempo nuevo lo permite, finalmente, 
y son muchos los textos que demuestran la fidelidad de Quijano al legado 
de Mariátegui, a quien prologó en su edición latinoamericana, dentro de 
la galería de los grandes ideólogos del continente, publicada por la nación 
venezolana desde 1974 en los ya doscientos cuarenta y siete volúmenes 
de la Biblioteca Mariscal Ayacucho (Quijano 1979). En Mariátegui, Qui-
jano encontró el “factor raza” como indispensable constructo para enten-
der la subordinación de nuestro mundo, y la figura del indio presentada no 
en los moldes culturalistas habituales, sino situada en la posición de guía 
para la comprensión de la historia nacional y, en especial, de la historia 
de la apropiación de la tierra, que es la propia historia de la colonización 
(1993: 185). Fiel a ese legado, la argumentación que Quijano inaugura 
evade el culturalismo, y aun cuando trata de la subjetividad resultante del 
patrón de la colonialidad, nunca acepta separar esa subjetividad de las 
condiciones materiales de la existencia. Su examen es siempre situado en 
una historia densa de la hererogeneidad histórico/estructural de la exis-
tencia social –denominación que el autor prefiere a la división impuesta 
por el pensamiento liberal entre los campos social, económico, político 
y civilizatorio–, sin descartar ninguna de las dimensiones, sin abdicar de 
ninguna faceta. Es por eso que ese análisis abre un debate que es, como 
el autor insiste, a la vez e indisociablemente epistémico/teórico/ético/es-



PÁGINAS PRELIMINARES

22

tético/político, y así lo muestran los ejes o proposiciones fundamentales 
que constituyen la arquitectura de su ideario, sintéticamente presentados 
a seguir, en conjunción con los aportes de algunos de los autores que con-
tribuyeron para el desarrollo de su elaboración.

Ejes argumentales de la perspectiva de la Colonialidad del 
Poder

El corpus de publicaciones en el que se desarrolla esta perspectiva 
combina y recombina las proposiciones que la constituyen a la manera 
de módulos en un modelo-para-armar. Su exposición en una multiplici-
dad de textos dispersos, nunca hasta el momento reunidos por su autor, 
es un intrincado entrelazamiento de un conjunto de formulaciones que 
constituyen el lenguaje en que el argumento se expresa. Sus ejes argu-
mentales son: 1. Reordenamiento de la historia; 2. “Colonial/moderno 
sistema mundo”; 3. Heterogeneidad histórico/estructural de la existencia 
social; 4. Eurocentrismo, identidad y reoriginalización; 5. Colonialidad 
del saber; 6. Colonialidad y Subjetividad; 7. Racismo; 8. Raza; 9. Colo-
nialidad y Patriarcado; 10. Ambivalencia de la Modernidad: racionalidad 
tecnocrático-instrumental y racionalidad histórica; 11. Poder, Estado y 
Burocracia en el liberalismo y el materialismo-histórico; Razón de Es-
tado y falencia democrática en América Latina; 12. Descolonialidad o 
Giro Descolonial; 13. El indio, el movimiento indígena y el movimiento 
de la sociedad – “el regreso del futuro”; 14. La economía popular y el 
movimiento de la sociedad. Nótese que la elección de las citas de autor 
para describir el contenido de estos ejes opta por algunos trechos, entre 
otros, muchos de ellos encontrables en su bibliografía de referencia. Na-
turalmente, el compacto esquema elaborado aquí no hace de forma alguna 
justicia a la riqueza, en términos tanto de la complejidad y densidad de las 
ideas como de la estética de la prosa, de los textos usados como fuente. 

1. Reordenamiento de la historia. Esta corriente de pensamiento, que 
cuaja y se constela en torno de la categoría “Colonialidad del Poder”, 
formulada por Aníbal Quijano, parte de una proposición que se encuentra 
difusamente presente en toda su obra a partir de este momento y que in-
vierte el orden de precedencia de una imaginación histórica solidificada: 
la idea sintéticamente enunciada de que América inventa Europa, no sola-
mente en los conocidos sentidos de que los metales extraídos de América 
fueron “la base de la acumulación originaria del capital”, ni de que “la 
conquista de América fuera el primer momento de formación del mercado 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

23

mundial” (1988: 11). América, el “Nuevo Mundo”, emerge como el es-
pacio de lo nuevo, la novedad americana desplaza la tradición en Europa 
y funda el espíritu de la modernidad como orientación hacia el futuro. La 
“edad dorada” migra, con la emergencia de “América”, del pasado para 
el futuro. Luego, en los siglos xviii y xix, el mundo americano participa 
en la gestación de idearios políticos, filosóficos y científicos (Ibídem: 12-
13). Importante es también percibir que antes de la llegada de los barcos 
ibéricos a estas costas, no existía Europa, ni tampoco España o Portu-
gal, mucho menos América, ni el “indio”, ni el “negro”, ni el “blanco”, 
categorías étnicas éstas que unificaron civilizaciones internamente muy 
diversas, con pueblos que dominaban alta tecnología y ciencia y pueblos 
de tecnología rudimentaria. De la misma forma, en el momento en que se 
inicia el proceso de conquista y colonización, la modernidad y el capita-
lismo también daban sus primeros pasos. Por lo tanto, es posible afirmar 
que la emergencia de América, su fundación como continente y categoría, 
reconfigura el mundo y origina, con ese impacto, el único vocabulario con 
que hoy contamos para narrar esa historia. Toda narrativa de ese proceso 
necesita de un léxico posterior a sus acontecimientos, dando lugar, por 
eso mismo, a una nueva época, con un repertorio nuevo de categorías y 
una nueva grilla para aprehender el mundo (1992: 585-587).Y aquí reside 
la gran diferencia, siempre apuntada por Quijano, entre su perspectiva y 
la de los Estudios Postcoloniales asiáticos y africanos, pues la emergencia 
de América como realidad material y como categoría no es periférica sino 
central, y en torno de ella gravita todo el sistema que allí se origina. Amé-
rica es el Nuevo Mundo en el sentido estricto de que refunda el mundo, lo 
reorigina. América y su historia no son, como en los análisis postcolonia-
les, el punto de apoyo excéntrico para la construcción de un centro, sino 
la propia fuente de la que emana el mundo y las categorías que permiten 
pensarlo modernamente. América es la epifanía de una nueva hora y, por 
esto, no admite Quijano subalternidad para este nuevo mundo nuestro, 
sino un protagonismo que, a pesar de las múltiples censuras que le fueron 
impuestas a sangre y fuego, resurge hoy, se “reoriginaliza” –para usar 
una categoría cara al autor– y, libertándose de sus clausuras a derecha e 
izquierda, acoge “el regreso del futuro”, poniendo en marcha sus caminos 
ancestrales y sus proyectos históricos propios, comunales y cosmocéntri-
cos.

2. “Colonial/moderno sistema mundo”. La categoría “moderno siste-
ma-mundo” postulada por Immanuel Wallerstein se ve, así, reconstituida. 
Quijano y Wallerstein afirman, ya en la apertura de su ensayo escrito en 
la oportunidad de los 500 años de América: “El moderno sistema mundial 



PÁGINAS PRELIMINARES

24

nació a lo largo del siglo xvi. América –como entidad geosocial– nació 
a lo largo del siglo xvi. La creación de esta entidad geosocial, América, 
fue el acto constitutivo del moderno sistema mundial. América no se in-
corporó en una ya existente economía-mundo capitalista. Una economía 
mundo capitalista no hubiera tenido lugar sin América” (1992: 584). La 
novedad americana significó: colonialidad, como distancia en un ranking 
de estados y fronteras administrativas definidas por la autoridad colonial; 
etnicidad, con la creación de categorías étnicas antes no existentes que 
acabaron convirtiéndose en la matriz cultural del entero sistema mundial 
(indio, negro, blanco, conforme el eje anterior); racismo, como invento 
colonial para organizar la explotación en el moderno sistema mundo; y 
“el concepto de novedad misma” (Ibídem: 586-587). Por otro lado, las 
independencias no deshicieron la colonialidad, que permaneció y se re-
produjo como patrón para las formas de explotación del trabajo, configu-
ración de las jerarquías sociales, administración política por parte de los 
ahora Estados republicanos nacionales, y la subjetividad. Por lo tanto, 
afirman convincentemente estos autores: “la americanidad fue la erección 
de un gigantesco escudo ideológico al moderno sistema mundial. Estable-
ció una serie de instituciones y maneras de ver el mundo que sostenían el 
sistema, e inventó todo esto a partir del crisol americano”. Por lo tanto, la 
precondición del moderno sistema mundo es la colonialidad, y de ahí la 
expresión modificada para denominar ese orden mundial: “sistema-mun-
do colonial/moderno” o, simplemente, “colonial/modernidad”. 

3. Heterogeneidad histórico/estructural de la existencia social. Im-
plica indisociablemente y en simultaneidad, las dimensiones económi-
ca, social y civilizatoria. Aquí, su raigambre mariateguiana le ofrece la 
referencia y el sustento, al recuperar “la subversión teórica crucial que 
implicaba que en el propio momento de intentar emplear la perspectiva 
y las categorías de la secuencia evolutiva unilineal y unidireccional de 
los ‘modos de producción’, eje del ‘materialismo histórico’, para inter-
pretar la realidad peruana, Mariátegui llegara a la conclusión de que en 
el Perú de su tiempo dichos ‘modos de producción’ actuaban estructural-
mente asociados, conformando así una compleja y específica configura-
ción de poder en un mismo momento y en un mismo espacio históricos” 
(2008-d: 8). Coherente con ese legado, para Quijano, “La idea de que el 
capital es un sistema de homogenización absoluta es nula” (1991-a: 53) 
pues el capital hegemoniza y se apropia de formas de trabajo y explota-
ción heterogéneas. Al lado del salario, las relaciones de trabajo serviles y 
esclavas no han desaparecido y se expanden hoy, como consecuencia de 
la exclusión estructural y de una marginalidad permanente con relación al 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

25

mercado de trabajo. Al mismo tiempo, formas productivas basadas en la 
solidaridad comunitaria y en la reciprocidad no sólo han persistido, como 
en las comunidades indígenas, campesinas, palenqueras y tradicionales, 
sino que se reinventan en el margen no incluido, en formas de economía 
popular y solidaria (Quijano 1998-b). América Latina es heterogénea no 
sólo porque en ella conviven temporalidades, historias y cosmologías di-
versas, como ya fue dicho, sino porque abriga una variedad de relacio-
nes de producción: “la esclavitud, la servidumbre, la pequeña producción 
mercantil, la reciprocidad y el salario [...] todas y cada una articuladas al 
capital”. Se configuró así “un nuevo patrón global de control del trabajo” 
y, a su vez, un nuevo “patrón de poder”. Y esto ocurrió sin que perdieran 
“sus respectivas características específicas y sin perjuicio de las discon-
tinuidades de sus relaciones con el orden conjunto y entre ellas mismas” 
(Quijano 2000-a: 204). “De ese modo –concluye Quijano– se establecía 
una nueva, original y singular estructura de relaciones de producción en 
la experiencia histórica del mundo: el capitalismo mundial”. Por lo tanto, 
en esta perspectiva, sólo a partir de la instalación de ese heterogéneo es-
cenario productivo de expoliaciones diversas llamado “América” se torna 
posible el capitalismo, siendo por lo tanto, como dijimos, América la pre-
condición para el camino del capital. 

4. Eurocentrismo, identidad y reoriginalización. El eurocentramien-
to es entendido, en el contexto de la perspectiva de la Colonialidad de 
Poder, como modo distorsionado y distorsionante de producir sentido, 
explicación y conocimiento. En el minucioso compendio de su ideario 
que Quijano elaboró para la antología editada por Edgardo Lander La 
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales (2000-a), se 
pregunta de qué forma ocurre y por qué camino se establece el eurocen-
tramiento del orden mundial. Su respuesta es el núcleo mismo sobre el 
cual gravita todo su modelo explicativo. Como él mismo aclara, la ra-
zón del control eurocentrado del sistema no reside en la propia estructura 
del capital, sino que tiene su raíz en la forma de explotación del trabajo: 
“El hecho es que ya desde el comienzo mismo de América, los futuros 
europeos asociaron el trabajo no pagado o no-asalariado con las razas 
dominadas, porque eran razas inferiores [...] La inferioridad racial de los 
colonizados implicaba que no eran dignos del pago de salario. [...] Y el 
menor salario de las razas inferiores por igual trabajo que el de los blan-
cos, en los actuales centros capitalistas, no podría ser, tampoco, explicado 
al margen de la clasificación social racista de la población del mundo. [...] 
dicha articulación fue constitutivamente colonial, pues se fundó, primero, 
en la adscripción de todas las formas de trabajo no pagadas a las razas 



PÁGINAS PRELIMINARES

26

colonizadas” (Quijano 2000-a: 207-208). Podemos entonces afirmar que 
el pivote del sistema se encontró en la racialización, la invención de raza, 
y la jerarquía colonial que se estableció y permitió a los “blancos” –más 
tarde llamados “europeos”– el control del trabajo. Para Quijano, es allí 
que se origina el eurocentrismo, que luego pasa a reproducir el sistema de 
explotación y el criterio de distribución de valor a sujetos y productos. De 
allí, esta jerarquía afecta los más diversos ámbitos de la experiencia, or-
ganizando siempre en forma desigual pares como “precapital-capital, no 
europeo-europeo, primitivo-civilizado, tradicional-moderno, etc.” (Ibí-
dem: 222); como también “Oriente-Occidente, primitivo-civilizado, má-
gico/mítico-científico, irracional-racional, tradicional-moderno” (Ibídem: 
211). El referente de valor para esta jerarquía será siempre eurocentrado, 
resultante de un imaginario originado y siempre subliminalmente referido 
a la racialización de la mano de obra y a la reducción de las poblaciones 
no-blancas al trabajo servil o esclavo, sólo hecho posible por la impo-
sición de un orden colonial. Es por eso también, una vez más, que es el 
patrón colonial el que funda y organiza, hasta hoy, el camino del capital, 
y constituye su ambiente originario y permanente. El ideario hegemóni-
co y eurocéntrico de lo “moderno” como paradigma, la “modernización” 
vista como un valor, lo “evolucionado” y lo “desarrollado”, su instala-
ción en el sentido común y en las metas de la ciencia y de la economía 
son también resultados de esa jerarquía fundacional, basada y construida 
sobre el cimiento de la raza y la racialización orientada a la explotación 
del trabajo. Quijano dedica una gran parte de su más importante texto 
sobre eurocentrismo a la crítica de los “dualismos” emanados del evolu-
cionismo eurocéntrico, es decir, a la organización jerárquica de pares de-
rivativos de la relación “primitivo-civilizado” (2000-a). Valores siempre 
referidos a la superioridad ultramarina y pautados con referencia a ella, 
como desarrollo; progreso; productividad; competitividad; neutralidad; 
relación desigual, desarraigada y distanciada de un sujeto que observa y 
administra un “objeto”-naturaleza reducida a cosa y epistemológicamen-
te objetivada; antropocentrismo en lugar de cosmocentrismo; son, entre 
otros, formas de un racismo epistémico que no es ni más ni menos que 
la faceta relacional de un mundo eurocentrado. Eurocentrismo y racismo 
epistémico no son sino dos nombres para el mismo gesto colonial. 

El contrapunto necesario del eurocentrismo es la posibilidad de cons-
titución de una identidad continental liberada de su fardo. En un par de 
ensayos antiguos, “Lo cholo y el conflicto cultural en el Perú” y “Domi-
nación y cultura”, de 1964 y 1969, respectivamente, (reeditados en Quija-
no 1980-a y 1980-b), más tarde revisitados en “Colonialidad del Poder y 
subjetividad en América Latina” (1998-a) y “Colonialidad del poder, cul-



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

27

tura y conocimiento en América Latina” (1999), Aníbal Quijano busca en 
el mestizaje una alternativa para el proyecto eurocéntrico de la coloniali-
dad y el blanqueamiento físico y epistémico. Es decir, ve al mestizaje en 
oposición a la identidad criolla –un mestizaje de abajo, en oposición a un 
mestizaje de arriba (retomo este tema en Segato 2010). Así, en el Perú, “lo 
cholo”, una subjetividad nueva y mestiza, una “identidad social, cultural 
y política nueva”, resultante de la disolución y la homogeneización im-
puestas a la identidad indígena por la “larga historia de relaciones entre la 
colonialidad y la resistencia” (Quijano, 2000b: 128), significó, en las pu-
blicaciones tempranas de este autor, la posibilidad de “reoriginalización” 
de una subjetividad propia, peruana. Ella, por ser hecha de confluencias, 
podría posicionarse en oposición a lo “criollo-oligárquico” costeño y a lo 
“gamonal-andino”, con gran “potencialidad de autonomía y originalidad 
cultural” (Quijano, 2000c: 128). A gran distancia de las tesis gilbertofre-
yrianas en Brasil, que afirmaban la positividad de la captura –secuestro, 
violación, apropiación, devoramiento– de lo africano y de lo indígena por 
la codicia y la lujuria portuguesa, Quijano hablaba de la emergencia de 
un sujeto unificador de la nación a partir de lo indígena, un sujeto adapta-
do a la modernidad, pero andinocéntrico. Al elaborar la esperanza repre-
sentada por este sujeto nuevo, no-blanco y no–eurocentrado, el “cholo”, 
Quijano se distancia significativamente de la glorificación del mestizaje 
como blanqueamiento y del proyecto culturalista que atribuye a la mis-
cigenación –antropofagia, crisol, trípode de las tres razas, en Brasil de 
forma paradigmática– la capacidad de rescatar a la sociedad republicana 
de su no-blancura y del subdesarrollo asociado, así como a sus productos 
del primitivismo propio de la condición no-blanca. A diferencia de la uto-
pía mestiza brasilera, de Gilberto Freyre al antropofagismo modernista 
o a la “Geleia Geral” del tropicalismo de Caetano Veloso, el proyecto de 
reoriginalización y rescate que Quijano atribuye al “cholo” en la sociedad 
peruana no era meramente cultural ni su función puramente simbólica. Su 
concepción inicial fue atribuir a este nuevo sujeto histórico, por las com-
plejidades y la dialéctica interna que su carácter mestizo incorporaba, un 
carácter materialmente subversivo y reoriginalizador de sus componentes 
internos –indios, blancos– capaz de conducir a la “descolonización de las 
relaciones materiales o inter-subjetivas de poder”, es decir, a la “demo-
cratización de la sociedad” (1999: 128). Quijano aceptará, más tarde, que 
esa posibilidad de un proyecto histórico propio encarnado por el sujeto 
cholo se ve capturada y desviada por el autoritarismo tecnocrático y mo-
dernizador del “velasquismo”, que estimuló el pragmatismo, el arribismo, 
la imitación y el corporativismo (ibídem: 130-131).



PÁGINAS PRELIMINARES

28

5. Colonialidad del saber. A partir de esa organización eurocéntrica de 
la producción y de la subjetividad, por un lado, los propios saberes pasan 
a regirse por este escalafón de prestigio, y, por el otro, el saber disciplinar 
sobre la sociedad muy especialmente se estructura a partir de la relación 
jerárquica del observador soberano sobre su objeto naturalizado (Lander 
2000). La razón cartesiana se enajena y se exterioriza en el cuerpo-objeto, 
estableciendo una jerarquía entre la posición de quien indaga –”Europa”, 
la “razón” desincorporada– y quien es objeto “natural”, cuerpo “objeti-
vizado” de esa indagación (Quijano 2000-a: 224 ff.). (En su formulación 
de la Hybris del punto zero, Castro-Gómez (2005; 2007) examina la for-
ma en que la retórica eurocéntrica se auto-representa persuasivamente 
como neutral y externa al mundo, rigiendo desde allí la producción y la 
evaluación de saberes. Destaco también a Catherine Walsh, no sólo por 
su elaboración de una propuesta de interculturalidad crítica en sus textos 
(Walsh 2007; 2009), sino por su singular labor en la construcción de una 
escuela de posgrado en la Universidad Andina Simón Bolívar donde se 
forman importantes liderazgos de los pueblos no-blancos del continente. 
La concepción de ese posgrado desestabiliza radicalmente el patrón euro-
céntrico propio de las universidades del continente. Como he afirmado, al 
abordar el tema de la universidad en nuestro medio, “El gesto pedagógico 
por excelencia de esta universidad eurocéntrica, inherentemente racista y 
reproductora del orden racista mundial [...] es desautorizador: nos declara 
ineptos, nos impide producir categorías de impacto global. El orden jerár-
quico de la pauta colonial distribuye el valor de los resultados de la tarea 
intelectual, y opera invariablementeen el sentido de la reproducción del 
diferencial del capital racial de naciones y regiones, con sus respectivos 
parques académicos” (Segato 2012-a: 49).

6. Colonialidad y Subjetividad. Quijano describe la subjetividad de 
los pueblos que aquí se encontraban “interferida continuamente por pa-
trones y elementos ajenos y enemigos”(2009-a: 17). Estas poblaciones 
vieron intervenida su memoria histórica, que fue interceptada, obstrui-
da, cancelada (ver además Mignolo, 2000-b: 63; Segato 2007-a, 2007-
b y 2010);sus saberes, lenguas y formas de registro o escrituras; sus 
cosmologías;”sus propias imágenes, símbolos y experiencias subjetivas”, 
que se encontraron “impedidas de objetivar” (Quijano 2009-a: 17); sus 
valores; sus pautas estéticas; sus patrones de sociabilidad y “relaciones 
rituales”, su “control de la autoridad pública” comunitaria tuvieron que 
readaptarse “continuamente a las exigencias cambiantes del patrón global 
de la colonialidad”, así como las reglas de solidaridad y reciprocidad por 
las que se orientaban; vieron también “deshonrado” su propio y previo 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

29

“universo de subjetividad” y, por encima de todo, su autopercepción fue 
reducida y aprisionada en su variedad y complejidad en las categorías 
“negro”, “indio”, “criollo”, instrumentales al sistema de administración 
colonial y a la explotación del trabajo.”De esa manera, las poblaciones 
colonizadas fueron sometidas a la más perversa experiencia de alienación 
histórica” (Ibidem:19).

Walter Mignolo ha contribuido notablemente para la compresión de la 
consciencia escindida propia del patrón de la colonialidad, cristalizado a 
partir de la instalación de América y la consecuente reorganización de la 
grilla cognitiva. En su ya clásica obra The Darker Side of the Renaissance 
encontramos el tema de una territorialidad que nunca logra inscribirse de 
manera adecuada en el discurso de los pueblos; entendemos la inconsis-
tencia entre una territorialidad “geométrica”, cartográfica, que orienta el 
poder político, y clausura la voz enunciada a partir de los sujetos étnicos 
(ver, por ejemplo, 1995: 223). De esta forma, el control colonial impide 
a las conciencias situarse en su paisaje y expresarse a partir del mismo; 
su discurso es capturado por un poder político que lo persuade u obliga a 
localizarse con referencia a centros geográficos impuestos a la subjetivi-
dad por la poderosa retórica administradora del mundo, es decir, la retó-
rica colonial. La categoría cartográfica “hemisferio occidental”, nos dice 
Mignolo para referirse a la doble conciencia de la élite criolla blanqueada 
y eurocéntrica, emerge tardíamente, a fines del siglo xviii, y pasa a confe-
rirle al continente americano una “posición ambigua”, simultáneamente 
como “diferencia” con relación a Europa, y como mismidad, como parte 
de Occidente. El efecto de esa ambigüedad sobre la identidad de las elites 
nacionales fue perturbador: “la idea del hemisferio occidental estaba liga-
da al surgimiento de la conciencia criolla, anglo e hispánica” y su papel 
fue el de proveer un vocabulario para la fluctuación incierta de su inser-
ción en el mundo como “occidentales” y “no-occidentales”(2000-b: 68). 
Como he afirmado, se trata de una conciencia “autodeclarada ‘mestiza’ 
cuando desea defender sus posesiones nacionales frente al otro metropo-
litano y pretendidamente ‘blanca’ cuando quiere diferenciarse de aquellos 
a quienes despoja en esos territorios” (Segato, 2007-b: 156). Mignolo 
también se referirá a la exterioridad de la conciencia dentro del patrón co-
lonial con relación a sus “objetos” de dominación, de administración, de 
conocimiento, dando cuenta del fenómeno de una nueva subjetividad, es-
tructurada a partir de una distancia controladora (Ibídem: 459). Esta idea 
ya se encontraba presente en el primer ensayo de Quijano al hablar de la 
exterioridad del Estado con relación a la sociedad en las formas de demo-
cracia moderna. (1988: 33). Como he afirmado en otro lugar:”Debemos 
atribuir a la exterioridad colonial/moderna – exterioridad de la racionali-



PÁGINAS PRELIMINARES

30

dad científica, exterioridad administradora, exterioridad expurgadora del 
otro y de la diferencia –ya apuntada por Aníbal Quijano y por Walter 
Mignolo, en sus textos– ese carácter pornográfico de la mirada coloniza-
dora” (Quijano 1992; Mignolo, 2000-a: 211-212 y 315, cf Segato 2011). 
Sin duda para todo este grupo de autores, la colonial/modernidad no es 
otra cosa que una pedagogía de la exterioridad. 

7. Racismo. Como se desprende de lo anterior, es constitutivo e ins-
trumental en este orden: eurocentrismono es otra cosa que racismo en 
el campo de la jerarquización y atribución de valor desigual tanto a las 
personas, su trabajo y sus productos, como también a los saberes, norma-
tivas y pautas de existencia propios de las sociedades que se encuentran 
a un lado y al otro de la frontera trazada entre Norte y Sur por el proceso 
colonial.

8. Raza. En el sentido plenamente histórico que Quijano le atribuye, 
raza es definitivamente el eje gravitacional de toda la arquitectura de su 
teoría, y por lo tanto son muy numerosas las páginas que el autor le de-
dica. Importantes elementos constitutivos de su perspectiva se encuen-
tran sintetizados aquí: “La idea de raza es, con toda seguridad, el más 
eficaz instrumento de dominación social inventado en los últimos 500 
años. Producida en el mero comienzo de la formación de América y del 
capitalismo, en el tránsito del siglo xv al xvi, en las centurias siguientes 
fue impuesta sobre toda la población del planeta como parte de la domi-
nación colonial de Europa”. Destaco el carácter plenamente histórico de 
la maniobra de racializar la diferencia entre los pueblos, en el sentido de 
biologizarla; el papel instrumental y funcional de la raza para la extrac-
ción de riqueza inicialmente en los territorios conquistados y más tarde 
en la extensión planetaria; el alcance mundial de su teoría, que da cuenta 
de relaciones en una estructura que es global; el impacto de la raza en la 
captura jerárquica de todas las relaciones humanas y saberes; y la dimen-
sión racializada de las nociones como “modernidad”, “modernización” 
y “desarrollo”, con sus valores asociados. Para entender la definición de 
“raza”, en torno de la cual se constelan todos los elementos del argumen-
to, es muy importante percibir la distancia de su acepción aquí respecto 
de aquella construida para fundamentar las políticas de la identidad. Esta 
última, como programa global, crea una estereotipia de las identidades, y 
pierde de vista el carácter histórico de la racialización y de la raza como 
el signo en los cuerpos de una posición en la historia y de su asociación 
con un paisaje geopolíticamente marcado (Segato, 2007-c y 2010). Des-
taco también la notable crítica de Quijano al materialismo-histórico por la 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

31

imposición forzada sobre la realidad latinoamericana de una idea de clase 
social sin mención de la raza, aun cuando las clasificaciones étnicas y ra-
ciales son tan importantes para la remuneración del trabajo y la atribución 
de posiciones sociales en América Latina. Para Quijano, esta imposición 
tiene su origen en el carácter eurocéntrico de la teoría marxista, en la “ce-
guera absoluta” del propio Marx, a pesar de escribir “después de 300 años 
de historia del capitalismo mundial eurocentrado y colonial/moderno”, de 
la cual ha resultado la invisibilidad de la raza en los análisis sociológicos 
(2000-c: 359-360).

9. Colonialidad y Patriarcado. En una variedad de trechos dispersos 
entre sus artículos, Quijano aplica al género la misma lógica histórica que 
a la raza: “Ese nuevo y radical dualismo” (refiriéndose al dualismo que, 
en su lenguaje, opone y jerarquiza la razón sobre el cuerpo, la primera 
propia del mundo del blanco y el segundo propio de los no-blancos, es 
decir, indios y negros) “no afectó solamente a las relaciones raciales de 
dominación, sino también a las más antiguas, las relaciones sexuales de 
dominación. En adelante, el lugar de las mujeres, muy en especial el de 
las mujeres de las razas inferiores, quedó estereotipado junto con el resto 
de los cuerpos, y tanto más inferiores fueran sus razas, tanto más cerca 
de la naturaleza o directamente, como en el caso de las esclavas negras, 
dentro de la naturaleza. Es probable, aunque la cuestión queda por inda-
gar, que la idea de género se haya elaborado después del nuevo y radical 
dualismo como parte de la perspectiva cognitiva eurocentrista.” (2000-a: 
225; y ver especialmente 2008-b). Este vislumbre en la historicidad del 
género como lo conocemos hoy originó dos elaboraciones posteriores. En 
una de ellas, María Lugones, adoptando el marco de la perspectiva de la 
colonialidad del poder, y a partir de materiales etnográficos e históricos, 
cree ver que el patriarcado es una invención colonial, inexistente antes 
de ese período (2007). Por mi parte, adoptando el mismo marco teórico, 
afirmo que las relaciones de género propias del patrón colonial capturan 
las formas del patriarcado precedentes que, aunque existentes y jerárqui-
cas, no obedecían a la misma estructura, y las transforman en una forma 
mucho más letal de patriarcado, como es el moderno (Segato 2011). A 
pesar de inscribir mi análisis en el paradigma de la colonialidad del poder, 
concluyo que no se trata aquí de una jerarquía dual sino binaria. Reservo 
el dualismo para hablar de las relaciones de género en el “mundo-aldea”, 
es decir, en el mundo pre-intrusión colonial, y adopto el modelo binario y 
de los binarismos para hablar del orden moderno. 

10. Ambivalencia de la Modernidad: racionalidad tecnocrático-



PÁGINAS PRELIMINARES

32

instrumental y racionalidad histórica. Se distinguen así dos vertientes 
conflictivas del movimiento de la modernidad: “la razón burguesa, ins-
trumental” y tecnocrática, focalizada en los medios, y su alternativa, la 
“razón liberadora” (1990-b: 98), también llamada “razón” o “racionali-
dad histórica”, focalizada en los fines. Esta última instala “una promesa 
de existencia social racional, en tanto que promesa de libertad, de equi-
dad, de solidaridad, de mejoramiento continuo de las condiciones ma-
teriales de esa existencia social”(Quijano, 1988: 17) . Dispersa en sus 
textos se encuentra la idea de una confluencia entre la vertiente de la mo-
dernidad histórica europea, de tradición más francesa que británica, con 
la experiencia y el proyecto histórico de los pueblos indígenas de nuestro 
continente. Para autores que escriben dentro de este marco teórico, la 
razón eurocéntrica instrumental y tecnocrática va a desembocar en una 
“colonialidad de la naturaleza” (Escobar 2011). La “relación de exterio-
ridad con la ‘naturaleza’”, constituye “la condición para la apropiación/
explotación que está en la base del paradigma occidental del crecimiento 
sin límite”, es decir, del desarrollo (Lander 2004).Sólo la razón histórica, 
constituida por la conjunción de proyectos indígenas y modernos liberta-
rios en el “nudo arguediano” de nuestra realidad será capaz de trascender 
este destino, consumando el “giro descolonial”.

11. Poder, Estado y Burocracia en el liberalismo y el materialismo– 
histórico; ‘Razón de Estado’ y falencia democrática en América Latina. 
Dispersa y omnipresente en la literatura de la Colonialidad del Poder se 
encuentra la crítica a los aspectos eurocéntricos tanto del Estado liberal 
como de la tesis marxista, del materialismo-histórico y sus dogmas que 
sirven de fundamento a lo que Quijano llama “socialismo realmente exis-
tente”. La raíz de esta postura es la crítica al Estado, a la “razón de esta-
do” y su anclaje etnocéntrico, colonial/moderno, en la racionalidad ins-
trumental y tecnocrática, tanto en el liberalismo como en el socialismo” 
ceñido a las tendencias de tecnocratización creciente de esa específica 
racionalidad” (Quijano 2001: 17).

Es quizás en su ensayo El Regreso del Futuro y las Cuestiones del 
Conocimiento que con mayor elocuencia el autor expresa su queja de la 
captura del “imaginario histórico-crítico” por la faceta más eurocéntrica 
del marxismo, el “materialismo histórico”, que lo aleja, especialmente en 
América Latina, de la “experiencia histórica concreta” de las gentes, y 
bloquea así los desdoblamientos democráticos de las luchas en nombre de 
una supuesta necesidad de controlar el Estado-Nación (2001). 

La violenta contrarrevolución venció en esa etapa en nuestro continente 
pero, a derecha y a izquierda, se trató –como continúa, efectivamente, 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

33

tratándose, y con la misma urgencia, en los días de hoy –“de la libera-
ción de las gentes de la autoridad encarnada en la ‘razón de Estado’” 
(Quijano 2001: 7). En una entrevista concedida a Brasil de Fato en 2006, 
encontramos la siguiente síntesis: “La propensión homogeneizadora, re-
duccionista y dualista del Eurocentrismo se expresaba también en ese 
‘materialismo histórico’ pos-Marx. Como toda teoría eurocéntrica, pro-
dujo en América Latina desvaríos históricos, prácticas políticas erróneas 
y que no llevaban a ningún lugar, y derrotas cuyas víctimas fueron y son 
los trabajadores y todas la víctimas de la colonialidad del poder” (Quija-
no 2006-b: 4). Para Quijano, el tecnocratismo y su “razón de Estado”, de 
izquierda y de derecha,compromete, amenaza e impide definitivamente la 
vida democrática, ya que bloquea el camino de otros proyectos históricos 
no fundamentados en este mismo tipo de racionalidad. Infelizmente, nos 
dice, “el debate político mundial ha sido prisionero de dos perspectivas 
eurocéntricas mayores: el liberalismo y el socialismo, cada una con sus 
propias variantes”, pero ambos dominados por el proyecto de una moder-
nidad eurocéntrica instrumental y tecnocrática (2009-a: 32).

En el caso de América Latina, la condición de los Estados Nacionales 
aún se agrava, como consecuencia de la ambivalente fundación de las 
Repúblicas y de su doble discurso: el enunciado de una legalidad mo-
derna y republicana, y su ajenidad con relación a un orden racializado. 
Pues el proceso de las independencias latinoamericanas se resolvió en 
una “rearticulación de la colonialidad del poder sobre nuevas bases ins-
titucionales”. Para Quijano, “en ningún país latinoamericano es posible 
encontrar una sociedad plenamente nacionalizada ni tampoco un genuino 
Estado-nación”, ya que “la estructura de poder fue y aún sigue estando or-
ganizada sobre y alrededor del eje colonial. La construcción de la nación 
y sobre todo del Estado-nación han sido conceptualizadas y trabajadas en 
contra de la mayoría de la población, en este caso, de los indios, negros 
y mestizos”. De esto resulta que no se pueda hablar de Democracia en 
nuestras naciones, donde el lenguaje democrático es puramente formal y 
enunciado por un Estado desarraigado, alienado de la sociedad, incapaz 
de reconocer el patrón de colonialidad que la estructura(2000-b: 237). 
En suma, el Estado de las Repúblicas latinoamericanas, emerge, en este 
marco teórico, como permanentemente colonial y colonizador. 

12. Descolonialidad o Giro Descolonial – “el regreso del futuro”. Con 
el propio enunciado de la categoría Colonialidad del Poder, se inicia un 
modo de subversión epistémica del poder, que es también teórica/ética/



PÁGINAS PRELIMINARES

34

estética/política, conocida como “Giro Descolonial”. El giro descolonial 
no es otra cosa que el viraje en la reubicación de la posición de sujeto en 
un nuevo plano histórico, emergente de una relectura del pasado, que re-
configura el presente y tiene como proyecto una producción democrática 
de una sociedad democrática: “...por fin emerge otro horizonte de sentido 
histórico que ya está aquí, que ya está comenzando; porque no es sólo el 
discurso, no son sólo asambleas, están reorganizando sus comunidades, 
están asociando sus comunidades, están generando otra forma de autori-
dad política en el mundo que va a tener que competir y conflictuar con el 
Estado mientras el Estado aún esté allí. Estamos con otro elemento nuevo. 
Esto no es sólo una utopía, eso está comenzando; estamos comenzando a 
convivir con el futuro” (Quijano 2009-b: artículo digital). 

El Giro Descolonial evita el término descolonización, pues no se trata 
de un retorno ni de un movimiento nostálgico, sino de retomar un camino 
hasta el momento bloqueado por la razón tecnocrática, de izquierda y 
de derecha, de los estados neoliberales y real-socialistas. El Giro Des-
colonial no es un movimiento restaurador, sino una recuperación de las 
pistas abandonadas hacia una historia diferente, un trabajo en las brechas 
y fracturas de la realidad social existente, de los restos de un naufragio 
general de pueblos apenas sobrevivientes de una masacre material y sim-
bólica continua a lo largo de 500 años de colonialidad, de izquierda y 
de derecha. Hay, en Quijano, una alternativa para la nostalgia –sea ésta 
la nostalgia setentista por las causas vencidas en las contrarrevoluciones 
autoritarias del continente, o la nostalgia por el mundo que la Conquista 
dominó y la colonialidad controló. Sentimos nostalgia porque tenemos 
conciencia de las pérdidas pero, leemos: “la nostalgia no sirve nunca en 
la historia como sustituto de la esperanza”(1997: 2, en mimeo). El Giro 
Descolonial habla de esa esperanza y de ese camino en las grietas de lo 
que sobrevivió bajo el dominio injusto de colonizadores de ultramar y 
gobernantes republicanos. 

13. El indio, el movimiento indígena y el movimiento de la sociedad 
- “El Regreso del Futuro”: Ya en textos iniciales, como el publicado en 
co-autoría con Immanuel Wallerstein (1992: 590), Quijano concluía que 
“la persistencia del imaginario aborigen bajo las condiciones de la do-
minación” había “fundado la utopía de la reciprocidad, de la solidaridad 
Social y de la democracia directa”, afirmando que en la “crisis presente, 
una parte de los dominados se organiza en torno de esas relaciones, dentro 
del marco general del mercado capitalista”. Esta idea se conecta con su 
sugestiva noción de un “regreso del futuro”, de un horizonte que vuelve 
a abrirse al camino de la historia de los pueblos después de la doble de-



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

35

rrota, a diestra y a siniestra, del proyecto del Estado liberal capitalista y 
del despotismo burocrático del ‘socialismo real’, derrota que no es otra 
que la de la hegemonía del eurocentrismo, que controlaba ambos proyec-
tos (2001). Esto significa que la reemergencia contemporánea del sujeto 
histórico indio o, más exactamente, el retorno del campesino al “indio” 
es, para Quijano, una señal de que el patrón de la colonialidad está empe-
zando a desmontarse. Hay, según nos dice, desde comienzos de la década 
de 1980, una “re-identificación en curso: de ‘campesinos’ y de ‘indios’ a 
‘indígenas’” (2008-e: 117). Pero, nuevamente aquí, el autor evita el cul-
turalismo y la fetichización de las identidades políticas a la manera del 
multiculturalismo anglosajón (Segato 2007), y entiende ese retorno al in-
dio como un proceso histórico denso, a cargo de organizaciones indígenas 
cuyo proyecto histórico es plenamente desestabilizador para el sistema.

Ya de su lectura de la crítica mariateguiana al marxismo, Quijano res-
cataba el paralelismo entre la tentativa de cancelación del proyecto his-
tórico de los pueblos intervenidos por la colonialidad y la supresión a la 
que la versión dominante del marxismo en Europa había condenado a los 
proyectos comunitarios realmente existentes en la Rusia de la Revolución 
bolchevique: “Las propuestas narodnikis para partir de la obschina o co-
muna rural rusa en la trayectoria hacia fuera del capitalismo fueron de-
rrotadas al mismo tiempo que eran destruidas las propias obschinas bajo 
la dictadura bolchevique. Las de José Carlos Mariátegui, para integrar las 
comunidades indígenas en toda posible trayectoria de revolución socia-
lista en el Perú, fueron también eclipsadas mientras el estalinismo y su 
‘marxismo-leninismo’ era hegemónico. Hoy esa cuestión vuelve al centro 
del debate en el movimiento indígena de todo el mundo, comenzando en 
América Latina y en el debate sobre la cuestión de las relaciones entre 
estado y comunidad en la lucha contra el patrón de poder colonial/moder-
no” (Quijano 2008-a: 14, Nota 77). Queda claro, entonces, que se abre el 
camino, en el presente, y después de la crisis de paradigmas de izquierda 
y de derecha, es decir, tanto del proyecto neo-liberal como del proyecto 
real-socialista, a la continuidad suprimida, cancelada, de las soluciones 
comunitarias para la vida. Se posibilita así un ensamblaje entre formas de 
vida arcaicas, que se revitalizan, y proyectos históricos del presente, que 
en ellas se enraízan y abrevan. Líneas históricas y memorias seccionadas 
se restauran, reavivan, y consiguen continuidad.

El futuro, en esta visión tan propia del autor, no es restauración ni nos-
talgia costumbrista, ni búsqueda hacia atrás, sino la liberación de los pro-
yectos históricos interceptados, cancelados, de los pueblos intervenidos 
por el patrón de la colonialidad, sociedades dominadas que ven ahora el 
“regreso del futuro”. 



PÁGINAS PRELIMINARES

36

“No es la nostalgia de una edad de oro, por ser, o haber sido, el conti-
nente de la inocencia. Entre nosotros, el pasado es o puede ser la expe-
riencia del presente, no su nostalgia. No es inocencia perdida, sino sabi-
duría incorporada, la unión del árbol de la sabiduría con el árbol de la vida 
es lo que el pasado defiende, dentro de nosotros, contra el racionalismo 
instrumental, en la forma de una propuesta alternativa de racionalidad” 
(Quijano 1989-b: 158).

En su texto “‘Bien Vivir’: entre el ‘desarrollo’ y la des/colonialidad del 
poder”, que en su versión inicial circuló ampliamente en diversas listas 
de comentarios políticos, leemos que “América Latina y la población “in-
dígena” ocupan, pues, un lugar basal, fundante, en la constitución y en 
la historia de la Colonialidad del Poder. De allí su actual lugar y papel 
en la subversiónepistémica/teórica/histórica/estética/ética/política de este 
patrón de poder en crisis, implicada en las propuestas de Des/Colonialidad 
Global del Poder y del Bien Vivir como una existencia social alternativa”. 
Pero, somos advertidos, precisamente porque “América, y en particular 
América Latina, fue la primera nueva identidad histórica de la Coloniali-
dad del Poder y sus poblaciones colonizadas los primeros “indígenas del 
mundo”, no estamos ahora frente a un “movimiento social” más. Se trata 
de todo un amplio y no hegemonizado “movimiento de la sociedad cuyo 
desarrollo podría llevar a la Des/Colonialidad Global del Poder, esto es 
a otra existencia social, liberada de dominación / explotación /violencia” 
(2011-b: 86-87). Bien Vivir surge aquí como una pauta inicialmente to-
mada de una categoría nativa del mundo andino, pero que se expande 
como consigna para la definición y la búsqueda de lo que he llamado 
“otras formas de felicidad” (Segato 2012-b), derivadas de formaciones 
sociales y economías comunitarias y colectivistas, en las que domina el 
valor de uso, radicalmente disfuncionales con el proyecto del capital en 
sus metas, y en las cuales las relaciones entre las personas prevalece sobre 
la relación con los bienes, expresándose esto en fiestas, rituales y normas 
de sociabilidad. Estas economías y formaciones societarias no resultan de 
postulados abstractos elucubrados en las mesas de teóricos occidentales 
sino de prácticas históricas de los pueblos indígenas, contra las cuales 
atentó la dominación colonial y las nociones de progreso y desarrollo 
impuestas por la mirada etnocéntrica (Segato 2007-a). 

14. La economía popular y el movimiento de la sociedad. En una se-
rie de publicaciones encontramos, en asociación con la perspectiva de la 
colonialidad, una variedad de expresiones que indican el vislumbre de un 
camino que se abre ahora hacia el futuro recuperado, antes mencionado: 
“nuevo imaginario anticapitalista”, “otro horizonte de sentido histórico”, 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

37

“el horizonte alternativo”. Todos ellos apuntan a la experimentación de 
formas de sociabilidad y de estrategias de sobrevivencia material que son, 
para Quijano, no meramente emprendimientos de los movimientos so-
ciales sino un verdadero “movimiento de la sociedad”. En su libro sobre 
la Economía Popular en su diversidad de experiencias (1998), Quijano 
explora las alternativas a las que la gente recurre cuando su marginalidad 
con relación al trabajo y al mercado se estabiliza como forma de exis-
tencia y se vuelve permanente, en paralelo con la expansión del trabajo 
servil y esclavo. Esas estrategias de sobrevivencia experimentadas al lado 
y fuera del mercado de trabajo dominante son las que el autor subdivide 
en dos tipos: “economía solidaria”, caracterizada por un proyecto ideoló-
gico compartido y una conciencia común a sus participantes, y “economía 
popular”, que no presupone esa comunión de proyecto ideológico y se 
basa en prácticas de reciprocidad y en una organización social comuni-
taria, es decir, con control democrático de la autoridad y prescindencia 
de controles de mercado, empresariales o gubernamentales. La economía 
popular es el producto de la creatividad para la sobrevivencia de sectores 
poblacionales descartados, en este periodo histórico, por la economía de 
mercado capitalista y las normas estatales que la sustentan al privilegiar la 
propiedad por encima de la vida. Pero, somos advertidos, estas experien-
cias no podrán reproducirse sin generar un “sentido común” propio, una 
subjetividad solidaria, es decir, necesitan, para perdurar, de una transfor-
mación de la subjetividad, no bastando su eficiencia puramente material 
como estrategia de sobrevivencia (2008-a). 

“Ha comenzado así un proceso de des/colonialidad de la existencia so-
cial. Un nuevo horizonte histórico está emergiendo. Eso implica, en pri-
mer término, nuestra emancipación del Eurocentrismo, esa forma de pro-
ducir subjetividad (imaginario social, memoria histórica y conocimiento) 
de modo distorsionado y distorsionante, que, aparte de la violencia, es 
el más eficaz instrumento de control que el capitalismo colonial/moder-
no tiene para mantener la existencia social de la especie humana dentro 
de este patrón de poder. Esa emancipación es, precisamente, lo que está 
ocurriendo; eso es lo que significa descubrir que los recursos de sobrevi-
vencia de los “indígenas” del mundo son los mismos recursos de la vida 
en el planeta, y descubrir al mismo tiempo, en el mismo movimiento de 
nuestras luchas, que ya tenemos la tecnología social para prescindir del 
capitalismo”. Este camino presupone vida comunitaria, en el sentido de 
control democrático sobre la autoridad; reciprocidad en la distribución 
de trabajo, productos y servicios; y una ética social alternativa a la del 
mercado y del lucro colonial/capitalista (2008-c).A partir de estos ejes, 
se están estableciendo hoy las bases de un nuevo debate que, partiendo 



PÁGINAS PRELIMINARES

38

de la crítica del eurocentrismo, lleva al descubrimiento de la permanente 
colonialidad/modernidad del poder. Desde esta perspectiva pueden per-
cibirse y comprenderse las tendencias que impulsan el movimiento de la 
sociedad a través de las brechas, pliegues o grietas descoloniales abiertas 
por la crisis civilizatoria de nuestro tiempo.

El impacto de la perspectiva de la Colonialidad del Poder y de su vo-
cabulario puede ser constatado en una variedad de documentos como la 
Declaración de los Hijos de la Tierra de mayo de 2008 en Lima, en la que 
“1.500 hermanas y hermanos de las organizaciones de los Pueblos Que-
chua, Aymara, Kichwa, Lafquenche, Guambiano, Toba, Colla, Poccra, 
Asháninka, Shiwiar y demás Pueblos Originarios del Abya Yala (Amé-
rica)” reunidos en la Cumbre Nacional y Foro Internacional Indígena, 
enuncian:  “No hay  Integración  sin Descolonialidad del Poder, Saber y 
Sentir”, y elaboran un documento íntegramente inspirado en esta perspec-
tiva. También, el Diálogo de Alternativas y Alianzas de los Movimiento-
sIndígenas, Campesinos y Sociales del Abya Yala, realizado en La Paz el 
26 de febrero 2009, se pronuncia “por la Descolonialidad del poder”, y se 
propone “detener las ambiciones de las oligarquías terratenientes que […] 
buscan interrumpir el ejemplo para nuestros pueblos de la construcción 
colectiva de nuevos paradigmas alternativos a la colonialidad capitalis-
ta”, y promover el “Desarrollo de propuestas y políticas públicas sobre 
Descolonialidad”. Esa reunión concluye con la proclama: “¡Solidaridad 
activa con la Descolonialidad del Poder en Bolivia!”.También se crean 
programas de estudio e investigación que orientados por los conceptos de 
esta perspectiva crítica, como el de Estudios Culturales Latinoamerica-
nos  de la Universidad Andina Simón Bolívar, en Quito, Ecuador, dirigido 
por Catherine Walsh, en el que se están formando importantes liderazgos 
del movimiento indígena latinoamericano. También la Cátedra América 
Latina y  la Colonialidad del Poder  de la Universidad Ricardo Palma, 
en Lima, Perú, dirigida por el propio Quijano, que viene convocando y 
patrocinando diversos encuentros entre personas representativas de las 
luchas continentales, líderes de pueblos, ambientalistas y docentes uni-
versitarios, como han sido, entre otros, el Primer Simposio Internacio-
nal sobre Colonialidad/Descolonialidad del Poder, en agosto de 2010; 
el Primer Encuentro LatinoamericanoAmérica Latina Otra en el Actual 
Mundo Otro: Crisis y Des/Colonialidad del Poder, en abril de 2012; y el 
Simposio El Proyecto UNASUR: Conflictos y Perspectivas, en noviem-
bre de 2012. El ámbito de influencia de este pensamiento se expande y 
proyecta en el mundo académico y en las luchas de la sociedad, y su vo-
cabulario trasciende autorías y se incorpora a las causas y debates, como 
moneda corriente y patrimonio de dominio público. Podrán ocurrir des-



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

39

gastes en el curso de estas apropiaciones, pero sin duda se ha instalado 
una cuestión que erosiona la creencia ciega en los valores eurocéntricos 
tan arraigada en el quehacer universitario e inaugura una percepción más 
lúcida del estrecho vínculo entre racismo, eurocentrismo, capitalismo y 
modernidad propio de la articulación que llamamos “colonialidad”. 



PÁGINAS PRELIMINARES

40

Bibliografía

Castro-Gómez, S., 2005, La hybris del punto cero. Ciencia, Raza e Ilustración en la 
Nueva Granada (1750-1816), Bogotá, Pontificia Universidad Javeriana.

___________________, 2007, “Decolonizar la universidad. La hybris del punto cero y 
el diálogo de saberes”, Castro-Gómez, S. et R. Grosfoguel (eds.): El giro decolonialRe-
flexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, Bogotá, Siglo 
del Hombre Editores.

Escobar, A., 2011, “Epistemologías de la naturaleza y colonialidad de la naturaleza. 
Variedades de realismo y constructivismo”, Montenegro (ed.): Cultura y Naturaleza. 
Aproximaciones a propósito del bicentenario de la independencia en Colombia, Bogotá, 
Alcaldía Mayor.

Lander, E., 2004, “Eurocentrismo, saberes modernos y la naturalización delorden glo-
bal del capital”, Dube, S., I.B. Dube et W. Mignolo (coords.),: Modernidades coloniales, 
México, Colegio de México.

Lander, E. (ed.), 2000, “Ciencias Sociales: Saberes Coloniales y Eurocéntricos”, La co-
lonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas, 
Caracas, FACES-UCV / UNESCO-IESALC

Lugones, M., 2007, “Heterosexualism and the Colonial / Modern GenderSystem” Hy-
patia, vol. 22, no. 1, Winter

Mignolo, W., 1995, The Darker Side of the Renaissance: Literacy, Territoriality, and 
Colonization, Ann Arbor, The University of Michigan Press

_____________, 2000-a, Local Histories/Global Designs.Coloniality, Subaltern 
Knowledges, and Border Thinking, Princeton: Princeton University Press. 

_________ , 2000-b, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental 
en el horizonte colonial de la modernidad”, In Lander, E. (comp.): La colonialidad del 
saber: Eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas Latinoamericanas, Buenos Aires, 
CLACSO

Quijano, A., 1979, “Prólogo”, in Mariátegui, J. C.: 7 Ensayos de Interpretación de la 
Realidad Peruana, Caracas, Biblioteca Ayacucho (Reediciones y reimpresiones: 1995; 
2006; 2007). 

____________ , 1980-a (1964), “Lo cholo y el conflicto cultural en el Perú” , en Domi-
nación y Cultura, Mosca Azul, Lima .

_____________. 1980-b (1969), “Dominación y Cultura”, en Dominación y Cultura, 
Mosca Azul, Lima 

____________ , 1985, “Las Ideas son cárceles de larga duración, pero no es indispen-
sable que permanezcamos todo el tiempo en esas cárceles” (presentado en la Sesión de 
Cierre del Seminario CLACSO, XIII Asamblea General Ordinaria), Montevideo, 3 al 6 de 
diciembre. 

_____________ , 1986, “La tensión del Pensamiento Latinoamericano”(Coloquio Marx 
¿Para Qué?, Sociedad Puertorriqueña de Filosofía), La Torre. Revista General de la Uni-



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

41

versidad de Puerto Rico, Rio Piedras, Año XXXIV, N° 131,132, 133, enero-septiembre.
____________ ,1988, Modernidad, Identidad y Utopía en America Latina, Lima, So-

ciedad e política Ediciones.
_____________ , 1989-a,“La nueva heterogeneidad estructural de América Latina”, 

Sonntag, H. R. (ed.): ¿Nuevos Temas Nuevos Contenidos? Las Ciencias Sociales de 
América Latina y El Caribe ante El Nuevo Siglo, Caracas, Editorial Nueva Sociedad y 
UNESCO.

_____________ , 1989-b, “Paradoxes of Modernity in Latin America”, International 
Journal of Politics, Culture, and Society, Vol. 3, No. 2, Winter, pp. 147-177 

______________ , 1990-a, “Notas sobre Los problemas de la investigación social en 
América Latina”, Revista de Sociología, Departamento de Sociología, Facultad de Cien-
cias Sociales, Universidad de San Marcos, Lima, Vol. 6, N° 7, 

______________ , 1990-b, “La Razón del Estado”, Urbano, H. y Lauer, M. (eds.): 
Modernidad en los Andes, Cusco, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé 
de las Casas”. 

_____________ , 1990-c, “Estética de la Utopía”. Hueso Humero, Lima, Diciembre, 
No. 27.

______________ , 1991-a, “La modernidad, el capital y América Latina nacen el mis-
mo día”, entrevista dada a Nora Velarde. ILLA – Revista del Centro de Educación y Cul-
tura, No. 10, Lima, enero, pp. 42-57. 

_____________ , 1991-b (1992), “Colonialidad y Modernidad/Racionalidad”, PeruIn-
digena, Vol. 13, No. 29, Lima (republicado en Bonilla, H.(comp.): Los conquistados. 1492 
y la población indígena de las Américas, Quito, Tercer Mundo/ Libri Mundi/FLACSO-
Ecuador).

_____________ et I. Wallerstein, 1992, “La Americanidad como concepto, o América 
en el moderno Sistema Mundial”, Revista Internacional de Ciencias Sociales. América: 
1492-1992, Vol. XLIV, No. 4, diciembre, pp. 584-591. 

______________ , 1993, “’Raza’, ‘Etnia’ y ‘Nación’ en Mariátegui: Cuestiones Abier-
tas”, Forgues, R.(ed.):José Carlos Mariátegui y Europa: La Otra Cara del Descubrimien-
to. Lima, Editora Amauta.

______________ , 1997, “Globalización y Exclusión desde el Futuro”, La República, 
Lima, Perú, 19 de Agosto.

______________ , 1998-a (2009), “Colonialidad del Poder y subjetividad en América 
Latina”, Pimentel, C. (org.): Poder, Ciudadanía, Derechos Humanos y Salud Mental en 
el Perú, Lima, CECOSAM. (primera versión publicada en Anuario Mariateguiano, vol. 
IX, No.9, Lima

_____________ ,1998-b, La Economía Popular y sus caminos en América Latina, 
Lima, Editora Mosca Azul.

_____________ , 1999, “Colonialidad del Poder, Cultura y Conocimiento en América 
Latina”, Dispositio. Crítica Cultural en Latinoamérica: Paradigmas globales y enunica-
ciones locales, Vol. 24, No. 51, pp. 137-148



PÁGINAS PRELIMINARES

42

______________, 2000-a, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, 
Lander, Edgardo (org.): La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO/UNESCO.

_____________ ,2000-b, “¡Qué Tal Raza!”, Revista Venezolana de Economía y Cien-
cias Sociales, Caracas, Vol. 6, No. 1 et ALAI, América Latina en Movimiento http://alai-
net.org/active/929&lang=es (2000-09-19)

______________ , 2000-c, “Colonialidad del poder y clasificación social” , Journal of
World-Systems Research , Vol. VI, Nº 2.
______________ , 2001, “El regreso del futuro y las cuestiones del conocimiento”, 

Hueso Húmero, Lima, abril, No. 38
______________ , 2006-a (2005), “Don Quijote y los molinos de viento en América 

Latina” , Pasos, Departamento Ecuménico de Investigaciones (DEI), San José de Costa 
Rica, setiembre-octubre,Nº 127

_____________ , 2006-b Entrevista “Romper com o eurocentrismo”, Brasil de Fato, 
23/06/2006

______________ , 2008-a, “Solidaridad y capitalismo colonial moderno”, Otra Econo-
mía, Vol. II, No. 2, 1º semestre, www.riless.org/otraeconomia

______________ , 2008-b, “Colonialidad del Poder, Sexo y Sexualidad”, Pimentel Se-
villa, C. (org.): Poder, Ciudadanía, Derechos Humanos y Salud Mental en el Perú. Lima, 
CECOSAM.

______________ , 2008-c, “ ‘Des/colonialidad del poder’: el horizonte alternativo”, 
Alai, América Latina en Movimiento (alainet.org/active/24123&lang=es)

_________________, 2008-d, “Treinta Años Después: Otro Reencuentro.
-Notas para Otro Debate”, Simposio Internacional Conmemorativo de la aparición de 

la obra clásica deJOSÉ CARLOS MARIÁTEGUI, Año I, No. 2, Lima, marzo.
_________________ , 2008-e (2005), “El movimiento indígena y las cuestiones pen-

dientes en América Latina”, El Cotidiano, No. 151, Universidad Autónoma Metropolita-
na, Distrito Federal, México, septiembre-octubre, pp. 107-120. Disponible en:http://www.
redalyc.org/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=32511865013

_____________ , 2009-a, “Las paradojas de la colonial/modernidad eurocentrada” (A 
la memoria de AndreGunder Frank), Hueso Húmero, abril, Lima, N° 53.

_____________, 2009-b, “Otro horizonte de sentido histórico”, América Latina en Mo-
vimiento, No. 441, http://alainet.org/publica/441.phtml. 

______________ , 2011, “El nudo arguediano”, Centenario de José María Arguedas. 
Sociedad, Nación y Literatura, Lima, Universidad Ricardo Palma

______________ , 2011-b, “‘Bien vivir’: entre el ‘desarrollo’ y la des/colonialidad del 
poder”,ECUADOR DEBATE, Quito-Ecuador, Diciembre, No. 84

Segato, R., 2007-a, “Introducción”, Segato, R.: La Nación y sus Otros. Buenos Aires, 
Prometeo.

___________, 2007-b, “El color de la cárcel en América Latina. Apuntes sobre la 
colonialidad de la justicia en un continente en desconstrucción” Nueva Sociedad, No. 

http://alainet.org/active/929&lang=es
http://alainet.org/active/929&lang=es


ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

43

208,marzo-abril.
__________ , 2007-c, “Raza es signo”, Segato, R.: La Nación y sus Otros. Buenos 

Aires, Prometeo.
__________ , 2010, “Los cauces profundos de la raza latinoamericana: una relectura 

del mestizaje”, Crítica y Emancipación, Año II, No. 3, Primer Semestre.
___________, 2011, “Género y colonialidad: en busca de claves de lectura y de un 

vocabulario estratégico descolonial”, Bidaseca, K., et V. Vazquez Laba (Comp.): “Fe-
minisimos y Poscolonialidad. Descolonizando el feminismo desde y en América latina”, 
Buenos Aires, Ed. Godot.

___________ , 2012-a, “Brechas descoloniales para una universidad nuestroamerica-
na”, Revista Casa de las Américas, No. 266, enero-marzo. 

___________ , 2012-b, “O BemViver e as formas de felicidade”, Brasil de Fato, http://
www.brasildefato.com.br/node/8584,   10/01/2012

Walsh, C., 2007, “Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento y
posicionamiento “otro” desde la diferencia colonial”, Castro-Gómez, S. et R. Grosfo-

guel (eds.): El giro decolonial Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global, Bogotá, Siglo del Hombre Editores 

________________ , 2009, Interculturalidad, estado, sociedad: luchas (de)coloniales 
de nuestra época, Quito, Universidad Andina Simón Bolívar.





II. ANÍBAL QUIJANO. 
TEXTOS DE FUNDACIÓN





ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

47

¿Sobrevivirá América Latina?1

Anibal Quijano

Cuando los europeos llegaron a estos territorios y conquistaron a las 
sociedades aborígenes nacieron, al mismo tiempo y en la misma oportu-
nidad, tres categorías históricas: América –y en aquel primer momento 
América Latina–, el capitalismo y la modernidad. Después de quinientos 
años, las tres están en crisis. Así, de un modo extraño, estamos próximos 
a realizar una conmemoración ceremonial de una crisis mundial, desde 
el momento en que capitalismo y modernidad son nada menos que los 
propios cimientos de nuestro mundo actual y que América Latina nació 
como parte del proceso de constitución de este mundo.

La crisis de estas tres categorías es tan profunda y duradera que tal vez 
no sería temerario preguntarse si no está, cada una de ellas, en su punto 
crucial. En realidad son una sola cosa. Después de todo, esta es la primera 
vez que parte de la producción –dentro del poder capitalista– comienza 
a hacerse posible sin la intervención de ninguna fuerza de trabajo viva 
e individual. La crisis de la modernidad es considerada hoy mucho más 
compleja que en cualquiera otro momento. Sin embargo, es innecesario 
admitir que la pos-modernidad es algo diferente u opuesto a la moderni-
dad; queda claro que en este debate hay muchas cuestiones que no deben 
ser ignoradas, con todos sus riesgos y potencialidades, sobre todo, la re-
ferente al paradigma eurocéntrico dominante del conocimiento y de la 
cultura. De este modo, América Latina está indudablemente en el medio 
de su más prolongada y peor crisis, por lo menos en este siglo.

La crisis de cada una de aquellas categorías no puede ser explicada ni 
comprendida aislada de sus múltiples relaciones. Probablemente no es 
por casualidad que están en crisis al mismo tiempo de modo tal, que pue-
de llevarlas a un verdadero punto histórico crítico. Para América Latina 
y los latinoamericanos esta cuestión es de la más extrema importancia.

No está concluido, aún, lo que comenzó con la conquista y la coloni-
zación de lo que conocemos como América Latina. En primer lugar, el 
proceso de formación de una potencia mundial aún está en progreso, cul-
minando tal vez en la formación del presente poder global a escala plane-
taria. En segundo lugar, el proceso de concentración de los recursos mun-
diales, iniciado hace quinientos años bajo el control y en beneficio casi 
1   Conferencia dictada en la University Florida Gainsville, EUA, nov. 1991. Publicada 
en portugués en “Sao Paulo em Perspectiva”, Volumen 7, Nº 2: pág 60 – 67, Sao Paulo, 
Brasil: SEADE; versión en castellano del autor



¿SOBREVIVIRÁ AMÉRICA LATINA?

48

exclusivo de sus colonizadores, no está absolutamente terminado. En ver-
dad, ahora somos testigos de un nuevo estadio de ese proceso de concen-
tración de los recursos mundiales. En tercer lugar, si atendemos al poder 
global surgido recientemente, veremos sin dificultad que la abrumadora 
mayoría de los explotados, oprimidos y discriminados consiste precisa-
mente en los pueblos que ya fueron o aún están colonizados. Como tal, 
esto no es diferente del poder global en sí, pues en cada país –sin ninguna 
excepción– existe la misma relación de poder. De modo que si es verdad 
que el colonialismo, como dominio explícito, formal y político, está casi 
totalmente extinguido, el colonialismo como la propia base del poder cul-
tural y social se encuentra, sin duda, omnipresente. Para América Latina, 
específicamente, la posición dependiente y el papel al que fue sometida 
dentro de todo ese proceso continúa aún dominando toda nuestra historia. 
Por lo tanto, no es por accidente que, en este cuadro histórico y con el 
mismo viejo patrón de su propia historia de dependencia, América Latina 
no haya conseguido evitar el papel de víctima principal de la crisis del 
capitalismo y de la modernidad.

Efectivamente, la actual crisis de América Latina no es sólo la más larga 
de toda nuestra historia del siglo xx, sino también la más profunda: afec-
ta a todas las personas y a cada aspecto de nuestra vida. Deja estancada 
nuestra economía y, en algunos casos, la desintegra; está en el origen 
de los procesos de desintegración social y anomia, vuelve ambiguas y 
sin decisión todas las identidades sociales; mutila las bases sociales de 
reproducción local o nacional o de control del estado, pero asegura los 
mecanismos de control trasnacional; debilita la integridad latinoamerica-
na hasta el punto de permitir la reducción, o tal vez la desintegración, del 
espacio histórico latinoamericano; deja indefensos a algunos de nuestros 
países en lo que se refiere a una intervención abierta, explícita e imperial. 
Esto ocurre en América del Sur, por primera vez, en los últimos doscien-
tos años. Hay muchas preguntas acumuladas que, por el momento, no 
tienen repuesta; ello causa tanta ansiedad, perplejidad, pesimismo y, por 
sobre todo, tanto conflicto y violencia que, para muchos, es tiempo de 
preguntarse si América Latina sobrevivirá. 

Hace no más de una década atrás una pregunta inquietante y pertur-
badora como ésta hubiera sido inimaginable. Ahora, sin embargo y en 
cierto modo, ésta parece casi inevitable. América Latina se encuentra, 
todavía, en el proceso de constitución de una identidad histórica, es decir, 
de completa individualidad de una experiencia histórica. Esa experien-
cia se generó en una matriz de violencia y crisis. En la situación actual, 
similares factores están en progreso los que, si bien no tienen la misma 
fuerza apocalíptica, poseen la misma furia para destruir por lo menos las 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

49

identidades históricas aún no definidas. En otras palabras, nos pueden co-
locar en la verdadera encrucijada de nuestra historia. Realmente estamos 
en tal encrucijada.

No es posible discutir aquí toda o la mayoría de las cuestiones o temas 
de la actual crisis latinoamericana. Por lo tanto, pretendo reducirme sólo 
a tres de las más decisivas y vitales de esas cuestiones; la primera de ellas 
se refiere al espacio.

La cuestión del espacio

Es claro para todos nosotros que la primera y principal condición de 
existencia de cualquier sociedad, tanto como el crecimiento o preserva-
ción de su patrimonio histórico propio o identidad histórica es la legítima 
posesión de su propio espacio. Sin ese espacio ninguna sociedad podría 
existir. Esa es, precisamente, la primera y vital cuestión con la que ahora 
se confronta América Latina.

Sin embargo –como sabemos– en la realidad social, el espacio no es 
sólo una categoría física sino, sobre todo, una relación de poder. Para 
América Latina la cuestión del espacio comenzó con la conquista por 
los Estados Unidos de la mitad de México y, desde entonces, ha sido un 
problema de larga duración, debido a la frecuente intervención directa del 
poder imperial de los Estados Unidos en el Caribe tanto como su presen-
cia militar en el istmo de Panamá, incluida su invasión a ese país. Ahora, 
de repente, esto se vuelve otra vez una cuestión más explícita e inmediata 
para toda América Latina.

Primero, de cierta forma, se admite que la frontera norte o divisoria de 
América Latina fue fracturada y, por cuestiones prácticas, se torna me-
nos real. Por lo tanto, podemos empezar a imaginar dónde comienza o 
termina América Latina. En cambio, es mucho más importante el hecho 
de que Estados Unidos, Canadá y México se dirigen hacia una forma 
de integración siendo imposible ocultar el obvio desequilibrio de poder, 
tanto como el beneficio de esa integración. Para muchos la verdad es que 
México quedará integrado a los Estados Unidos y no con los Estados Uni-
dos. Si esto llegara a ocurrir, más tarde o más temprano, América Central 
y los países del Caribe no podrán dejar de ser parte de esa nueva entidad. 
Ciertamente, hace un año se lanzó –junto con el primer ejemplar de “He-
misfile” (Standford, California)– un incierto mapa que incluye en un solo 
país el territorio que comprende desde el Itsmo de Panamá hasta Alaska 
bajo el nombre de Estados Unidos de América. Por lo tanto, la idea y la 
imagen están en circulación.



¿SOBREVIVIRÁ AMÉRICA LATINA?

50

Con el tiempo, el nombre América Latina ¿será usado sólo por los sud-
americanos? A pesar de ello, las fuerzas activas de América Latina no 
están para nada claras. Cuando se creó el Pacto Andino cerca de veinte 
años atrás, entre Chile, Bolivia, Perú, Colombia y Venezuela, no fue sólo 
la presentación de un paso hacia la integración latinoamericana, sino su 
reconocimiento como tal. Ahora, con el proyecto de integración del Cono 
Sur, la situación no es en absoluto la misma. Por un lado, las elites de 
esos países se consideran parte del grupo del Atlántico: blancas, europeas 
y eurocéntricas; en tanto que los pueblos andinos son vistos como no-
europeos. Por ahora al menos, sin importar cuál sea la discusión formal, 
cuando se participa de una reunión o conversación con personas compro-
metidas con el proyecto del Cono Sur, se verifica que no tienen el menor 
interés en la integración latinoamericana. Por el contrario, muchas admi-
ten que no existe algo como América Latina. Sea cual fuere el caso, Brasil 
no está incluido. O Chile que, a su vez, abandonó el Pacto Andino y está 
ahora, como México, vis-avis con los Estados Unidos. De esta manera, 
incluso lo que sobró de la posible futura América Latina, desde el Istmo 
de Panamá hasta el Estrecho de Magallanes, corre el riesgo de dividirse 
en dos partes opuestas, más o menos del mismo modo que ocurre con la 
República Dominicana y Haití que, a pesar de compartir la misma y no 
muy extensa isla, no forman juntas ninguna entidad y mucho menos algu-
na identidad individual.

Sin embargo, no es éste todavía el fin de la historia. Bajo el pretexto 
de una guerra contra las drogas, Estados Unidos envía tropas a Bolivia, 
y en Perú se sabe que operan ocultamente en Colombia. Ciertamente, es 
interesante observar que, en cuanto a Colombia, los americanos precisan 
actuar encubiertos, en tanto que en Bolivia y en Perú lo hacen de manera 
más evidente. Tal vez la respuesta no está muy lejos. Bolivia y Perú son 
ahora los estados más frágiles de América del Sur, con sociedades des-
integradas, fuerzas sociales y políticas dispersadas y clases dominantes 
incapaces o, peor aún, sin voluntad para resistir o evitar la ocupación 
militar de sus territorios por parte de un país extranjero.

Para muchos observadores debe ser al menos una ingenuidad, admitir o 
creer que la presencia militar de los Estados Unidos en la Región Andina 
y en la Amazonía tenga como único objetivo impedir el tráfico de drogas. 
Mucho más ingenuo aún sería pensar que tal presencia fuera realmente 
eficaz para solucionar este problema. Lo que parece estar en juego es el 
control político-militar de la más revulsiva y conflictiva área de la región, 
potencialmente peligrosa para la estabilidad política de toda América del 
Sur. Muy probablemente, la presencia de tropas de los Estados Unidos en 
el área aumentará o agravará el ya confuso conflicto de muchas facciones. 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

51

Así la duración de la permanencia norteamericana en el corazón de Amé-
rica del Sur no será corta. Lo que los panameños afirman con respecto a 
su país, se puede ahora decir de toda América del Sur: en la frontera este, 
el Océano Atlántico; en la oeste, el Océano Pacífico; en la norte, América 
Central; en el sur, la Antártida. Pero en el centro tenemos a los Estados 
Unidos. ¿Qué queda entonces de América Latina?

El problema, a pesar de todo, es que la existencia de un espacio latino-
americano integrado es ahora mucho más importante que nunca. En la 
actual situación mundial, en la época de un poder global y de un imperio 
global, ninguno de los temas básicos de los países latinoamericanos y 
de sus pueblos puede ser abordado –y mucho menos solucionado– sin la 
integración latinoamericana.

La “balcanización” del espacio poscolonial, que destruyó el proyecto de 
Bolívar después del fin del dominio colonial ibérico, fue la condición y 
el producto de una alianza imperial colonialista de exposición y dominio 
entre la burguesía europea y la clase excolonial de los “hacendados” (for-
mada por comerciantes y dueños de tierras). Tal alianza estaba encubierta 
por el manto de nombres coloniales (América Hispánica, Luso-América, 
Ibero-América) bajo los que era imposible encontrar algún lugar para 
los americanos nativos, los afroamericanos o los nuevos americanos. Sin 
duda, indiscutiblemente, esa era la idea: mantener el colonialismo del po-
der. Ese espacio balcanizado, escondido bajo nombres imperiales, sigue 
siendo –desde entonces e ininterrumpidamente– instrumento de continui-
dad de la alianza imperialista, ahora situada entre los sectores locales y 
transnacionales de la misma clase, la burguesía, bajo el control directo de 
los Estados Unidos.

Sin embargo, desde fines del s. xix, alguna tendencia histórica se orienta 
en dirección a la identidad y a la identidad histórica. La primera fase de 
ese proceso comenzó con una crítica al dominio imperialista y al colonia-
lismo de orientación hegemónica sobre la cuestión de nuestra identidad, 
revelada a través de nombres coloniales como América Hispánica, etc. 
A propósito, es un acto de justicia histórica, recordar que hoy estamos 
a punto de conmemorar el primer centenario de la publicación del libro 
seminal de este nuevo período: Nuestra América de José Martí. 

Durante el siglo xx ese proceso se ha manifestado en todos los debates 
básicos, conflictos y revoluciones sociales, pues en todos y cada uno de 
ellos la cuestión de una nueva entidad e identidad ha sido central. Pero, 
por sobre todo, fue después de la Segunda Guerra Mundial que esta nueva 
entidad e identidad comenzó a articularse como un nuevo espacio histó-
rico: CEAL (Comisión Económica para América Latina), ALALC (Aso-
ciación Latinoamericana de Libre Comercio), JUNAC (nombre español y 



¿SOBREVIVIRÁ AMÉRICA LATINA?

52

oficial del Pacto Andino), SELA (Sistema Económico Latinoamericano), 
Grupo de Presidentes de la Amazonía y Grupo de Cartagena, son algunas 
de las principales instituciones que atestiguan el progreso en esa direc-
ción.

Es sumamente interesante observar que, con la derrota de todas las re-
voluciones sociales anteriores a la Segunda Guerra Mundial, con excep-
ción de la mejicana, todos los nombres sugeridos para señalar una entidad 
e identidad fueran igualmente derrotados: “Nuestra América”, “Indo-
América”, “Mestizo-América”. Del mismo modo, aquellos manchados 
por el colonialismo –“América Hispánica”, “Luso-América”, “Ibero-
América”– fueron también abandonados. Después de la Segunda Guerra 
Mundial, “América Latina”, a despecho de sus reverberaciones eurocen-
tristas, fue prácticamente aceptado como el nuevo nombre para tal nuevo 
espacio-entidad-identidad, no sólo oficialmente, sino –lo que es mucho 
más importante– en el ámbito de los grupos dominados de las sociedades. 
Y no sólo como un nuevo rótulo sino como el nombre del propio proyecto 
de integración y cambio revolucionario de nuestro espacio de poder. Sin 
embargo, la aceptación del nombre “América Latina” para nuestra nueva 
identidad histórica hizo que quedara totalmente excluida de su previa his-
toria semántica. De otra manera sería imposible entender cómo hasta los 
mismos pueblos de origen africano, incluidos algunos con idioma inglés 
de la región Caribe, se sintieran orgullosos de llamarse latinoamericanos. 

Es precisamente en este punto que los vientos del poder global comen-
zaron a acotar el proyecto. En primer lugar, la alianza imperialista consi-
guió derrotar a la mayoría de las revoluciones sociales del nuevo periodo, 
cuyo objetivo era cambiar la naturaleza del poder social, conquistar una 
situación autónoma dentro del orden mundial y, obviamente, llevar ade-
lante el proceso de integración latinoamericana a sus máximas potencia-
lidades. Sobre esta base, la misma alianza intenta, aparentemente, lleva 
a sus límites lo que comenzó como una balcanización, lo que equivale a 
decir a la total desintegración de América Latina –como una verdadera e 
histórica entidad-identidad– para su parcial o total incorporación a una 
entidad extranjera. Tal vez no sea sólo coincidencia que, en este preciso 
momento, el nombre de nuestra identidad, América Latina, esté siendo 
sustituida por otra, con su inigualable sabor colonialista.

	



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

53

La cuestión de las identidades

No es de extrañar que la pregunta crucial entre los intelectuales lati-
noamericanos sea la de la identidad. Vale recordar que, principalmente 
desde la Segunda Guerra Mundial hasta el fin de los años ’70, estábamos 
ocupados con el cambio social y con el problema del poder y no con la 
cuestión de identidad. Ahora, en cambio, como ocurrió al terminar el s. 
xix, cabalgamos otra vez en busca de la identidad.

Tal vez este problema sea frecuentemente mal enfocado por lo menos 
entre los latinoamericanos, puesto que no se trata de algo históricamente 
creado y modificado, pero sí ontológicamente original –de cierta manera 
preexistente– algo que yace escondido en algún lugar y puede ser descu-
bierto o desenterrado, asumido y mostrado. Pero ese mal entendido no 
es accidental en absoluto, ni simplemente erróneo. Nosotros, los latinoa-
mericanos, no sabemos todavía cómo lidiar exactamente con el simple 
hecho de que estamos a punto de conmemorar el exacto momento en que 
la historia fue quebrada en dos partes, y que tampoco aprendemos cómo 
reconciliar o restaurar lo hecho por una sola y única historia. Parece que 
la primera parte de esa historia rota, que no está muerta en absoluto, tam-
bién nos pide admitirla como nuestra real y original identidad que estaos 
obligados a recuperar y asumir. 

¿Por qué esto? Sugiero que se trata de uno de los más claros productos 
del colonialismo del actual poder mundial. En otras palabras, se refiere a 
la cuestión no resuelta del estatuto desigual de europeos y no-europeos, o 
sea color y cultura en nuestra sociedad actual. Esa desigualdad, ahora más 
que nunca, es invisible en el estado actual de concentración de recursos 
y poder mundial, básicamente bajo el control de la misma minoría que 
ejercieran los colonizadores americanos. Esto se relaciona con la manera 
en que se estableció el aún dominante paradigma europeo y eurocéntrico 
de la modernidad y la racionalidad.

La identidad es un fenómeno de relación y una categoría y no sólo una 
cualidad de ciertas personas, grupos o sociedades. El poder se coloca ge-
neralmente en el centro de esas relaciones. Para los latinoamericanos de 
hoy, es el tipo de relación de poder que comenzó hace quinientos años y 
se encuentra aún sin haber sido cancelada.

A lo largo del s. xx, desde 1910 hasta una década atrás, creímos que 
podríamos cambiar tal estructura de poder, tanto dentro de nuestra propia 
sociedad como en el orden internacional. Luchamos por ello y, por lo 
menos parcialmente, ganamos, pues es verdad que el poder imperialista 
y oligárquico, como fue llamado en el debate latinoamericano, hoy es 
historia. La servidumbre oscurantista y/o frívola de la cultura “criolla/



¿SOBREVIVIRÁ AMÉRICA LATINA?

54

oligárquica” ya no es tan dominante. En este momento, por lo menos, no 
hay ningún dictador sangriento de ese origen. La larga lucha para cambiar 
las estructuras coloniales, oligárquicas o imperialistas de nuestra socie-
dad latinoamericana explica por qué no estamos demasiado preocupados, 
sobre todo después de la Segunda Guerra Mundial, por la cuestión de la 
identidad. Sabíamos, o por lo menos creíamos, que estábamos cambiando 
exactamente las bases históricas que producían el laberinto de nuestra 
identidad.

Fuimos derrotados –tal vez por un tiempo no muy corto– en nuestros 
objetivos principales, o sea, en lo que se refiere a la extinción final del 
colonialismo, a la legitimación de las diferencias y al uso de ellas; si no 
para la conquista de una sociedad igual y solidaria, al menos como base 
de inequidades políticas y sociales. Las inequidades sociales basadas en 
diferencias coloniales son más agudas y visibles de lo que fueron en pe-
riodos anteriores. Para los pocos que dominan, ésta es una época de re-
legitimación y uso de esas diferencias, en función del poder. En algunos 
países como el mío, es tiempo de mantener el poder para practicar una 
economía casi exclusivamente de pillaje contra la amplia mayoría pobre. 
Cuando esto ocurre, no accidentalmente, la mayoría de la clase dominan-
te es de ascendencia no europea o no sólo europea.

La derrota del proyecto de una sociedad democrática que pudiese ex-
presarse en un Estado democrático, con relación democrática entre sí, no 
sólo nos impidió concluir el proceso de desmantelamiento del poder co-
lonialista y de reorganizar nuestra sociedad, sino que también bloqueó el 
camino hacia la reunificación de nuestra historia rota, desde el momento 
en que sólo con la redemocratización de esa sociedad y con la extinción 
del colonialismo del poder sería posible superar o cancelar el carácter 
de dependencia de esa historia y su percepción de esa historia quebrada. 
Junto a la cuestión irresuelta del espacio histórico, esa derrota del proceso 
de democratización de la sociedad y la reproducción del carácter depen-
diente de nuestro patrimonio histórico de existencia social y de cambio, 
ayuda a explicar la renovación de nuestra búsqueda de identidad que, por 
razones obvias, es más intensa entre los intelectuales de clase media.

Después de tantos años de debates tan confusos sobre dependencia, par-
ticularmente en Estados Unidos, tengo conciencia de que mi referencia 
a esa cuestión sólo acarreará nuevos elementos a la confusión. Por eso 
intentaré explicarme mejor. En este debate pueden reconocerse tres abor-
dajes distintos:

“Dependencia externa”. Significa el dominio de una Nación-Estado por 
otra, venida de “afuera”, o sea, de las fronteras o divisiones jurídicas o 
políticas de la Nación o Estado dominado. Esto puede no ser totalmente 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

55

falso, pero de cierta manera es un abordaje mistificador particularmente 
vis-à-vis de los países latinoamericanos, donde la idea europea de Na-
ción-Estado mistificada –como está y siempre lo estuvo– teórica e histó-
ricamente en un callejón sin salida. Con todo, para muchos, esta es más 
o menos la imagen que se encuentra detrás de la idea de “imperialismo”.

“Dependencia estructural”. En este segundo abordaje, la idea más fre-
cuente es la de que el dominio internacional no se organiza sólo fuera de 
las fronteras de las Naciones-Estado, sino también dentro, como un “do-
minio externo-interno”, ya que el capital funciona precisamente de esa 
manera: explota a los trabajadores dentro de las fronteras de su nación, 
pero con mecanismos de control y controladores de fuera de las fronte-
ras, en beneficio de sociedades o naciones-estados externas. Este segundo 
abordaje es mucho más realista que el de la “dependencia externa”. No 
obstante, el hecho de que para muchos ésta puede no ser efectivamente 
necesaria, desde el momento en que no se diferencia de forma clara del 
concepto de imperialismo, se puede decir que tal conclusión es errónea, 
pues este abordaje especifica no solamente el significado del concepto de 
“imperialismo”, sino también la relación de “clase nacional” (o casi “na-
cional”). Va más allá de los temas estrictamente económicos implícitos 
en la cuestión del imperialismo, posicionándose para examinar toda la 
estructura de poder de la sociedad.

Sin embargo, hay un elemento no abordado por las ideas antes men-
cionadas, que es básico para entender las especificidades del proceso la-
tinoamericano. Me refiero al hecho de que, con la conquista europea, el 
patrón histórico europeo para organizar y cambiar la existencia social fue 
superpuesto al patrón aborigen parcialmente destruido y desarticulado. 
En el comienzo, por lo tanto, hubo dualidad de patrones históricos que 
comenzaron a mezclarse, dando lugar a un hibridismo en los dos siglos si-
guientes. Como patrón histórico híbrido, a partir de entonces, en los siglos 
xvii y xviii, no podía ya considerarse europeo. Esa oportuna evolución de 
un nuevo patrón histórico para organizar y cambiar una existencia social 
específica, de constitución de una entidad e identidad, es exactamente a 
lo que me refiero. El proceso de liberación de ese nuevo patrón históri-
co de superposición de lo europeo sobre lo aborigen no está totalmente 
consumado pues en su totalidad –aún en un patrón histórico dependiente 
dentro de la estructura de poder que comenzó con la conquista– también 
se manifiesta en el colonialismo del poder mundial y/o interno de las so-
ciedades latinoamericanas. Por consiguiente, esa dependencia histórica y 
estructural como fue llamada a partir de un artículo mío2, es un concepto 
2   “Notas sobre el concepto de marginalidad social en América Latina”, Santiago de Chi-
le: CEPAL, 1966.



¿SOBREVIVIRÁ AMÉRICA LATINA?

56

necesario, claramente diferente de los anteriores. Esto es lo que vengo 
intentando debatir desde mediados de los años ’60.

Como se puede ver ahora, esa dependencia histórica y estructural se 
encuentra en el centro de la cuestión de la identidad, en el sentido de 
identidad histórica. Sólo puede resolverse a través del proceso de desco-
lonización del poder tanto a escala mundial como latinoamericana.

Estado y sociedad

Nos encontramos así ante una posible cuestión central para América 
Latina hoy, con respecto a la cuestión que estamos abordando: las rela-
ciones estado-sociedad. Lo que pone a estas relaciones de manera distinta 
en América Latina es que:

Todos los procesos básicos, conflictos y debates fueron definidos o ad-
quirieron su significado histórico por medio de tres cuestiones fundamen-
tales: nación, identidad y democracia. Para el carácter estructuralmente 
heterogéneo y dependiente del patrón histórico latinoamericano, esas 
cuestiones parecían tan entrelazadas, que ninguna podría ser abordada, 
por no decir solucionada, de manera aislada. Formaban un tan específico 
nudo gordiano latinoamericano, que a veces yo lo llamaba “nudo argue-
diano” en homenaje a aquel que fue, tal vez, el mejor representante de ese 
complejo histórico, el escritor peruano José María Arguedas.

Esas cuestiones no estaban presentes de la misma manera antes de fines 
del s. xix; no se encontraban definidas del mismo modo, ni lo podrían es-
tar en el periodo siguiente. Durante el s. xix se definieron separadamente 
en una perspectiva poscolonial “europeo-criolla”, sin importar cuál fuera 
la opción ideológica particular, conservadora o liberal. En el futuro inme-
diato, cada una de esas cuestiones y categorías y sus relaciones recíprocas 
serán ciertamente redefinidas radicalmente en el nuevo terreno que co-
mienza a formarse con las luchas y transformaciones actuales. Durante el 
s. xx, los debates y conflictos en torno a estas cuestiones fueron conduci-
dos por dos propuestas paradigmáticas básicas: socialismo y liberalismo. 
La segunda fue una promesa real cuando el poder oligárquico estaba en 
plena fuerza. Ahora, aunque no para muchos, su sustituto neoliberal pue-
de ser admitido como pragmatismo crudo del capital. Por su parte, el so-
cialismo, en su versión conocida como “socialismo realmente existente”, 
difícilmente pueda resultar atractivo. 

 Esas cuestiones no resueltas –nación, identidad y democracia– queda-
ron sin respuesta porque, entre otras, fueron abordadas de acuerdo con 
los patrones europeos. La idea de nación-estado como entidad cerrada, 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

57

cultural y políticamente homogénea fue aplicada en países donde la es-
tructura de poder estaba, y lo sigue estando, marcada por el colonialismo. 
Los grupos sociales dominantes estaban interesados, indudablemente, en 
la nacionalización de sus sociedades. Sin embargo, y al mismo tiempo, 
no tenían ni la voluntad ni la condición necesaria para permitir cualquier 
democratización de esa estructura de poder y, así, abrir el camino para la 
formación de una sociedad nacional. El “hombre indígena” era, y aún lo 
es, el nombre exacto de ese impasse.

En el s. xix la cuestión nacional fue concebida separadamente de la 
referente a la democracia. Así, por ejemplo, la oligarquía argentina, o en 
menor medida la chilena, pretendieron resolver ese “problema” a través 
de una guerra genocida contra la población indígena y de una política 
para atraer la inmigración europea, en lugar de cualquier posible desco-
lonización de la estructura de poder. A pesar de todo, basta recordar el 
rótulo “cabecitas negras”, durante el primer periodo del régimen pero-
nista, para descubrir que el problema todavía atormenta a la oligarquía 
argentina. No es muy difícil relacionar esa historia a lo largo del periodo 
de crisis política y declinación económica de un país tan rico. El proble-
ma de la democratización continúa vigente, tanto en los países atlánticos 
como eurotrópicos. En cuanto a Brasil, basta recordar a los descendientes 
africanos y su actual situación para concluir que el colonialismo está om-
nipresente.

A pesar de todas las luchas que comenzaron con la revolución mexica-
na, cuando –por primera vez– la nacionalización de la sociedad estuvo li-
gada teórica y políticamente a la democratización de la sociedad, no con-
seguimos resolver la cuestión y, ciertamente, no será resuelta a la manera 
europea. Es poco lo que se hizo y es demasiado tarde para cualquier solu-
ción eurocéntrica para esos problemas. Hoy, quinientos años después de 
la conquista europea, se inicia un amplio movimiento de rebelión “étnica” 
por parte de los dominados en lo profundo del colonialismo: “indios” y 
“negros”. Sólo con un nuevo genocidio oceánico, como en la época de 
la conquista, o como ocurrió en Estados Unidos y Argentina, se podría 
destruir esos nuevos movimientos encaminados a la descolonización de 
la estructura de poder en América Latina.

En tanto no se resuelva la cuestión de la descolonización de la sociedad, 
o sea, la radical democratización de la estructura de poder, tampoco lo 
será la de la identidad. No hay otro camino fuera de la radical descoloni-
zación del poder. Por lo tanto, en América Latina, nación, democracia e 
identidad son tres dimensiones distintas pero inseparables de una cuestión 
única y fundamental: el colonialismo del poder.

Sin embargo, si el poder está marcado todavía por el colonialismo de 



¿SOBREVIVIRÁ AMÉRICA LATINA?

58

las relaciones sociales, culturales y políticas, en ese contexto, ¿cuál es 
y cuáles serían los verdaderos objetivos y significados de la idea de de-
mocracia liberal, de idea de ciudadanía, de representatividad formal del 
Estado vis-à-vis la sociedad? Actualmente en América Latina, casi todo 
el mundo está dispuesto a admitir la existencia de una crisis abierta de 
representatividad política, como fue claramente puesto en evidencia en 
las últimas elecciones nacionales en México, Brasil, Perú y Bolivia o en 
los conflictos políticos de Argentina y Venezuela. En verdad, la mayoría 
de los analistas políticos, particularmente entre las elites dominantes, está 
exigiendo una “reforma del Estado”, en el sentido de resolver el creciente 
divorcio entre Estado y sociedad, o entre lo social y lo político.

Esa reforma del Estado puede ser conveniente y suficiente para los que 
dominan –clases y/o grupos étnicos y políticos– y más aún para aquellos 
interesados casi exclusivamente en dar continuidad a la economía del pi-
llaje. A pesar de todo, a largo plazo, las cuestiones no resueltas retornarán 
nuevamente y tal vez con mayor fuerza aún que la actual, ya que será 
difícil mantener cualquier estructura estable de poder con esas cuestiones 
indecisas e irresueltas.

Si México, al contrario de Argentina, consigue mantener la única esta-
bilidad política de América Latina sin el mismo tipo de política basada 
únicamente en medidas sistemáticas y represivas (como en las recientes 
experiencias de Argentina, Brasil, y Chile) –manteniendo así el período 
más prolongado de crecimiento social y económico que conoció América 
Latina– es precisamente porque hay un único terreno donde conseguirlo: 
el de la profunda revolución social. Tal vez se deba al hecho de que ese 
terreno fue gradualmente abandonado por la nueva burguesía mexicana 
que la legitimidad y estabilidad del poder y el crecimiento social nacional 
estén amenazados. 

Un conocido economista argentino, Aldo Ferrer, dice que fue necesaria 
mucha imaginación para volver pobre a un país tan rico como Argentina. 
De hecho, hubo mucha imaginación, pero la explicación para esa larga 
inestabilidad política –que su vez ayuda a explicar las dificultades eco-
nómicas y sociales de los países latinoamericanos más ricos– no puede 
disociarse de las cuestiones no solucionadas, pues están sin solución a 
despecho del autorretrato a la manera europea y de la perspectiva de la 
clase dominante en Argentina.

Donde sea que busquemos, ya sea en los países atlánticos, o en los 
eurotrópicos o entre los andinos, queda claro que –a menos que haya una 
descolonización radical y global de la sociedad, la cultura y la política– 
cualquier posible “reforma del Estado”, “modernización” o “política eco-
nómica neoliberal” será siempre precaria y parcial. En verdad, parece ser 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

59

ésa la única intención de las clases dominantes, después de haber empe-
ñado tanto esfuerzo y tantos recursos intentando evitar cualquier demo-
cratización para un verdadero cambio del colonialismo del poder. 

Sin embargo, en América Latina esa situación encontrará, tarde o tem-
prano, nuevos conflictos que les son inherentes. Por ahora, necesitamos 
ser conscientes de que, con las tendencias globales del capitalismo y 
con la reclasificación de la población, como ya es visible –aunque lenta-
mente– el proceso de desnacionalización de las naciones-estado y con el 
recrudecimiento del colonialismo del poder, algunas nuevas tendencias 
comienzan a empujar a los pueblos dominados hacia la constitución de 
nuevas relaciones sociales, nuevas instituciones sociales y nuevos vín-
culos entre lo social y lo político. Con ellos, comienzan a surgir también 
nuevas líneas de conflictos sociales y políticos y una lucha contra la es-
pecífica combinación de clase y colonialismo propia de la estructura de 
poder latinoamericano.

Por lo tanto, quinientos años después, América Latina continúa ator-
mentada por todas las pesadillas que se cernían sobre su proceso de na-
cimiento. Tal vez haya pintado un cuadro demasiado sombrío de la si-
tuación y tendencias de América Latina. Puede existir, sin embargo, un 
poco de magia en el hecho de que, en la misma década, se produjeran tres 
grandes acontecimientos históricos: los quinientos años de América, del 
capitalismo y de la modernidad; el fin del s. xx y, con él, el fin del segundo 
milenio de la Era Cristiana. Entonces, al menos, vamos a soñar, si no a 
esperar, que algo bueno y bello nos aguarda en algún rincón mágico de 
esa nueva era. 

	  



COLONIALIDAD Y MODERNIDAD-RACIONALIDAD

60

Colonialidad y modernidad-racionalidad1

Anibal Quijano

Con la conquista de las sociedades y las culturas que habitan lo que hoy 
es visto como América Latina, comenzó la formación de un orden mun-
dial que culmina, 500 años después, en un poder global que articula todo 
el planeta. Ese proceso implicó, por una parte, la brutal concentración 
de los recursos del mundo, bajo el control y el beneficio de una recudi-
da minoría europea de la especie y, ante todo, de sus clases dominantes. 
Aunque moderado por momentos frente a las revueltas de los dominados, 
eso no ha cesado desde entonces. Pero ahora, durante la crisis en curso, tal 
concentración se realiza con nuevo ímpetu, de un modo quizás aún más 
violento y a escala largamente mayor, global. Los dominadores europeos 
“occidentales” y sus descendientes euro-norteamericanos son todavía los 
principales beneficiarios junto con la parte no europea del mundo que, 
precisamente, no fue antes colonia europea, Japón principalmente. Y en 
cada caso, sobre todo sus clases dominantes. Los explotados y dominados 
de América Latina y el África son las principales víctimas. 

Por otra parte, fue establecida una relación de dominación directa, po-
lítica, social y cultural de los europeos sobre los conquistados de todos 
los continentes. Esa dominación se conoce como colonialismo. En su as-
pecto político, sobre todo formal y explícito, la dominación colonial ha 
sido derrotada en la amplia mayoría de los casos. América fue el primer 
escenario de esa derrota. Posteriormente, desde la Segunda Guerra Mun-
dial, África y Asia. Así, el colonialismo, en el sentido de un sistema de 
dominación política formal de unas sociedades sobre otras, parece asunto 
del pasado. El sucesor, el imperialismo, es una asociación de intereses 
sociales entre los grupos dominantes (clases sociales o “etnias”) de países 
desigualmente colocados en una articulación de poder, más que una im-
posición desde el exterior.

Empero, la estructura colonial de poder produjo las discriminaciones 
sociales que posteriormente fueron calificadas como “raciales”, “étni-
cas”, “antropológicas” o “nacionales”, según los momentos, los agentes y 
las poblaciones implicadas. Esas construcciones intersubjetivas, producto 
de la dominación colonial por parte de los europeos, fueron inclusivo 
asumidas como categorías (de pretensión “científica” y “objetiva”) de 
significación ahistórica, es decir como fenómenos naturales y no de la 
1   Publicado en Heraclio Bonilla (comp.) Los Conquistados, 1492 y la población indíge-
na de las Américas, CLACSO, Ediciones Libri Mundi, 1992: pag. 437-447.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

61

historia del poder. Dicha estructura de poder fue y todavía es el marco 
desde el cual operan las otras relaciones sociales, de tipo clasista o esta-
mental. En efecto, si se observan las líneas principales de la explotación 
y de la dominación social a escala global, las líneas matrices del poder 
mundial actual, su distribución de recursos y de trabajo entre la población 
del mundo, es imposible no ver que la vasta mayoría de los explotados, de 
los dominados, de los discriminados, son exactamente los miembros de 
las “razas” de las “etnias” o de las “naciones” en que fueron categoriza-
das las poblaciones colonizadas, en el proceso de formación de ese poder 
mundial, desde la conquista de América en adelante. 

De la misma manera, no obstante que el colonialismo político fue eli-
minado, la relación entre la cultura europea, llamada también “occiden-
tal”, y las otras, sigue siendo una relación de dominación colonial. No se 
trata solamente de una subordinación de las otras culturas respecto de la 
europea, respecto de una relación exterior. Se trata de una colonización 
de las otras culturas, aunque sin duda, en diferente intensidad y profun-
didad según los casos. Consiste, en primer término, en un colonización 
del imaginario de los dominados. Es decir, actúa en la interioridad de ese 
imaginario. En cierta medid, es parte de él.

Eso fue producto, al comienzo, de una sistemática represión no sólo 
de específicas creencias, ideas, imágenes, símbolos y conocimientos que 
no sirvieran para la dominación colonial global. La represión cayó sobre 
todo, sobre los modos de conocer, de producir conocimiento, de producir 
perspectivas, imágenes y sistemas de imágenes, símbolos, modos de sig-
nificación, sobre los recursos, patrones e instrumentos de expresión for-
malizada y objetivada, intelectual o visual. Fue seguida por la imposición 
del uso de los propios patrones de expresión de los dominantes, así como 
sus creencias e imágenes referidas a lo sobrenatural, las cuales sirvieron 
no solamente para impedir la producción cultural de los dominados sino 
también como medios muy eficaces de control social y cultural, cuando la 
represión inmediata dejó de ser constante y sistemática.

Los colonizadores impusieron también una imagen mistificada de sus 
propios patrones de producción de conocimiento y significaciones. Los 
colocaron primero lejos del acceso de los dominados. Más tarde, lo en-
señaron de modo parcial y selectivo, para cooptar a algunos dominados 
en algunas instancias del poder de los dominadores. Entonces, l cultura 
europea se convirtió, además, en una seducción; daba acceso al poder. 
Después de todo, más allá de la represión el instrumento principal de 
todo poder, es su seducción. La europeización cultural se convirtió en una 
aspiración. Era un modo de participar en el poder colonial. Pero también 
podía servir para destruirlo y, después, para alcanzar los mismos benefi-



COLONIALIDAD Y MODERNIDAD-RACIONALIDAD

62

cios materiales y el miso poder que los europeos, para conquistar la natu-
raleza. En fin, para el “desarrollo”. La cultura europea pasó ser un modelo 
cultural universal. El imaginario en las culturas no europeas, hoy difícil-
mente podría existir y, sobre todo, reproducirse, fuera de esas relaciones.

Las formas y los efectos de esa colonialidad cultural han sido diferentes 
según los modelos y los casos. En América Latina, la represión cultural y 
la colonización del imaginario fueron acompañas de un masivo y gigan-
tesco exterminio de los indígenas, particularmente por su uso de mano de 
obra desechable, además de la violencia de la conquista y de las enfer-
medades. La escala de ese exterminio (si se considera que entre el área 
azteca-maya-caribe y el área tawantinsuyana fueron exterminados alrede-
dor de 35 millones de habitantes en un periodo menor de 50 años) fue tan 
vasta que implicó no solamente una gran catástrofe demográfica, sino la 
destrucción de la sociedad y de la cultura. La represión cultural junto con 
el genocidio masivo a que las previas altas culturas de América fueran 
convertidas en subculturas campesinas iletradas, condenadas a la orali-
dad. Estoes, despojadas de patrones propios de expresión formalizada y 
objetivada, intelectual y plástica o visual. En adelante, los sobrevivientes 
no tendrían otros modos de expresión intelectual o plástica formalizada y 
objetivada, sino a través de los patrones culturales de los dominantes, aún 
subvirtiéndolos en ciertos casos, para transmitir otras necesidades de ex-
presión. América Latina es, sin duda, el caso extremo de la colonización 
cultural de Europa. 

En Asia y en el Oriente Medio, las altas cultura no pudieron ser des-
truidas en esa intensidad y profundidad. Pero fueron colocadas en una 
relación de subalternidad, no solamente ante la mirada europea sino tam-
bién ante sus propios portadores. La cultura europea u occidental, por el 
poder político-militar y tecnológico de las sociedades portadoras, impuso 
su imagen paradigmática y sus principales elementos cognoscitivos como 
norma orientadora de todo desarrollo cultural, especialmente intelectual 
y artístico. Esa relación se convirtió, por consecuencia, en parte consti-
tutiva de las relaciones de producción de aquellas sociedades y culturas, 
empujadas hacia la europeización en todo o en parte.

En el África la destrucción cultural fue mucho más intensa que en el 
Asia, pero menor que en América. Los europeos no lograron tampoco 
allí la destrucción completa de los patrones expresivos, en particular de 
objetivación y formalización visual. Lo que hicieron fue despojarlos de 
legitimidad y de reconocimiento en el orden cultural mundial dominado 
por los patrones europeos. Fueron encerrados en la categoría de “exóti-
cos”. Es es, sin duda, lo que se pone de manifiesto, por ejemplo, en la uti-
lización de los productos de la expresión plástica africana como motivo, 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

63

como punto de partida, como fuente de inspiración, del arte de los artistas 
occidentales o africanos europeizados, y no como un modo propio de 
expresión artística, de jerarquía equivalente a la norma europea. Y esa es, 
exactamente, una mirada colonial.

La colonialidad, en consecuencia, es aún el modo más general de domi-
nación en el mundo actual, una vez que el colonialismo como orden po-
lítico explícito fue destruido. Ella no agota, obviamente, las condiciones 
no las formas de explotación ni de dominación existentes entre las gentes. 
Pero no ha cesado de ser, desde hace 500 años, su marco principal. Las re-
laciones coloniales de periodos anteriores probablemente no produjeron 
las mismas secuelas y sobre todo no fueron la piedra angular de ningún 
poder global.

Europa, colonialidad cultural y modernidad-racionalidad

Durante el mismo periodo en que se consolidaba la dominación colo-
nial europea se fue constituyendo el complejo cultural conocido como la 
modernidad-racionalidad europea, que fue establecido como un paradig-
ma universal de conocimiento y de relación entre la humanidad y el resto 
del mundo. Tal coetaneidad ente la colonialidad y la elaboración de la ra-
cionalidad-modernidad no fue de ningún modo accidental, como lo revela 
el modo mismo en que se elaboró el paradigma europeo del conocimiento 
racional. En realidad, tuvo implicaciones decisivas en la constitución del 
paradigma, asociada al proceso de emergencia de las relaciones sociales 
urbanas y capitalistas, las cuales su vez no podrían ser plenamente expli-
cadas al margen del colonialismo, sobre América Latina en particular. La 
gravitación decisiva de la colonialidad en la constitución del paradigma 
europeo de la racionalidad-modernidad, es revelada con claridad en la 
crisis actual de ese complejo cultural. Examinar algunas de las cuestiones 
básicas de esa crisis ayudará amostrar el problema.

La cuestión de la producción del conocimiento

Para comenzar, en la crisis actual del paradigma europeo de conoci-
miento racional está en cuestión su presupuesto fundamental, el conoci-
miento como producto de una relación sujeto-objeto. Además de los pro-
blemas de validación del conocimiento en él implicados, ese presupuesto 
levanta otros que es pertinente presentar acá brevemente.

En primer término, en ese presupuesto, “sujeto” es una categoría refe-



COLONIALIDAD Y MODERNIDAD-RACIONALIDAD

64

rida al individuo aislado, porque se constituyen sí y ante sí mismo, en su 
discurso y en su capacidad de reflexión. El cogito, ergo sum cartesiano, 
significa exactamente eso. En segundo término, “objeto” es una catego-
ría referida a una entidad no solo diferente del “sujeto” –individuo, sino 
externo a él por su naturaleza. Tercero, el “objeto” es también idéntico 
a sí mismo, pues está constituido por “propiedades” que le otorgan esa 
identidad, lo “definen”, esto es, lo deslindan y al mismo tiempo lo ubican 
respecto de los otros “objetos”.

Lo que está en cuestión en ese paradigma es, primero, el carácter indivi-
dual e individualista del “sujeto”, que como toda verdad a medias, falsea 
el problema al negar la intersubjetividad y la totalidad social como sedes 
de producción de todo conocimiento. Segundo, la idea de “objeto” no es 
compatible con la idea de conocimiento a la que llega la investigación 
científica actual, según el cual las “propiedades” son modos y momentos 
de un campo de relaciones dado y, en consecuencia, no hay mucho lugar 
para una idea de identidad, de originalidad antológicamente irreductible, 
al margen de un campo de relaciones. Tercero, la exterioridad de las rela-
ciones entre “sujeto” y “objeto”, fundada en diferencias de naturaleza, es 
una exacerbación arbitraria de las diferencias, puesto que la investigación 
actual llega más bien al descubrimiento de que hay un estructura de co-
municación más profunda en el universo.

Se puede, por supuesto, reconocer en la idea de “sujeto” como indivi-
duo aislado, un elemento y un momento de proceso de liberación del in-
dividuo respecto de estructuras sociales adscriptivas que lo aprisionaban, 
pues lo condenaban a un único lugar y rol social para toda su vida, como 
ocurre en todas las sociedades con jerarquías rígidamente fijadas y soste-
nidas por la violencia y por las ideologías e imaginarios correspondientes, 
como era el caso de las sociedades-culturas europeas premodernas. Esa 
liberación era una lucha social y cultural, ahocicada a la emergencia de 
las relaciones sociales del capital y de la vida urbana. Pero de otro lado, 
esa propuesta es hoy inadmisible en el campo actual del conocimiento. La 
subjetividad individual diferenciada es real; pero no existe sólo para sí y 
por sí, Existe como parte diferenciada, mas no separada, de una intersub-
jetividad. Todo discurso, toda reflexión individual remite a una estructura 
de intersubjetividad. Está constituida en ella y ante ella. El conocimiento, 
en esta perspectiva, es una relación intersubjetiva a propósito de algo, no 
una relación entre una subjetividad aislada, constituida en sí y ante sí y 
ese algo. 

Probablemente no es accidental que el conocimiento fuer pensado en-
tonces del mismo modo que la propiedad, como una relación entre un 
individuo y algo. El mismo mecanismo mental subyace a ambas ideas en 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

65

el momento en que está en emergencia la sociedad moderna. La propie-
dad, sin embargo, a diferencia del conocimiento, es una relación entre las 
gentes a propósito de algo, no una relación entre un individuo y algo. Lo 
que diferencia a tales fenómenos es que la relación de propiedad existe 
tanto de modo material como intersubjetivo. El conocimiento, en cambio, 
sólo como una relación intersubjetiva.

Parece, pues, demostrable la asociación entre individualismo y los con-
flictos sociales y culturales europeos en el momento de elaboración del 
principal paradigma europeo de racionalidad. Pero en ese individualis-
mo hay otro componente cuya explicación no se agota en el contenido 
interno de Europa. La radical ausencia del “otro” no solamente postula 
una imagen atomística de la existencia social en general. Esto es, niega 
la idea de totalidad social. Como lo mostraría la práctica colonial eu-
ropea, el paradigma hace posible también omitir toda referencia a todo 
otro “sujeto” fuera del contexto europeo, esto es, hacer visible el orden 
colonial como totalidad, en el momento mismo en que la propia idea de 
Europa está constituyéndose precisamente por relación con el resto del 
mundo en colonización. La emergencia de la idea de “occidente” o de 
“Europa”, es una admisión de identidad, esto es, de relaciones con otras 
experiencias culturales, de diferencias con las otras culturas. Pero para 
esa percepción “europea” u “occidental” en plena formación, esas dife-
rencias fueron admitidas ante todo como desigualdades, en el sentido je-
rárquico. Y tales desigualdades son percibidas como de naturaleza: sólo 
la cultura europea es racional, puede contener “sujetos”. Las demás, no 
son racionales. No pueden ser o cobijar “sujetos”. En consecuencia, las 
otras culturas son diferentes en el sentido de ser desiguales, de hecho in-
feriores, por naturaleza. Sólo pueden ser “objetos” de conocimiento o de 
prácticas de dominación. En esa perspectiva, la relación entre la cultura 
europea y las otras culturas se estableció y desde entonces se mantiene 
como una relación entre “sujeto” y “objeto”. Bloqueó, en consecuencia, 
toda relación de comunicación y de intercambio de conocimientos y de 
modos de producir conocimientos entre las culturas, ya que el paradigma 
implica que entre “sujeto” y “objeto” no puede haber sino una relación 
de exterioridad. Semejante perspectiva mental, tan perdurable como su 
práctica durante 500 años no podría haber sido sino el producto de una 
relación de colonialidad entre Europa y el resto del mundo. En otros tér-
minos, el paradigma europeo de conocimiento racional no solamente fue 
elaborado en el contexto de, sino como parte de una estructura de poder 
que implicaba la dominación colonial europea sobre el resto del mundo. 
Ese paradigma expresó, en un sentido demostrable, la colonialidad de esa 
estructura de poder.



COLONIALIDAD Y MODERNIDAD-RACIONALIDAD

66

La formación y el desarrollo de ciertas disciplinas como la etnología y 
la antropología, como ha sido ya largamente debatido, sobre todo desde 
la segunda guerra mundial, han mostrado siempre esa clase de relaciones 
“sujeto-objeto” entre la cultura “occidental” y las demás. Estudios de ese 
carácter sobre las sociedades y las culturas occidentales son virtualmente 
inexistentes, salvo como irónica parodia; “The ritual among the Nacire-
ma” –anagrama de American– es el típico ejemplo. 

La cuestión de la totalidad en el conocimiento

A pesar de su ausencia en el paradigma cartesiano, la necesidad inte-
lectual de la idea o de la perspectiva de totalidad, especialmente en re-
ferencia a la realidad social, estuvo presente en el debate europeo. En 
los países ibéricos, desde temprano (Vitoria, Suárez) estuvo al servicio 
de la preservación del poder defendido entre la Iglesia y la corona. En 
Francia bastante más tarde, desde el s. xviii, y entonces ya como uno de 
los elementos clave de la crítica social y de propuestas sociales alterna-
tivas. Sobre todo a partir de Saint-Simon, la idea de totalidad social fue 
difundida junto con las propuestas de cambio social revolucionario, en 
confrontación con la perspectiva atomística de la existencia social que 
entonces era predominante entre los empiristas y entre los partidarios del 
orden social y político vigente. Y en el s. xx, la totalidad llegó ser una 
perspectiva y una categoría generalmente admitida en la investigación 
científica, en especial sobre la sociedad.

No obstante, la modernidad/racionalidad europeo-occidental se consti-
tuye no solamente en diálogo conflictivo con la Iglesia y la religión, sino 
también con el mismo proceso de reconstrucción del poder, por una parte, 
en relaciones sociales urbanas y capitalistas y estados-nación; y, por otra, 
de descolonización del resto del mundo. Ese hecho no fue, probablemente 
ajeno a que la perspectiva de que l totalidad social fuera elaborada según 
una imagen organicista que terminó prohijando una visión reduccionista 
de la realidad.

En efecto, aquella perspectiva fue, sin duda, útil para introducir y fijar 
la idea de totalidad social, esto es, de sociedad. Pero fue también instru-
mental para hacer lo mismo con otras dos ideas: una, la sociedad como 
estructura de relaciones funcionales entre todas y cada una de las par-
tes y, en consecuencia, vinculadas a la acción de una y única lógica. En 
consecuencia, una totalidad cerrada. Llevó más tarde a la idea sistémica 
de totalidad en el estructural-funcionalismo. Otra, la sociedad como una 
estructura en la que las partes se relacionan según las mismas reglas de 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

67

jerarquía entre los órganos, de acuerdo a la imagen que tenemos de todo 
organismo y en particular del humano. Es decir, donde existe una parte 
que rige a las demás (el cerebro), aunque no pueda prescindir de ellas para 
existir; así como éstas (en particular las extremidades) no podrían existir 
sin relacionarse subordinadamente a esa parte rectora del organismo. Es 
la imagen que se difunde sobre la empresa y las relaciones entre empre-
sarios y trabajadores, que prolonga la leyenda del ingenioso discurso de 
Menenio Agripa, en los comienzos de la república romana para disuadir 
a los primeros huelguistas de la historia: los propietarios son el cerebro 
y los trabajadores son los brazos que forman, con el resto del cuerpo del 
cuerpo la sociedad. Sin cerebro, los brazos no tendrían sentido, así como, 
sin éstos, el cerebro no podría existir. Ambos son necesarios para que 
el resto del cuerpo viva y se mantenga sano, sin lo cual ni el cerebro ni 
los brazos, a su vez, podrían vivir. Así, los poderosos son el cerebro; los 
trabajadores, los brazos. La propuesta de Kautsky, adoptada por Lenin, 
según la cual los propietarios no son capaces por sí mismos de elaborar 
su conciencia de clase y la inteligencia burguesa o de la pequeña bur-
guesía es la que debe enseñársela, es una variante de la misma imagen. 
Y no por accidente, Lenin sostenía, explícitamente, ya en su polémica 
con los populistas rusos (“quiénes son los “Amigos del pueblo”) que la 
sociedad es una totalidad orgánica. En América Latina, esa figura ha sido 
usada reiteradamente. Por ejemplo, Jaime Paz Zamora en una entrevista 
periodística, para referirse a la relación entre los partidos políticos y los 
sindicatos, entre los intelectuales y los obreros en Bolivia afirma: los par-
tidos son la cabeza, los sindicatos son los pies. Esa idea impregna, con 
frecuencia, las prácticas de la generalidad de los partidos políticos y sus 
“bases” populares.

Esa idea organicista de totalidad social, de sociedad, no es incompatible 
con el paradigma general del conocimiento como una relación sujeto-
objeto. Tampoco la variante sistémica. Son una opción alternativa a la 
perspectiva atomística de la realidad, pero se sustentan en el mismo para-
digma. Con todo, durante el s. xix y buena parte del xx, la crítica social y 
las propuestas de cambio social pudieron apoyarse en esa base organicis-
ta, porque ponía de manifiesto la existencia del poder como articulador de 
la sociedad. Contribuyó, de ese modo, a establecer y debatir la cuestión 
del poder en la sociedad. 

De otro lado, esas ideas implican el presupuesto de una totalidad his-
tóricamente homogénea a pesar de que el orden articulado por la colo-
nialidad no lo era. Por tanto, la parte colonizada no estaba, en el fondo, 
incluida en esa totalidad. Como es conocido, en la Europa de la Ilustra-
ción las categorías humanidad y sociedad no se extendían los pueblos 



COLONIALIDAD Y MODERNIDAD-RACIONALIDAD

68

no “occidentales” o solamente de manera formal, en el sentido de que 
tl conocimiento no tenía efectos prácticos. Y en todo caso, de acuerdo 
con la imagen organicista de la totalidad, la parte rectora, del cerebro del 
organismo total, era Europa. Y en cada parte localizada del mundo, los 
europeos. La conocida monserga de que los pueblos colonizados eran el 
White man’s burden, está directamente asociada a esa imagen.

De ese modo, finalmente, aquellas ideas de totalidad que elaboraban 
una imagen de la sociedad como estructura cerrada, articulada en un or-
den jerárquico, con relaciones funcionales entre las partes, presuponían 
una lógica histórica única para la totalidad histórica, y una racionalidad 
que consistía en la sujeción de cada parte esa lógica única de la totalidad. 
Esa idea lleva a concebir la sociedad como un macrosujeto histórico, do-
tado de una racionalidad histórica, de una legalidad que permitía prever el 
comportamiento de la totalidad y de cada parte y la dirección y la finali-
dad de su desenvolvimiento en el tiempo. La parte rectora de la totalidad 
encarnaba, de algún modo, esa lógica histórica. En este caso, respecto del 
mundo colonial, Europa. Nada sorprendente, en consecuencia, que la his-
toria fuera concebida como un continuum evolutivo desde lo primitivo lo 
civilizado; de lo tradicional a lo moderno; de lo salvaje a lo racional; del 
precapitalismo al capitalismo, etc. Y que Europa se pensara a sí misma 
como espejo del futuro de todas las demás sociedades y culturas, como 
el modo avanzado de la historia de toda la especie. Lo que no deja de ser 
sorprendente, de todos modos, es que Europa lograra imponer ese espe-
jismo prácticamente a la totalidad de las culturas que colonizó. Y mucho 
más, que semejante quimera sea aún hoy tan atractiva y para tantos.

La reconstrucción epistemológica: la descolonización

La idea de totalidad en general está hoy cuestionada y negada en Euro-
pa, ya no solamente por los empiristas de siempre, sino por toda una co-
rriente intelectual que se denomina posmodernista. En efecto, la idea de 
totalidad es un producto en Europa, de la modernidad. Y es demostrable, 
como acaba de verse, que las ideas europeas de la totalidad llevaron al 
reduccionismo teórico y a la metafísica de un macrosujeto histórico. Ta-
les ideas han estado, además, asociadas a prácticas políticas indeseables, 
detrás del sueño de racionalización de la sociedad. 

No es necesario, sin embargo, recusar toda idea de totalidad para des-
prenderse de las ideas e imágenes con las cuales se elaboró esa categoría 
dentro de la modernidad europea. Lo que hay que hacer es algo muy dis-
tinto: liberar la producción del conocimiento, de la comunicación y de la 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

69

reflexión, de los baches de la racionalidad-modernidad europea.
Fuera de occidente, virtualmente en todas las culturas conocidas, toda 

cosmovisión, todo imaginario, toda producción sistemática de conoci-
miento, están asociados a una perspectiva de totalidad. Pero en esas cul-
turas la perspectiva de totalidad en el conocimiento incluye el reconoci-
miento de la heterogeneidad de toda realidad; de su irreductible carácter 
contradictorio; de la legitimidad, esto es, la deseabilidad del carácter di-
verso de los componentes de toda realidad y de la social en consecuencia. 
Por tanto, la idea de totalidad social en particular no solamente no niega 
sino que se apoya en la diversidad y la heterogeneidad históricas de la 
sociedad, de toda sociedad. En otros términos, no solamente no niega 
sino que requiere la ida del ”otro” diverso, diferente. Y esa diferencia 
no implica necesariamente ni la naturaleza desigual del otro y por eso la 
exterioridad absoluta de las relaciones, ni la desigualdad jerárquica o la 
inferioridad social del otro. Las diferencias no son necesariamente el fun-
damento de la dominación. Al mismo tiempo y por eso mismo, allí la he-
terogeneidad histórico-estructural implica la copresencia y la articulación 
de diversas “lógicas” históricas en torno de alguna de ellas, hegemónica, 
pero de ningún modo única. De esa manera cierra el paso a todo reduc-
cionismo, así como a la metafísica de un macrosujeto histórico capaz de 
racionalidad propia y de teleología histórica, de la cual los individuos y 
los grupos específicos, las clases por ejemplo, serían apenas portadoras 
o… misioneros.

La crítica del paradigma europeo de la racionalidad/modernidad es in-
dispensable. más aún, urgente. Pero es dudoso que el cambio consista en 
la negación simple de todas sus categorías; en la disolución de la realidad 
en el discurso; en la pura negación de la idea y de la perspectiva de tota-
lidad en el conocimiento. Lejos de eso, es necesario desprenderse de las 
vinculaciones de la racionalidad-modernidad con la colonialidad, en pri-
mer término, y en definitiva con todo poder no constituido en la decisión 
libre de gentes libres. Esla instrumentalización de la razón por el poder 
colonial, en primer lugar, lo que produjo paradigmas distorsionados de 
conocimiento y malogró las promesas liberadoras de la modernidad. La 
alternativa, en consecuencia, es clara: la destrucción de la colonialidad 
del poder mundial. En primer término, la descolonización epistemológica 
para dar paso a una nueva comunicación intercultural, a un intercambio 
de experiencias y de significaciones como base de otra racionalidad que 
pueda pretender, con legitimidad, alguna universalidad. Pues nada menos 
racional, finalmente, que la pretensión de de que la específica cosmovi-
sión de una etnia particular sea impuesta como la racionalidad universal, 
aunque tal etnia se llame Europa Occidental. Porque eso, en verdad, es 



COLONIALIDAD Y MODERNIDAD-RACIONALIDAD

70

pretender para un provincialismo el título de universalidad.
La liberación de las relaciones interculturales de la prisión de la colo-

nialidad entraña también la libertad de todas las gentes, de optar indivi-
dual o colectivamente en tales relaciones; una libertad de opción entre las 
diversas orientaciones culturales. Y sobre todo, la libertad para producir, 
criticar, y cambiar e intercambiar cultura y sociedad. En parte, finalmente, 
del proceso de liberación social de todo poder organizado como desigual-
dad, como discriminación, como explotación, como dominación. 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

71

La americanidad como concepto o América en el mundo 
moderno-colonial1

Anibal Quijano

El moderno sistema mundial nació a lo largo del Siglo xvi. América       
–como entidad neosocial– nació a lo largo del siglo xvi. La creación de 
esta entidad neosocial, América, Fue el acto constitutivo del moderno sis-
tema mundial. América no se incorporó en una ya existente economía-
mundo capitalista. Una economía-mundo capitalista no hubiera tenido 
lugar sin América.

En el primer volumen de El Moderno Sistema Mundial2 se señala que:
El argumento de este libro será que para el establecimiento de tal eco-

nomía-mundo capitalista fueron esenciales tres cosas: una expansión 
del volumen geográfico del mundo en cuestión, el desarrollo de varia-
dos métodos de control del trabajo para diferentes productos y zonas de 
economía-mundo, y la creación de aparatos de Estado del centro de esta 
economía-mundo capitalista (p.53-54).

1.

América fue esencial para las primeras dos de estas tres necesidades. 
Ofrecieron espacio y constituyeron el locus y el primer terreno experi-
mental de los “variados métodos de control del trabajo”.

Se podría decir, quizás, lo mismo de Europa Central y del Este y partes 
de Europa del Sur. Hubo, sin embargo, un diferencia crucial entre estas 
áreas y América, que es por la cual hablamos de americanidad como con-
cepto. En estas zonas periféricas de la nueva economía-mundo capitalista 
que se hallaban localizadas en el continente europeo (por ejemplo en Po-
lonia o Sicilia), el vigor de las comunidades agrícolas y de sus naturalezas 
indígenas era considerable. Por eso, enfrentados a la reconstrucción de 
sus instituciones económicas y políticas, lo que ocurría en el proceso de 
periferización, estaban en condiciones de fundar en su historicidad su re-
sistencia cultural a la explotación, y esa base les h sido útil incluso hasta 
el siglo xx.

1   Escrito en colaboración con Immanuel Wallerstein, publicado en América 1492-1992. 
Trayectorias históricas y elementos del desarrollo, en Revista Nacional de Estudios So-
ciales, UNESCO, 1992: 583-591.
2   Wallerstein, Siglo XXI Ed., 1976.



LA AMERICANIDAD COMO CONCEPTO

72

En América, sin embargo, hubo una destrucción tan vasta de las pobla-
ciones indígenas y una importación tan abundante de mano de obra, que 
el proceso de periferización generó menos una reconstrucción de institu-
ciones políticas y económicas, que su construcción virtualmente ex nihilo 
toda-parte (salvo tal vez en las zonas mexicanas y andinas. Incluso, desde 
el principio, la forma de resistencia cultural a las condiciones opresivas 
fue menos en términos de historicidad que en términos de un salto hacia 
la “modernidad”. La americanidad ha sido siempre, permanece como tal 
hasta hoy, un elemento esencial en lo que entendemos como “moderni-
dad”. América fue el “Nuevo Mundo”, un estandarte y un carga asumida 
desde la partida. Pero a medida que pasaban los siglos, el Nuevo Mundo 
se convirtió en el patrón, en el modelo del entero sistema mundial. 

¿En qué consistía esta “novedad”? Las novedades fueron cuatro, una 
pegada a la otra: colonialidad, etnicidad, racismo y el concepto de la no-
vedad misma.

La colonialidad se inició con la creación de un conjunto de estados re-
unidos en un sistema interestatal de niveles jerárquicos. Los situados en 
las partes más bajas era formalmente las colonias. Pero eso era sólo una 
de las dimensiones, ya que incluso una vez acabado el status formal de la 
colonia, la colonización no terminó, ha persistido en las jerarquía sociales 
y culturales entre lo europeo y lo no europeo. Es importante entender que 
todos los estados de este sistema interestatal eran creaciones novedosas 
–desde aquellos situados en la cúspide hasta aquellos situados en la parte 
más baja. Las fronteras de estos estados han cambiado constantemente a 
lo largo de los siglos, a veces en mayor medida, casi siempre, en menor 
medida. A veces las fronteras mostraban algún tipo de continuidad his-
tórica con los sistemas políticos premodernos; pero por lo general no lo 
hacían. En América todas las fronteras eran nuevas. Y durante los tres 
primeros siglos del moderno sistema mundial, todos los estados de Amé-
rica fueron colonias formales, subordinadas políticamente a un puñado de 
estados europeos. 

La jerarquía de la colonialidad se manifestaba en todos los dominios –
político, económico, y no menos en lo cultural. La jerarquía se reprodujo 
a través de los años, aunque siempre fue posible para algunos estados 
escalar de rango en la jerarquía. Pera un cambio en el orden jerárquico 
no alteraba la continua existencia de lo jerárquico. América se convertiría 
también en el primer campo experimental para que algunos, nunca sino 
unos pocos, pudieran alterar su lugar en el ranking. La instancia ejemplar 
fue la bifurcación de los caminos de Norteamérica y de América Latina, 
desde el siglo xviii.

La colonialidad fue un elemento esencial en la integración del sistema 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

73

interestatal, creando no sólo un escalafón sino conjuntos de reglas para la 
interacción de los estados entre ellos mismos. Fue así como el denodado 
esfuerzo de aquellos situados en la parte más baja del escalafón por as-
cender en el ranking, sirvió de diversas maneras para consolidar al siste-
ma de ranking mismo. Las fronteras administrativas establecidas por las 
autoridades coloniales requerían tener cierta fluidez, de modo tal que des-
de la perspectiva de la metrópoli, la línea fronteriza esencial fuera la del 
imperio frente a los otros imperios metropolitanos. Fue la descoloniza-
ción la que fijó la situación estatal de los estados descolonizados. Los vi-
rreinatos españoles fueron compartidos en el proceso de las guerras de la 
independencia hasta erigir, más o menos, los estados que hoy conocemos. 
Trece de las más de treinta colonias de la Europa británica pelearon juntas 
en una guerra de independencia y se convirtieron en un nuevo estado, los 
Estados Unidos de Norteamérica. Las independencias cristalizaron la si-
tuación de estos estados como el medio por el cual el sentimiento común 
de nacionalismo podía cultivarse y florecer. Reafirmaron a los estados en 
su jerarquía. La independencia lo deshizo la colonialidad; sencillamente 
transformó su contorno. 

Fue la estabilidad de los estados, y ante todo la de los estados de las 
Américas, producida en las condiciones de la colonialidad, la que hizo 
posible que la etnicidad emergiera como un elemento constitutivo del mo-
derno sistema mundial. La etnicidad es el conjunto de límites comunales 
que en parte nos colocan los otros y en parte nos los imponemos nosotros 
mismos, como forma de definir nuestra identidad y nuestro rango con el 
estado. Los grupos étnicos reivindican su historia. Pero ellos no crean su 
historia, en primer término. Las etnicidades son siempre construcciones 
contemporáneas, de manera que siempre son cambiantes. Pero todas las 
grandes categorías por medio de las cuales dividimos hoy en día a Amé-
rica y el mundo (americanos nativos o “indios”, “negros”, “blancos” o 
“criollos”/europeos, “mestizos” u otro nombre otorgado a las supuestas 
categorías “mixtas”), eran inexistentes antes el moderno sistema mundial. 
Se han convertido en la matriz cultural del entero sistema mundial.

Que ninguna de estas categorías está anclada ni en lo genético, ni en una 
antigua historia cultural, es evidente con sólo mirar las modificaciones de 
sus usos en las Américas, estado por estado y siglo por siglo. La catego-
rización entre cada estado en un determinado momento fue compleja o 
simple según la situación local requerida. En situaciones y momentos de 
agudo conflicto social, las categorías étnicas fueron a menudo reducidas 
en su cantidad. En situaciones y momentos e expansión económica, las 
categorías se expandían para alcanzar diferentes grupos en una más ela-
borada división del trabajo. 



LA AMERICANIDAD COMO CONCEPTO

74

La etnicidad fue la consecuencia cultural inevitable de la colonialidad. 
Delineó las fronteras sociales correspondientes a la división del trabajo. 
Y justificó las múltiples formas de control del trabajo inventadas como 
parte de la americanidad: esclavitud para los “negros” africanos; diversas 
formas de trabajo forzado (repartimiento, mita, peonaje) para los indí-
genas americanos; enganches para la clase trabajadora europea. Desde 
luego, éstas fueron las formas iniciales de distribución étnica para parti-
cipar en la jerarquía laboral. A medida que avanzamos hacia el periodo 
de posindependencia, las formas de control del trabajo y los nombres de 
las categorías étnicas fueron puestas al día. Pero siempre se mantuvo una 
jerarquía étnica.

La etnicidad sirvió no sólo como una categorización impuesta desde 
arriba, sino como una reforzada desde abajo. Las familias socializaron a 
sus hijos en las formas culturales asociadas con las identidades étnicas. 
Esto fue un calmante político (aprender cómo adaptarse y así sostener-
se); pero a la vez radicalizante (aprender la naturaleza y el origen de las 
opresiones). La insurrección política asumió una coloración étnica en las 
múltiples revueltas de esclavos africanos e indígenas americanos. La et-
nicidad coloreó también el conjunto de movimientos independentistas de 
fines del siglo xviii y de principios del xix, en la medida en que varios de 
ellos se hicieron cada vez más claramente movimientos de poscolonos 
blancos, horrorizados por los espectros de repúblicas de ex esclavos ne-
gros como en Haití o por los reclamo de indígenas americanos rurales de 
echar por tierra la jerarquía étnica, como en la rebelión de Túpac Amaru.

En consecuencia, la etnicidad no bastó para mantener las nuevas estruc-
turas. En tanto que la evolución histórica del moderno sistema mundial, 
trajo el final del dominio colonial formal (primero en las Américas) y la 
abolición de la esclavitud (ante todo un fenómeno de América), la etnici-
dad fue reforzada por un consciente y sistemático racismo. Por supuesto, 
el racismo estuvo siempre implícito en la etnicidad y las actitudes racistas 
fueron parte y propiedad de la americanidad y la modernidad desde sus 
inicios. Pero el racismo hecho y derecho, teorizado y explícito, fue en 
gran medida una creación del siglo xix, como un manera de apuntalar cul-
turalmente una jerarquía economía cuyas garantías se estaban debilitando 
en la era de la “soberanía popular” después de 1789.

La realidad subyacente al racismo no siempre requiere la acción verbal 
o incluso la exteriorizada postura social que hay en la conducta racista. En 
las zonas más periféricas de la economía-mundo capitalista, por ejemplo 
en la América Latina de los siglos xix y xx, el racismo podía disimular-
se detrás de los pliegues de la jerarquía étnica. La segregación formal o 
incluso la discriminación menos formal no necesariamente fueron prac-



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

75

ticadas. Así, la existencia de racismo en países como Brasil o Perú suele 
ser negada firmemente.

Los Estados Unidos del siglo xix, por otro lado, tras la abolición formal 
de la esclavitud, fue el primer estado en el sistema moderno en aplicar 
la segregación formal, así como el primero en estacionar a los indígenas 
americanos en reservas. Aparentemente, fue precisamente a causa de su 
fuerte posición en la economía-mundo que Estados Unidos requirió se-
mejante legislación. Es un país en el cual el tamaño del estrato social más 
elevado crecía como el mayor porcentaje de la población nacional; y en el 
cual, consecuentemente, había tanta movilidad individual ascensional, las 
restricciones étnicas más informales parecían ser insuficientes para man-
tener el control del trabajo y las jerarquías sociales. Así, el racismo formal 
devino una contribución más de la americanidad al sistema mundial.

La ascensión de Estados Unidos, después de 1945, a la hegemonía del 
sistema mundial, hizo ideológicamente insostenible el mantenimiento de 
la segregación formal en este país. Por otro lado, la misma hegemonía 
hizo necesario para los Estados Unidos permitir una vasta inmigración 
legal e ilegal desde los países no-europeos, tanta que dio lugar al concep-
to de “tercer mundo interno”. Una contribución más de la africanidad la 
sistema mundial.

La etnicidad necesitaba aún ser mantenida a flote por el racismo, pero el 
racismo necesitaba ahora una cara más sutil. El racismo se refugió en su 
aparente opuesto, el universalismo y, su derivado, el competo de merito-
cracia. Es en los debates de los últimos veinte años que encontramos esta 
última contribución de la americanidad. Dada una jerarquización étnica, 
un sistema de exámenes favorece, inevitablemente, de manera despropor-
cionada a los estratos étnicos dominantes. Esa ventaja adicional es lo que 
en el sistema meritocrático justifica las actitudes racistas sin necesidad 
de verbalizarlas: aquellos estratos étnicos que se desempeñan más po-
bremente los hacen así porque son racialmente inferiores. La evidencia 
parece ser estadística; de allí, “científica”.

Esto nos lleva a la cuarta contribución de la americanidad, la definición 
y la reificación de la novedad, ella misma un derivado de la fe en la cien-
cia, la cual es un pilar de la modernidad. El Nuevo Mundo era nuevo, esto 
es, no viejo, no atado a la tradición feudal del pasado, al privilegio, a las 
maneras anticuadas de hacer las cosas. Cualquier cosa que fuera “nueva” 
y más “moderna” era mejor. Más aún, todo era presentado siempre como 
nuevo. Puesto que el valor de la profundidad histórica fue moralmente 
denigrado, su uso como herramienta analítica fue igualmente desechado.

Fueron las independencias de América las que representaron la realiza-
ción política de esa novedad que se reputaba de mejor. A partir de ahí, a 



LA AMERICANIDAD COMO CONCEPTO

76

medida que Norteamérica se separaba de Latinoamérica, su ventaja fue 
adscripta por mucha gente al hecho de que encarnaba mejor lo “nuevo”, 
de que era más “moderna”. La modernidad se convirtió en la justificación 
del éxito económico; pero también en su prueba. Se trataba de un argu-
mento circular perfecto, que desviaba la atención del desarrollo del sub-
desarrollo. El concepto de la “novedad” fue así la cuarta y quizá la más 
eficaz contribución de la americanidad al desarrollo y la estabilización de 
la economía-mundo capitalista. Bajo la apariencia de ofrecer una salida 
a las desigualdades del presente, el concepto de lo “nuevo” empujaba e 
insertaba su inevitabilidad en el superego colectivo del sistema mundial.

De ese modo, la americanidad fue la erección de un gigantesco escudo 
ideológico al moderno sistema mundial. Estableció una serie de institu-
ciones y maneras de ver el mundo que sostenían el sistema, e inventó todo 
esto a partir del crisol americano. Sin embargo, la americanidad constitu-
yó su propia contradicción. Porque la americanidad ha existido demasia-
do tiempo en América; porque sus consecuencias directas han llevado a 
tanto alboroto político-intelectual durante cuatro siglos, la americanidad 
se ha expuesto a la mirada crítica, y primero que todo en América. No fue 
casualidad el hecho de que el análisis centro-periferia se propagara en la 
escena intelectual del mundo desde la CEPAL (Comisión Económica para 
América Latina). No fue casualidad que la movilización política antirra-
cista recibiera su primer y más grande impulso en Norteamérica.

2.

Separadas en el periodo colonial, las Américas se han articulado entre sí 
directamente desde el siglo xix, hasta llegar a constituir juntas una parte 
específica del sistema-mundo, en una estructura de poder cuya hegemo-
nía es detentada por Estados Unidos.

Desde fines del siglo xv hasta el siglo xviii, fue en las colonias ibéricas 
donde la producción era más variada y más rica y la sociedad y la cultura 
más enraizadas y más densas desde mediados del siglo xviii. Al final del 
siglo, el Sur es periferizado y es derrotado el primer proyecto de indepen-
dencia con real potencial descolonizador (Túpac Amaru, en el Virreinato 
del Perú). En el Norte, Estados Unidos conquista su independencia. Y 
desde el siglo xix su poder ha sido continuamente dilatado hasta constituir 
la sede del primer poder realmente mundial de la historia.

¿Qué condujo por tan distintos cursos la historia de América? La expli-
cación fundamental debe encontrarse en las diferencias en la constitución 
del poder en sus procesos, en cada momento y en cada contexto histórico. 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

77

Para partir, la colonialidad en el área iberoamericana, no consistió so-
lamente en la subordinada política a la Corona metropolitana sino, sobre 
todo, en la dominación de los europeos sobre los aborígenes. En cambio, 
en el área britano-americana, consistió de manera virtualmente exclusiva 
en la subordinación política a la Corona inglesa. Eso quiere decir que las 
colonias británicas se constituyeron, inicialmente, como sociedades-de-
europeos-fuera-de-Europa. Las ibéricas, como sociedades de europeos y 
aborígenes. Sus procesos históricos serían, pues, muy diferentes.

Eso responde a las conocidas diferencias entre las sociedades aboríge-
nes de cada un de las áreas. Pero que eso no fue lo único importante salta 
a la vista si se recuerda que los británicos llamaron naciones a las socieda-
des aborígenes del Norte y durante el periodo de colonización la trataron 
como a tales naciones, ciertamente subordinadas, pero desde fuera de sus 
respectivas sociedades, como proveedoras de pieles y otros materiales y 
aliadas en las guerras entre los europeos. Después de la Independencia, 
los norteamericanos prefirieron exterminarlos en lugar de colonizarlos.

Los ibéricos, en cambio, discutían ardorosamente si los “indios” eran 
realmente humanos y tenían “alma”, mientras conquistaban y destruían, 
precisamente, sociedades aborígenes de alto nivel de desarrollo. Escla-
vizaron y, en las primeras décadas, casi exterminaron a sus poblaciones, 
sobre todo empleándolas como mano-de-obra-desechable. Y a los super-
vivientes, en los escombros de sus sociedades, los sometieron a relacio-
nes de explotación y dominación, sobre las cuales fueron organizadas 
las sociedades coloniales. Es necesario, en consecuencia, volver la vista 
hacia las sociedades colonizadoras para encontrar otros factores en la his-
toria colonial. 

Hay que recordar, primero, que con la conquista, colonización y bautis-
mo de América, al terminar el siglo XV, comienza la historia del mercado 
mundial, del capitalismo y de la modernidad. La llegada de los británicos 
a la otra América, poco más de un siglo después, ocurre cuando esa nueva 
historia está en pleno proceso. En consecuencia, las sociedades coloniza-
doras eran radicalmente diferentes y lo serían también las modalidades 
de colonización y sus implicaciones sobre cada metrópoli y sobre cada 
sociedad colonial.

En el momento del primer encuentro con América, España está termi-
nando la Reconquista e iniciando la formación del estado central. El es-
tablecimiento de la dominación colonial en esas condiciones, tuvo impli-
caciones peculiares en la sociedad ibérica. Durante el siglo xvi, la Corona 
combina l centralización del estado con un modelo señorial de poder, ya 
que destruye la autonomía, la democracia y la producción de los Burgos, 
para ponerlos bajo el señorío de la nobleza cortesana. La Iglesia encarna 



LA AMERICANIDAD COMO CONCEPTO

78

la Contrarreforma y es dominada por la Inquisición. La ideología reli-
giosa legitima la expulsión de los agricultores y artesanos mozárabes y 
mudéjares, así como de los comerciantes y financistas judíos. Eso no evita 
que las riquezas coloniales estimulen la difusión de las prácticas mate-
riales y subjetivas del mercantilismo. Pero queda estancado el tránsito 
entre el capital mercantil y el industrial en la Península, lo que además se 
agrava durante la crisis europea del siglo xvii. 

La simultaneidad y el desencuentro entre las prácticas sociales mercan-
tilistas y los patrones y valores formales de origen señorial en l sociedad 
ibérica, es el producto característico de ese proceso. Son la sociedad y el 
momento fijados para siempre en la más grande imagen histórica de la 
literatura europea: Don Quijote aún ve gigantes y contra ellos arremete 
lanza en ristre; pero, no por casualidad, son molinos de viento los que lo 
reciben y dan en tierra con él.

Todo ello no habría sido, quizás, posible sin la súbita adquisición de las 
inmensas metalíferas y el trabajo gratuito virtualmente inagotable de la 
América colonial, que permitían el reemplazo de la producción local y de 
las clases y grupos productores. De otro lado, la Corona se lanza a expan-
dir su poderío europeo, por motivaciones dinásticas de prestigio, no de 
beneficios mercantilistas. Los ingentes gastos respectivos son sostenidos 
por las riquezas coloniales; pero con la producción local estancada, ellas 
son transferidas en beneficio de los banqueros centroeuropeos y de los 
industriales y comerciantes británicos, franceses, holandeses o flamencos. 
Como consecuencia, durante el siglo xvii España pierde la lucha europea 
frente a Inglaterra, y las sociedades ibéricas ingresan en un largo periodo 
de periferización.

Las implicaciones de todo ello en la conformación de la sociedad colo-
nial fueron decisivas. El conquistador ibérico es mentalmente portador de 
modelos de poder y de valores sociales de carácter señorial, a pesr de que 
sus actos y motivaciones en la conquista corresponden a las tendencias 
del mercantilismo. Por ello, en el primer momento de la organización del 
poder colonial, detrás de la “encomienda indiana” y del “encomendero” 
es discernible la sombra del patrón feudal. Pero en el desmantelamiento 
del régimen encomendero, no mucho después, y en la imposición de la 
centralización político-burocrática de las colonias bajo el poder de la Co-
rona, actúan ya las necesidades del mercantilismo.

Aquel orden político fue centralizado y burocrático, y en ese sentido, no 
feudal. Pero fue también señorial, arbitrario, patrimonialista y formalista. 
La estructura productiva fue montada ante todo para el mercado externo 
y fue desmedrado el mercado interno (lo que no equivale al consumo 
interno, que ciertamente fue muy grande, especialmente el señorial y el 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

79

eclesiástico, pero cuyos elementos no pasaban, en su mayor parte, por 
el mercado). El señorío se exacerbó en las relaciones con los “indios” y 
los “negros”, con todas sus implicaciones psicosociales (el desprecio al 
trabajo, sobre todo el manual; el cuidado del prestigio social, la “honra” 
y sus correlatos: la obsesión con las apariencias, la intriga, el chisme, la 
discriminación).

El cambio dinástico con los Borbones en el siglo xviii, no fue venta-
joso para las colonias. La nueva geografía de la administración colonial 
española, benefició en la práctica los intereses del comercio inglés por 
el Atlántico. Desarticuló la estructura productiva y comercial producida; 
desangró financieramente las áreas más ricas en servicio de las guerras 
de la Corona y estancó su producción manufacturera a favor de las im-
portaciones de la producción de las hasta entonces productivas regiones. 
Y poca duda cabe de que fundó las bases de la “balcanización” de las 
excolonias en el siglo xix.

Por contraste, cuando los primeros colonizadores británicos desembar-
caron en la otra América, ya a comienzos del siglo xvii, Inglaterra procesa 
todas las tendencias sociales e intersubjetivas de la transición capitalista 
que, inclusive, llevarán pronto a la primer revolución política específica-
mente burguesa de Europa (Cromwell) y al primer debate político-filo-
sófico propiamente moderno de la historia europea, aunque producido y 
moldeado en la matrimonio del poder con la inteligencia. Y desde fines 
del siglo xvi, logra el dominio marítimo y la dominación del mercado 
mundial en plena expansión.

La sociedad colonial británico-americana no fue el resultado de ninguna 
conquista y destrucción de las sociedades aborígenes. Se organizó como 
una sociedad de europeos en tierra americana. Pero, por encima de todo, 
fue el caso excepcional de una sociedad que se configura directamente, 
desde sus inicios, como sociedad capitalista, sin los agrupamientos e inte-
reses sociales instituciones, normas y símbolos que en Inglaterra corres-
pondían aún a la historia señorial. Y con recursos naturales largamente 
superiores. La producción se organiza primero para el mercado interno y 
no al revés. Y se articula a la economía metropolitana no solamente como 
proveedora de materias primas, sino como parte del proceso de produc-
ción industrial. El estado regula y dicta las normas, pero no controla ni es 
propietario de los recursos, ni de la producción como en el caso ibérico. Y 
ninguna iglesia es todopoderosa, ninguna Inquisición se opone al desarro-
llo de la modernidad y de la racionalidad, como en el área iberoamericana 
antes de los Borbones. 

Inclusive el régimen esclavista se establece ya formando parte del en-
granaje del capitalismo. Es verdad que produce y permite al señorío en 



LA AMERICANIDAD COMO CONCEPTO

80

las relaciones sociales; pero modulado por el hecho de operar con mer-
cancías (incluido el esclavo), para producir mercancías, por motivaciones 
y necesidades de beneficio. No se opone, sino impulsa la innovación tec-
nológica que hace parte de la revolución industrial, al revés del señorío 
ibérico sobre mano de obra “india” gratuita, cuya fuerza de trabajo no es 
mercantilmente producida. 

Los procesos de independencia tienen, por todo ello, lógicas implica-
ciones muy distintas de cada lado. Las colonias iberoamericanas llegan 
al final del siglo xviii con economías estancadas, con patrones de poder 
social y político en crisis. Derrotado el movimiento de Túpac Amaru en 
1780, las revueltas independentistas sólo corresponden muy parcialmen-
te a la revuelta anticolonial “india” o a las necesidades de la expansión 
capitalista y de su control nacional. De hecho, en los centros coloniales 
principales, la emancipación sólo culmina exitosamente cuando los se-
ñores dominantes deciden autonomizase respecto del régimen liberal en 
la España de comienzos del siglo xix. Se está lejos de una revolución. 
Al terminar el colonialismo ibérico, en las excolonias no están presentes 
fuerzas sociales hegemónicas o capaces de articular y dirigir coaliciones 
hegemónicas para preservar la unidad política del área iberoamericana, y 
ni siquiera para erigir y sostener establemente un estado local. El caso de 
Brasil fue diferente. Pero no se independizó sino mucho más tarde.

En cambio, las ex-colonias britanoamericanas se organizan inmediata-
mente como los Estados Unidos de América, con un orden político bajo 
una hegemonía social muy clara, con un estado fuerte, pero con una so-
ciedad civil provista de mecanismos para regular sus relaciones con las 
instituciones estatales. La independencia combina las exigencias del de-
sarrollo capitalista nacional y las del debate político ordenado sobre las 
nuevas bases de modernidad/racionaldad. Nada sorprendente, en conse-
cuencia, que en la perspectiva norteamericana la independencia tenga el 
lugar de toda una revolución: la Revolución Americana.

Las dos Américas ingresaron en el siglo xix con muy desiguales condi-
ciones y por caminos muy distintos. Estados Unidos siguió un patrón de 
desarrollo, de nuevo, excepcional: se fue constituyendo como nación al 
mismo tiempo que como centro hegemónico imperial. De ello, el “destino 
manifiesto” es una ceñida expresión ideológica.

Ese patrón ha tenido varias etapas y modalidades históricas. Primera, 
la expansión territorial violenta que permitió a Estados Unidos duplicar 
en menos de 80 años el territorio continental heredado, a osta de los te-
rritorios de los “indos” del oeste y de la mitad del mexicano. Segunda, la 
imposición de un cuasi protectorado sobre los países del Caribe y Cen-
troamérica, incluyendo el “rapto” de Panamá y la construcción y control 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

81

del Canal de Panamá, así como sobre Filipinas y Guam. Tercera, la im-
posición de una hegemonía económica y política sobre el resto de Amé-
rica Latina, desde el fin de la Primera Guerra Mundial. Cuarta, desde la 
Segunda Guerra Mundial, la imposición de su hegemonía sobre todo el 
mundo, conduciéndolo a integrarse en un orden global de poder.

Dos factores decisivos deben ser anotados al respecto. Uno, el rápido 
desarrollo capitalista de Estados Unidos, que ya a fines del siglo xix le 
permite competir con Europa y con Inglaterra en particular. Dos, su aso-
ciación hegemónica con Inglaterra después de la Primer Guerra Mundial 
frente a Europa y América Latina, lo que finalmente llevará al apoyo bri-
tánico ala hegemonía mundial de los Estados Unidos.

Durante el mismo periodo, América Latina se “balcaniza”; se desangra 
en guerras de frontera y en guerras civiles en cada país; el poder se orga-
niza sobre bases señorial-mercantiles; se estanca el desarrollo del capital 
y de sus respectivas relaciones sociales. El pensamiento moderno, en esas 
condiciones, sufre la kafkiana aventura del exilio interior o de la fuga utó-
pica. Las clases dominantes, eurocentristas, adoptan el mistificado mo-
delo europeo de estado-nación, para sociedades cuyo rasgo fundante es 
aun la colonialidad entre lo europeo y lo no europeo; y el modelo liberal 
de orden político, para sociedades dominadas mercantil-señorialmente. 
Todo ello permite la perduración del carácter dependiente del patrón de 
desarrollo histórico y la subordinación al imperialismo europeo, primero, 
y estadounidense después. 

Durante el siglo xx, América Latina ha permanecido en gran medida 
aprisionada en el nudo histórico formado por el entrelazamiento entre las 
cuestiones de nación, identidad y democracia; cuestiones y problemas que 
en otros contextos, como los europeos, se sucedieron en etapas. El des-
enlace o corte de tal nudo histórico pareció comenzar con la revolución 
mexicana; pero la derrota de la revolución democrático-nacional en los 
demás países, no solamente no resolvió el problema, sino que abrió una 
crisis de poder no resuelta, cuya más ajustada expresión es, seguramente, 
la perduración de ese peculiar animal político, específicamente latino-
americano: nacionalista-populista-desarrollista-socialista, cuyos compo-
nentes se combinan de muchos modos en cada país y en cada situación.

3.

Las Américas se preparan a ingresar en el siglo xxi casi con las mismas 
desigualdades que en el siglo xix. Pero a diferencia de entonces, no lo ha-
rán ni separadas ni por caminos diferentes, sino como pares de un mismo 



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

82

orden mundial en el cual Estados Unidos ocupa, aún, el lugar primado y 
América Latina un lugar subordinado y afectada por la crisis más grave 
de su historia postcolonial.

En la perspectiva americana del futuro, ciertos procesos merecen ser 
puestos en relieve. Uno, la tenencia a una más sistemática articulación 
entre las Américas, bajo la hegemonía de América el Norte (lo que inclu-
ye tan secundario como tardíamente a Canadá). Eso incluye el creciente 
flujo migratorio dese todas las Américas hacía le norte y en particular 
hacia Estados Unidos. Dos, la mayor articulación interna de América La-
tina, a pesar de las presiones en contra desde el capital global, Europa. 
Japón, Estados Unidos. Tres, el desarrollo de la descolonización en la 
producción de la cultura, del imaginario, del conocimiento. En síntesis, la 
maduración de la americanización de las Américas.

Las Américas son el producto histórico de la dominación colonial eu-
ropea. Pero no fueron nunca sólo un prolongación de Europa, ni siquiera 
en el área britanoamericana. Son un producto original cuyo propio y sui 
generis patrón de desarrollo histórico, ha tardado en madurar y en aban-
donar su citación dependiente de su relación con Europa, sobre todo en 
América Latina. Pero actualmente, si se atiende a los sonidos, a las imá-
genes, a los símbolos, a las utopías americanas, es lícito admitir el tiempo 
de maduración de ese patrón autónomo, la presencia de un proceso de 
reoriginalización de la cultura en las Américas. Eso es lo que podemos 
llamar la americanización de las Américas. El proceso es apoyado por la 
crisis del patrón europeo.

La formación de Estados Unidos como sociedad directamente capita-
lista, fundó allí la utopía de la igualdad social y de la libertad individual. 
Esas imágenes velan, por supuesto, las muy reales jerarquías sociales y 
u articulación en el poder; pero también impiden su sacralización y man-
tienen el espacio de debate y legitiman la capacidad de regular desde 
la sociedad la acción del estado. En América Latina, la persistencia del 
imaginario aborigen bajo las condiciones de la dominación, ha fundado 
la utopía de la reciprocidad, de la solidaridad social y de la democracia 
directa. Y, bajo la presente crisis, una parte de los dominados se organiza 
en torno de esas relaciones, dentro del marco general del mercado capi-
talista.

Tarde o temprano, esas utopías americanas se encontrarán para formar y 
ofrecer al mundo la específica utopía americana: la migración de pueblos 
y culturas entre las Américas y la gradual integración de todas ellas en un 
único marco de poder, es o puede ser uno de sus vehículos más eficaces.

	



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

83

 “Raza”, “etnia” y “nación” en Mariategui:
cuestiones abiertas.1

Anibal Quijano

La formación del mundo colonial del capitalismo, dio lugar a una es-
tructura de poder cuyos elementos cruciales fueron, sobre todo en su 
combinación, una novedad histórica. De un lado, la articulación de diver-
sas relaciones de explotación y de trabajo –esclavitud, servidumbre, reci-
procidad, salariado, pequeña producción mercantil– en torno del capital y 
de su mercado. Del otro lado, la producción de nuevas identidades históri-
cas, “indio”, “negro”, “blanco” y “mestizo”, impuestas después como las 
categorías básicas de las relaciones de dominación y como fundamento 
de una cultura de racismo y etnicismo2.

De ese modo, el proceso de constitución de tal estructura de poder mun-
dial no consistió solamente en el establecimiento de relaciones sociales 
materiales nuevas. Implicó también y en el mismo movimiento, la forma-
ción de nuevas relaciones sociales intersubjetivas. Ambas dimensiones 
del movimiento histórico, en sus correspondencias y en sus contradiccio-
nes, fueron el fundamento de un nuevo tipo de poder colonial y, a largo 
plazo, de una nueva sociedad y de una nueva cultura. 

El racismo y el etnicismo fueron inicialmente producidos en América 
y reproducidos después en el resto del mundo colonizado, como funda-
mentos de la especificidad de las relaciones de poder entre Europa y las 
poblaciones del resto del mundo. Desde hace 500 años, no han dejado de 
ser los componentes básicos de las relaciones de poder en todo el mundo. 
Extinguido el colonialismo como sistema político formal, el poder social 
está aún constituido sobre la base de criterios originados en la relación 
colonial. En otros términos, la colonialidad no ha dejado de ser el ca-
rácter central del poder social actual. Todas las otras determinaciones y 
criterios de clasificación social de la población del mundo y su ubicación 
en las relaciones de poder, desde entonces actúan en interrelación con el 
racismo y el etnicismo, especialmente, aunque no sólo, entre europeos y 

1 Publicado en José Carlos Mariátegui: Europa: la otra cara del descubrimiento”. 
Amauta 1992. Perú: Lima.
2  Aún no es inútil insistir, en el estado actual del debate, en que ninguna de esas identida-
des y categorías históricas existía en el mundo antes de 1492. Son la marca de nacimiento 
de América y la base misma de la colonialidad del actual poder global. 



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

84

no-europeos3.

Las raíces de las nuevas identidades históricas

La producción de aquellas nuevas identidades históricas no podría ser 
explicada por la naturaleza de las relaciones de producción que fueron 
establecidas en América, ni por las actividades concretas que fueron cum-
plidas por las gentes que fueron involucradas en las nuevas identidades. 
El hecho es que éstas se mantuvieron cuando sus portadores cambiaron 
o fueron forzados a cambiar de roles y actividades concretos y mudaron 
las formas de trabajo y de explotación. Y eso señala que las diferencias de 
identidad no dependían, ni eran el resultado, de la naturaleza concreta de 
las actividades, ni de los roles sociales específicos.

Tampoco se trata solamente de las diferencias de hecho que se con-
frontaron entre los conquistadores y los vencidos (por ejemplo, color de 
la piel, forma y color del cabello, de los ojos; o vestimentas, instrumen-
tos, ideas y prácticas sociales). Esas diferencias habrían podido traducirse 
seguramente, en los términos actuales, en “etnicidades” y “etnicismos”; 
pero no necesariamente combinados con “racismo”. Después de todo, la 
dominación colonial ha producido en todas partes identidades codificadas 
como “étnicas”, originadas en la imposición del dominio de unos grupos 
sobre otros y en la distribución del poder entre ellos.

La explicación es otra. Con la formación de América se establece una 
categoría mental nueva, la idea de “raza”. Desde el inicio de la conquista, 
los vencedores inician una discusión históricamente fundamental para las 
posteriores relaciones entre las gentes de este mundo, y en especial en-
tre “europeos” y no-europeos, sobre si los aborígenes de América tienen 
“alma” o no; en definitiva si tienen o no naturaleza humana. La pronta 
conclusión decretada desde el Papado fue que son humanos. Pero desde 
entonces, en las relaciones intersubjetivas y en las prácticas sociales del 
poder, quedó formada, de una parte, la idea de que los no-europeos tienen 
una estructura biológica no solamente diferente de la de los europeos; 
sino, sobre todo, perteneciente a un tipo o a un nivel “inferior”. De otra 
parte, la idea de que las diferencias culturales están asociadas a tales des-
igualdades biológicas y que no son, por lo tanto, producto de la historia 
de las relaciones entre las gentes y de éstas con el resto del universo. 
Estas ideas han configurado profunda y duraderamente todo un complejo 
3  Esa distinción entre colonialismo y colonialidad y una discusión más detenida de estas 
cuestiones, puede encontrarse en mi texto sobre “Colonialidad y Modernidad/Racionali-
dad”. En Peru Indigena, Nº 29, lima 1991.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

85

cultural, una matriz de ideas, de imágenes, de valores, de actitudes, de 
prácticas sociales, que no cesa de estar implicado en las relaciones entre 
las gentes, inclusive cuando las relaciones políticas coloniales ya han sido 
canceladas. Ese complejo es lo que conocemos como “racismo”.

Como los vencedores fueron adquiriendo durante la Colonia la iden-
tidad de “europeos” y “blancos”, las otras identidades fueron asociadas 
también ante todo al color de la piel, “negros”, “indios” y “mestizos”. 
Pero en esas nuevas identidades quedó fijada, igualmente, la idea de su 
desigualdad, concretamente inferioridad, cultural, si se quiere “étnica”4.

Esa es la idea que comanda y preside, desde el momento inicial de la 
conquista, el establecimiento de los roles sociales, inclusive de activi-
dades, asignados a los no-europeos en América. Y es desde aquí que se 
transporta y se reproduce como modo específico de las relaciones co-
loniales entre europeos y no europeos, primero en Asia y África, y más 
tarde extendida a todas las relaciones entre europeos y no-europeos.

El colonialismo es un modo de poder de larga antigüedad. En todas par-
tes ha producido “etnias” y “nacionalidades”. Y el “etnicismo” ha sido, 
probablemente, un elemento frecuente del colonialismo en todas las épo-
cas. En algunos casos fue llevado al extremo, se encostró en las relaciones 
de “castas” y originó segregaciones brutales, como la de los “intocables” 
en la India o la de los “burakumin” en el Japón. Pero en esos casos la 
discriminación se funda no en distinciones biológicas, sino en la valori-
zación social y cultural de las actividades de cada grupo. En la India anti-
gua, tal valorización parece asociada a las ideas de lo puro y de lo impuro 
dentro del respectivo universo cultural5.

El “racismo” no parece, pues, haber existido antes de América y menos, 
en consecuencia, la peculiar combinación de “racismo” y “etnicismo” que 
se desarrolló desde entonces hasta convertirse en un componente central 
4  No de otro modo puede entenderse la polémica entre teólogos y juristas españoles, 
sobre la naturaleza de los “indios” de “América” respecto de los humanos; sobre si tienen 
o no “alma”; y si, por lo tanto, pueden ser tratados como bestias o tienen que ser tratados 
como gentes, aunque por supuesto dominadas. Cuando se formaliza esa idea en la catego-
ría “raza” y en el “racismo” resultante, no se refiere ante todo a las diferencias fenotípicas 
entre las gentes, color de piel, ojos, cabello, etc., etc. Porque eso es real, pero banal. No 
tiene relación con las “facultades” humanas, inteligencia, etc., etc. La idea de “raza” se 
refiere a que esas diferencias son parte del desigual nivel de desarrollo biológico entre los 
humanos, en una escala que va desde la bestia al europeo. Se trata, pues, de una diferencia 
de naturaleza entre los miembros de una misma especie. La discusión entre los conquis-
tadores iberos fue más lejos: estaba en cuestión la misma pertenencia de los “indios” a la 
especie humana. Otras variantes de la idea de “raza” se refieren a la relación entre las di-
ferencias fenotípicas y culturales entre los miembros de la especie humana. Pero ninguna 
variante ha dejado de otorgar a los europeos la posición primada en esa historia.
5   Véase acerca de estas cuestiones, de Louis Dumont HOMO HIERARCHICUS. Le sys-
teme de castes et ses implications, Gallimard, 1986. París, Francia.



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

86

del poder en todo el mundo, la colonialidad, sobre todo entre lo europeo 
y lo no-europeo. 

La prolongada duración del mundo colonial del capitalismo, enraizó 
profunda y perdurablemente la idea de las distinciones biológicas y su 
categoría resultante, “raza”, no solamente entre los europeos, sino igual-
mente entre los colonizados. Sobre esa base, la “superioridad racial” de 
los “europeos” fue admitida como “natural” entre todos los integrantes 
del poder. Porque el poder se elaboró también como una colonización del 
imaginario, los dominados no siempre pudieron defenderse con éxito de 
ser llevados a mirarse con el ojo del dominador. 

Respecto de la experiencia colonial americana, lo que hoy suele cono-
cerse con los términos de “etnicidad” y “etnicismo”, separado de sus con-
notaciones estrictamente racistas, probablemente no se registra sino muy 
pasada la violencia cotidiana de la conquista, acompañando, en ciertos 
casos, al asombro del descubrimiento de que los “indios” habían vivido 
en mundos socioculturales desarrollados, inclusive más sofisticados que 
los que habitaban las pobres y rústicas estepas castellanas anteriores a la 
conquista americana. Y no se trataba solamente de colosales “imperios” 
como el inca o el azteca, sino de los complejos universos intersubjetivos 
de sus habitantes. 

Sin duda fueron principalmente los intelectuales entre los conquista-
dores los que primero admiten esos rasgos históricos de los vencidos. 
Los frailes en primer lugar, que se interesan por esa subjetividad, la tes-
timonian, la debaten, aunque sin dejar de reprimirla. Así, por mucho que 
su ideología católica de la Contrarreforma le mueva a condenar como 
diabólicas las creencias de los sacerdotes aztecas, Fray Bernardino de 
Sahagún no logrará siempre ocultar su admirativo asombro por el vasto, 
denso, complejo y encendido universo religioso, intelectual, mental, que 
los sacerdotes aztecas van desplegando ante él. El fraile sospecha, pero no 
puede, o no quiere quizás, impedir que a través de él los sacerdotes estén 
trasmitiendo para muchos siglos después el mensaje de una extraordinaria 
cultura. Ávila, por su parte, perseguirá y reprimirá sin tregua ese univer-
so, como reconocimiento implícito de que enfrentaba no solamente el 
desafío mayor para la dominación colonial, sino también la fuente central 
de la resistencia cultural por encima del tiempo6. 

Y desde temprano, los propios intelectuales de las “razas” vencidas 
(Guaman Poma, Santa Cruz Pachacuti Salcamayhua, o el profeta maya 
del Chilam Balam de Chumayel); o los “mestizos” (Blas Valera, Garcila-
6  Fray Bernardino de Sahagun: “Historia General de las cosas de Nueva España”. Ma-
drid, Alianza Editorial 1988. 2 vols. De Francisco de Ávila “Dioses y Hombres de Huaro-
chiri”. Traducción de José María Arguedas. Lima 1966. 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

87

so el Inca), aprenderán los códigos culturales de los vencedores para tras-
mitir por encima del tiempo, cada “raza” a su modo, esa misma lección.

En el largo período desde entonces, la idea de “raza” va llenándose 
de equívoco. No deja su prisión original, que todo el tiempo mienta la 
diferencia de naturaleza entre vencedores y vencidos, la “superioridad” 
biológico/estructural de los primeros y en general de los “europeos” so-
bre todos los no europeos, incluidos los “mestizos”. Pero va admitiendo 
imágenes, inclusive certidumbres, de que las diferencias entre europeos y 
no-europeos son históricas, culturales, no de “naturaleza”. Las ideas que 
se cobijan bajo las categorías actuales de “etnia”, “etnicidad” han termi-
nado invadiendo y habitan ahora la categoría de “raza”7. Desde entonces 
ambas imágenes nunca han dejado de andar entrelazadas para dirimir la 
desigualdad de europeos y no-europeos en el poder y han producido de 
ese modo lo que en nuestros términos de hoy llamamos “racismo” y “et-
nicismo”.

En las áreas britanoamericanas, el proceso es bien distinto. Cuando los 
ingleses llegan a Norte América a comienzos del siglo xvii, lo que en-
cuentran son “naciones” entre las poblaciones aborígenes de ese territo-
rio. Y durante la mayor parte del período colonial establecieron con ellas 
relaciones inter-”naciones”, aunque no del mismo nivel que entre las eu-
ropeas: comerciaron con las “naciones” indias; hicieron pactos con ellas; 
y las hicieron sus aliadas en las guerras inter-europeas (ingleses, fran-
ceses y holandeses) por la hegemonía en esos territorios. El exterminio 
7    La separación y distinción formal entre “raza” y “etnia” ingresa mucho más tarde, pro-
bablemente ya en el siglo xix. Algunos estudiosos afirman que no hay registro del uso de 
los términos “étnico” y “etnicidad” sino después de la Guerra Mundial. Pero “etnología” 
y “etnografía” están en uso desde temprano en el siglo xix y es dudoso que Mariátegui 
haya inventado el término “étnico”, que usa –como se sabe– antes de 1930. Parece ser que 
fueron los estudiosos franceses en sus colonias africanas, quienes acuñan la categoría de 
“etnia” para elaborar las diferencias culturales dentro de una misma “raza”, la “negra”. 
A diferencia de la dominación ibérica que en América disolvió las identidades originales 
en las dudosas identidades coloniales de “indios” y de “negros”, el colonialismo inglés o 
francés en el África, no logró –en realidad, no se propuso– lo mismo, sino en una medida 
limitada a sus necesidades de dominación. Era, por eso, indispensable introducir una cate-
goría ad-hoc, “etnia”, para elaborar esas diferencias. Esa categoría no era, originalmente, 
menos derogativa que la de “raza”. Porque, naturalmente, para entonces los europeos no 
eran “etnias”, sino “naciones”. Son los otros, africanos, asiáticos o americanos, que son 
“etnias”. Lo son, inclusive actualmente, habitando los mismos países que las “naciones” 
europeas o de ese origen, en los EEUU o en la propia Europa. Y en esa perspectiva, no 
hay duda de que actualmente ocurre un activo proceso de “etnificación” entre las pobla-
ciones migrantes de África, Asia o América Latina que habitan en Europa o en EEUU. 
Hay una producción de “etnias” nuevas, en ese sentido. Por ejemplo, los migrantes lati-
noamericanos no son “etnias” en sus países de origen. Son cubanos, mexicanos, peruanos, 
salvadoreños, etc. Pero en Estados Unidos son “hispanicos” o “latinamericanos” respecto 
de los “wasp” dominantes, como lo son los “native americans” o los “african americans”, 
los “newyoricans”, “chicanos”, etc.



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

88

masivo de esas poblaciones es posterior a la Independencia o Revolución 
Americana. Sin embargo, cuando los “negros” son incorporados a la nue-
va sociedad colonial, el tratamiento es bien distinto. Es la idea de “raza” 
lo que allí cuenta. Y el “racismo” adquiere allí una extrema virulencia. 

Es curioso a ese respecto, notable en verdad, que cuando los ingleses 
colonizan África más tarde, lo que allí encuentran son “tribus”. Lo nota-
ble de eso es que en esos territorios africanos habitaban sociedades y or-
ganizaciones políticas mucho más complejas y desarrolladas que entre los 
aborígenes de América del Norte en el siglo xvii. Esa nueva “categoría” 
repercutirá enseguida sobre las relaciones con los “indios” norteameri-
canos. En el siglo xix, en efecto, los nuevos “americanos” del Norte, no 
tardarán en llamar también “tribus” a las sociedades aborígenes que no 
fueron totalmente exterminadas. La idea de “raza” terminó reemplazando 
a la idea de “naciones”, también para el trato de los dominantes con los 
“indios”, ya no sólo con los “negros”. Desde entonces, “racismo” y “etni-
cismo” forman, en Estados Unidos, una ideología más explícita que en las 
áreas “latinas” de América y una práctica frecuentemente más violenta8.

Los franceses, por su parte, acuñaron el término “etnia”, durante su 
dominación colonial sobre África, para dar cuenta de las especificidades 
y diferencias culturales entre los pueblos africanos9. Aunque el término 
indica un esfuerzo de separar las cuestiones culturales de la cuestión “ra-
cial”, está de todos modos originado inequívocamente en la perspectiva 
cognitiva asociada a la colonialidad del poder. En apariencia sirve para 
marcar las diferencias histórico-culturales entre los no-europeos. Pero 
termina sirviendo, ante todo, para marcar la desigualdad, la “inferiori-
dad”, cultural de aquellos con los europeos. 

Poder y cultura en América Latina.

¿Por qué los iberos son llevados a polemizar tanto tiempo si los “in-
dios” son bestias o humanos? ¿Por qué los colonos britanoamericanos al 
comienzo encuentran “naciones” entre los “indios” de América del Norte 
y reencuentran después la idea de “raza” para los “negros” y para los 
“indios”? ¿Por qué los franceses acuñan el calificativo de “etnias” para 
los pueblos no-europeos? ¿Por qué, finalmente, todos ellos terminan ad-

8  A eso debe su explicación, sin duda, la vigencia de toda un área de los estudios y de la 
cátedra en las universidades de los Estados Unidos: “race and ethnicity”.
9  El término nació y existe impregnado de colonialidad. En rigor es un preciso signo de 
“etnicismo”, puesto que a ningún antropólogo se le ocurriría llamar “etnia” a los franceses 
o a los alemanes. Ellos son, obviamente, una “nación”.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

89

mitiendo, separadas o en sus curiosas combinaciones, la idea de “raza” y 
la de “etnia”, para manejar las relaciones entre europeos y no-europeos?

Esas preguntas requieren aún investigaciones muy extensas antes de 
ser contestadas. Pero en el caso de los iberos conquistadores de la futura 
América, no parece arbitrario sugerir, en primer término, que se trata de 
un hecho en la cultura de los futuros colonizadores. En segundo lugar, que 
ese hecho cultural está ligado originalmente a la experiencia e ideología 
religiosas. Tercero, que la historia de América señala, una vez más, la cul-
tura como una de las caras de todo poder, de todo fundamento del poder. 

Lo que diferencia a los iberos de los britanos, en su encuentro con los 
aborígenes de “América”, es que cuando los primeros llegan aquí un siglo 
antes que los otros, están apenas saliendo de una larga guerra contra los 
musulmanes y de la conquista de las sociedades arábigas del Sur de la 
Península Ibérica10. Esa guerra, en su etapa final se procesa ya junto con 
las disputas religiosas y políticas que en Europa llevan a la Reforma y a 
la Contrarreforma. La combinación de ese conflicto intracristiano con el 
que los enfrenta a los musulmanes, probablemente es una de los factores 
decisivos que conducen a la exasperación de la ideología religiosa entre 
los iberos. De ese modo, al término de la guerra con los musulmanes, 
aquellos están listos para ser carne de la caldeada y feroz ideología de la 
Contrarreforma y de la Inquisición, una forma y un momento de resisten-
cia a la modernidad/racionalidad emergente. En su libro, la idea del “pa-
gano” llega a América deformada hasta no caber, ya no sólo en el reino de 
los cielos, sino ni siquiera en el terrestre reino de lo humano. El encuentro 
con un “pagano” tan desconocido y tan distinto como los aborígenes de 
las islas del Caribe, semidesnudos o desnudos en el calor del trópico, ha-
bituados a bañarse varias veces por día, exacerba ese núcleo ideológico 
hasta el punto de negar a los vencidos, ya catalogados como “indios”, no 
10  La noción de “reconquista” es puramente mítica. Implica la idea de la existencia de la 
categoría histórica “España” antes del siglo VIII d.c., lo que obviamente carece de todo 
sentido. Lo que los árabes ocupan y dominan son poblaciones postrománicas. Y durante 
ocho siglos en ese espacio se configura una sociedad compleja, rica, productiva, culta, que 
durante un momento se yergue como el “centro” del mundo del Mediterráneo de entonces. 
Esa sociedad es la que derrotan y conquistan los señores del Norte de la Península. Ellos 
son dominadores de sociedades señoriales, rurales, más bien atrasadas, poco sofisticadas 
culturalmente, poco productivas. Pero en la permanente guerra con los árabes musulma-
nes se han hecho guerreros fuertes y diestros, capaces de dar origen no mucho después a 
una innovación notable en la tecnología militar de su tiempo, los famosos “tercios espa-
ñoles”. Ella será decisiva en la disputa hegemónica en el resto de Europa y hará, por un 
momento, de los señores castellanos, ya enriquecidos con América, los dueños de esa he-
gemonía. Pero su atraso cultural puede medirse también, probablemente, por el hecho de 
que no fueron capaces de dar a sus fabulosos recursos coloniales y a su poder militar, otro 
destino que perseguir, a escala europea esta vez, la para entonces ya obsoleta gloria del 
señorío. Condenaron a “España” y pronto a sus ex-colonias, a un largo “subdesarrollo”. 



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

90

tan sólo derecho al reino de los cielos, sino hasta un modesto lugar entre 
los pecadores11

Los britanos, en cambio, un siglo después, proceden, precisamente, de 
la Reforma, elemento clave del matrimonio del poder con la modernidad/
racionalidad. Por eso, es en su libro (la Biblia de San Jaime) que encuen-
tran los términos apropiados a la relación con otros pueblos, “naciones”. 

Así, entre iberos y britanos la categorización de las gentes de pueblos 
diferentes no procede, al comienzo, de los mismos criterios, porque pro-
vienen de culturas diferentes. Y esas diferencias tienen sus principales 
raíces en las diversas ideologías religiosas. Fue, no obstante, la común 
experiencia de la colonización, de la explotación y de la dominación, de 
una parte; y de otra parte, la formación de la categoría “Europa” como 
centro del mundo del capitalismo colonial, lo que irá llevando a ambos 
grupos de colonizadores –esto es, ya como iberoamericanos y britanoa-
mericanos– a un cauce ideológico común respecto de las relaciones de 
poder entre europeos y no-europeos. 

El proceso de formación del mundo colonial es el contexto histórico 
dentro del cual se va constituyendo y definiendo “Europa” como catego-
ría histórica particular y distinta y como centro hegemónico de ese mun-
do. Es parte del mismo proceso la elaboración de la nueva racionalidad 
que funda la modernidad y se asocia con ella. Por eso, los europeos y sus 
descendientes en las colonias tienen el papel central en esa elaboración. 
Una de las implicaciones de todo ello, es que el nuevo modo de producir 
conocimiento, su perspectiva central y sus categorías específicas, no po-
drían ser elaborados independientemente de las experiencias, ideas, imá-
genes y prácticas sociales implicadas en la colonialidad del poder.

La racionalidad/modernidad eurocéntrica se establece, por eso, negan-
do a los pueblos colonizados todo lugar y todo papel que no sean el de 
sometimiento, en la producción y desarrollo de la racionalidad. O, como 
Hegel diría, expresamente (“Lecciones de Filosofía de la Historia”), re-
firiéndose nada menos que a México y Perú precolombinos, que toda 
“aproximación del Espíritu” implicaba necesariamente la destrucción de 
11   La figura de “limpieza de sangre”, establecida en la Península Ibérica en la guerra 
contra musulmanes y judíos, es probablemente el antecedente más próximo de la idea que 
durante la conquista de las sociedades aborígenes de América se codifica como “raza”, 
así como de la “limpieza étnica” practicada después en la Alemania Nazi y ahora en la 
guerra en la ex-Yugoeslavia. La “limpieza de sangre” es una figura que se origina en la 
lucha religiosa, implica curiosamente que las ideas y prácticas religiosas, la cultura, se 
trasmiten por la “sangre”. En la idea de “raza” posterior a la colonización de los aboríge-
nes americanos, esa es exactamente la idea; esto es, que es por determinaciones raciales 
que los “indios”, “negros” y “mestizos” tienen cultura “inferior” o incapacidad de acceder 
a las culturas “superiores”. Pues eso es, en primer término, en lo que “raza” consiste: la 
asociación entre biología y cultura.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

91

las culturas aborígenes de América. El “Espíritu”, pues, resulta un exclu-
sivo privilegio europeo. Pero, como ahora puede verse, no hay nada de 
sorprendente en eso: se trata, desde el comienzo y en sus fundamentos, 
del “Espíritu” de la colonialidad. 

Esa versión peculiar de la racionalidad/modernidad es, en la propia Eu-
ropa, un producto de la imposición hegemónica del centro y norte eu-
ropeos sobre el Mediterráneo, y de la derrota de las opciones rivales en 
los propios países dominantes. Ganó más tarde hegemonía universal por-
que esa nueva Europa retuvo su lugar de centro del mismo poder que se 
universalizaba, el capitalismo. Pero de ese modo, la perspectiva general, 
los paradigmas centrales y las categorías principales, fueron elaboradas 
también como expresión de esa centralidad europea y de la colonialidad 
de las relaciones de poder. Esto es, resultaron eurocéntricas. Y conforme 
Europa fue diferenciándose e identificándose más perfiladamente, la ra-
cionalidad/modernidad fue haciéndose todavía más europea y eurocén-
trica, más provinciana en consecuencia, sin dejar de ser universalmente 
hegemónica. Esa es la racionalidad/modernidad en cuya crisis estamos 
hoy envueltos12.

Todo ello sirve para insistir en que aquellas identidades históricas 
coloniales –“indio”, “negro”, “blanco” y “mestizo”– y el complejo 
“raza”/”etnia” y sus consecuencias en el poder contemporáneo, son he-
chos que ocurrieron y ocurren en la cultura, en las relaciones intersub-
jetivas que forman la otra cara del poder, el otro fundamento del poder; 
y son igualmente originados y fundados en esa misma dimensión de la 
existencia social. Que están, sin duda, todo el tiempo asociados a, e im-
plicados en, las relaciones sociales materiales, ante todo en las formas de 
explotación o relaciones de producción; que se modulan y se condicionan 
recíprocamente con estas relaciones; pero no son sus consecuencias, de-
rivaciones, reflejos o superestructuras. Y no se identifican, ni se fundan, 
ni se agotan, en ellas13.

Hay un hecho en la cultura de América toda y en la de América Latina 
en particular, que implica a todo el mundo de hoy en su globalidad y que 
precisa ser reconocido, puesto en cuestión, debatido y evacuado: la colo-
12   Sobre estas cuestiones “Colonialidad y Racionalidad/modernidad”, ya citado. Y “Mo-
dernidad, Identidad y Utopía en América Latina”, Lima, Sociedad y Política, Ediciones, 
1988.
13   Eso es otro modo de decir que el poder es un fenómeno multidimensional, una vasta 
familia de categorías, que se constituye en la articulación histórica de distintas dimensio-
nes de la experiencia humana como existencia social; que de ese modo, y en esa medida, 
constituye una totalidad estructurada, presidida por una lógica central o hegemónica, pero 
todo el tiempo disputada y contradicha por otras lógicas, diversas entre sí; subalternas sí, 
secundarias también, e históricamente heterogéneas. No es un edificio en que cada piso es 
engendrado en y por el anterior.



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

92

nialidad del poder. Ese es el primer paso en dirección de la democratiza-
ción de la sociedad y del estado; de la reconstitución epistemológica de la 
modernidad; de la búsqueda de una racionalidad alternativa.

Raza, etnia y nación.

En la victoria final de esa versión eurocéntrica de la racionalidad/mo-
dernidad, el “estado-nación” fue el agente central y decisivo. La derrota 
de las opciones rivales en la propia Europa no hubiera ocurrido sin él. 
Porque este fenómeno, en su realidad y en su mistificación, está ligado 
siempre a un proceso de colonización y de desintegración de unas socie-
dades y unas culturas por otras.

La formación del mundo colonial del capitalismo se caracterizó, entre 
otras cosas, por un doble movimiento de colonización. En Europa implicó 
la derrota de unas culturas en favor de otras, cuyos portadores tomaron 
el control del proceso de formación de los estados-nación. En el resto 
del mundo, implicó la colonización de sociedades y culturas en favor de 
aquellos estados-nación. Ambos fenómenos ocurrieron en el mismo pro-
ceso, en el mismo movimiento histórico. De otro modo, el carácter del 
mundo colonial americano, ibero o britano, no hubiera sido el mismo. 
Inclusive, difícilmente habría sido practicable la colonización perdurable 
de las sociedades no-europeas, y para comenzar, en América14.

Probablemente eso explica porqué la cuestión nacional emerge primero 
en el mundo colonial americano, en el curso del siglo xviii, porque la 
lucha contra la dominación política de Europa, al comienzo no se plantea 
solamente como ruptura y corte de esa dominación, sino también como 
descolonización, esto es, como democratización de la propia sociedad 
que pugna por la independencia frente al imperio. 

La independencia de las colonias britanoamericanas es el primer mo-
mento de ese proceso. De allí su nombre de Revolución Americana. Sin 
embargo, la experiencia más radical ocurre y no por casualidad, en Haití. 
Allí, es la población esclava y “negra”, la base misma de la dominación 
colonial antillana, la que destruye junto con el colonialismo, la propia 
colonialidad del poder entre “blancos” y “negros” y la sociedad esclavista 
como tal. Tres fenómenos en el mismo movimiento de la historia. Aun-
que destruido más tarde por la intervención neocolonial de los Estados 

14   Los estudios acerca de las interdependencias entre los procesos de colonización de 
unas sociedades y culturas y la formación de “naciones-estados” en otras, no son aún muy 
numerosos, pero la cuestión ha sido aludida ya más de una vez. Por ejemplo, Immanuel 
Wallerstein: The Modern World System”. Academic Press, 1974. New York, USA. Vol. I.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

93

Unidos, el de Haití es el primer momento mundial en que se juntan la 
independencia nacional, la descolonización del poder social y la revolu-
ción social. 

En el mundo colonial iberoamericano, en cambio, la única revolución 
con real potencial descolonizador, Túpac Amaru, es derrotada. Por eso la 
Independencia de las colonias iberoamericanas no equivalió a, no produ-
jo, un proceso de descolonización, esto es, de nacionalización de la socie-
dad y del estado; ni un proceso de revolución de las relaciones materiales 
de explotación.

En Europa, por su lado, la cuestión nacional, como problema de demo-
cratización de las relaciones de poder, se plantea en el marco del primer 
proceso radical de revolución social, durante la Revolución Francesa. En 
ambas partes del mundo del colonialismo capitalista, la cuestión nacional 
en ese período sólo tiene sentido real cuando emerge como problema de 
nacionalización de la sociedad, el cual consiste en todas partes en un pro-
ceso de democratización más o menos profunda, más o menos radical, de 
la sociedad y de su estado.

Lo paradójico, desde esta perspectiva, es que después de la Emancipa-
ción, la cuestión del estado-nación en América Latina –esto es, la Amé-
rica postcolonial– no se plantea realmente en el mismo sentido inicial. 
Derrotados los movimientos sociales descolonizadores desde fines del 
siglo xviii, el “estado-nación” es establecido precisamente por los que he-
redan los privilegios del poder colonial. Es decir, como imposición de sus 
intereses sobre los de todos los demás sectores y, en primer término, los 
de “indios” y “negros”. En consecuencia, como una mistificación. De ese 
modo, el “estado-nación” en América Latina no ha dejado de ser –salvo 
parcialmente en algunos países– expresión política de la colonialidad de 
la sociedad. Y no ha dejado de ser agente de la hegemonía del eurocen-
trismo en la cultura latinoamericana.

Esa peculiar historia del problema de la nación y del estado-nación en 
la América Latina postcolonial, no podría ser explicada sino por el predo-
minio, en realidad el pleno dominio, del eurocentrismo entre las etnias/
clases dominantes y en los grupos intelectuales desde fines del siglo xviii 
y que se hace particularmente virulento durante el siglo xix. Es sólo du-
rante el siglo xx, desde los comienzos de la revolución mexicana, que el 
eurocentrismo ha sido puesto en cuestión y gradual y parcialmente va 
siendo puesto en crisis.

La mirada eurocentrista de la realidad social de América Latina, llevó a 
los intentos de construir “estados-nación” según la experiencia europea, 
como homogenización “étnica” o cultural de una población encerrada en 
las fronteras de un estado. Eso planteó inmediatamente el así llamado 



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

94

“problema indígena” y aunque innominado el “problema negro”. Bajo 
su influencia, se han llevado a cabo genocidios masivos de “indios” (así 
como en EEUU), en Argentina, Uruguay y Chile. O se ha intentado llevar 
a “indios” y “negros” a optar por la “modernidad” eurocéntrica por la 
fuerza, no obstante la densidad de sus propias orientaciones culturales, 
diferenciables sin duda aún después de 500 años. O se recurre a velar, in-
clusive a negar, la colonialidad de las relaciones, el racismo, el etnicismo 
y sus combinaciones.

La “nación” que se sigue intentando inventar de ese modo, es una 
idea que en Europa casi llegó a ser posible en ciertos casos (Francia, por 
ejemplo), porque la destrucción de unas culturas y “etnias” en favor de 
otras, pudo realizarse sin producir una colonialidad perdurable del po-
der, porque no intervenía en esos procesos el “factor raza” (como diría 
Mariátegui)15. El “estado-nación” pudo llegar a ser inclusive, después de 
las revoluciones sociales de toda una centuria, un instrumento de demo-
cratización relativa de la sociedad. 

En América Latina, en cambio, esa misma vía es imposible si es pensa-
da realmente con autenticidad, mientras no sea erradicada la colonialidad 
del poder; o perfectamente transitable si bajo ese membrete se trata, como 
todo parece indicar hasta ahora, de perpetuar ese poder. Por esas razones 
es indispensable abrir ahora, de nuevo, el debate de esas cuestiones. Ma-
riátegui puede ofrecer un punto de partida.

Cuestiones abiertas 

Una de las intrigas no resueltas en el debate mariateguiano es su pecu-
liar empleo de las categorías “raza” y “etnia”, de una parte; y, de la otra, 
el cordón umbilical que liga su noción de “raza” con sus ideas sobre la 
“cuestión nacional”.

Como es sabido, él recusó con rotundidad la pertinencia de la categoría 
“etnia” para debatir la problemática de los “indios” en América Latina: 
“La tesis de que el problema indígena es un problema étnico no merece 
siquiera ser discutida”, llega a decir (“Punto de Vista Antimperialista”. 
En adelante lo citaré como PVA). En cambio, no hace reparo alguno a la 
15   Sin duda, una muy eficiente demostración de la actuación del “factor raza” en la 
formación de la “nación francesa” antes de la Segunda Guerra Mundial, es la actual re-
sistencia de una gran parte de los ciudadanos franceses, a considerar igualmente fran-
ceses, esto es, miembros de la “nación francesa” a los nacidos en Francia que no sean 
“blancos”, como ocurre con los hijos de los migrantes norafricanos. El debate actual so-
bre esa cuestión ilustra claramente cómo opera en el mundo de hoy el complejo cultural 
“racismo”/”etnicismo”.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

95

categoría “raza”, es cierto, pero hay que admitir que sobre ésta sus ideas 
no están libres de ambiguedad.

Es temprano aún para dejar estas cuestiones resueltas. Esto es, se re-
quieren más estudios específicos acerca de las fuentes intelectuales de 
JCM en estos asuntos y sobre el movimiento de su propia reflexión. Por 
eso, aquí se trata apenas de sugerir ciertas pistas.

En primer lugar, antes de 1930 la categoría de “etnia” aún estaba ha-
ciendo su ingreso en la problemática antropológica, por medio de los 
franceses, y sobre todo respecto de las poblaciones africanas colonizadas. 
Probablemente en la atmósfera intelectual europea de entreguerras, el 
olor colonialista de la categoría era muy intenso, puesto que era entonces 
más patente que hoy que el término servía para marcar las desigualdades, 
en términos de “inferioridad”/”superioridad”, no tanto las diferencias, 
culturales, entre colonizados y colonizadores, entre europeos o “blancos” 
y africanos o “negros. En todo caso, sin duda mucho más que ahora. En 
esa atmósfera intelectual, Mariátegui no podía dejar de sentirse lejos de 
los atractivos del concepto de “etnia”.

En cambio, la idea de “raza”, no era exactamente recusada, pero había 
llegado a ser en algunos medios intelectuales y políticos europeos de en-
tonces, suficientemente equívoca como para admitir, si no una equivalen-
cia, sí una vecindad o un parentesco con la idea de civilización. Esas son, 
seguramente, las versiones que recoge JCM durante su estadía europea, 
sobre todo en el debate del “materialismo histórico” centroeuropeo, ya 
básicamente incorporado al dominio del eurocentrismo16. Por lo demás, 
aunque el término estaba en pleno auge en el debate europeo de ese perío-
do, aún no había sido apropiado, lo que ocurriría muy poco después de la 
muerte de Mariátegui, como bandera ideológica de las corrientes políticas 
más perversas, como el nazismo. 

En efecto, es en esa línea que se apoya en Pareto, no obstante la pers-
pectiva autoritaria y jerarquizante de ese autor, contra la idea de la “infe-
rioridad racial” biológica o natural, en la discusión del problema racial en 
América Latina (El Problema de las Razas en América Latina. En adelan-
te lo citaré como EPR). Pero admite la posible inferioridad histórica de 
16   En los debates de la socialdemocracia europea acerca de la cuestión nacional y colonial, 
durante la Primera Guerra Mundial y en el período de entreguerras, los más influyentes 
teóricos y líderes mostraron una posición racista y etnicista, no obstante su oposición al colo-
nialismo. Kautstky, por ejemplo. Otros defendieron el colonialismo europeo como favorable 
a los colonizados. Bernstein, entre otros. Otros eran abiertamente colonialistas y racistas, 
como Hildebrand. Otras corrientes sostenían la necesidad de terminar con el colonialismo, 
pero no precisamente para dejar a los colonizados libres de optar sus modos de existencia, 
sino para hacer más lugar a políticas donde la cuestión nacional fuera resuelta en términos 
europeos. Ver a ese respecto Horace Davis: “ Nationalism and Socialism”. MR Press, 1967. 
New York.



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

96

las “razas” indígenas: “Las razas indígenas se encuentran en la América 
Latina, en un estado clamoroso de atraso y de ingnorancia, por la servi-
dumbre que pesa sobre ellas, desde la conquista española” (EPR). Apela 
a la autoridad de Bujarin para el mismo propósito: “lo que nos interesa 
saber es si existe una diferencia entre el nivel de cultura de los blancos y 
de los negros en general. Ciertamente esa diferencia existe. Actualmente 
los blancos son superiores a los otros. Pero qué prueba eso?. Prueba que 
actualmente las razas han cambiado de lugar. Y eso contradice la teoría 
de las razas” (EPR).

De otro lado, en referencia a la situación china de ese momento (1929), 
no titubea en decir que la “colaboración (de los trabajadores chinos en la 
lucha antimperialista. AQ) con la burguesía china, y aún de muchos ele-
mentos feudales, se explica por razones de raza, de civilización nacional, 
que entre nosotros no existen” (PVA). 

“Raza” parece ser, pues, en Mariátegui una categoría que se refiere si-
multáneamente a las características biológicas y a la historia civilizacio-
nal particulares de un grupo humano. En esos términos puede hablar de 
la “raza blanca” y de las “razas indígenas” (EPR). En la primera de esas 
dimensiones del concepto, no admite la idea de “inferioridad/superiori-
dad” racial. En la segunda, sí. De hecho, en todos los textos está implícita 
la admisión de la idea de la “raza blanca” como la más avanzada. Esta es 
sinónimo de europea, obviamente, ya que siempre está colocada en sin-
gular. Llega a frasear que hay una “civilización blanca”: “En el agro feu-
dalizado, la civilización blanca no ha creado focos de vida urbana”(EPR).

En cambio, existirían varias “razas indígenas”. Señala, explícitamente: 
“Pueblos como el quechua y el azteca, que habían llegado a un grado 
avanzado de organización social, retrogradaron, bajo el régimen colonial, 
a la condición de dispersas tribus agrícolas” (EPR).

Esa parece ser, quizás, la idea central mariateguiana acerca de la cues-
tión racial. “Raza” sería una categoría básicamente bidimensional. Mien-
ta al mismo tiempo las características físicas y el estado de desarrollo 
civilizatorio. Y aunque no hay ninguna indicación acerca de las relaciones 
entre ambas dimensiones de la categoría, la última de ellas es, ante todo, 
vinculada a las relaciones de producción. Por eso es que puede sostener 
claramente: “Llamamos problema indígena a la explotación feudal de los 
nativos en la gran propiedad agraria”. O, en el mismo sentido: “El proble-
ma indígena se identifica con el problema de la tierra” (EPR).

Empero la primera dimensión, física o biológica, de la categoría no 
carece de importancia. Así, Mariátegui afirma, de una parte, que la ex-
plotación de las “razas indígenas” permite al imperialismo una mano de 
obra barata: “La raza tiene, ante todo, esta importancia en la cuestión del 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

97

imperialismo”, afirma. Y añade en seguida: “Pero tiene también otro rol, 
que impide asimilar el problema de la lucha por la independencia nacio-
nal en los países de la América con fuerte porcentaje de población indí-
gena, al mismo problema en el Asia o el África”. Ese rol es la diferencia 
de color: “los elementos feudales o burgueses, en nuestros países, sienten 
por los indios, como por los negros y mulatos, el mismo desprecio que los 
imperialistas blancos”. Y poco más adelante: “Entre el señor o el burgués 
criollo y sus peones de color, no hay nada en común” (EPR).

Es mucho menos seguro lo que puede ser inferido acerca de su idea de 
“etnia”. A veces pareciera hacerla exactamente equivalente a lo que suele 
entenderse por “raza” en su acepción estrictamente biológica. Pero eso no 
es inequívoco. Dice, por ejemplo, que: “La raza india no fue vencida en 
la guerra de la conquista, por una raza superior étnica o cualitativamente; 
pero sí fue vencida por su técnica, que estaba muy por encima de la técni-
ca de los aborígenes” (EPR). 

Tampoco en la cuestión de “raza” se puede estar seguro completamente. 
Por ejemplo, es arriesgado decir con certeza qué está realmente implica-
do en el “factor raza”, términos usados más de una vez en sus textos: “la 
influencia del factor raza se acusa evidentemente insignificante al lado de 
la influencia del factor economía”, dice en un momento, para oponerse a 
la idea de una superioridad racial del indio y de su presunta misión ra-
cial en el “renacimiento americano”; y para defender la necesidad de los 
productos mentales y materiales del capitalismo europeo para un “Estado 
socialista”. “Raza” aquí parece reducirse, de nuevo, a sólo uno de sus 
elementos, el biológico. 

De todos modos, con su reconocida perspicacia, Mariátegui logró dos 
observaciones cruciales. Una, que el “problema indígena” no podría ser 
resuelto sin la liquidación del gamonalismo y de la servidumbre. Otra, 
que las relaciones de poder entre “blancos”, “indios”, “negros” y “mesti-
zos”, no consistían solamente en las relaciones de explotación, ni se ori-
ginaban en ellas, sino que implicaban también fenómenos de otro carácter 
y de otro origen, como la idea de “raza”. Ese es el sentido necesario de su 
comparación de las relaciones entre dominantes y dominadores en China 
o en el Perú, acerca de la cuestión nacional. 

Los problemas básicos

Sin embargo, a pesar del esfuerzo mariateguiano aquellas categorías no 
han dejado de secretar sus inevitables implicaciones. Primero, la disolu-
ción de una realidad heterogénea y diversa en un discurso homogeniza-



“RAZA”, “ETNIA”, Y “NACIÓN” EN MARIÁTEGUI: CUESTIONES ABIERTAS

98

dor. Segundo, el bloqueo a percibir y poner en cuestión, explícitamente, el 
hecho cultural que está implicado en la base misma del poder en América 
Latina: el complejo “raza”-”racismo”-”etnia”-”etnicismo”. Esos proble-
mas hacen difícil el debate actual de la colonialidad del poder.

En un sentido muy preciso, la “nación” en América Latina implicaría o 
una radical redefinición de la categoría, sacarla de su matriz eurocéntrica, 
aunque eso no parece viable actualmente. O una destrucción práctica-
mente total de la diversidad “étnica” o histórico-cultural, para producir 
una nueva etnicidad global o una única “nacionalidad”, en los términos 
eurocéntricos. Eso levanta algunos problemas básicos:

1. Después de 500 años esa homogenizacón histórico-cultural no ha 
ocurrido, no solamente por la resistencia cultural de los dominados, sino 
en la misma medida por la colonialidad (etnicista/racista) de la perspec-
tiva y de la práctica social de los dominadores. Así se hace visible, que 
la producción, reproducción o cambio de identidades históricas no son el 
resultado del comportamiento de un agente histórico aislado, sino parte 
de la historia de las relaciones de poder. La identidad no es un atributo 
inmanente a los pueblos, grupos o individuos. Es siempre un modo y un 
momento de las relaciones entre esas categorías. 

2. Nada sugiere que los actuales dominadores, sus asociados en las ca-
pas intermedias o aún los propios dominados estén actualmente prepa-
rados para, o encaminándose hacia, el abandono del complejo cultural 
“raza”-”racismo”-”etnia”-”etnicismo”. Bajo la crisis cultural en curso, es 
visible una suerte de re-legitimación explícita de la dominación “racial”. 
En todo caso, un cambio cultural de esa magnitud histórica no ocurriría 
sin un conflicto de vastas proporciones y consecuencias, que subvirtiera 
las relaciones intersubjetivas del poder y produjera una mutación de iden-
tidades.

3. No hay ninguna razón que asegure que la descolonización del poder 
llevaría necesariamente a la formación de una “nación”, en lugar del es-
tablecimiento de nuevas identidades, si se quiere, “nacionales”; ni, por 
consecuencia, a afirmar los actuales “estados-nación”; o a la formación 
de un “estado-nación” en lugar de uno “plurinacional”; o, por qué no, de 
nuevos “estados-nación”; o candidatos a ello, disputando, inevitablemen-
te con violencia, espacios de dominación.

En primer término, porque la descolonización del poder social implica-
ría el reconocimiento de las diferencias históricas, culturales, “étnicas”, 
entre los varios componentes de la población que habita el espacio de los 
actuales “estados-nación”. Segundo, porque por debajo de las identida-
des coloniales es inevitable encontrar identidades históricas específicas, 
diversas, sobre todo entre los “indios” (por ejemplo, aymaras, guaraníes, 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

99

mayas, tarahumaras, etc.); pero quizás también, en cierta medida, entre 
los “negros”, aunque en ese caso ha ocurrido, probablemente, una “etni-
ficación” relativamente más homogénea, o que tiende en esa dirección, 
dados el desenraizamiento cultural tan prolongado, y una tan continuada 
y larga presión homogenizante de los dominadores. 

Es necesario recordar que el “problema indígena” se planteó, pre-
cisamente, para discutir y resolver en términos “raciales” la “cuestión 
nacional”. Los liberales argentinos y los chilenos se decidieron por el 
exterminio de la “raza india” para tener una población “nacionalmente” 
homogénea. Porque es obvio que no se trataba de una homogenización 
cultural, si se tiene en cuenta que la migración de “eslavos”, “judíos y 
“latinos” se promovía a pesar de sus recíprocas diferencas culturales o 
“étnicas”, por ser todos ellos de “raza blanca”. Esos son exactamente los 
mismos problemas que se plantearon también en el áspero debate nor-
teamericano durante la conquista de los territorios mexicanos y también 
estuvieron implicados en la guerra civil que siguió a esa conquista.

Las categorías que están en la base de la colonialidad del poder, han 
sido mantenidas y reproducidas por los dominadores, precisamente junto 
con la del “estado-nación”. No obstante, los sectores urbanos de los gru-
pos dominados e intermediarios, no han cesado de hacer esfuerzos para 
empujar la realización de esa misma idea de “estado-nación”, sin duda 
como un modo de lograr alguna democratización del poder. No por ca-
sualidad, tales esfuerzos no han sido exitosos, o lo han sido muy parcial-
mente. Y aún así, sólo bajo condiciones revolucionarias. El actual espejo 
mexicano es, en este sentido, más que ilustrativo. 

A la hora de la globalización del poder mundial, todos esos problemas 
vuelven al primer plano del debate. Ese nuevo debate ya está asediado de 
riesgos. De una parte, una re-colonización de los pueblos en los términos 
de esa nueva globalidad y de sus controladores. De otro lado, la pro-
ducción y reproducción de identidades generadas, precisamente, en aquel 
contexto de poder, y en consecuencia, como hace 500 años, sobre la base 
de categorías de ese nuevo carácter colonial. 

Todo ello apunta a la necesidad de abrir de nuevo estas cuestiones, sa-
car a luz los orígenes y el carácter de las categorías que aún dominan el 
pensamiento de los pueblos originados en la violencia de la dominación 
colonial y, por eso, con problemas de identidad. En tales cuestiones pare-
cen residir, aún, las claves de América Latina. 

  



¡QUÉ TAL LA RAZA!

100

¡Qué tal raza!1

Anibal Quijano

La idea de raza es, con toda seguridad, el más eficaz instrumento de do-
minación social inventado en los últimos 500 años. Producida en el mero 
comienzo de la formación de América y del capitalismo, en el tránsito 
del siglo xv al xvi, en las centurias siguientes fue impuesta sobre toda la 
población del planeta como parte de la dominación colonial de Europa2.

Impuesta como criterio básico de clasificación social universal de la po-
blación del mundo, según ella fueron distribuidas las principales nuevas 
identidades sociales y geoculturales del mundo. De una parte: “Indio”, 
“Negro”, “Asiático” (antes “Amarillos” y “Aceitunados”), “Blanco” y 
“Mestizo”. De la otra: “América”, “Europa”, “África”, “Asia” y “Ocea-
nía”. Sobre ella se fundó el eurocentramiento del poder mundial capitalis-
ta y la consiguiente distribución mundial del trabajo y del intercambio. Y 
también sobre ella se trazaron las diferencias y distancias específicas en 
la respectiva configuración específica de poder, con sus cruciales impli-
caciones en el proceso de democratización de sociedades y Estados y de 
formación de Estados-nación modernos.

De ese modo, raza –una manera y un resultado de la dominación colo-
nial moderna– invadió todos los ámbitos del poder mundial capitalista. 
En otros términos, la colonialidad se constituyó en la piedra fundacional 
del patrón de poder mundial capitalista, colonial/moderno y eurocentra-
do3. Tal colonialidad del poder ha probado ser más profunda y duradera 
que el colonialismo en cuyo seno fue engendrado y al que ayudó a ser 

1   Publicado en Alai 320, 1998
2   Acerca de la invención de la idea de “raza” y de sus antecedentes, ver de Aníbal Quija-
no: “’Raza’, ‘Etnia’, ‘Nación’. Cuestiones Abiertas”. En Roland Forgues, ed. José Carlos 
Mariátegui y Europa. La otra cara del descubrimiento. Lima 1992, Ed. Amauta. También 
de Aníbal Quijano e Immanuel Wallerstein: “Americanity as a Concept or the Americas in 
the Modern World System”. En International Journal of Social Sciences, No. 134, París, 
Francia, 1992. UNESCO.    
3   Sobre la colonialidad del poder y el patrón colonial/moderno y eurocentrado del capi-
talismo mundial, de Aníbal Quijano, “Coloniality of Power and Eurocentrism”. En Goran 
Therborn, ed. Modernity and Eurocentrism, Estocolmo, 1999. También podrá verse mi 
“Coloniality of Power and Social Classification”, en el volumen de Festschriften para 
Immanuel Wallerstein, de próxima publicación.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

101

mundialmente impuesto4.

“Racismo” y “raza”

El “racismo” en las relaciones sociales cotidianas no es, pues, la única 
manifestación de la colonialidad del poder. Pero es, sin duda, la más per-
ceptible y omnipresente. Por eso mismo, no ha dejado de ser el principal 
campo de conflicto. En tanto que ideología, a mediados del siglo xix se 
pretendió incluso presentarla como toda una teoría científica5. En esa pre-
tensión se apoyó, casi un siglo después, el proyecto del Nazional-Sozia-
lismus, más conocido como nazismo, de dominación mundial alemana.

La derrota de ese proyecto en la Segunda Guerra Mundial (1939-1945) 
contribuyó a la deslegitimación del racismo, por lo menos como ideología 
formal y explícita, para gran parte de la población mundial. Su práctica 
social no dejó por eso de ser mundialmente extendida, y en algunos paí-
ses, como África del Sur y su sistema de apartheid, ideología y prácticas 
de dominación social llegaron a ser incluso más intensa y explícitamente 
racistas. Con todo, aún en esos países la ideología racista ha debido ce-
der algo, ante todo frente a las luchas de las víctimas, pero también de la 
condena universal, hasta permitir la elección de gobernantes “negros”. Y 
en países como el Perú, la práctica de la discriminación racista requiere 
ahora ser enmascarada, con frecuencia si no siempre con éxito, detrás de 
códigos sociales referidos a diferencias de educación y de ingresos que 
en este país son, precisamente, una de las más claras consecuencias de 
relaciones sociales racistas6.

Lo que es realmente notable, en cambio, es que para la abrumadora ma-
yoría de la población mundial, incluidos los opositores y las víctimas del 
racismo, la idea misma de “raza”, como un elemento de la “naturaleza” 
que tiene implicaciones en las relaciones sociales, se mantenga virtual-
mente intocada desde sus orígenes.

En las sociedades fundadas en la colonialidad del poder, las víctimas 
combaten por relaciones de igualdad entre las “razas”. Quienes no lo son, 
4   El concepto de Colonialidad del Poder fue introducido en mi texto “Colonialidad y 
Modernidad/Racionalidad”, en Perú Indígena, vol.13, No. 29, 1992. Lima, Perú. Véase 
también de Aníbal Quijano e Immanuel Wallerstein, op. cit. Sobre las tendencias del ac-
tual debate, de Walter Mignolo, “Diferencia Colonial y Razón Postoccidental”. En Anua-
rio Mariateguiano, No. 10, 1998. Lima, Perú. 
5   El Conde Artur de Gobineau: Essays sur l´Inegalité des Races Humaines, publicados 
entre 1853 y 1857, en París, Francia.
6   Sobre la extendida perspectiva racista en el Perú, véase los resultados de una reciente 
encuesta entre estudiantes universitarios de Lima Metropolitana: Ramón León: El País de 
los Extraños. Lima 1998, Fondo Editorial de la Universidad Ricardo Palma.



¡QUÉ TAL LA RAZA!

102

directamente al menos, admitirían de buen grado que las relaciones entre 
las “razas” fueran democráticas, si no exactamente entre iguales. Sin em-
bargo, si se revisa el debate respectivo, incluso en los países donde ha sido 
más intenso el problema, en Estados Unidos o en África del Sur, sólo de 
modo excepcional y muy reciente se puede encontrar investigadores que 
hayan puesto en cuestión, además del racismo, la idea misma de “raza”7.

Es, pues, profunda, perdurable y virtualmente universal, la admisión de 
que “raza” es un fenómeno de la biología humana que tiene implicacio-
nes necesarias en la historia natural de la especie y, en consecuencia, en 
la historia de las relaciones de poder entre las gentes. En eso radica, sin 
duda, la excepcional eficacia de este moderno instrumento de dominación 
social. No obstante, se trata de un desnudo constructo ideológico, que no 
tiene, literalmente, nada que ver con nada en la estructura biológica de la 
especie humana y todo que ver, en cambio, con la historia de las relacio-
nes de poder en el capitalismo mundial, colonial/moderno, eurocentrado.

Dos de las cuestiones implicadas en esa extraña relación entre la mate-
rialidad de las relaciones sociales y su dimensión intersubjetiva, son las 
que me propongo discutir en esta ocasión.

¿Sexo-”genero” y “color”-”raza”?

En la crisis actual del patrón mundial de poder vigente, acaso la más 
profunda de todas las que ha confrontado en sus 500 años, las relaciones 
de clasificación social de la población del planeta son las más profunda-
mente afectadas. Esas relaciones han combinado, variablemente, todas 
las formas de dominación social y todas las formas de explotación del 
trabajo. Pero a escala mundial su eje central fue –aunque en declinación, 
todavía es– la asociación entre la mercantilización de la fuerza de trabajo 
y la jerarquización de la población mundial en términos de “raza” y de 

7   En América Latina muchos prefieren pensar que no existe racismo porque todos somos 
“mestizos”, o porque, como en Brasil, la postura oficial es que existe una democracia ra-
cial. Un número creciente de latinoamericanos que residen un tiempo en Estados Unidos, 
inclusive estudiantes de ciencias sociales, regresan a sus países convertidos a la religión 
del color consciousness, de la cual han sido, sin duda, víctimas. Y regresan racistas con-
tra su propio discurso. Esto es, convencidos de que “raza”, puesto que es “color”, es un 
fenómeno de la naturaleza y sólo el “racismo” es una cuestión de poder. Por eso, algunas 
gentes confunden las categorías del debate sobre el proceso del conflicto cultural y las 
de ideologías racistas, y se dejan arrastrar hacia argumentos de extrema puerilidad. En el 
Perú, un curioso ejemplo reciente es el de Marisol de la Cadena: El Racismo silencioso 
y la superioridad de los intelectuales en el Perú. En Socialismo y Participación, No. 83, 
setiembre 1998, Lima, Perú.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

103

“género”8. 
Ese patrón de clasificación social ha sido largamente duradero. Pero el 

agotamiento de la primera y la resistencia a la segunda, han producido el 
estallido del anterior patrón de clasificación de la población mundial. La 
reproducción y re-expansión de formas no-salariales de explotación, es 
una consecuencia del agotamiento de las relaciones salariales en el largo 
plazo. Y la resistencia creciente a las discriminaciones de “género” y de 
“raza” es la otra dimensión de la crisis.

El mundo del capitalismo es, por cierto, histórico-estructuralmente he-
terogéneo y las relaciones entre sus partes y regiones no son necesaria-
mente continuas. Eso significa que la crisis del patrón capitalista colonial/
moderno de clasificación social de la población mundial tiene ritmos y ca-
lendarios diferentes en cada área del mundo capitalista. La resistencia de 
las víctimas del racismo avanza en ciertas regiones y en otras encuentra 
no sólo menor espacio, sino abiertos intentos de re-legitimación en otros. 
Esa discontinuidad entre la resistencia al racismo y su relegitimación, 
puede verse, por ejemplo, en el caso del Perú bajo el Fujimorismo9. Pero 
esas mismas discontinuidades, precisamente, hacen patente la menciona-
da crisis. Debido a ella, finalmente parece haber comenzado a ser puesta 
en cuestión la idea misma de “raza”, no sólo el “racismo”. Pero inclusive 
la minoría que avanza en esa dirección, no consigue aún desprenderse de 
las viejas anclas mentales de la colonialidad del poder.

Así, el debate sobre la cuestión del “género” y los movimientos femi-
nistas va logrando que una proporción creciente de la población mundial, 
tienda a admitir que “género” es un constructo mental fundado en las 
diferencias sexuales, que expresa las relaciones patriarcales de domina-
ción y que sirve para legitimarlas. Y algunos proponen ahora que, análo-
gamente, hay que pensar también “raza” como otro constructo mental, 
éste fundado en las diferencias de “color”. Así, sexo es a “género”, como 
“color” sería a “raza”. Entre ambas ecuaciones existe, sin embargo, una 
insanable diferencia. La primera de ellas tiene lugar en la realidad. La 
segunda, en absoluto.
8   Las relaciones de dominación fundadas en las diferencias de sexo son más antiguas 
que el capitalismo. Este las hizo más profundas asociándolas con las relaciones de “raza” 
y haciendo a las dos objeto de la perspectiva eurocéntrica de conocimiento. Pero la clasi-
ficación “racial” de la población mundial llevó también a que las mujeres de las “razas” 
dominantes fueran también dominantes sobre las mujeres de las “razas” dominadas. Eso 
introdujo un eficaz mecanismo de fortalecimiento de ambas formas de dominación, pero 
sobre todo de la que se apoya en la idea de “raza”.
9   No hace mucho, reporteros de la TV documentaron una abierta discriminación de ca-
rácter racista/etnicista en algunos locales nocturnos. Fueron sancionados, en principio, 
por la institución encargada de esos asuntos. Pero la Corte Suprema de Justicia, nada me-
nos, dictaminó después que las empresas discriminantes tenían derecho legal de hacerlo! 



¡QUÉ TAL LA RAZA!

104

En efecto, en primer término, sexo y diferencias sexuales son realmente 
existentes. En segundo término, son un subsistema dentro del sistema 
conjunto que conocemos como el organismo humano, del mismo modo 
que en el caso de la circulación de la sangre, de la respiración, de la di-
gestión, etc., etc. Esto es, hacen parte de la dimensión “biológica” 10 de la 
persona global. Tercero, debido a eso implican un comportamiento “bio-
lógico” diferenciado entre sexos diferentes. Cuarto, ese comportamiento 
biológico diferenciado está vinculado, ante todo, a una cuestión vital: la 
reproducción de la especie. Uno de los sexos insemina y fecunda, el otro 
ovula, menstrúa o concibe, gesta, pare, amamanta o puede amamantar, 
etc.

En suma, la diferencia sexual implica un comportamiento, esto es un 
rol, biológico diferenciado. Y el hecho de que “género” sea una categoría 
cuya explicación de ningún modo puede agotarse y menos legitimarse 
allí, no deja por eso de ser visible que hay, en realidad, un punto de partida 
“biológico” en la construcción intersubjetiva de la idea de “género”.

Así no ocurre, de modo alguno, en las relaciones entre “color” y “raza”. 
Primero que todo, es indispensable abrir de par en par la cuestión del tér-
mino “color” referido a las características de las gentes. La idea misma de 
“color” en esa relación es un constructo mental. Si se dice que hay “colo-
res” políticos (“rojos”, “negros”, “blancos”), todo el mundo está, presu-
miblemente, dispuesto a pensarlo como una metáfora. Pero curiosamente 
no ocurre así cuando se dice que alguien es de “raza blanca”, o “negra”, 
“india”, “piel roja” o “amarilla”. Y, más curiosamente aún, pocos piensan 
espontáneamente que se requiere una total deformación de la vista para 
admitir que “blanco” (o “amarillo” o “rojo”) pueda ser el color de piel 
alguna sana. O que se trata de una forma de estupidez. A lo sumo, los más 
exigentes pensarán que se trata de un prejuicio.

La historia de la construcción del “color” en las relaciones sociales, 
está ciertamente por hacer. No obstante, existen suficientes indicios his-
tóricos para señalar que la asociación entre “raza” y “color” es tardía y 
tortuosa. La idea de “raza” es anterior y “color” no tiene originalmente 
una connotación “racial”. La primera “raza” son los “indios” y no hay 
documentación alguna que indique la asociación de la categoría “indio” 
con la de “color”.

La idea de “raza” nace con “América” y originalmente se refiere, presu-

10   Es indispensable tener en cuenta que, a menos que se acepte el radical dualismo carte-
siano, lo “biológico” o “corporal” es una de las dimensiones de la persona, y que ésta tiene 
que ser pensada como un organismo que conoce, sueña, piensa, quiere, goza, sufre, etc., 
etc., y que todas esas actividades ocurren con y en el “cuerpo”. Este no es, pues, “bioló-
gico” en el sentido de separado y radicalmente diferente del “espíritu”, “razón”, etc., etc.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

105

miblemente, a las diferencias fenotípicas entre “indios” y conquistadores, 
principalmente “castellanos”11. Sin embargo, las primeras gentes domina-
das a las que los futuros europeos aplican la idea de “color” no fueron los 
“indios. Fueron los esclavos secuestrados y negociados desde las costas 
de lo que ahora se conoce como Africa y a quienes se llamará “negros”. 
Pero aunque sin duda parezca ahora extraño, no es a ellos que original-
mente se aplica la idea de “raza”, a pesar de que los futuros europeos los 
conocen desde mucho antes de llegar a las costas de la futura América. 

Durante la Conquista, los ibéricos, portugueses y castellanos, usan el 
término “negro”, un “color”, como consta en las Crónicas de ese período. 
Sin embargo, en ese tiempo los ibéricos aún no se identifican a sí mismos 
como “blancos”. Este “color” no se construye sino un siglo después, entre 
los britano-americanos durante el xvii, con la expansión de la esclavitud 
de los africanos en América del Norte y en las Antillas británicas. Y ob-
viamente, allí “white” (“blanco”) es una construcción de identidad de los 
dominadores, contrapuesta a “black” (“negro” o “nigger”), identidad de 
los dominados, cuando la clasificación “racial” está ya claramente con-
solidada y “naturalizada” para todos los colonizadores y, quizás, incluso 
entre una parte de los colonizados.

En segundo término, si “color” fuera a “raza”, como sexo es a “género”, 
“color” tendría algo que ver, necesariamente, con la biología o con algún 
comportamiento biológico diferenciado de parte alguna del organismo. 
Sin embargo, no existe indicio alguno, ya que no evidencia, de que algo, 
en alguno de los subsistemas o aparatos del organismo humano (genital o 
sexual, de la circulación de la sangre, de la respiración, de filtro de toxinas 
y líquidos, de producción de glándulas, de producción de células, tejidos, 
nervios, músculos, neuronas, etc., etc., etc.) tenga naturaleza, configura-
ción, estructura, funciones o roles diferentes según el “color”, de la piel, 
o de la forma de los ojos, del cabello, etc., etc.12

Sin duda, las características corporales externas (forma, tamaño, “co-
lor”, etc.) están inscritas en el código genético de cada quien. Sólo en ese 
específico sentido se trata de fenómenos biológicos. Pero eso no está, de 
modo alguno, referido a la configuración biológica del organismo, a las 
funciones y comportamientos o roles del conjunto o de cada una de sus 
partes.

Finalmente, y contra el trasfondo de todo lo dicho, si “color” fuera a 
“raza” como sexo es a “género”, ¿de qué modo podría explicarse que 
determinados “colores” son “superiores” respecto de otros? Porque en la 
11   Ver “’Raza’, ‘Etnia’, Nación’. Cuestiones Abiertas”, en esta edición.
12   Véase acerca de estas cuestiones, de Jonathan Marks: Human Biodiversity. Genes, 
Race and History. New York, 1994. Aldine de Gruyter.



¡QUÉ TAL LA RAZA!

106

relación patriarcal entre varón y mujer, lo que se registra es que uno de los 
“géneros” es “superior” al otro. No el sexo como tal, o sólo por extensión 
a partir de la construcción de “género”. El sexo no es un constructo, como 
“género” lo es.

Es tiempo, pues, de concluir que “color” no es a “raza” sino en términos 
de un constructo a otro. De hecho, “color” es un modo tardío y eufemís-
tico de decir “raza” y no se impone mundialmente sino desde fines del 
siglo xix.

El nuevo dualismo “occidental” y el “racismo”

Al comienzo mismo de América, se establece la idea de que hay dife-
rencias de naturaleza biológica dentro de la población del planeta, aso-
ciadas necesariamente a la capacidad de desarrollo cultural, mental en 
general. Esa es la cuestión central del célebre debate de Valladolid. Su 
versión extrema, la de Ginés de Sepúlveda, que niega a los “indios” la 
calidad de plenamente humanos, es corregida por la Bula papal de 1513. 
Pero la idea básica nunca fue contestada. Y la prolongada práctica colo-
nial de dominación/explotación fundada sobre tal supuesto, enraizó esa 
idea y la legitimó perdurablemente. Desde entonces, las viejas ideas de 
“superioridad”-”inferioridad” implicadas en toda relación de dominación, 
inclusive meramente burocrática, quedaron asociadas a la “naturaleza”, 
fueron “naturalizadas” para toda la historia siguiente.

Ese es, sin duda, el momento inicial de lo que, desde el siglo xvii, se 
constituye en el mito fundacional de la modernidad, la idea de un origi-
nal estado de naturaleza en el proceso de la especie y de una escala de 
desarrollo histórico que va desde lo “primitivo” (lo más próximo a la 
“naturaleza”, que por supuesto incluía a los “negros”, ante todo y luego 
a los “indios”) hasta lo más “civilizado” (que, por supuesto, era Europa), 
pasando por “Oriente” (India, China)13. 

La asociación entre esa idea y la de “raza” en ese momento era ya sin 
duda obvia desde la perspectiva europea. Estaba implicada en la ideología 
y la práctica de la dominación colonial desde América y fue reforzada y 
consolidada en el curso de expansión mundial del colonialismo europeo. 
Pero no será sino desde mediados del siglo xix que se iniciará, con Go-
bineau, la elaboración sistemática, es decir teórica, de dicha asociación.

Esa tardanza no fue accidental, ni sin consecuencias para la colonia-
13   Es muy decidor el hecho de que la categoría cultural contrapuesta a “Occidente” fuera 
únicamente “Oriente”. Los “negros” y los “indios”, sobre todo los primeros, están por 
completo ausentes del mapa eurocéntrico del proceso cultural de la especie. 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

107

lidad del poder. Sobre la base de “América”, la cuenca del Atlántico se 
convirtió en el nuevo eje central del comercio mundial durante el siglo 
xvi. Los pueblos y los grupos dominantes que participaban del control de 
dicho eje tendieron pronto a la formación de una nueva región histórica y 
allí se constituyó “Europa” como una nueva identidad geocultural y como 
centro hegemónico del naciente capitalismo mundial. Esa posición per-
mitió a los Europeos, en particular a los de Europa Occidental, imponer 
la idea de “raza” en la base de la división mundial de trabajo y de inter-
cambio y en la clasificación social y geocultural de la población mundial.

Durante los tres siglos siguientes se configuró así el patrón de poder 
mundial del capitalismo y su correspondiente experiencia intersubjetiva. 
Su condición de centro hegemónico de ese moderno sistema-mundo ca-
pitalista, según la categoría acuñada por Wallerstein14, permitió a Europa 
tener también plena hegemonía en la elaboración intelectual de toda esa 
vasta experiencia histórica, desde mediados del siglo xvii y la llevó así 
mismo a mitificar su propio rol como productora autónoma de sí misma 
y de esa elaboración.

La modernidad, como patrón de experiencia social, material y subje-
tiva, era la expresión de la experiencia global del nuevo poder mundial. 
Pero su racionalidad fue producto de la elaboración europea. Es decir, fue 
la expresión de la perspectiva eurocéntrica del conjunto de la experiencia 
del mundo colonial/moderno del capitalismo.

Uno de los núcleos fundacionales de esa perspectiva eurocéntrica fue la 
instauración de un nuevo dualismo, de una versión nueva del viejo dua-
lismo, como uno de las bases de la nueva perspectiva de conocimiento: 
la radical separación –no sólo diferenciación– entre “sujeto”-”razón” (o 
alma, espíritu, mente) y “cuerpo”- “objeto”, tal como se establece por la 
hegemonía final del cartesianismo sobre las propuestas alternativas (Spi-
noza, por ejemplo)15.

A virtualmente todas las “civilizaciones” conocidas les es común la di-
ferenciación entre “espíritu” (alma, mente) y “cuerpo”. La visión dualista 
de las dimensiones del organismo humano es, pues, antigua. Pero en todas 
ellas ambas dimensiones están siempre co-presentes, activas juntas. Es 
por primera vez con Descartes que “cuerpo” es” percibido estrictamente 
como “objeto” y radicalmente separado de la actividad de la “razón”, que 
14   Immanuel Wallerstein: The Modern World System. 3 vols. New York 1974-1989, Aca-
demic Press.
15   Esa es la clara figura establecida en René Descartes: Discours de la Methode, Medita-
tions y en Description du corps humain. En Oeuvres Philosophiques. Ed. F. Alquie, Paris, 
France, 1963-1973. Una buena discusión de esta ruptura en Paul Bousquié: Le Corps, 
c´est inconnue. Paris, L´Harmattan, 1997. Ver también de Henri Michel: Philosophie et 
Phenomenologie. Le Corps. PUF, 1965.



¡QUÉ TAL LA RAZA!

108

es la condición del “sujeto. De ese modo, ambas categorías son mistifica-
das. Se trata de un nuevo y radical dualismo. Y este es el que domina todo 
el pensamiento eurocéntrico hasta nuestros días16.

Sin tener en cuenta ese nuevo dualismo no habría modo de explicar la 
elaboración eurocéntrica de las idea de “género” y de “raza”. Ambas for-
mas de dominación son más antiguas que el cartesianismo y sin duda en 
el cristianismo medieval se encuentran las raíces de tal separación radical 
entre “cuerpo” y “alma”. Pero Descartes es el punto de partida de su ela-
boración sistemática en el pensamiento europeo “occidental”.

En la perspectiva cognitiva fundada en el radical dualismo cartesiano, 
“cuerpo” es “naturaleza”, ergo el “sexo”. El rol de la mujer, el “género 
femenino” está más estrechamente pegado al “sexo”, al “cuerpo” pues. 
Según eso es un “género inferior”. De otro lado “raza” es también un 
fenómeno “natural” y algunas “razas” están más cerca de la “naturaleza” 
que otras y son, pues, “inferiores” a las que han logrado alejarse lo más 
posible del estado de naturaleza.

Contra ese trasfondo, es pertinente insistir que sin desprenderse de la 
prisión del eurocentrismo como perspectiva de conocimiento, y, en este 
caso específico, de la prisión del dualismo entre “cuerpo” y no-”cuerpo”, 
no puede llegarse lejos en la lucha por liberarse de modo definitivo de la 
idea de “raza”, y del “racismo”. Ni de la otra forma de la colonialidad del 
poder, las relaciones de dominación entre “géneros”.

La descolonización del poder, cualquiera que sea el ámbito concreto 
de referencia, en el punto de partida importa la descolonización de toda 
perspectiva de conocimiento. “Raza” y “racismo” están colocados, como 
ningún otro elemento de las modernas relaciones de poder capitalista, en 
esa decisiva encrucijada.

1   Sobre estas cuestiones, mi texto: “Coloniality of Power and its Institutions”. Docu-
mento del Simposio sobre Colonialidad del Poder y sus Espacios. Binghamton University, 
April 1999.New York, USA.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

109

Colonialidad del poder, eurocentrismo
y América Latina1

Anibal Quijano

La globalización en curso es, en primer término, la culminación de un 
proceso que comenzó con la constitución de América y la del capitalismo 
colonial/moderno y eurocentrado como un nuevo patrón de poder mun-
dial. Uno de los ejes fundamentales de ese patrón de poder es la clasifica-
ción social de la población mundial sobre la idea de raza, una construc-
ción mental que expresa la experiencia básica de la dominación colonial 
y que desde entonces permea las dimensiones más importantes del poder 
mundial, incluyendo su racionalidad específica, el eurocentrismo. Dicho 
eje tiene, pues, origen y carácter colonial, pero ha probado ser más dura-
dero y estable que el colonialismo en cuya matriz fue establecido. Impli-
ca, en consecuencia, un elemento de colonialidad en el patrón de poder 
hoy mundialmente hegemónico. En lo que sigue, el propósito principal 
es abrir algunas de las cuestiones teóricamente necesarias acerca de las 
implicancias de esa colonialidad del poder respecto de la historia de Amé-
rica Latina2.

1. América y el nuevo patrón de poder mundial

América se constituyó como el primer espacio/tiempo de un nuevo pa-
trón de poder de vocación mundial y, de ese modo y por eso, como la pri-
mera id-entidad de la modernidad. Dos procesos históricos convergieron 
y se asociaron en la producción de dicho espacio/tiempo y se establecie-
ron como los dos ejes fundamentales del nuevo patrón de poder. De una 
parte, la codificación de las diferencias entre conquistadores y conquista-
dos en la idea de raza, es decir, una supuesta diferente estructura biológica 
que ubicaba a los unos en situación natural de inferioridad respecto de 
los otros. Esa idea fue asumida por los conquistadores como el principal 

1   Quiero agradecer, principalmente a Edgardo Lander y a Walter Mignolo, por su ayuda 
en la revisión de este artículo. Y a un comentarista, cuyo nombre ignoro, por sus útiles 
críticas a una versión anterior. Ellos, por supuesto, no son respondables de los errores y 
limitaciones del texto. [Nota de los compiladores: La versión de este artículo fue publi-
cada en Lander, Edgardo (Comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias 
sociales. Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires: FLACSO, 2000: 201-246 
2  Sobre el concepto de colonialidad del poder, de Aníbal Quijano: “Colonialdad y moder-
nidad/racionalidad en Perú Indígena, vol. 13, no. 29, Lima, 1992.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

110

elemento constitutivo, fundante, de las relaciones de dominación que la 
conquista imponía. Sobre esa base, en consecuencia, fue clasificada la 
población de América, y del mundo después, en dicho nuevo patrón de 
poder”. De otra parte, la articulación de todas las formas históricas de 
control del trabajo, de sus recursos y de sus productos, en torno del capital 
y del mercado mundial3.

Raza, una categoría mental de la modernidad
La idea de raza, en su sentido moderno, no tiene historia conocida antes 

de América4. Quizás se originó como referencia a las diferencias fenotípi-
cas entre conquistadores y conquistados, pero lo que importa es que muy 
pronto fue construida como referencia a supuestas estructuras biológicas 
diferenciales entre esos grupos.

La formación de relaciones sociales fundadas en dicha idea, produjo 
en América identidades sociales históricamente nuevas: indios, negros y 
mestizos y redefinió otras. Así términos como español y portugués, más 
tarde europeo, que hasta entonces indicaban solamente procedencia geo-
gráfica o país de origen, desde entonces cobraron también, en referencia a 
las nuevas identidades, una connotación racial. Y en la medida en que las 
relaciones sociales que estaban configurándose eran relaciones de domi-
nación, tales identidades fueron asociadas a las jerarquías, lugares y roles 
sociales correspondientes, como constitutivas de ellas y, en consecuencia, 
al patrón de dominación colonial que se imponía. En otros términos, raza 
e identidad racial fueron establecidas como instrumentos de clasificación 
social básica de la población.

Con el tiempo, los colonizadores codificaron como color los rasgos fe-
notípicos de los colonizados y lo asumieron como la característica emble-
mática de la categoría racial. Esa codificación fue inicialmente estableci-
da, probablemente, en el área britano-americana. Los negros eran allí no 
solamente los explotados más importantes, pues la parte principal de la 
economía reposaba en su trabajo. Eran, sobre todo, la raza colonizada más 
importante, ya que los indios no formaban parte de esa sociedad colonial. 

3  Ver de Aníbal Quijano e Immanuel Wallerstein: “Americanity as a Concept or the Ame-
ricas in the Modem World-System”, en International Social Science Journal, no. 134, 
noviembre 1992, UNESCO, París. También “América, el capitalismo y la modernidad 
nacieron el mismo día”, entrevista a Aníbal Quijano, en ILLA, no. 10, Lima, enero 1991. 
Sobre el concepto de espacio/tiempo, ver de Immanuel Wallerstein: “El Espacio/Tiempo 
como base del conocimiento”, en Anuario Mariateguiano, vol. IX, no 9, Lima, 1997.
4  Sobre esta cuestión y sobre los posibles antecedentes de la idea de raza antes de Améri-
ca, remito a mi “‘Raza’, ‘etnia’ y ‘nación’ en Meriátegui: cuestiones abiertas”, en Roland 
Forgues (editor) José Carlos Mariátegui y Europa. La otra cara del descubrimiento, Edi-
torial Amauta, Lima, 1992.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

111

En consecuencia, los dominantes se llamaron a sí mismos blancos5.
En América, la idea de raza fue un modo de otorgar legitimidad a las 

relaciones de dominación impuestas por la conquista. La posterior cons-
titución de Europa como nueva id-entidad después de América y la ex-
pansión del colonialismo europeo sobre el resto del mundo, llevaron a la 
elaboración de la perspectiva eurocéntrica de conocimiento y con ella a la 
elaboración teórica de la idea de raza como naturalización de esas relacio-
nes coloniales de dominación entre europeos y no-europeos. Histórica-
mente, eso significó una nueva manera de legitimar las ya antiguas ideas 
y prácticas de relaciones de superioridad/inferioridad entre dominados y 
dominantes. Desde entonces ha demostrado ser el más eficaz y perdurable 
instrumento de dominación social universal, pues de él pasó a depender 
inclusive otro igualmente universal, pero más antiguo, el inter-sexual o 
de género: los pueblos conquistados y dominados fueron situados en una 
posición natural de inferioridad y, en consecuencia, también sus rasgos 
fenotípicos, así como sus descubrimientos mentales y culturales6. De ese 
modo, raza se convirtió en el primer criterio fundamental para la distribu-
ción de la población mundial en los rangos, lugares y roles en la estructu-
ra de poder de la nueva sociedad. En otros términos, en el modo básico de 
clasificación social universal de la población mundial.

5  La invención de la categoría de color –primero como la más visible indicación de raza, 
luego simplemente como el equivalente de ella–, tanto como la invención de la particular 
categoría de blanco, requieren aún una investigación histórica más exhaustiva. En todo 
caso, muy probablemente fueron inventos britano-americanos, ya que no hay huellas de 
esas categorías en las crónicas y otros documentos de los primeros cien años del colonia-
lismo ibérico en América. Para el caso britano-americano existe una extensa bibliografía 
(Theodore W. Alien, The Invention of White Race. 2 vols, Verso, Londres, 1994; Mathew 
Frye Jacobson, Whiteness of a Different Color, Harvard University Press. Cambridge, 
1998. entre los más importantes). El problema es que ésta ignora lo sucedido en la Améri-
ca Ibérica. Debido a eso, para esta región carecemos aún de información suficiente sobre 
este aspecto específico. Por eso ésta sigue siendo una cuestión abierta. Es muy interesante 
que a pesar de que quienes habrían de ser europeos en el futuro, conocían a los futuros 
africanos desde la época del imperio romano, inclusive los íberos que eran más o menos 
familiares con ellos mucho antes de la Conquista, nunca se pensó en ellos en términos 
raciales antes de la aparición de América. De hecho, raza es una categoría aplicada por 
primera vez a los “indios”, no a los ‘‘negros” De este modo, raza apareció mucho antes 
que color en la historia de la clasificación social de la población mundial.
6  La idea de raza es, literalmente, un invento. No tiene nada que ver con la estructura 
biológica de la especie humana. En cuanto a los rasgos fenotípicos, éstos se hallan obvia-
mente en el código genético de los individuos y grupos y en ese sentido específico son 
biológicos. Sin embargo, no tienen ninguna relación con ninguno de los subsistemas y 
procesos biológicos del organismo humano, incluyendo por cierto aquellos implicados en 
los subsistemas neurológicos y mentales y sus funciones. Véase Jonathan Mark, Human 
Biodiversity, Genes. Race and History, Aldyne de Gruyter, Nueva York, 1994 y Aníbal 
Quijano, “¡Qué tal raza!”, en Familia y cambio social, CECOSAM, Lima, 1999.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

112

El Capitalismo: la nueva estructura de control del trabajo
De otro lado, en el proceso de constitución histórica de América, to-

das las formas de control y de explotación del trabajo y de control de 
la producción-apropiación-distribución de productos, fueron articuladas 
alrededor de la relación capital-salario (en adelante capital) y del mercado 
mundial. Quedaron incluidas la esclavitud, la servidumbre, la pequeña 
producción mercantil, la reciprocidad y el salario. En tal ensamblaje, cada 
una de dichas formas de control del trabajo no era una mera extensión 
de sus antecedentes históricos. Todas eran histórica y sociológicamente 
nuevas. En primer lugar, porque fueron deliberadamente establecidas y 
organizadas para producir mercaderías para el mercado mundial. En se-
gundo lugar, porque no existían sólo de manera simultánea en el mismo 
espacio/tiempo, sino todas y cada una articuladas al capital y a su mer-
cado, y por ese medio entre sí. Configuraron así un nuevo patrón global 
de control del trabajo, a su vez un elemento fundamental de un nuevo 
patrón de poder, del cual eran conjunta e individualmente dependientes 
histórico-estructuralmente. Esto es, no sólo por su lugar y función como 
partes subordinadas de una totalidad, sino porque sin perder sus respec-
tivas características específicas y sin perjuicio de las discontinuidades de 
sus relaciones con el orden conjunto y entre ellas mismas, su movimiento 
histórico dependía en adelante de su pertenencia al patrón global de po-
der. En tercer lugar, y como consecuencia, para colmar las nuevas funcio-
nes cada una de ellas desarrolló nuevos rasgos y nuevas configuraciones 
histórico-estructurales.

En la medida en que aquella estructura de control del trabajo, de re-
cursos y de productos, consistía en la articulación conjunta de todas las 
respectivas formas históricamente conocidas, se establecía, por primera 
vez en la historia conocida, un patrón global de control del trabajo, de 
sus recursos y de sus productos. Y en tanto que se constituía en torno a 
y en función del capital, su carácter de conjunto se establecía también 
con carácter capitalista. De ese modo se establecía una nueva, original y 
singular estructura de relaciones de producción en la experiencia histórica 
del mundo: el capitalismo mundial.

Colonialidad del poder y capitalismo mundial
Las nuevas identidades históricas producidas sobre la base de la idea 

de raza, fueron asociadas a la naturaleza de los roles y lugares en la nue-
va estructura global de control del trabajo. Así, ambos elementos, raza y 
división del trabajo, quedaron estructuralmente asociados y reforzándose 
mutuamente, a pesar de que ninguno de los dos era necesariamente de-
pendiente el uno del otro para existir o para cambiar.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

113

De ese modo se impuso una sistemática división racial del trabajo. En 
el área hispana, la Corona de Castilla decidió temprano el cese de la es-
clavitud de los indios, para prevenir su total exterminio. Entonces fueron 
confinados a la servidumbre. A los que vivían en sus comunidades, les 
fue permitida la práctica de su antigua reciprocidad –i.e. el intercam-
bio de fuerza de trabajo y de trabajo sin mercado– como una manera 
de reproducir su fuerza de trabajo en tanto siervos. En algunos casos, la 
nobleza india, una reducida minoría, fue eximida de la servidumbre y 
recibió un trato especial, debido a sus roles como intermediaria con la 
raza dominante y le fue también permitido participar en algunos de los 
oficios en los cuales eran empleados los españoles que no pertenecían a 
la nobleza. En cambio, los negros fueron reducidos a la esclavitud. Los 
españoles y los portugueses, como raza dominante, podían recibir salario, 
ser comerciantes independientes, artesanos independientes o agricultores 
independientes, en suma, productores independientes de mercancías. No 
obstante, sólo los nobles podían participar en los puestos altos y medios 
de la administración colonial, civil y militar.

Desde el siglo xviii, en la América hispánica muchos de los mestizos de 
españoles y mujeres indias, ya un estrato social extendido e importante en 
la sociedad colonial, comenzaron a participar en los mismos oficios y ac-
tividades que ejercían los ibéricos que no eran nobles. En menor medida 
y sobre todo en actividades de servicio o que requerían de talentos o habi-
lidades especiales (música, por ejemplo), también los más “ablancados” 
entre los mestizos de mujeres negras e ibéricos (españoles o portugueses), 
pero tardaron en legitimar sus nuevos roles ya que sus madres eran escla-
vas. La distribución racista del trabajo al interior del capitalismo colonial/
moderno se mantuvo a lo largo de todo el período colonial.

En el curso de la expansión mundial de la dominación colonial por parte 
de la misma raza dominante –los blancos (o a partir del siglo xviii en ade-
lante, los europeos)– fue impuesto el mismo criterio de clasificación so-
cial a toda la población mundial a escala global. En consecuencia, nuevas 
identidades históricas y sociales fueron producidas: amarillos y aceituna-
dos (u oliváceos) fueron sumados a blancos, indios, negros y mestizos. 
Dicha distribución racista de nuevas identidades sociales fue combinada, 
tal como había sido tan exitosamente lograda en América, con una distri-
bución racista del trabajo y de las formas de explotación del capitalismo 
colonial. Esto se expresó, sobre todo, en una cuasi exclusiva asociación 
de la blanquitud social con el salario y por supuesto con los puestos de 
mando de la administración colonial.

Así, cada forma de control del trabajo estuvo articulada con una raza 
particular. Consecuentemente, el control de una forma específica de tra-



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

114

bajo podía ser al mismo tiempo el control de un grupo específico de gen-
te dominada. Una nueva tecnología de dominación/explotación, en este 
caso raza/trabajo, se articuló de manera que apareciera como naturalmen-
te asociada. Lo cual, hasta ahora, ha sido excepcionalmente exitoso.

Colonialidad y eurocentrismo del capitalismo mundial
La privilegiada posición ganada con América para el control del oro, 

la plata y otras mercancías producidas por medio del trabajo gratuito de 
indios, negros y mestizos, y su ventajosa ubicación en la vertiente del 
Atlántico por donde, necesariamente, tenía que hacerse el tráfico de esas 
mercancías para el mercado mundial, otorgó a dichos blancos una ven-
taja decisiva para disputar el control del tráfico comercial mundial. La 
progresiva monetización del mercado mundial que los metales preciosos 
de América estimulaban y permitían, así como el control de tan ingentes 
recursos, hizo que a tales blancos les fuera posible el control de la vasta 
red preexistente de intercambio comercial que incluía, sobre todo, Chi-
na, India, Ceylán, Egipto, Siria, los futuros Lejano y Medio Oriente. Eso 
también les hizo posible concentrar el control del capital comercial, del 
trabajo y de los recursos de producción en el conjunto del mercado mun-
dial. Y todo ello fue, posteriormente, reforzado y consolidado a través de 
la expansión de la dominación colonial blanca sobre la diversa población 
mundial.

Como es sabido, el control del tráfico comercial mundial por los gru-
pos dominantes, nuevos o no, en las zonas del Atlántico donde tenían 
sus sedes, impulsó un nuevo proceso de urbanización en esos lugares, la 
expansión del tráfico comercial entre ellos, y de ese modo la formación 
de un mercado regional crecientemente integrado y monetizado gracias al 
flujo de metales preciosos procedentes de América. Una región histórica-
mente nueva se constituía como una nueva id-entidad geocultural: Europa 
y más específicamente Europa Occidental7. Esa nueva id-entidad geocul-
tural, emergía como la sede central del control del mercado mundial. En 
el mismo movimiento histórico se producía también el desplazamiento de 
hegemonía desde las costas del Mediterráneo y desde las costas ibéricas, 
hacia las del Atlántico Noroccidental.

Esa condición de sede central del nuevo mercado mundial, no permite 
explicar por sí misma, o por sí sola, por qué Europa se convirtió también, 
hasta el siglo xix y virtualmente hasta la crisis mundial alrededor de 1870, 
en la sede central del proceso de mercantilización de la fuerza de trabajo, 
7   Fernando Coronil ha discutido la construcción de las categoría Occidente como parte 
de la formación de un poder global, en “Beyond Occidentalism. Toward Neoimperial 
Geohistorical Categories”, en Cultural Antrhopology, vol. II, nº 1, febrero 1966.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

115

es decir del desarrollo de la relación capital-salario como forma específi-
ca de control del trabajo, de sus recursos y de sus productos. Mientras, en 
cambio, todo el resto de las regiones y poblaciones incorporadas al nuevo 
mercado mundial y colonizadas o en curso de colonización bajo dominio 
europeo, permanecían básicamente bajo relaciones no-salariales de tra-
bajo, aunque, desde luego ese trabajo, sus recursos y sus productos, se 
articulaban en una cadena de transferencia de valor y de beneficios cuyo 
control correspondía a Europa Occidental. En las regiones no-europeas, el 
trabajo asalariado se concentraba cuasi exclusivamente entre los blancos.

No hay nada en la relación social misma del capital, o en los mecanis-
mos del mercado mundial, en general en el capitalismo, que implique la 
necesariedad histórica de la concentración, no sólo, pero sobre todo en 
Europa, del trabajo asalariado y después, precisamente sobre esa base, 
de la concentración de la producción industrial capitalista durante más 
de dos siglos. Habría sido perfectamente factible, como lo demuestra el 
hecho de que así ocurriera en verdad después de 1870, el control europeo-
occidental del trabajo asalariado de cualquier sector de la población mun-
dial. Y probablemente más beneficioso para los europeo-occidentales. La 
explicación debe ser, pues, buscada en otra parte de la historia. El hecho 
es que ya desde el comienzo mismo de América, los futuros europeos 
asociaron el trabajo no pagado o no-asalariado con las razas dominadas, 
porque eran razas inferiores. El vasto genocidio de los indios en las pri-
meras décadas de la colonización no fue causado principalmente por la 
violencia de la conquista, ni por las enfermedades que los conquistadores 
portaban, sino porque tales indios fueron usados como mano de obra des-
echable, forzados a trabajar hasta morir. La eliminación de esa práctica 
colonial no culmina, de hecho, sino con la derrota de los encomenderos, 
a mediados del siglo xvi. La subsiguiente reorganización política del co-
lonialismo ibérico, implicó una nueva política de reorganización pobla-
cional de los indios y de sus relaciones con los colonizadores. Pero no 
por eso los indios fueron en adelante trabajadores libres y asalariados. En 
adelante fueron adscritos a la servidumbre no pagada. La servidumbre de 
los indios en América no puede ser, por otro lado, simplemente equipara-
da a la servidumbre en el feudalismo europeo, puesto que no incluía la su-
puesta protección de ningún señor feudal, ni siempre, ni necesariamente, 
la tenencia de una porción de tierra para cultivar, en lugar de salario. So-
bre todo antes de la Independencia, la reproducción de la fuerza de trabajo 
del siervo indio se hacía en las comunidades. Pero inclusive más de cien 
años después de la Independencia, una parte amplia de la servidumbre 
india estaba obligada a reproducir su fuerza de trabajo por su propia cuen-



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

116

ta8. Y la otra forma de trabajo no-asalariado, o no pagado simplemente, el 
trabajo esclavo, fue adscrita, exclusivamente, a la población traída desde 
la futura África y llamada negra.

La clasificación racial de la población y la temprana asociación de las 
nuevas identidades raciales de los colonizados con las formas de con-
trol no pagado, no asalariado, del trabajo, desarrolló entre los europeos o 
blancos la específica percepción de que el trabajo pagado era privilegio 
de los blancos. La inferioridad racial de los colonizados implicaba que no 
eran dignos del pago de salario. Estaban naturalmente obligados a traba-
jar en beneficio de sus amos. No es muy difícil encontrar, hoy mismo, esa 
actitud extendida entre los terratenientes blancos de cualquier lugar del 
mundo. Y el menor salario de las razas inferiores por igual trabajo que el 
de los blancos, en los actuales centros capitalistas, no podría ser, tampo-
co, explicado al margen de la clasificación social racista de la población 
del mundo. En otros términos, por separado de la colonialidad del poder 
capitalista mundial.

El control del trabajo en el nuevo patrón de poder mundial se consti-
tuyó, así, articulando todas las formas históricas de control del trabajo 
en torno de la relación capital-trabajo asalariado, y de ese modo bajo el 
dominio de ésta. Pero dicha articulación fue constitutivamente colonial, 
pues se fundó, primero, en la adscripción de todas las formas de trabajo 
no pagadas a Y, segundo, en la adscripción del trabajo pagado, las razas 
colonizadas, originalmente indios, negros y de modo más complejo, los 
mestizos, en América y más tarde a las demás razas colonizadas en el 
resto del mundo, oliváceos y amarillos. Y, segundo, en la adscripción del 
trabajo pagado, asalariado, a la raza colonizadora, los blancos.

Esa colonialidad del control del trabajo determinó la distribución geo-
gráfica de cada una de las formas integradas en el capitalismo mundial. 
En otros términos, decidió la geografía social del capitalismo: el capital, 
en tanto que relación social de control del trabajo asalariado, era el eje 
en torno del cual se articulaban todas las demás formas de control del 
trabajo, de sus recursos y de sus productos. Eso lo hacía dominante sobre 
todas ellas y daba carácter capitalista al conjunto de dicha estructura de 
control del trabajo. Pero al mismo tiempo, dicha relación social específica 
fue geográficamente concentrada en Europa, sobre todo, y socialmente 
8   Eso fue lo que, según comunicación personal, encontró Alfred Metraux, el conocido 
antropólogo francés, a fines del los años 50 en el sur del Perú, lo mismo que también en-
contré en 1963, en el Cusco: un peón indio obligado viajar desde su aldea, en La Conven-
ción, hasta la ciudad, para cumplir su turno de servir durante una semana a sus patrones. 
Pero éstos no le proporcionaban vivienda, ni alimento, ni, desde luego, salario. Metraux 
proponía que esa situación estaba más cerca del colonato romano del siglo IV d.c. que del 
feudalismo europeo. 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

117

entre los europeos en todo el mundo del capitalismo. Y en esa medida 
y manera, Europa y lo europeo se constituyeron en el centro del mundo 
capitalista.

Cuando Raúl Prebisch9 acuñó la célebre imagen de “Centro-Periferia”, 
para describir la configuración mundial del capitalismo después de la Se-
gunda Guerra Mundial, apuntó, sabiéndolo o sin saber, al núcleo principal 
del carácter histórico del patrón de control del trabajo, de sus recursos y 
de sus productos, que formaba parte central del nuevo patrón mundial de 
poder constituido a partir de América. El capitalismo mundial fue, desde 
la partida, colonial/moderno y eurocentrado. Sin relación clara con esas 
específicas características históricas del capitalismo, el propio concepto 
de “moderno sistema-mundo” desarrollado, principalmente, por Imma-
nuel Wallerstein10 a partir de Prebisch y del concepto marxiano de capita-
lismo mundial, no podría ser apropiada y plenamente entendido.

Nuevo patrón de poder mundial y nueva intersubjetividad mundial
Ya en su condición de centro del capitalismo mundial, Europa no so-

lamente tenía el control del mercado mundial, sino que pudo imponer su 
dominio colonial sobre todas las regiones y poblaciones del planeta, in-
corporándolas al “sistema-mundo” que así se constituía, y a su específico 
patrón de poder. Para tales regiones y poblaciones, eso implicó un proce-
so de re-identificación histórica, pues desde Europa les fueron atribuidas 
nuevas identidades geoculturales. De ese modo, después de América y de 
Europa, fueron establecidas Africa, Asia y eventualmente Oceanía. En la 
producción de esas nuevas identidades, la colonialidad del nuevo patrón 
de poder fue, sin duda, una de las más activas determinaciones. Pero las 
formas y el nivel de desarrollo político y cultural, más específicamente 
intelectual, en cada caso, jugaron también un papel de primer plano. Sin 
esos factores, la categoría Oriente no habría sido elaborada como la única 
con la dignidad suficiente para ser el Otro, aunque por definición infe-
rior, de Occidente, sin que alguna equivalente fuera acuñada para indios 

9  . Ver “Commercial policy in the underdeveloped countries”, American Economic Re-
view, Papers and Proceedings, vol XLIX, mayo 1959. También The Economic Develop-
ment in Latin America and its Principal Problems, ECLA, United Nations, Nueva York, 
1960. De Werner Baer, “The Economics of Prebisch and ECLA”, en Economic Develop-
ment and Cultural Change, vol. X, enero 1962.
10  . De Immanuel Wallerstein ver, principalmente, The Modern World-System, 3 vol., 
Academic Press Inc., Nueva York, 1974-1989, 3 vols. DeTerence Hopkins e Immanuel 
Wallerstein, World-Systems Analysis. Theory and Methodology, vol. 1, Sage Publications, 
Beverly Hills, 1982.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

118

o negros11. Pero esta misma omisión pone al descubierto que esos otros 
factores actuaron también dentro del patrón racista de clasificación social 
universal de la población mundial.

La incorporación de tan diversas y heterogéneas historias culturales a 
un único mundo dominado por Europa, significó para ese mundo una con-
figuración cultural, intelectual, en suma intersubjetiva, equivalente a la 
articulación de todas las formas de control del trabajo en torno del capital, 
para establecer el capitalismo mundial. En efecto, todas las experiencias, 
historias, recursos y productos culturales, terminaron también articulados 
en un sólo orden cultural global en torno de la hegemonía europea u oc-
cidental. En otros términos, como parte del nuevo patrón de poder mun-
dial, Europa también concentró bajo su hegemonía el control de todas 
las formas de control de la subjetividad, de la cultura, y en especial del 
conocimiento, de la producción del conocimiento.

En el proceso que llevó a ese resultado, los colonizadores ejercieron 
diversas operaciones que dan cuenta de las condiciones que llevaron a la 
configuración de un nuevo universo de relaciones intersubjetivas de do-
minación entre Europa y lo europeo y las demás regiones y poblaciones 
del mundo, a las cuales les estaban siendo atribuidas, en el mismo proce-
so, nuevas identidades geoculturales. En primer lugar, expropiaron a las 
poblaciones colonizadas –entre sus descubrimientos culturales– aquellos 
que resultaban más aptos para el desarrollo del capitalismo y en beneficio 
del centro europeo. En segundo lugar, reprimieron tanto como pudieron, 
es decir en variables medidas según los casos, las formas de producción 
de conocimiento de los colonizados, sus patrones de producción de sen-
tidos, su universo simbólico, sus patrones de expresión y de objetivación 
de la subjetividad. La represión en este campo fue conocidamente más 
violenta, profunda y duradera entre los indios de América ibérica, a los 
que condenaron a ser una subcultura campesina, iletrada, despojándolos 
de su herencia intelectual objetivada. Algo equivalente ocurrió en África. 
Sin duda mucho menor fue la represión en el caso de Asia, en donde por 
lo tanto una parte importante de la historia y de la herencia intelectual, 
escrita, pudo ser preservada. Y fue eso, precisamente, lo que dio origen a 
la categoría de Oriente. En tercer lugar, forzaron –también en medidas va-

11  Sobre el proceso de producción de nuevas identidades histórico geo-culturales véase 
de Edmundo O’Gorman La invención de América, Fiondo de Cultura Económica, México 
1954; José Rabasa, Inventing America, Norman, Oklaho,a University Press, 1993; En-
rique Dussel, The Invention of the Americas, Continuum, New York, 1995; V.Y.Mudimbe, 
The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy and the Order of Knowledge, Blooming-
ton University Press, Bloomingyon, 1988; Chales Tilly, Corecion, Capital and European 
States, ADS 990-1992, Blackwell, Cambridge, 1990; Edward Said, Orientalism, Vintage 
Books, New York, 1979; Fernando Coronil, op. cit. 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

119

riables en cada caso– a los colonizados a aprender parcialmente la cultura 
de los dominadores en todo lo que fuera útil para la reproducción de la 
dominación, sea en el campo de la actividad material, tecnológica, como 
de la subjetiva, especialmente religiosa. Es este el caso de la religiosidad 
judeo-cristiana. Todo ese accidentado proceso implicó a largo plazo una 
colonización de las perspectivas cognitivas, de los modos de producir u 
otorgar sentido a los resultados de la experiencia material o intersubjeti-
va, del imaginario, del universo de relaciones intersubjetivas del mundo, 
de la cultura en suma12.

En fin, el éxito de Europa Occidental en convertirse en el centro del 
moderno sistema-mundo, según la apta formulación de Wallerstein, desa-
rrolló en los europeos un rasgo común a todos los dominadores coloniales 
e imperiales de la historia, el etnocentrismo. Pero en el caso europeo ese 
rasgo tenía un fundamento y una justificación peculiar: la clasificación 
racial de la población del mundo después de América. La asociación en-
tre ambos fenómenos, el etnocentrismo colonial y la clasificación racial 
universal, ayuda a explicar por qué los europeos fueron llevados a sen-
tirse no sólo superiores a todos los demás pueblos del mundo, sino, en 
particular, naturalmente superiores. Esa instancia histórica se expresó en 
una operación mental de fundamental importancia para todo el patrón 
de poder mundial, sobre todo respecto de las relaciones intersubjetivas 
que le son hegemónicas y en especial de su perspectiva de conocimien-
to: los europeos generaron una nueva perspectiva temporal de la historia 
y re-ubicaron a los pueblos colonizados, y a sus respectivas historias y 
culturas, en el pasado de una trayectoria histórica cuya culminación era 
Europa13. Pero, notablemente, no en una misma línea de continuidad con 
los europeos, sino en otra categoría naturalmente diferente. Los pueblos 
colonizados eran razas inferiores y –por ello– anteriores a los europeos.

Con acuerdo a esa perspectiva, la modernidad y la racionalidad fue-
12  Acerca de esas cuestiones, ver George W. Stocking Jr., Race, Culture and Evolution. 
Essays in the History of Anthropology, The Free Press, Nueva York, 1968; Robert. C. 
Young: Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race, Routledge, Londres, 
1995. De Aníbal Quijano, “Colonialidad y modernidad/racionalidad”, ya citado. También 
“Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina”, en Anuario Mari-
ateguiano, vol. IX, no.9, Lima, 1997; y “Réflexions sur ITnterdisciplinarité, le Dévelop-
pement et les Relations Inter culturelles”, en Entre Savoirs. Interdisciplinarité en acte: 
enjeux, obstacles, résultats. UNESCO-ERES, Pans, 1992; Serge Gruzinski, La coloni-
sation de l’imaginaire. Sociétés indigènes et occidentalisation dans le Mexique espagnol 
xvi-xviii siècle, Gallimard, Paris, 1988.
13  Véase de Walter Mignolo, The DarkerSide of the Renaissance. Literacy, Territoria-
lity and Colonization, Michigan University Press, Ann Arbor ,1995. De J.M. Blaut, The 
Colonizers Model of the World. Geographical Diffusionism and Eurocentric History, The 
Guilford Press, Nueva York, 1993; y de Edgardo Lander, “Colonialidad, modernidad, 
postmodernidad”, Anuario Mariateguiano, vol. IX, no. 9, Lima, 1997.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

120

ron imaginadas como experiencias y productos exclusivamente europeos. 
Desde ese punto de vista, las relaciones intersubjetivas y culturales entre 
Europa, es decir Europa Occidental, y el resto del mundo, fueron codifi-
cadas en un juego entero de nuevas categorías: Oriente-Occidente, primi-
tivo-civilizado, mágico/mítico-científico, irracional-racional, tradicional-
moderno. En suma, Europa y no-Europa. Incluso así, la única categoría 
con el debido honor de ser reconocida como el Otro de Europa u “Occi-
dente”, fue “Oriente”. No los “indios” de América, tampoco los “negros” 
del Africa. Estos eran simplemente “primitivos”. Por debajo de esa co
dificación de las relaciones entre europeo/no-europeo, raza es, sin duda, 
la categoría básica14. Esa perspectiva binaria, dualista, de conocimiento, 
peculiar del eurocentrismo, se impuso como mundialmente hegemónica 
en el mismo cauce de la expansión del dominio colonial de Europa sobre 
el mundo. No sería posible explicar de otro modo, satisfactoriamente en 
todo caso, la elaboración del eurocentrismo como perspectiva hegemó-
nica de conocimiento, de la versión eurocéntrica de la modernidad y sus 
dos principales mitos fundantes: uno, la idea-imagen de la historia de la 
civilización humana como una trayectoria que parte de un estado de natu-
raleza y culmina en Europa. Y dos, otorgar sentido a las diferencias entre 
Europa y no-Europa como diferencias de naturaleza (racial) y no de histo
ria del poder. Ambos mitos pueden ser reconocidos, inequívocamente, en 
el fundamento del evolucionismo y del dualismo, dos de los elementos 
nucleares del eurocentrismo.

La cuestión de la modernidad
No me propongo aquí entrar en una discusión detenida de la cuestión 

de la modernidad y de su versión eurocèntrica. Le he dedicado antes otros 
estudios y volveré sobre ella después. En particular, no prolongaré este 
trabajo con una discusión acerca del debate modernidad-postmodernidad 
y su vasta bibliografía. Pero es pertinente, para los fines de este trabajo, en 
especial de la parte siguiente, insistir en algunas cuestiones15.

El hecho de que los europeos occidentales imaginaran ser la culmina-
ción de una trayectoria civilizatoria desde un estado de naturaleza, les 
14   Acerca de las categorías producidas durante el dominio colonial europeo del mundo, 
existen un buen número de líneas de debate: “estudios de la subaltemidad”, “estudios 
postcoloniales”, “estudios culturales”, “multiculturalismo”, entre los actuales. También 
una floreciente bibliografía demasiado larga para ser aquí citada y con nombres famosos 
como Guha, Spivak, Said, Bhabha, Hall, entre ellos.
15  De mis anteriores estudios, ver, principalmente, Modernidad, Identidad y Utopía en 
América Latina, Ediciones Sociedad y Política, Lima, 1988; “Colonialidad y modernidad/
racionalidad”, ya citado; y “Estado-nación, ciudadanía y democracia: cuestiones abier-
tas”, en Helena González y Heidulf Schmidt, (editores), Democracia para una nueva 
sociedad, Nueva Sociedad, Caracas, 1998.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

121

llevó también a pensarse como los modernos de la humanidad y de su 
historia, esto es, como lo nuevo y al mismo tiempo lo más avanzado de la 
especie. Pero puesto que al mismo tiempo atribuían al resto de la especie 
la pertenencia a una categoría, por naturaleza, inferior y por eso anterior, 
esto es, el pasado en el proceso de la especie, los europeos imaginaron 
también ser no solamente los portadores exclusivos de tal modernidad, 
sino igualmente sus exclusivos creadores y protagonistas. Lo notable de 
eso no es que los europeos se imaginaran y pensaran a sí mismos y al resto 
de la especie de ese modo –eso no es un privilegio de los europeos– sino 
el hecho de que fueran capaces de difundir y de establecer esa perspectiva 
histórica como hegemónica dentro del nuevo universo intersubjetivo del 
patrón mundial de poder.

Desde luego, la resistencia intelectual a esa perspectiva histórica no 
tardó en emerger. En América Latina desde fines del siglo xix, pero se 
afirmó sobre todo durante el siglo xx y en especial después de la Segun-
da Guerra Mundial, en vinculación con el debate sobre la cuestión del 
desarrollo-subdesarrollo. Como ese debate fue dominado durante un buen 
tiempo por la denominada teoría de la modernización16, en sus vertientes 
opuestas, para sostener que la modernización no implica necesariamente 
la occidentalización de las sociedades y de las culturas no-europeas, uno 
de los argumentos más usados fue que la modernidad es un fenómeno de 
todas las culturas, no sólo de la europea u occidental.

Si el concepto de modernidad es referido, sólo o fundamentalmente, 
a las ideas de novedad, de lo avanzado, de lo racional-científico, laico, 
secular, que son las ideas y experiencias normalmente asociadas a ese 
concepto, no cabe duda de que es necesario admitir que es un fenómeno 
posible en todas las culturas y en todas las épocas históricas. Con todas 
sus respectivas particularidades y diferencias, todas las llamadas altas 
culturas (China, India, Egipto, Grecia, Maya-Azteca, Ta-wantinsuyo) an-
teriores al actual sistema-mundo, muestran inequívocamente las señales 
de esa modernidad, incluido lo racional científico, la secularización del 
pensamiento, etc. En verdad, a estas alturas de la investigación histórica 
sería casi ridículo atribuir a las altas culturas no-europeas una mentalidad 
mítico-mágica como rasgo definitorio, por ejemplo, en oposición a la ra-
cionalidad y a la ciencia como características de Europa, pues aparte de 
los posibles o más bien conjeturados contenidos simbólicos, las ciudades, 
los templos y palacios, las pirámides, o las ciudades monumentales, sea 
Machu Pichu o Boro Budur, las irrigaciones, las grandes vías de trasporte, 
16  Hay una vasta literatura en torno de ese debate. Un sumario puede ser encontrado en 
mi texto “El fantasma del desarrollo en América Latina”, Revista venezolana de economía 
y ciencias sociales, no. 2, 2000.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

122

las tecnologías metalíferas, agropecuarias, las matemáticas, los calenda-
rios, la escritura, la filosofía, las historias, las armas y las guerras, dan 
cuenta del desarrollo científico y tecnológico en cada una de tales altas 
culturas, desde mucho antes de la formación de Europa como nueva id-
entidad. Lo más que realmente puede decirse es que, en el actual período, 
se ha ido más lejos en el desarrollo científico-tecnológico y se han hecho 
mayores descubrimientos y realizaciones, con el papel hegemónico de 
Europa y, en general, de Occidente.

Los defensores de la patente europea de la modernidad suelen apelar a 
la historia cultural del antiguo mundo heleno-románico y al mundo del 
Mediterráneo antes de América, para legitimar su reclamo a la exclusivi-
dad de esa patente. Lo que es curioso de ese argumento es que escamotea, 
primero, el hecho de que la parte realmente avanzada de ese mundo del 
Mediterráneo, antes de América, área por área de esa modernidad, era 
islamo-judaica. Segundo, que fue dentro de ese mundo que se mantuvo la 
herencia cultural greco-romana, las ciudades, el comercio, la agricultura 
comercial, la minería, la textilería, la filosofía, la historia, cuando la fu-
tura Europa Occidental estaba dominada por el feudalismo y su oscuran
tismo cultural. Tercero que, muy probablemente, la mercantilización de 
la fuerza de trabajo, la relación capital-salario, emergió, precisamente, en 
esa área y fue en su desarrollo que se expandió posteriormente hacia el 
norte de la futura Europa. Cuarto, que solamente a partir de la derrota del 
Islam y del posterior desplazamiento de la hegemonía sobre el mercado 
mundial al centro-norte de la futura Europa, gracias a América, comien-
za también a desplazarse el centro de la actividad cultural a esa nueva 
región. Por eso, la nueva perspectiva geográfica de la historia y de la cul-
tura, que allí es elaborada y que se impone como mundialmente hegemó-
nica, implica, por supuesto, una nueva geografía del poder. La idea misma 
de Occidente-Oriente es tardía y parte desde la hegemonía británica. ¿O 
aún hace falta recordar que el meridiano de Greenwich atraviesa Londres 
y no Sevilla o Venecia?17

En ese sentido, la pretensión eurocéntrica de ser la exclusiva productora 
y protagonista de la modernidad, y de que toda modernización de pobla-
ciones no-europeas es, por lo tanto, una europeización, es una pretensión 
etnocentrista y a la postre provinciana. Pero, de otro lado, si se admite 
que el concepto de modernidad se refiere solamente a la racionalidad, a la 
ciencia, a la tecnología, etc., la cuestión que le estaríamos planteando a la 
experiencia histórica no sería diferente de la propuesta por el etnocentris-
mo europeo, el debate consistiría apenas en la disputa por la originalidad 
y la exclusividad de la propiedad del fenómeno así llamado modernidad, 
17  . Sobre esto las agudas observaciones de Robert J.C Young, op. cit.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

123

y, en consecuencia, moviéndose en el mismo terreno y según la misma 
perspectiva del eurocentrismo.

Hay, sin embargo, un conjunto de elementos demostrables que apuntan 
a un concepto de modernidad diferente, que da cuenta de un proceso his-
tórico específico al actual sistema-mundo. En ese concepto no están, ob-
viamente, ausentes sus referencias y sus rasgos anteriores. Pero más bien 
en tanto y en cuanto forman parte de un universo de relaciones sociales, 
materiales e intersubjetivas, cuya cuestión central es la liberación huma-
na como interés histórico de la sociedad y también, en consecuencia, su 
campo central de conflicto. En los límites de este trabajo, me restringiré 
solamente a adelantar, de modo breve y esquemático, algunas proposi-
ciones18.

En primer término, el actual patrón de poder mundial es el primero 
efectivamente global de la historia conocida. En varios sentidos específi-
cos. Uno, es el primero donde en cada uno de los ámbitos de la existen-
cia social están articuladas todas las formas históricamente conocidas de 
control de las relaciones sociales correspondientes, configurando en cada 
área una sola estructura con relaciones sistemáticas entre sus componen-
tes y del mismo modo en su conjunto. Dos, es el primero donde cada 
una de esas estructuras de cada ámbito de existencia social, está bajo la 
hegemonía de una institución producida dentro del proceso de formación 
y desarrollo de este mismo patrón de poder. Así, en el control del tra
bajo, de sus recursos y de sus productos, está la empresa capitalista; en el 
control del sexo, de sus recursos y productos, la familia burguesa; en el 
control de la autoridad, sus recursos y productos, el Estado-nación; en el 
control de la intersubjetividad, el eurocentrismo19. Tres, cada una de esas 
instituciones existe en relaciones de interdependencia con cada una de las 
otras. Por lo cual el patrón de poder está configurado como un sistema20. 
Cuatro, en fin, este patrón de poder mundial es el primero que cubre a la 
totalidad de la población del planeta.

En ese específico sentido, la humanidad actual en su conjunto constitu-
ye el primer sistema-mundo global históricamente conocido, no solamen-
te un mundo como el que quizás fueron el chino, el hindú, el egipcio, el 
18  . Un debate más detenido en “Modernidad y democracia: intereses y conflictos” (de 
próxima publicación en Anuario Mariateguiano, voi. XII, no. 12, Lima, 2000).
19  . Acerca de las proposiciones teóricas acerca de esta concepción del poder, ver “Co-
loniality of power and its Institutions”, Simposio sobre Colonialidad del poder y sus ám-
bitos sociales, Binhampton University, Binhampton, New York, abril de 1999 (mimeo).
20  . En el sentido de que las relaciones entre las partes y la totalidad no son arbitrarias y 
la última tiene hegemonía sobre las partes en la orientación del movimiento del conjunto. 
No en el sentido sistémico, es decir en que las relaciones de las partes entre sí y con el 
conjunto son lógico-funcionales. Esto no ocurre sino en las máquinas y en los organismos. 
Nunca en las relaciones sociales.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

124

helénico-románico, el maya-azteca o el tawantinsuyano. Ninguno de esos 
posibles mundos tuvo en común sino un dominador colonial/imperial y, 
aunque así se propone desde la visión colonial eurocéntrica, no es seguro 
que todos los pueblos incorporados a uno de aquellos mundos tuvieran 
también en común una perspectiva básica respecto de las relaciones entre 
lo humano y el resto del universo. Los dominadores coloniales de cada 
uno de esos mundos, no tenían las condiciones, ni probablemente el inte-
rés, de homogenizar las formas básicas de existencia social de todas las 
poblaciones de sus dominios. En cambio, el actual, el que comenzó a for-
marse con América, tiene en común tres elementos centrales que afectan 
la vida cotidiana de la totalidad de la población mundial: la colonialidad 
del poder, el capitalismo y el eurocentrismo. Por supuesto que este patrón 
de poder, ni otro alguno, puede implicar que la heterogeneidad histérico-
estructural haya sido erradicada dentro de sus dominios. Lo que su globa-
lidad implica es un piso básico de prácticas sociales comunes para todo el 
mundo, y una esfera intersubjetiva que existe y actúa como esfera central 
de orientación valórica del conjunto. Por lo cual las instituciones hegemó-
nicas de cada ámbito de existencia social, son universales a la población 
del mundo como modelos intersubjetivos. Así, el Estado-nación, la fami
lia burguesa, la empresa, la racionalidad eurocéntrica.

Por lo tanto, sea lo que sea lo que el término modernidad mienta, hoy 
involucra al conjunto de la población mundial y a toda su historia de 
los últimos 500 años, a todos los mundos o ex-mundos articulados en el 
patrón global de poder, a cada uno de sus segmentos diferenciados o di-
ferenciables, pues se constituyó junto con, como parte de, la redefinición 
o reconstitución histórica de cada uno de ellos por su incorporación al 
nuevo y común patrón de poder mundial. Por lo tanto, también como arti-
culación de muchas racionalidades. En otros términos, puesto que se trata 
de una historia nueva y diferente, con experiencias específicas, las cues-
tiones que esta historia permite y obliga a abrir no pueden ser indagadas, 
mucho menos contestadas, con el concepto eurocéntrico de modernidad. 
Por lo mismo, decir que es un fenómeno puramente europeo o que ocurre 
en todas las culturas, tendría hoy un imposible sentido. Se trata de algo 
nuevo y diferente, específico de este patrón de poder mundial. Si hay que 
preservar el nombre, debe tratarse, de todos modos, de otra modernidad.

La cuestión central que nos interesa aquí es la siguiente: ¿qué es lo 
realmente nuevo respecto de la modernidad? ¿No solamente lo que de-
sarrolla y redefine experiencias, tendencias y procesos de otros mundos, 
sino lo que fue producido en la historia propia del actual patrón de poder 
mundial?

Dussel ha propuesto la categoría de transmodernidad como alternativa 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

125

a la pretensión eurocéntrica de que Europa es la productora original de 
la modernidad21. Según esa propuesta, la constitución del Ego individual 
diferenciado es lo nuevo que ocurre con América y es la marca de la mo-
dernidad, pero tiene lugar no sólo en Europa sino en todo el mundo que 
se configura a partir de América. Dussel da en el blanco al recusar uno 
de los mitos predilectos del eurocentrismo. Pero no es seguro que el ego 
individual diferenciado sea un fenómeno exclusivamente perteneciente al 
período iniciado con América.

Hay, por supuesto, una relación umbilical entre los procesos históricos 
que se generan a partir de América y los cambios de la subjetividad o, 
mejor dicho, de la intersubjetividad de todos los pueblos que se van inte-
grando en el nuevo patrón de poder mundial. Y esos cambios llevan a la 
constitución de una nueva subjetividad, no sólo individual, sino colectiva, 
de una nueva intersubjetividad. Ese es, por lo tanto, un fenómeno nuevo 
que ingresa a la historia con América y en ese sentido hace parte de la 
modernidad. Pero cualesquiera que fuesen, esos cambios no se constitu-
yen desde la subjetividad individual, ni colectiva, del mundo preexisten-
te, vuelta sobre sí misma, o, para repetir la vieja imagen, esos cambios 
no nacen como Minerva de la cabeza de Zeus, sino que son la expresión 
subjetiva o intersubjetiva de lo que las gentes del mundo están haciendo 
en ese momento.

Desde esa perspectiva, es necesario admitir que América y sus con-
secuencias inmediatas en el mercado mundial y en la formación de un 
nuevo patrón de poder mundial, son un cambio histórico verdaderamente 
enorme y que no afecta solamente a Europa sino al conjunto del mundo. 
No se trata de cambios dentro del mundo conocido, que no alteran sino 
algunos de sus rasgos. Se trata del cambio del mundo como tal. Este es, 
sin duda, el elemento fundante de la nueva subjetividad: la percepción 
del cambio histórico. Es ese elemento lo que desencadena el proceso de 
constitución de una nueva perspectiva sobre el tiempo y sobre la his
toria. La percepción del cambio lleva a la idea del futuro, puesto que es 
el único territorio del tiempo donde pueden ocurrir los cambios. El futuro 
es un territorio temporal abierto. El tiempo puede ser nuevo, pues no es 
solamente la extensión del pasado. Y, de esa manera, la historia puede ser 
percibida ya no sólo como algo que ocurre, sea como algo natural o pro-
ducido por decisiones divinas o misteriosas como el destino, sino como 
algo que puede ser producido por la acción de las gentes, por sus cálculos, 
sus intenciones, sus decisiones, por lo tanto como algo que puede ser pro-

21  . Enrique Dussel, The Invention of the Americas. Eclipse of the Other and the Myth of 
Modernity, Continuum, Nueva York, 1995.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

126

yectado, y, en consecuencia, tener sentido22.
Con América se inicia, pues, un entero universo de nuevas relaciones 

materiales e intersubjetivas. Es pertinente, por todo eso, admitir que el 
concepto de modernidad no se refiere solamente a lo que ocurre con la 
subjetividad, no obstante toda la tremenda importancia de ese proceso, 
sea que se trate de la emergencia del ego individual, o de un nuevo univer-
so de relaciones intersubjetivas entre los individuos y entre los pueblos 
integrados o que se integran en el nuevo sistema-mundo y su específico 
patrón de poder mundial. El concepto de modernidad da cuenta, igual-
mente, de los cambios en la dimensión material de las relaciones sociales. 
Es decir, los cambios ocurren en todos los ámbitos de la existencia social 
de los pueblos y, por tanto de sus miembros individuales, lo mismo en 
la dimensión material que en la dimensión subjetiva de esas relaciones. 
Y puesto que se trata de procesos que se inician con la constitución de 
América, de un nuevo patrón de poder mundial y de la integración de 
los pueblos de todo el mundo en ese proceso, de un entero y complejo 
sistema-mundo, es también imprescindible admitir que se trata de todo un 
período histórico. En otros términos, a partir de América un nuevo espa-
cio/tiempo se constituye, material y subjetivamente: eso es lo que mienta 
el concepto de modernidad.

No obstante, fue decisivo para el proceso de modernidad que el centro 
hegemónico de ese mundo estuviera localizado en las zonas centro-norte 
de Europa Occidental. Eso ayuda a explicar por qué el centro de elabo-
ración intelectual de ese proceso se localizará también allí, y por qué esa 
versión fue la que ganó hegemonía mundial. Ayuda igualmente a explicar 
por qué la colonialidad del poder jugará un papel de primer orden en esa 
elaboración eurocéntrica de la modernidad. Esto último no es muy difícil 
de percibir si se tiene en cuenta lo que ya ha sido mostrado antes, el modo 
como la colonialidad del poder está vinculada a la concentración en Eu-
ropa del capital, del salariado, del mercado del capital, en fin, de la socie-
dad y de la culturas asociadas a esas determinaciones. En ese sentido, la 
modernidad fue también colonial desde su punto de partida.. Pero ayuda 
también a entender por qué fue en Europa mucho más directo e inmediato 
el impacto del proceso mundial de modernización.

En efecto, las nuevas prácticas sociales implicadas en el patrón de po-
der mundial, capitalista, la concentración del capital y del salariado, el 
nuevo mercado del capital, todo ello asociado a la nueva perspectiva so-
bre el tiempo y sobre la historia, a la centralidad de la cuestión del cambio 
histórico en dicha perspectiva, como experiencia y como idea, requieren, 
necesariamente, la des-sacralización de las jerarquías y de las autorida-
22  . Ver Modernidad, Identidad y Utopia en América Latina, op. cit.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

127

des, tanto en la dimensión material de las relaciones sociales como en su 
intersubjetividad; la des-sacralización, el cambio o el desmantelamiento 
de las correspondientes estructuras e instituciones. La individuación de 
las gentes sólo adquiere su sentido en ese contexto, la necesidad de un 
foro propio para pensar, para dudar, para decidir; la libertad individual, 
en suma, contra las adscripciones sociales fijadas y en consecuencia la 
necesidad de igualdad social entre los individuo.

Las determinaciones capitalistas, sin embargo, requerían también, y en 
el mismo movimiento histórico, que esos procesos sociales, materiales e 
intersubjetivos, no pudieran tener lugar sino dentro de relaciones sociales 
de explotación y de dominación. En consecuencia, como un campo de 
conflictos por la orientación, es decir, los fines, los medios y los límites 
de esos procesos. Para los controladores del poder, el control del capital y 
del mercado eran y son los que deciden los fines, los medios y los límites 
del proceso. El mercado es el piso, pero también el límite de la posible 
igualdad social entre las gentes. Para los explotados del capital y en ge-
neral para los dominados del patrón de poder, la modernidad generó un 
horizonte de liberación de las gentes de toda relación, estructura o institu-
ción vinculada a la dominación y a la explotación, pero también las condi
ciones sociales para avanzar en dirección a ese horizonte. La modernidad 
es, pues, también una cuestión de conflicto de intereses sociales. Uno 
de ellos es la continuada democratización de la existencia social de las 
gentes. En ese sentido, todo concepto de modernidad es necesariamente 
ambiguo y contradictorio23. Es allí, precisamente, donde la historia de 
esos procesos diferencia tan claramente a Europa Occidental y el resto del 
mundo, para el caso, América Latina. En Europa Occidental, la concen-
tración de la relación capital-salario es el eje principal de las tendencias 
de las relaciones de clasificación social y de la correspondiente estructura 
de poder. Eso subyace a los enfrentamientos con el antiguo orden, con 
el Imperio, con el Papado, durante el período del llamado capital com
petitivo. Esos enfrentamientos permiten a los sectores no dominantes del 
capital y a los explotados, mejores condiciones de negociar su lugar en el 
poder y la venta de su fuerza de trabajo. De otro lado, abre también con-
diciones para una secularización específicamente burguesa de la cultura 
y de la subjetividad. El liberalismo es una de las claras expresiones de 
ese contexto material y subjetivo de la sociedad en Europa Occidental. 
En cambio, en el resto del mundo, en América Latina en particular, las 
formas más extendidas de control del trabajo son no-salariales, aunque en 
beneficio global del capital, lo que implica que las relaciones de explo-
23  . Ver “Estado-nación, ciudadanía y democracia: cuestiones abiertas”, op. cit. También 
“El fantasma del desarrollo”, op. cit.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

128

tación y de dominación tienen carácter colonial. La Independencia polí
tica, desde comienzos del siglo xix, está acompañada en la mayoría de 
los nuevos países por el estancamiento y retroceso del capital y fortalece 
el carácter colonial de la dominación social y política bajo Estados for-
malmente independientes. El eurocentramiento del capitalismo colonial/
moderno, fue en ese sentido decisivo para el destino diferente del proceso 
de la modernidad entre Europa y el resto del mundo24.

 
2. Colonialidad del poder y eurocentrismo

La elaboración intelectual del proceso de modernidad produjo una 
perspectiva de conocimiento y un modo de producir conocimiento que 
dan muy ceñida cuenta del carácter del patrón mundial de poder: colonial/
moderno, capitalista y eurocentrado. Esa perspectiva y modo concreto de 
producir conocimiento se reconocen como eurocentrismo25.

Eurocentrismo es, aquí, el nombre de una perspectiva de conocimien-
to cuya elaboración sistemática comenzó en Europa Occidental antes de 
mediados del siglo xvii, aunque algunas de sus raíces son sin duda más 
viejas, incluso antiguas, y que en las centurias siguientes se hizo mundial-
mente hegemónica recorriendo el mismo cauce del dominio de la Europa 
burguesa. Su constitución ocurrió asociada a la específica secularización 
burguesa del pensamiento europeo y a la experiencia y las necesidades 
del patrón mundial de poder capitalista, colonial/moderno, eurocentrado, 
establecido a partir de América. 

No se trata, en consecuencia, de una categoría que implica a toda la his-
toria cognoscitiva en toda Europa, ni en Europa Occidental en particular. 
En otros términos, no se refiere a todos los modos de conocer de todos los 
europeos y en todas las épocas, sino a una específica racionalidad o pers-
pectiva de conocimiento que se hace mundialmente hegemónica coloni-
zando y sobreponiéndose a todas las demás, previas o diferentes, y a sus 
respectivos saberes concretos, tanto en Europa como en el resto del mun-
do. En el marco de este trabajo lo que me propongo es discutir algunas 
de sus cuestiones más directamente vinculadas a la experiencia histórica 
de América Latina, pero que, obviamente, no se refieren solamente a ella.

24   Ver Modernidad, Identidad y Utopía en América Latina, op.cit. “Colonialité du Pou-
voir, Démocratie et Citoyenneté en Amérique Latine”, en Amérique Latine: Démocratie 
et Exclusión, L’Harmattan, París, 1994.
25  . La literatura del debate sobre el eurocentrismo crece rápidamente. Una posición dife-
rente de la que orienta este artículo, aunque emparentada, es la de Samir Amin, Eurocen-
trism. Monthly Review Press, Nueva York, 1989.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

129

Capital y capitalismo
Primero que nada, la teoría de una secuencia histórica unilineal y 

universalmente válida entre las formas conocidas de trabajo y de control 
del trabajo, que fueran también conceptualizadas como relaciones o mo-
dos de producción, especialmente entre capital y pre-capital, precisa ser, 
en todo caso respecto de América, abierta de nuevo como cuestión mayor 
del debate científico-social contemporáneo.

Desde el punto de vista eurocéntrico, reciprocidad, esclavitud, servi-
dumbre y producción mercantil independiente, son todas percibidas como 
una secuencia histórica previa a la mercantilización de la fuerza de tra-
bajo. Son pre-capital. Y son consideradas no sólo como diferentes sino 
como radicalmente incompatibles con el capital. El hecho es, sin em-
bargo, que en América ellas no emergieron en una secuencia histórica 
unilineal; ninguna de ellas fue una mera extensión de antiguas formas 
precapitalistas, ni fueron tampoco incompatibles con el capital.

En América la esclavitud fue deliberadamente establecida y organizada 
como mercancía para producir mercancías para el mercado mundial y, 
de ese modo, para servir a los propósitos y necesidades del capitalismo. 
Así mismo, la servidumbre impuesta sobre los indios, inclusive la rede-
finición de las instituciones de la reciprocidad, para servir los mismos 
fines, i.e. para producir mercancías para el mercado mundial. Y en fin, la 
producción mercantil independiente fue establecida y expandida para los 
mismos propósitos.

Eso significa que todas esas formas de trabajo y de control del trabajo 
en América no sólo actuaban simultáneamente, sino que estuvieron arti-
culadas alrededor del eje del capital y del mercado mundial. Consecuen-
temente, fueron parte de un nuevo patrón de organización y de control del 
trabajo en todas sus formas históricamente conocidas, juntas y alrededor 
del capital. Juntas configuraron un nuevo sistema: el capitalismo.

El capital, como relación social basada en la mercantilización de la 
fuerza de trabajo, nació probablemente en algún momento circa los siglos 
XI-XII, en algún lugar en la región meridional de las penínsulas ibérica 
y/o itálica y por consecuencia, y por conocidas razones, en el mundo islá-
mico. Es pues bastante más antiguo que América. Pero antes de la emer-
gencia de América, no está en ningún lugar estructuralmente articulado a 
todas las demás formas de organización y control de la fuerza de trabajo 
y del trabajo, ni tampoco era aún predominante sobre ninguna de ellas. 
Sólo con América pudo el capital consolidarse y obtener predominancia 
mundial, deviniendo precisamente en el eje alrededor del cual todas las 
demás formas fueron articuladas para los fines del mercado mundial. Sólo 
de ese modo, el capital se convirtió en el modo de producción dominante. 



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

130

Así, el capital existió mucho tiempo antes que América. Sin embargo, 
el capitalismo como sistema de relaciones de producción, esto es, el he-
terogéneo engranaje de todas las formas de control del trabajo y de sus 
productos bajo el dominio del capital, en que de allí en adelante consistió 
la economía mundial y su mercado, se constituyó en la historia sólo con 
la emergencia de América. A partir de ese momento, el capital siempre 
ha existido y continúa existiendo hoy en día sólo como el eje central del 
capitalismo, no de manera separada, mucho menos aislada. Nunca ha sido 
predominante de otro modo, a escala mundial y global, y con toda proba
bilidad no habría podido desarrollarse de otro modo.

Evolucionismo y dualismo
Como en el caso de las relaciones entre capital y pre-capital, una línea 

similar de ideas fue elaborada acerca de las relaciones entre Europa y no-
Europa. Como ya fue señalado, el mito fundacional de la versión eurocén-
trica de la modernidad es la idea del estado de naturaleza como punto de 
partida del curso civilizatorio cuya culminación es la civilización europea 
u occidental. De ese mito se origina la específicamente eurocéntrica pers-
pectiva evolucionista, de movimiento y de cambio unilineal y unidirec-
cional de la historia humana. Dicho mito fue asociado con la clasificación 
racial de la población del mundo. Esa asociación produjo una visión en 
la cual se amalgaman, paradójicamente, evolucionismo y dualismo. Esa 
visión sólo adquiere sentido como expresión del exacerbado etno-cen-
trismo de la recién constituida Europa, por su lugar central y dominante 
en el capitalismo mundial colonial/moderno, de la vigencia nueva de las 
ideas mitificadas de humanidad y de progreso, entrañables productos de 
la Ilustración, y de la vigencia de la idea de raza como criterio básico de 
clasificación social universal de la población del mundo.

La historia es, sin embargo, muy distinta. Por un lado, en el momen-
to en que los ibéricos conquistaron, nombraron y colonizaron América 
(cuya región norte o Norte América, colonizarán los británicos un siglo 
más tarde), hallaron un gran número de diferentes pueblos, cada uno con 
su propia historia, lenguaje, descubrimientos y productos culturales, me-
moria e identidad. Son conocidos los nombres de los más desarrollados 
y sofisticados de ellos: aztecas, mayas, chimús, aymaras, incas, chibchas, 
etc. Trescientos años más tarde todos ellos quedaban reunidos en una sola 
identidad: indios. Esta nueva identidad er¡ racial, colonial y negativa. Así 
también sucedió con las gentes traídas forzadamente desde la futura Afri-
ca como esclavas: ashantis, yorubas, zulús, congos, bacongos, etc. En el 
lapso de trescientos años, todos ellos no eran ya sino negros.

Ese resultado de la historia del poder colonial tuvo dos implicaciones 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

131

decisivas. La primera es obvia: todos aquellos pueblos fueron despojados 
de sus propias y singulares identidades históricas. La segunda es, qui-
zás, menos obvia, pero no es menos decisiva: su nueva identidad racial, 
colonial y negativa, implicaba el despojo de su lugar en la historia de la 
producción cultural de la humanidad. En adelante no eran sino razas infe-
riores, capaces sólo de producir culturas inferiores. Implicaba también su 
reubicación en el nuevo tiempo histórico constituido con América prime-
ro y con Europa después: en adelante eran el pasado. En otros términos, 
el patrón de poder fundado en la colonialidad implicaba también un pa-
trón cognitivo, una nueva perspectiva de conocimiento dentro de la cual 
lo no-europeo era el pasado y de ese modo inferior, siempre primitivo.

Por otro lado, la primera identidad geocultural moderna y mundial fue 
América. Europa fue la segunda y fue constituida como consecuencia de 
América, no a la inversa. La constitución de Europa como nueva entidad/
identidad histórica se hizo posible, en primer lugar, con el trabajo gratuito 
de los indios, negros y mestizos de América, con su avanzada tecnología 
en la minería y en la agricultura, y con sus respectivos productos, el oro, 
la plata, la papa, el tomate, el tabaco, etc., etc26. Porque fue sobre esa base 
que se configuró una región como sede del control de las rutas atlánticas, 
a su vez convertidas, precisamente sobre esa misma base, en las decisi-
vas del mercado mundial. Esa región no tardó en emerger como Europa. 
América y Europa se produjeron históricamente, así, mutuamente, como 
las dos primeras nuevas identidades geoculturales del mundo moderno.

Sin embargo, los europeos se persuadieron a sí mismos, desde media-
dos del siglo xvii, pero sobre todo durante el siglo xviii, no sólo de que de 
algún modo se habían autoproducido a sí mismos como civilización, al 
margen de la historia iniciada con América, culminando una línea inde-
pendiente que empezaba con Grecia como única fuente original. También 
concluyeron que eran naturalmente (i.e., racialmente) superiores a todos 
los demás, puesto que habían conquistado a todos y les habían impuesto 
su dominio.

La confrontación entre la experiencia histórica y la perspectiva euro-
céntrica de conocimiento permite señalar algunos de los elementos más 
importantes del eurocentrismo: a) una articulación peculiar entre un dua-
lismo (precapital-capital no europeo-europeo, primitivo-civilizado, tra-
dicional-moderno, etc.) y un evolucionismo lineal, unidireccional, desde 
algún estado de naturaleza a la sociedad moderna europea; b) la natura-
lización de las diferencias culturales entre grupos humanos por medio de 
su codificación con la idea de raza; y c) la distorsionada reubicación tem-
26  . Véase sobre este punto: Hermán Viola y Carolyn Margolis (editores), Seeds of Chan-
ge. A Quincentennial Commemoration, Smithsonian Institute Press, Washington, 1991.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

132

poral de todas esas diferencias, de modo que todo lo no-europeo es perci-
bido como pasado. Todas estas operaciones intelectuales son claramente 
interdependientes. Y no habrían podido ser cultivadas y desarrolladas sin 
la colonialidad del poder.

Homogeneidad/continuidad y heterogeneidad/discontinuidad
Como es observable ahora, la perspectiva eurocéntrica de conocimien-

to, debido a su radical crisis, es hoy un campo pletórico de cuestiones. 
Aquí es pertinente aún dejar planteadas dos de ellas. Primero, una idea 
del cambio histórico como un proceso o un momento en el cual una enti-
dad o unidad se transforma de manera continua, homogénea y completa 
en otra cosa y abandona de manera absoluta la escena histórica. Esto le 
permite a otra entidad equivalente ocupar el lugar, y todo esto continúa 
en una cadena secuencial. De otro modo no tendría sentido, ni lugar, la 
idea de la historia como una evolución unidireccional y unilineal. Segun-
do, de allí se desprende que cada unidad diferenciada, por ejemplo una 
“economía/sociedad” o un “modo de producción” en el caso del control 
del trabajo (capital o esclavitud) o una “raza/civilización” en el caso de 
grupos humanos, es una entidad/identidad homogénea. Mas aún, que son, 
cada una, estructuras de elementos homogéneos relacionados de manera 
continua y sistémica (lo que es distinto de sistemática).

La experiencia histórica demuestra sin embargo que el capitalismo 
mundial está lejos de ser una totalidad homogénea y continua. Al con-
trario, como lo demuestra América, el patrón de poder mundial que se 
conoce como capitalismo es, en lo fundamental, una estructura de ele-
mentos heterogéneos, tanto en términos de las formas de control del tra-
bajo-recursos-productos (o relaciones de producción) o en términos de 
los pueblos e historias articulados en él. En consecuencia, tales elementos 
se relacionan entre sí y con el conjunto de manera también heterogénea 
y discontinua, incluso conflictiva. Y son ellos mismos, cada uno, confi
gurados del mismo modo.

Así, cada una de esas relaciones de producción es en sí misma una 
estructura heterogénea. Especialmente el capital, desde que todos los esta-
dios y formas históricas de producción de valor y de apropiación de plus-
valor (por ejemplo, acumulación primitiva, plusvalía absoluta y relativa, 
extensiva o intensiva, o en otra nomenclatura, manufactura, capital com-
petitivo, capital monopólico, capital transnacional o global, o prefordista, 
fordista, de mano de obra intensiva, de capital intensivo, de información 
intensiva, etc., etc.) están simultáneamente en actividad y trabajan juntos 
en una compleja malla de transferencia de valor y de plusvalor. Esto es 
igualmente cierto respecto de las razas, ya que tantos pueblos diversos y 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

133

heterogéneos, con heterogéneas historias y tendencias históricas de mo-
vimiento y de cambio fueron reunidos bajo un solo membrete racial, por 
ejemplo indio o negro.

Esta heterogeneidad no es simplemente estructural, basada en las re-
laciones entre elementos coetáneos. Ya que historias diversas y hetero-
géneas de este tipo fueron articuladas en una sola estructura de poder, es 
pertinente admitir el carácter histórico-estructural de esa heterogeneidad. 
Consecuentemente, el proceso de cambio de dicha totalidad capitalista no 
puede, de ningún modo, ser una transformación homogénea y continua 
del sistema entero, ni tampoco de cada uno de sus componentes mayo-
res. Tampoco podría dicha totalidad desvanecerse completa y homogé-
neamente de la escena histórica y ser reemplazada por otra equivalente. 
El cambio histórico no puede ser unilineal, unidireccional, secuencial o 
total. El sistema, o el específico patrón de articulación estructural, podría 
ser desmantelado. Pero aún así cada uno o algunos de sus elementos pue-
de y habrá de rearticularse en algún otro patrón estructural, como ocurrió, 
obviamente, con los componentes del patrón de poder pre-colonial en, 
digamos, el Tawantinsuyu27.

El nuevo dualismo
Finalmente, por el momento y para nuestros propósitos aquí, es perti-

nente abrir la cuestión de las relaciones entre el cuerpo y el no-cuerpo en 
la perspectiva eurocéntrica, tanto por su gravitación en el modo eurocén-
trico de producir conocimiento, como debido a que en nuestra experiencia 
tiene una estrecha relación con las de raza y género.

La idea de la diferenciación entre el “cuerpo” y el “no-cuerpo” en la 
experiencia humana es virtualmente universal a la historia de la huma-
nidad, común a todas las “culturas” o “civilizaciones” históricamente 
conocidas. Pero es también común a todas –hasta la aparición del euro-
centrismo– la permanente co-presencia de los dos elementos como dos 
dimensiones no separables del ser humano, en cualquier aspecto, instan-
cia o comportamiento.

El proceso de separación de estos elementos del ser humano es parte 
de una larga historia del mundo cristiano sobre la base de la idea de la 
primacía del “alma” sobre el “cuerpo”. Pero esta historia muestra tam-
bién una larga e irresuelta ambivalencia de la teología cristiana sobre este 
27  . Sobre el origen de la categoría de heterogeneidad histérico-estructural véase mis 
“Notas sobre el concepto de marginalidad social”, CEPAL, Santiago de Chile, 1966. In-
corporado después al volumen Imperialismo y Marginalidad en América Latina, Mosca 
Azul, Lima, 1977. Puede verse también, del mismo autor, “La nueva heterogeneidad es-
tructural de América Latina”, en Heinz Sonntag (editor), Nuevos temas, nuevos conteni-
dos, UNESCO-Nueva Sociedad, Caracas, 1988.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

134

punto en particular. Ciertamente, es el “alma” el objeto privilegiado de 
salvación. Pero al final, es el “cuerpo” el resurrecto, como culminación 
de la salvación.

Ciertamente, también, fue durante la cultura represiva del cristianis-
mo, como resultado de los conflictos con musulmanes y judíos, sobre 
todo entre los siglos xv y xvi en plena Inquisición, que la primacía del 
“alma” fue enfatizada, quizás exasperada. Y porque el “cuerpo” fue el 
objeto básico de la represión, el “alma” pudo aparecer casi separada de 
las relaciones intersubjetivas al interior del mundo cristiano. Pero esto 
no fue teorizado, es decir, sistemáticamente discutido y elaborado hasta 
Descartes, culminando el proceso de la secularización burguesa del pen-
samiento cristiano28.

Con Descartes29 lo que sucede es la mutación del antiguo abordaje dua-
lista sobre el “cuerpo” y el “no-cuerpo”. Lo que era una co-presencia per-
manente de ambos elementos en cada etapa del ser humano, en Descartes 
se convierte en una radical separación entre “razón/sujeto” y “cuerpo”. 
La razón no es solamente una secularización de la idea de “alma” en el 
sentido teológico, sino que es una mutación en una nueva identidad, la 
“razón/sujeto”, la única entidad capaz de conocimiento “racional”, res-
pecto del cual el “cuerpo” es y no puede ser otra cosa que “objeto” de 
conocimiento. Desde ese punto de vista el ser humano es, por excelencia, 
un ser dotado de “razón”, y ese don se concibe como localizado exclusi
vamente en el alma. Así el “cuerpo”, por definición incapaz de razonar, no 
tiene nada que ver con la razon/sujeto. Producida esa separación radical 
entre ”razon/sujeto” y “cuerpo”, las relaciones entre ambos deben ser vis-
tas únicamente como relaciones entre la razón/sujeto humana y el cuerpo/
naturaleza humana, o entre “espíritu” y “naturaleza”. De este modo, en la 
racionalidad eurocéntrica el “cuerpo” fue fijado como “objeto” de cono-
cimiento, fuera del entorno del “sujeto/razón”.

Sin esa “objetivización” del “cuerpo” como “naturaleza”, de su expul-
sión del ámbito del “espíritu”, difícilmente hubiera sido posible intentar 
la teorización “científica” del problema de la raza, como fue el caso del 

28  . Siempre me he preguntado por el origen de una de las más caras propuestas del 
liberalismo: las ideas deben ser respetadas. Los latinoamericanos solemos citar con admi-
ración la desafiante frase de un mártir de las luchas anticoloniales, en el momento mismo 
de ser degollado: “¡Bárbaro, las ideas no se degüellan!”. Sugiero ahora que su origen debe 
buscarse en ese nuevo dualismo cartesiano, que convirtió al “cuerpo” en mera “natura-
leza”.
29  .Cf. Discours de la méthode. También Méditations y Description du corps humain, 
en Oeuvres Philosophiques, Editions Alquie, París, 1963-1967. Paul Bousquié acierta en 
este punto: el cartesianismo es un nuevo dualismo radical. Véase Le corps cet inconnu, 
L’Harmattan, París, 1994.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

135

Conde de Gobineau durante el siglo xix30. Desde esa perspectiva euro-
céntrica, ciertas razas son condenadas como “inferiores” por no ser suje-
tos “racionales”. Son objetos de estudio, “cuerpo” en consecuencia, más 
próximos a la “naturaleza”. En un sentido, esto los convierte en domina-
bles y explotables. De acuerdo al mito del estado de naturaleza y de la 
cadena del proceso civilizatorio que culmina en la civilización europea, 
algunas razas –negros (o africanos), indios, oliváceos, amarillos (o asiá
ticos) y en esa secuencia– están más próximas a la “naturaleza” que los 
blancos31. Sólo desde esa peculiar perspectiva fue posible que los pueblos 
no-europeos fueran considerados, virtualmente hasta la Segunda Guerra 
Mundial, ante todo como objeto de conocimiento y de dominación/explo-
tación por los europeos.

Ese nuevo y radical dualismo no afectó solamente a las relaciones racia-
les de dominación, sino también a las más antiguas, las relaciones sexua-
les de dominación. En adelante, el lugar de las mujeres, muy en especial 
el de las mujeres de las razas inferiores, quedó estereotipado junto con el 
resto de los cuerpos, y tanto más inferiores fueran sus razas, tanto más 
cerca de la naturaleza o directamente, como en el caso de las esclavas 
negras, dentro de la naturaleza. Es probable, aunque la cuestión queda 
por indagar, que la idea de género se haya elaborado después del nuevo 
y radical dualismo como parte de la perspectiva cognitiva eurocentrista

Durante el siglo xviii, ese nuevo dualismo radical fue amalgamado con 
las ideas mitificadas de “progreso” y de un estado de naturaleza en la 
trayectoria humana, los mitos fundacionales de la versión eurocentrista 
de la modernidad. Esto dio pie a la peculiar perspectiva histórica dualista/
evolucionista. Así todos los no-europeos pudieron ser considerados, de un 
lado, como pre-europeos y al mismo tiempo dispuestos en cierta cadena 
histórica y continua desde lo primitivo a lo civilizado, de lo irracional a lo 
racional, de lo tradicional a lo moderno, de lo mágico-mítico a lo cientí-
fico. En otras palabras, desde lo no-europeo/pre-europeo a algo que en el 
tiempo se europeizará o “modernizará”.

Sin considerar la experiencia entera del colonialismo y de la coloniali-
dad, esa marca intelectual sería difícilmente explicable, así como la du-
radera hegemonía mundial del eurocentrismo. Las solas necesidades del 
capital como tal, no agotan, no podrían agotar, la explicación del carácter 
y de la trayectoria de esa perspectiva de conocimiento.

30  Arthur de Gobineau, Essais sur l’inégalité des races humaines, París, 1853-1857.
31  Acerca de esos procesos en la subjetividad eurocentrada, dice mucho el que la única 
categoría alterna a Occidente era, y aún lo es, Oriente, mientras que los negros (Africa) 
o los indios (América antes de los Estados Unidos) no tenían el honor de ser el Otro de 
Europa u Occidente.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

136

3. Eurocentrismo y experiencia histórica en América Latina

Aplicada de manera específica a la experiencia histórica latinoameri-
cana, la perspectiva eurocéntrica de conocimiento opera como un espejo 
que distorsiona lo que refleja. Es decir, la imagen que encontramos en ese 
espejo no es del todo quimérica, ya que poseemos tantos y tan importan-
tes rasgos históricos europeos en tantos aspectos, materiales e intersubje-
tivos. Pero, al mismo tiempo, somos tan profundamente distintos. De ahí 
que cuando miramos a nuestro espejo eurocéntrico, la imagen que vemos 
sea necesariamente parcial y distorsionada.

Aquí la tragedia es que todos hemos sido conducidos, sabiéndolo o no, 
queriéndolo o no, a ver y aceptar aquella imagen como nuestra y como 
perteneciente a nosotros solamente. De esa manera seguimos siendo lo 
que no somos. Y como resultado no podemos nunca identificar nuestros 
verdaderos problemas, mucho menos resolverlos, a no ser de una manera 
parcial y distorsionada.

El eurocentrismo y la “cuestión nacional”: El Estado-nación
Uno de los ejemplos más claros de esta tragedia de equivocaciones en 

América Latina es la historia de la llamada cuestión nacional. Dicho de 
otro modo, del problema del moderno Estado-nación en América Latina.

Naciones y Estados son un viejo fenómeno. Sin embargo, aquello que 
llamamos el moderno Estado-nación es una experiencia muy específica. 
Se trata de una sociedad nacionalizada y por eso políticamente organizada 
como un Estado-nación. Implica a las instituciones modernas de ciudada-
nía y democracia política. Es decir, implica una cierta democracia, dado 
que cada proceso conocido de nacionalización societal en los tiempos 
modernos ha ocurrido solamente a través de una relativa (o sea, dentro 
de los límites del capitalismo) pero importante y real democratización del 
control del trabajo, de los recursos productivos y del control de la genera-
ción y gestión de las instituciones políticas. De este modo, la ciudadanía 
puede llegar a servir como igualdad legal, civil y política para gentes 
socialmente desiguales32.

Un Estado-nación es una suerte de sociedad individualizada entre las 
demás. Por eso, entre sus miembros puede ser sentida como identidad. 
Sin embargo, toda sociedad es una estructura de poder. Es el poder aque-
llo que articula formas de existencia social dispersas y diversas en una to-
talidad única, una sociedad. Toda estructura de poder es siempre, parcial 
o totalmente, la imposición de algunos, a menudo cierto grupo, sobre los 
32  Sobre este punto véase mi “Estado nación, ciudadanía y democracia; cuestiones abier-
tas”, op. cit.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

137

demás. Consecuentemente, todo Estado-nación posible es una estructura 
de poder, del mismo modo en que es producto del poder. En otros térmi-
nos, del modo en que han quedado configuradas las disputas por el control 
del trabajo, sus recursos y productos; del sexo, sus recursos y productos; 
de la autoridad y de su específica violencia; de la intersubjetividad y del 
conocimiento.

No obstante, si un Estado-nación moderno puede expresarse en sus 
miembros como una identidad, no es solamente debido a que puede ser 
imaginado como una comunidad33. Los miembros precisan tener en co-
mún algo real, no sólo imagina do, algo que compartir. Y eso, en todos 
los reales Estados-nación modernos, es una participación más o menos 
democrática en la distribución del control del poder. Esta es la manera 
específica de homogeneización de la gente en un Estado-nación moderno. 
Toda homogeneización de la población de un Estado-nación moderno, 
es desde luego parcial y temporal y consiste en la común participación 
democrática en el control de la generación y de la gestión de las institu-
ciones de autoridad pública y de sus específicos mecanismos de violencia. 
Esto es, se ejerce, en lo fundamental, en todo el ámbito de la existencia 
social vinculado al Estado y que por ello se asume como lo explícitamen-
te político. Pero dicho ámbito no podría ser democrático, esto es, implicar 
ciudadanía como igualdad jurídica y civil de gentes desigualmente ubica-
das en las relaciones de poder, si las relaciones sociales en todos los otros 
ámbitos de la existencia social fueran radicalmente no democráticas o 
antidemocráticas34.

Puesto que todo Estado-nación es una estructura de poder, eso implica 
que se trata de un poder que se configura en ese sentido. El proceso em-
pieza siempre con un poder político central sobre un territorio y su po-
blación, porque cualquier proceso de nacionalización posible sólo puede 
ocurrir en un espacio dado, a lo largo de un prolongado período de tiem-
po. Dicho espacio precisa ser más o menos estable por un largo período. 
En consecuencia, se precisa de un poder político estable y centralizado. 
Este espacio es, en ese sentido, necesariamente un espacio de dominación 
disputado y ganado frente a otros rivales.

En Europa el proceso que llevó a la formación de estructuras de poder 
configuradas como Estado-nación, empezó con la emergencia de algunos 
pocos núcleos políticos que conquistaron su espacio de dominación y se 
33  Como sugiere Benedict Anderson en Imagined Communities, Verso, Londres, 1991. 
Una discusión más extensa sobre este punto en mi “Estado nación, ciudadanía y democra-
cia: cuestiones abiertas”, ya citado.
34  . Una discusión más amplia sobre los límites y las condiciones de la democracia en 
una estructura de poder capitalista, en mi “El fantasma del desarrollo en América Latina” 
op. cit. y en “Estado-nación, ciudadanía y democracia cuestiones abiertas”, op. cit.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

138

impusieron sobre los diversos y heterogéneos pueblos e identidades que 
lo habitaban. De este modo el Estado-nación empezó como un proceso 
de colonización de algunos pueblos sobre otros que, en ese sentido, eran 
pueblos extranjeros. En algunos casos particulares, como en la España 
que se constituía sobre la base de América y sus ingentes y gratuitos re-
cursos, el proceso incluyó la expulsión de algunos grupos, como los mu
sulmanes y judíos, considerados como extranjeros indeseables. Esta fue 
la primera experiencia de limpieza étnica en el período moderno, seguida 
por la imposición de esa peculiar institución llamada “certificado de lim-
pieza de sangre”35.

Por otro lado, el proceso de centralización estatal que antecedió en 
Europa Occidental a la formación de Estados-nación, fue paralelo a la 
imposición de la dominación colonial que comenzó con América. Es de-
cir, simultáneamente con la formación de los imperios coloniales de esos 
primeros Estados centrales europeos. El proceso tiene, pues, un doble 
movimiento histórico. Comenzó como una colonización interna de pue-
blos con identidades diferentes, pero que habitaban los mismos territorios 
convertidos en espacios de dominación interna, es decir, en los mismos 
territorios de los futuros Estados-nación. Y siguió paralelamente a la co-
lonización imperial o externa de pueblos que no sólo tenían identidades 
diferentes a las de los colonizadores, sino que habitaban territorios que no 
eran considerados como los espacios de dominación interna de los colo-
nizadores, es decir no eran los mismos territorios de los futuros Estados-
nación de los colonizadores.

Si indagamos desde nuestra actual perspectiva histórica aquello que 
sucedió con los primeros Estados centrales europeos, sus espacios de do-
minación (poblaciones y territorios) y sus respectivos procesos de nacio-
nalización, se observa que las diferencias son muy visibles. La existencia 
de un fuerte Estado central no es suficiente para producir un proceso de 
relativa homogeneización de una población previamente diversa y hete-
rogénea, para producir así una identidad común y una fuerte y duradera 
lealtad a dicha identidad. Entre esos casos, Francia es probablemente la 
más lograda experiencia, así como España es la menos exitosa.

¿Por qué Francia sí y España no? España era en sus inicios mucho más 
rica y poderosa que sus pares. Sin embargo, luego de la expulsión de los 
musulmanes y judíos dejó de ser productiva y próspera para convertirse 
en correa de trasmisión de los recursos de América a los centros emergen-
tes del capital financiero mercantil. Al mismo tiempo, luego del violento 
35  . Probablemente el antecedente más cercano de la idea de raza producida por los cas-
tellanos en América. Véase mi “‘Raza’, ‘etnia’, ‘nación’ en Mariátegui: cuestiones abier-
tas”, op. cit.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

139

y exitoso ataque en contra de la autonomía de las comunidades campesi-
nas y de las ciudades y burgos, quedó atrapada en una estructura señorial 
de poder y bajo la autoridad de una monarquía y de una iglesia represiva y 
corrupta. La Monarquía de España se dedicó, además, a una política bélica 
en busca de la expansión de su poder señorial en Europa, en lugar de una 
hegemonía sobre el mercado mundial y el capital comercial y financiero 
como hicieran luego Inglaterra o Francia. Todas las luchas por forzar a 
los controladores del poder a admitir o negociar alguna democratización 
de la sociedad y del Estado fueron derrotadas, notablemente la revolución 
liberal de 1810-12. De este modo, el colonialismo interno y los patrones 
señoriales de poder político y social, combinados, demostraron ser fatales 
para la nacionalización de la sociedad y el Estado españoles, en la medida 
en que ese tipo de poder no sólo probó ser incapaz de sostener cualquier 
ventaja proveniente de ese rico y vasto colonialismo imperial o externo: 
probó igualmente que era muy poderosa valla a todo proceso democra-
tizador de las relaciones sociales y políticas y no sólo dentro del espacio 
propio de dominación.

Por el contrario, en Francia, a través de la democratización radical de 
las relaciones sociales y políticas con la Revolución Francesa, el previo 
colonialismo interno evolucionó hacia una “francesización” efectiva, 
aunque no total, de los pueblos que habitaban el territorio de Francia, ori-
ginalmente tan diversos e histórico-estructuralmente heterogéneos como 
en el espacio de dominación que se llamaría España. Los vascos france-
ses, por ejemplo son, en primer lugar, franceses, como los occitanos o los 
navarros. No así en España.

En cada uno de los casos de exitosa nacionalización de sociedades y 
Estados en Europa, la experiencia es la misma: un importante proceso de 
democratización de la sociedad es la condición básica para la nacionali-
zación de esa sociedad y de su organización política en un Estado-nación 
moderno. No hay, en verdad, excepción conocida a esa trayectoria histó-
rica del proceso que conduce a la formación del Estado-nación.

El Estado-nación en América: Estados Unidos
Si examinamos la experiencia de América, sea en sus áreas hispánica 

o británica, podemos reconocer diferencias y factores básicos equivalen-
tes. En el área britano-americana, la ocupación del territorio fue desde el 
comienzo violenta. Pero antes de la Independencia, conocida en Estados 
Unidos como la Revolución Americana, el territorio ocupado era muy pe-
queño. Por eso los indios no fueron habitantes del territorio ocupado, no 
estaban colonizados. Por eso, los diversos pueblos indios fueron formal-
mente reconocidos como naciones y con ellos se practicó relaciones co-



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

140

merciales inter-naciones, inclusive se formaron alianzas militares en las 
guerras entre colonialistas ingleses y franceses, sobre todo. Los indios no 
eran parte de la población incorporada al espacio de dominación colonial 
britano-americana. Por eso mismo, cuando se inicia la historia del nuevo 
Estado-nación llamado Estados Unidos de América del Norte, los indios 
fueron excluidos de esa nueva sociedad. Fueron considerados extranjeros. 
Pero más adelante sus tierras fueron conquistadas y ellos casi extermina-
dos. Sólo entonces, los sobrevivientes fueron encerrados en la sociedad 
norteamericana como raza colonizada. En el comienzo, pues, relaciones 
colonial/raciales existieron solamente entre blancos y negros. Este último 
grupo era fundamental para la economía de la sociedad colonial, como 
durante un primer largo momento para la economía de la nueva nación. 
Sin embargo, demográficamente los negros eran una relativamente redu-
cida minoría, mientras que los blancos componían la gran mayoría.

Al fundarse Estados Unidos como país independiente, el proceso de 
constitución del nuevo patrón de poder llevó desde el comienzo a la con-
figuración de un Estado-nación. En primer término, a pesar de la relación 
colonial de dominación entre blancos y negros y del exterminio colonia-
lista de la población india, dada la condición abrumadoramente mayori-
taria de los blancos, es inevitable admitir que dicho nuevo Estado-nación 
era genuinamente representativo de la mayoría de la población. Esa blan-
quitud social de la sociedad norteamericana fue incluso más lejos con la 
inmigración de millones de europeos durante el siglo xix. En segundo 
término, la conquista de los territorios indios resultó en la abundancia 
de la oferta de un recurso básico de producción, la tierra. Este pudo ser, 
por consecuencia, apropiado y distribuido de manera no únicamente con-
centrada bajo el control de muy pocas gentes, sino por el contrario pudo 
ser, al mismo tiempo, parcialmente concentrado en grandes latifundios 
y también apropiado o distribuido en una vasta proporción de mediana 
y pequeña propiedad. Equivalente, pues, a una distribución democrática 
del recurso. Eso fundó para los blancos una participación notablemente 
democrática en el control de la generación y la gestión de la autoridad 
publica. La colonialidad del nuevo patrón de poder no fue anulada, sin 
embargo, ya que negros e indios no podían tener lugar, en absoluto, en el 
control de los recursos de producción, ni de las instituciones y mecanis-
mos de la autoridad pública.

Hacia mediados del siglo xix, Tocqueville36 observó que en Estados 
Unidos de América, gente de orígenes tan diversos cultural, étnica e in-
cluso nacionalmente, eran incorporados todos en algo parecido a una má-
quina de re-identificación nacional; rápidamente se convertían en ciuda-
36  Alexis de Tocqueville. Democracy in America (1835). vol. 1, chaps, xvi y xvii.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

141

danos estadounidenses y adquirían una nueva identidad nacional, incluso 
preservando por algún tiempo sus identidades originales. Tocqueville 
encontró que el mecanismo básico de ese proceso de nacionalización era 
la apertura de la participación democrática en la vida política para todos 
los recién llegados. Todos ellos eran atraídos hacia una intensa partici-
pación política y con la libertad de decisión de participar o no. Pero vio 
también que dos grupos específicos no estaban autorizados a participar 
en la vida política. Estos eran, evidentemente, negros e indios. Esa discri-
minación era, pues, el límite de ese impresionante y masivo proceso de 
formación del Estado-nación moderno en la joven república de Estados 
Unidos de América. Tocqueville no dejó de advertir que a menos que esa 
discriminación social y política fuera eliminada, el proceso de construc-
ción nacional se vería limitado. Un siglo más tarde, otro europeo, Gunnar 
Myrdall37, observó esas mismas limitaciones en el proceso nacional de 
Estados Unidos. Vio también que debido a que los nuevos inmigrantes 
eran no-blancos (provenían de América Latina y de Asia, en su mayoría), 
las relaciones coloniales de los blancos con esos otros pueblos podrían ser 
un serio riesgo para la reproducción de esa nación. Sin duda esos riesgos 
van en aumento hoy en día, a medida en que el viejo mito del melting 
pot ha sido abandonado forzosamente y el racismo tiende a ser de nuevo 
agudo y violento.

En suma, la colonialidad de las relaciones de dominación/explotación/
conflicto entre blancos y no-blancos, no obstante su intensa vigencia, 
dada la condición vastamente mayoritaria de los primeros no fue tan fuer-
te como para impedir la relativa, pero real e importante, democratización 
del control de recursos de producción y del Estado, entre blancos, es ver-
dad, pero con el vigor necesario para que pudiera ser reclamada más tarde 
también por los no-blancos. El poder pudo ser configurado en la trayecto-
ria y la orientación de un Estado-nación. Es a eso que se refiere, sin duda, 
la idea de la Revolución Americana.

América Latina: Cono Sur y mayoría blanca
A primera vista, la situación en los países del llamado Cono Sur de 

América Latina (Argentina, Chile y Uruguay) fue similar a la ocurrida en 
Estados Unidos. Los indios, en su mayoría, tampoco fueron integrados a 
la sociedad colonial, en la medida en que eran pueblos de más o menos la 
misma estructura que aquellos de Norteamérica, sin disponibilidad para 
convertirse en trabajadores explotados, no condenables a trabajar forzo-
samente y de manera disciplinada para los colonos. En esos tres países, 
también la población negra fue una minoría durante el período colonial, en 
37  Gunnar Myrdall, American Dilemma, Harper and Brothers, Nueva York, 1944.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

142

comparación con otras regiones dominadas por españoles o portugueses. 
Y los dominantes de los nuevos países del Cono Sur consideraron, como 
en el caso de los Estados Unidos, necesaria la conquista del territorio que 
los indios poblaban y el exterminio de éstos como forma expeditiva de 
homogenizar la población nacional y de ese modo facilitar el proceso de 
constitución de un Estado-nación moderno, a la europea. En Argentina 
y Uruguay eso fue hecho en el siglo xix. Y en Chile durante las tres pri-
meras décadas del siglo xx. Estos países atrajeron también millones de 
inmigrantes europeos, consolidando en apariencia la blanquitud de las 
sociedades de Argentina, Chile y Uruguay. En un sentido, esto también 
consolidó en apariencia el proceso de homogeneización en dichos países.

Un elemento crucial introdujo, sin embargo, una diferencia básica en 
esos países en comparación con el caso norteamericano, muy en espe-
cial en Argentina. Mientras en Estados Unidos la distribución de la tie-
rra se produjo de una manera menos concentrada durante un importante 
período, en Argentina la apropiación de la tierra ocurrió de una manera 
completamente distinta. La extrema concentración de la tenencia de la 
tierra, en particular de las tierras conquistadas a los indios, hizo imposi-
ble cualquier tipo de relaciones sociales democráticas entre los propios 
blancos y en consecuencia de toda relación política democrática. Sobre 
esa base, en lugar de una sociedad democrática, capaz de representarse y 
organizarse políticamente en un Estado democrático, lo que se constituyó 
fue una sociedad y un Estado oligárquicos, sólo parcialmente desmante-
lados desde la Segunda Guerra Mundial. Sin duda, esas determinaciones 
se asociaron al hecho de que la sociedad colonial en ese territorio, sobre 
todo en la costa atlántica que devino hegemónica sobre el resto, fue poco 
desarrollada y por eso su reconocimiento como sede de un Virreinato fue 
tardío (segunda mitad del Siglo xviii). Su emergencia como una de las 
áreas prósperas del mercado mundial fue rápida desde el último cuarto 
del siglo xviii, lo que impulsó en el siglo siguiente una masiva migración 
desde Europa del Sur, del Centro y del Este. Pero esa vasta población 
migratoria no encontró una sociedad con estructura, historia e identidad 
suficientemente densas y estables, para incorporarse a ella e identificarse 
con ella, como ocurrió en el caso de Estados Unidos y sin duda en Chile 
y Uruguay. A fines del xix la población de Buenos Aires estaba formada 
en más de un 80% por migrantes de origen europeo. Tardaron, por eso 
probablemente, en considerarse con identidad nacional y cultural propias 
diferentes de la europea, mientras rechazaban explícitamente la identidad 
asociada a la herencia histórica latinoamericana y, en particular, cualquier 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

143

parentesco con la población india38.
La concentración de la tierra fue igualmente fuerte en Chile y algo me-

nor en Uruguay. De todos modos, a diferencia de Argentina, los migrantes 
europeos encontraron en esos países una sociedad, un Estado, una iden-
tidad, ya suficientemente densos y constituidos, a los cuales incorporarse 
y con los cuales identificarse más pronto y más completamente que en 
el otro caso. En el caso de Chile, por otra parte, la expansión territorial a 
costa de Bolivia y de Perú, permitió a la burguesía chilena el control de 
recursos cuya importancia ha marcado desde entonces la historia del país: 
salitre primero, y cobre poco después. En las pampas salitreras se formó el 
primer gran contingente de asalariados obreros de América Latina, desde 
mediados del siglo xix, y más tarde fue en el cobre que se formó la colum-
na vertebral de las organizaciones sociales y políticas de los obreros chi
lenos de la vieja república. Los beneficios, distribuidos entre la burguesía 
británica y la chilena, permitieron el impulso de la agricultura comercial 
y de la economía comercial urbana. Se formaron nuevas capas de asala-
riados urbanos y nuevas capas medias relativamente amplias, junto con la 
modernización de una parte importante de la burguesía señorial. Fueron 
esas condiciones las que hicieron posible que los trabajadores y las capas 
medias pudieran negociar con algún éxito, desde 1930-35, las condicio-
nes de la dominación/explotación/conflicto. Esto es, de la democracia en 
las condiciones del capitalismo. De ese modo, pudo ser establecido un 
poder configurado como Estado-nación de blancos, por supuesto. Los in-
dios, exigua minoría de sobrevivientes habitando las tierras más pobres 
e inhóspitas del país, fueron excluidos de ese Estado-nación. Hasta hace 
poco eran sociológicamente invisibles. Ahora no lo son tanto, comienzan 
a movilizarse en defensa de esas mismas tierras que también arriesgan 
perder frente al capital global.

El proceso de homogeneización de los miembros de la sociedad imagi
nada desde una perspectiva eurocéntrica como característica y condi-
ción de los Estados-nación modernos, fue llevado a cabo en los países 
del Cono Sur latinoamericano no por medio de la descolonización de las 
relaciones sociales y políticas entre los diversos componentes de la po-
blación, sino por la eliminación masiva de unos de ellos (indios, negros y 
mestizos). Es decir, no por medio de la democratización fundamental de 
las relaciones sociales y políticas, sino por la exclusión de una parte de la 
población. Dadas esas condiciones originales, la democracia alcanzada y 
38  Todavía en los años 20 en pleno siglo xx, H. Murena, un miembro importante de la in-
teligencia argentina, no dudaba en proclamar: “somos europeos exilados en estas salvajes 
pampas”. Ver de Eugenio Imaz, Nosotros Mañana, Buenos Aires, 1964. Y tan tarde como 
en los años 60, en las luchas sociales, culturales y políticas de Argentina, cabecita negra 
era el despectivo mote de la discriminación específicamente racial.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

144

el Estado-nación constituido, no podían ser afirmados y estables. La his-
toria política de esos países, muy especial desde fines de los 60 hasta hoy, 
no podría ser explicada al margen de esas determinaciones39.

Mayoría india, negra y mestiza: el imposible 
“moderno Estado-nación ”

En el resto de países latinoamericanos, esa trayectoria eurocéntrica ha-
cia el Estado-nación se ha demostrado hasta ahora imposible de culminar. 
Tras la derrota de Tupac Amaru y de Haití, sólo en los casos de México 
y de Bolivia se llegó tan lejos como se pudo en el camino de la descolo-
nización social, a través de un proceso revolucionario más o menos radi-
cal, durante el cual la descolonización del poder pudo recorrer un trecho 
importante antes de ser contenida y derrotada. En esos países, al comen-
zar la Independencia, principalmente aquellos que fueron demográfica 
y territorialmente extensos a principios del siglo xix, aproximadamente 
poco más del 90% del total de la población estaba compuesta de negros, 
indios y mestizos. Sin embargo, en todos estos países, durante el proceso 
de organización de los nuevos Estados, a dichas razas les fue negada toda 
posible participación en las decisiones sobre la organización social y po-
lítica. La pequeña minoría blanca que asumió el control de esos Estados 
se encontró inclusive con la ventaja de estar libre de las restricciones 
de la legislación de la Corona Española, que se dirigían formalmente a 
la protección de las razas colonizadas. A partir de ahí llegaron inclusive 
a imponer nuevos tributos coloniales sobre los indios, sin perjuicio de 
mantener la esclavitud de los negros por muchas décadas. Por supuesto, 
esta minoría dominante se hallaba ahora en libertad para expandir su pro-
piedad de la tierra a expensas de los territorios reservados para los indios 
por la reglamentación de la Corona Española. En el caso del Brasil, los 
negros no eran sino esclavos y la mayoría de indios estaba constituida por 
pueblos de la Amazonia, siendo de esta manera extranjeros para el nuevo 
Estado.

Haití fue un caso excepcional donde se produjo, en el mismo movi-
39  . La homogeneización es un elemento básico de la perspectiva eurocentrista de la na-
cionalización. Si así no fuera, no se podría explicar, ni entender, los conflictos nacionales 
en los países europeos cada vez que se plantea el problema de las diferencias racial-étnicas 
dentro de la población. No se podría entender tampoco, de otro modo, la política euro-
céntrica de poblamiento favorecida por los liberales del Cono Sur de América Latina, ni 
el origen y el sentido del así llamado “problema indígena” en toda América Latina. Si los 
hacendados peruanos del siglo xix importaron cutíes chinos, fue, precisamente, porque la 
cuestión nacional no estaba en juego para ellos, sino el desnudo interés social. Ha sido 
por esa perspectiva eurocentrista, fundada en la colonialidad del poder, que la burguesía 
señorial latinoamericana ha sido enemiga de la democratización social y política, como 
condición de nacionalización de la sociedad y del Estado.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

145

miento histórico, una revolución nacional, social y racial. Es decir, una 
descolonización real y global del poder. Su derrota se produjo por las 
repetidas intervenciones militares por parte de los Estados Unidos. El otro 
proceso nacional en América Latina, en el Virreinato del Perú, liderado 
por Tupac Amaru II en 1780, fue tempranamente derrotado. Desde enton-
ces, en todas las demás colonias ibéricas los grupos dominantes tuvieron 
éxito en tratar precisamente de evitar la descolonización de la sociedad 
mientras peleaban por tener Estados independientes.

Tales nuevos Estados no podrían ser considerados en modo alguno 
como nacionales, salvo que se admita que esa exigua minoría de coloni-
zadores en el control fuera genuinamente representante del conjunto de 
la población colonizada. Las respectivas sociedades, fundadas en la do-
minación colonial de indios, negros y mestizos, no podrían tampoco ser 
consideradas nacionales, y ciertamente mucho menos, democráticas. Esto 
presenta una situación en apariencia paradójica: Estados independientes 
y sociedades coloniales40. La paradoja es sólo parcial o superficial, sin 
embargo, cuando observamos con más cuidado los intereses sociales de 
los grupos dominantes de aquellas sociedades coloniales y sus Estados 
independientes.

En la sociedad colonial britano-americana, ya que los indios constituían 
un pueblo extranjero, viviendo más allá de los confines de la sociedad 
colonial, la servidumbre no estuvo tan extendida como en la sociedad co-
lonial de la América Ibérica. Los sirvientes (indentured servants) traídos 
de la Gran Bretaña no eran legalmente siervos, y luego de la Indepen-
dencia no lo fueron por mucho tiempo. Los esclavos negros fueron de 
importancia básica para la economía, pero demográficamente fueron una 
minoría. Y desde el comienzo, después de la Independencia, la produc-
ción fue hecha en gran medida por trabajadores asalariados y productores 
independientes. En Chile, durante el período colonial, la servidumbre in-
dia fue restringida, ya que los sirvientes indios locales eran una pequeña 
minoría. Y los esclavos negros, a pesar de ser más importantes para la 
economía, eran también una pequeña minoría. De este modo, esas razas 
no eran una gran fuente de trabajo gratuito como en el caso de los demás 
40  . En los 60 y 70 muchos científicos sociales dentro y fuera de América Latina, entre 
los que me incluyo, usamos el concepto de “colonialismo interno” para caracterizar la 
aparente relación paradójica de los Estados independientes respecto de sus poblaciones 
colonizadas. En América Latina, Pablo González Casanova (“Internal colonialism and 
national development”, en Studies in Comparative International Development, vol. 1, no. 
4,1965) y Rodolfo Stavenhagen (“Classes, colonialism and acculturation”, en Studies in 
Comparative International Development, vol. 1, no. 7, 1965) fueron seguramente los más 
importantes entre quienes trataron de teorizar el problema de manera sistemática. Ahora 
sabemos que esos son problemas acerca de la colonialidad que van mucho más allá de la 
trama institucional del Estado-nación.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

146

países ibéricos. Consecuentemente, desde el inicio de la Independencia 
una creciente proporción de la producción local hubo de estar basada en 
el salario y el capital, y por esa razón el mercado interno fue vital para la 
burguesía pre-monopólica. Así, para las clases dominantes de ambos paí-
ses –toutes distances gardées– el trabajo asalariado local, la producción 
y el mercado interno fueron preservados y protegidos de la competencia 
externa como la única y la más importante fuente de beneficio capitalista. 
Aún más, el mercado interno tuvo que ser expandido y protegido. En ese 
sentido, había algunas áreas de intereses comunes entre los trabajadores 
asalariados, los productores independientes y la burguesía local. Esto, en 
consecuencia, con las limitaciones derivadas de la exclusión de negros y 
mestizos, era un interés nacional para la gran mayoría de la población del 
nuevo Estado-nación.

Estado independiente y sociedad colonial: dependencia 
histérico-estructural

En cambio, en las otras sociedades ibero-americanas, la pequeña mino-
ría blanca en el control de los Estados independientes y las sociedades co-
loniales no podía haber tenido, ni sentido, ningún interés social en común 
con los indios y negros y mestizos. Al contrario, sus intereses sociales 
eran explícitamente antagónicos respecto de los siervos indios y los es-
clavos negros, dado que sus privilegios estuvieron, precisamente, hechos 
del dominio/explotación de dichas gentes. De modo que no había ningún 
terreno de intereses comunes entre blancos y no blancos y, en consecuen-
cia, ningún interés nacional común a todos ellos. Por eso, desde el punto 
de vista de los dominadores, sus intereses sociales estuvieron mucho más 
cerca de los intereses de sus pares europeos y en consecuencia estuvieron 
siempre inclinados a seguir los intereses de la burguesía europea. Eran 
pues, dependientes.

Eran dependientes de esa manera específica, no porque estuvieran 
subordinados por un mayor poder económico o político. ¿De quién? Es-
paña o Portugal eran entonces demasiado débiles, se subdesarrollaban, 
no podían ejercer ningún neo-colonialismo como ingleses o franceses en 
ciertos países de Africa después de la independencia política de esos paí-
ses. Estados Unidos estaba absorbido en la conquista de las tierras de 
los indios y en el exterminio de esa población, iniciando su expansión 
imperial sobre parte del Caribe, sin capacidad aún de expandir su dominio 
económico o político más allá. Inglaterra intentó la ocupación de Buenos 
Aires y fue derrotada.

Los señores blancos latinoamericanos, dueños del poder político y de 
siervos y de esclavos, no tenían intereses comunes, sino exactamente an-



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

147

tagónicos a los de esos trabajadores, que eran la abrumadora mayoría 
de la población de los nuevos Estados. Y mientras en Europa y Estados 
Unidos la burguesía blanca expandía la relación social llamada capital 
como eje de articulación de la economía y de la sociedad, los señores lati-
noamericanos no podían acumular sus cuantiosos beneficios comerciales 
comprando fuerza de trabajo asalariada, precisamente porque eso iba en 
contra de la reproducción de su señorío. Y destinaban esos beneficios co-
merciales al consumo ostentoso de las mercancías producidas, sobre todo, 
en Europa.

La dependencia de los capitalistas señoriales de esos países tenía en 
consecuencia una fuente inescapable: la colonialidad de su poder los lle-
vaba a percibir sus intereses sociales como iguales a los de los otros blan-
cos dominantes, en Europa y en Estados Unidos. Esa misma colonialidad 
del poder les impedía, sin embargo, desarrollar realmente sus intereses 
sociales en la misma dirección que los de sus pares europeos, esto es, con-
vertir capital comercial (beneficio producido lo mismo en la esclavitud, 
en la servidumbre, o en la reciprocidad) en capital industrial, puesto que 
eso implicaba liberar indios siervos y esclavos negros y convertirlos en 
trabajadores asalariados. Por obvias razones, los dominadores coloniales 
de los nuevos Estados independientes, en especial en América del Sur 
después de la crisis de fines del siglo xviii, no podían ser en esa configu-
ración sino socios menores de la burguesía europea. Cuando mucho más 
tarde fue preciso liberar a los esclavos, no fue para asalariarlos, sino para 
reemplazarlos por trabajadores inmigrantes de otros países, europeos y 
asiáticos. La eliminación de la servidumbre de los indios es reciente. No 
había ningún interés social común, ningún mercado propio que defender, 
lo que habría incluido el salariado, ya que ningún mercado local era de 
interés de los dominadores. No había, simplemente, ningún interés na-
cional.

La dependencia de los señores capitalistas no provenía de la subordi-
nación nacional. Esta fue, por el contrario, la consecuencia de la comu-
nidad de intereses raciales. Estamos tratando aquí con el concepto de la 
dependencia histórico-estructural, que es muy diferente de las propuestas 
nacionalistas de la dependencia externa o estructural41. La subordinación 
vino más adelante, precisamente debido a la dependencia y no a la inver-
sa: durante la crisis económica mundial de los 30, la burguesía con más 
capital comercial de América Latina (Argentina, Brasil, México, Chile, 

41  Véase sobre este aspecto mi “Urbanización, cambio social y dependencia”, original-
mente publicado en Fernando Henrique Cardoso y Francisco Weffort (editores), América 
Latina. Ensayos de interpretación sociológica, Editorial Universitaria, Santiago de Chile, 
1967.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

148

Uruguay y hasta cierto punto Colombia) fue forzada a producir local
mente los bienes que servían para su consumo ostentoso y que antes te-
nían que importar. Este fue el inicio del peculiar camino latinoamericano 
de industrialización dependiente: la sustitución de los bienes importados 
para el consumo ostentoso de los señores y de sus pequeños grupos me-
dios asociados, por productos locales destinados a ese consumo. Para esa 
finalidad no era necesario reorganizar globalmente las economías locales, 
asalariar masivamente a siervos, ni producir tecnología propia. La indus-
trialización a través de la sustitución de importaciones es, en América La-
tina, un caso diáfano de las implicaciones de la colonialidad del poder42.

En este sentido, el proceso de independencia de los Estados en Amé-
rica Latina sin la descolonización de la sociedad no pudo ser, no fue, 
un proceso hacia el desarrollo de los Estados-nación modernos, sino una 
rearticulación de la colonialidad del poder sobre nuevas bases institucio-
nales. Desde entonces, durante casi 200 años, hemos estado ocupados en 
el intento de avanzar en el camino de la nacionalización de nuestras so-
ciedades y nuestros Estados. Todavía, en ningún país latinoamericano es 
posible encontrar una sociedad plenamente nacionalizada ni tampoco un 
genuino Estado-nación. La homogeneización nacional de la población, 
según el modelo eurocéntrico de nación, sólo hubiera podido ser alcan-
zada a través de un proceso radical y global de democratización de la 
sociedad y del Estado. Primero que nada, esa democratización hubiera 
implicado, y aún debe implicar, el proceso de la descolonización de las re-
laciones sociales, políticas y culturales entre las razas, o más propiamente 
entre grupos y elementos de existencia social europeos y no europeos. No 
obstante, la estructura de poder fue y aún sigue estando organizada sobre 
y alrededor del eje colonial. La construcción de la nación y sobre todo 
dei Estado-nación han sido conceptualizadas y trabajadas en contra de la 
mayoría de la población, en este caso, de los indios, negros y mestizos. 
La colonialidad del poder aún ejerce su dominio, en la mayor parte de 
América Latina, en contra de la democracia, la ciudadanía, la nación y el 
Estado-nación moderno.

Actualmente se puede distinguir cuatro trayectorias históricas y líneas 
ideológicas acerca del problema del Estado-nación:

1. Un limitado pero real proceso de descolonización/democratiza-
ción a través de revoluciones radicales como en México y en Boli-
via, después de las derrotas de Haití y de Tupac Amaru. En México, 

42  Sobre estas cuestiones he adelantado algunas propuestas de debate en “América La-
tina en la economía mundial”, en Problemas del desarrollo, vol. XXIV, no. 95, UNAM, 
México, octubre-diciembre 1993.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

149

el proceso de descolonización del poder empezó a verse paulatina-
mente limitado desde los 60 hasta entrar finalmente en un período 
de crisis al final de los 70. En Bolivia la revolución fue derrotada 
en 1965.
2. Un limitado pero real proceso de homogeneización colonial (ra-
cial), como en el Cono Sur (Chile, Uruguay, Argentina), por medio 
de un genocidio masivo de la población aborigen. Una variante de 
esa línea es Colombia, en donde la población original fue cuasi ex-
terminada durante la colonia y reemplazada con los negros.
3. Un siempre frustrado intento de homogeneización cultural a tra-
vés del genocidio cultural de los indios, negros y mestizos, como 
en México, Perú, Ecuador, Guatemala-Centro América y Bolivia.
4. La imposición de una ideología de “democracia racial” que en-
mascara la verdadera discriminación y la dominación colonial de 
los negros, como en Brasil, Colombia y Venezuela. Difícilmente 
alguien puede reconocer con seriedad una verdadera ciudadanía de 
la población de origen africano en esos países, aunque las tensio-
nes y conflictos raciales no son tan violentos y explícitos como en 
Sudáfrica o en el sur de los Estados Unidos.

Lo que estas comprobaciones indican es que hay, sin duda, un elemento 
que impide radicalmente el desarrollo y culminación de la nacionaliza-
ción de la sociedad y del Estado, en la misma medida en que impide su 
democratización, puesto que no se encuentra ningún ejemplo histórico de 
modernos Estado-nación que no sean el resultado de dicha democratiza-
ción social y política. ¿Cuál es o puede ser ese elemento?

En el mundo europeo, y por eso en la perspectiva eurocéntrica, la for-
mación de Estados-nación ha sido teorizada, imaginada en verdad, como 
expresión de la homogeneización de la población en términos de expe-
riencias históricas comunes. Y a primera vista, los casos exitosos de na-
cionalización de sociedades y Estados en Europa parecen darle la razón a 
ese enfoque. Lo que encontramos en la historia conocida es, desde luego, 
que esa homogeneización consiste en la formación de un espacio común 
de identidad y de sentido para la población de un espacio de dominación. 
Y eso, en todos los casos, es el resultado de la democratización de la so-
ciedad, la cual de ese modo puede organizarse y expresarse en un Estado 
democrático. La pregunta pertinente, a estas alturas del debate, es ¿por 
qué eso ha sido posible en Europa Occidental, y con las limitaciones sabi-
das, en todo el mundo de identidad europea (Cañada, EE.UU., Australia, 
Nueva Zelandia, por ejemplo)? ¿Por qué no ha sido posible, hasta hoy 
sino de modo parcial y precario, en América Latina?



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

150

Para empezar, ¿hubiera sido posible en Francia, el caso clásico de 
Estado-nación moderno, esa democratización social y radical si el factor 
racial hubiera estado incluido? Es muy poco probable. Hoy en día es fácil 
observar en Francia el problema nacional y el debate producido por la 
presencia de población no-blanca, originaria de las ex-colonias francesas. 
Obviamente no es un asunto de etnicidad ni creencias religiosas. Nueva-
mente basta con recordar que un siglo atrás el Caso Dreyfus demostró 
la capacidad de discriminación de los franceses, pero su final también 
demostró que para muchos de ellos la identidad de origen no era requisito 
determinante para ser miembro de la nación francesa, hasta tanto el color 
fuera francés. Los judíos franceses son hoy más franceses que los hijos 
de africanos, árabes y latinoamericanos nacidos en Francia. Esto para no 
mencionar lo sucedido con los inmigrantes rusos y españoles cuyos hijos, 
por haber nacido en Francia, son franceses.

Esto quiere decir que la colonialidad del poder basada en la imposición 
de la idea de raza como instrumento de dominación, ha sido siempre un 
factor limitante de estos procesos de construcción del Estado-nación ba-
sados en el modelo eurocéntrico, sea en menor medida como en el caso 
norteamericano o de modo decisivo como en América Latina. El grado 
actual de limitación depende, como ha sido mostrado, de la .proporción 
de las razas colonizadas dentro de la población total y de la densidad de 
sus instituciones sociales y culturales.

Por todo eso, la colonialidad del poder establecida sobre la idea de raza 
debe ser admitida como un factor básico en la cuestión nacional y del Es-
tado-nación. El problema es, sin embargo, que en América Latina la pers-
pectiva eurocéntrica fue adoptada por los grupos dominantes como propia 
y los llevó a imponer el modelo europeo de formación del Estado-nación 
para estructuras de poder organizadas alrededor de relaciones colonia-
les. Así aún nos encontramos hoy en un laberinto donde el Minotauro es 
siempre visible, pero ninguna Ariadna para mostrarnos la ansiada salida.

Eurocentrismo y revolución en América Latina
Otro caso claro de ese trágico desencuentro entre nuestra experiencia 

y nuestra perspectiva de conocimiento es el debate y la práctica de pro-
yectos revolucionarios. En el siglo xx la abrumadora mayoría de la iz-
quierda latinoamericana, adherida al Materialismo Histórico, ha debatido 
básicamente en torno a dos tipos de revoluciones: democrático-burguesa 
o socialista. Rivalizando con esa izquierda, el movimiento denominado 
aprista –el APRA (Alianza Popular Revolucionaria Antiimperialista) en 
el Perú, AD (Acción Democrática en Venezuela), MNR (Movimiento Na-
cionalista Revolucionario) en Bolivia, MLN (Movimiento de Liberación 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

151

Nacional) en Costa Rica, Movimiento Revolucionario Auténtico y los Or-
todoxos en Cuba entre los más importantes– por boca de su mayor teóri-
co, el peruano Haya de la Torre, propuso originalmente, entre 1925-1935, 
la llamada Revolución Antiimperialista, como un proceso de depuración 
del carácter capitalista de la economía y de la sociedad latinoamericanas, 
sobre la base del control nacional-estatal de los principales recursos de 
producción, como una transición hacia una revolución socialista. Desde 
el fin de la Segunda Guerra Mundial, ese proyecto transitó definitivamen-
te a una suerte de social-liberalismo43 , y se va agotando de ese modo.

De manera breve y esquemática, pero no arbitraria, se puede presen-
tar el debate latinoamericano sobre la revolución democrático-burguesa 
como un proyecto en el cual la burguesía organiza a la clase obrera, a los 
campesinos y a otros grupos dominados para arrancar al señorío feudal 
del control del Estado y para reorganizar la sociedad y el Estado en los 
términos del capital y de la burguesía. El supuesto central de ese proyecto 
es que la sociedad en América Latina es, en lo fundamental, feudal, o a 
lo sumo semi-feudal, ya que el capitalismo es aún incipiente, marginal 
y subordinado. La revolución socialista, en cambio, se concibe como la 
erradicación de la burguesía del control del Estado por la clase obrera, la 
clase trabajadora por excelencia, a la cabeza de una coalición de las clases 
explotadas y dominadas, para imponer el control estatal de los medios de 
producción, y construir desde el Estado la nueva sociedad. El supuesto 
de esa propuesta es, obviamente, que la economía y por lo tanto la socie-
dad y el Estado en América Latina son básicamente capitalistas. En su 
lenguaje, eso implica que el capital como relación social de producción 
es ya dominante y que en consecuencia lo burgués es también dominante 
en la sociedad y en el Estado. Admite que hay rezagos feudales y en con-
secuencia tareas democrático-burguesas en el trayecto de la revolución 
socialista.

De hecho, el debate político del último medio siglo en América Latina 
ha estado anclado en si la economía, la sociedad y el Estado eran feuda-
les/semifeudales o capitalistas. La mayoría de la izquierda latinoamerica-
na, hasta hace pocos años, adhería a la propuesta democrático-burguesa 
siguiendo ante todo los lincamientos centrales del socialismo real o cam-
po socialista, sea con sede en Moscú o en Pekín.

Para creer que en América Latina una revolución democrático-burguesa 
43  La miopía eurocéntrica, no sólo de estudiosos de Europa o de Estados Unidos sino 
también de los de América Latina, ha difundido y cuasi impuesto universalmente el nom-
bre de populismo para eso movimientos y proyectos que, sin embargo, tienen poco en 
común con el movimiento narodnikis rusos del siglo xix o del populismo norteamericano 
posterior. Un discusión de estas cuestiones en mi texto “Fugimosrimos y populismo” , en 
Burbano de Lara (editor), El fantasma del populismo, Nueva Sociedad, Caracas, 1998. 



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

152

basada en el modelo europeo es no sólo posible, sino necesaria, primero 
es preciso admitir en América y más precisamente en América Latina: 1) 
la relación secuencial entre feudalismo y capitalismo. 2) la existencia his-
tórica del feudalismo y en consecuencia el conflicto histórico antagónico 
entre la aristocracia feudal y la burguesía; 3) una burguesía interesada en 
llevar a cabo semejante empresa revolucionaria. Sabemos que en China 
a inicios de los 30, Mao propuso la idea de la revolución democrática de 
nuevo tipo, porque la burguesía ya no está interesada en, y tampoco es 
capaz de llevar a cabo, esa su misión histórica. En este caso, una coalición 
de clases explotadas/dominadas, bajo el liderazgo de la clase trabajadora, 
debe sustituir a la burguesía y emprender la nueva revolución democrá-
tica.

En América, sin embargo, como en escala mundial desde hace 500 
años, el capital ha existido sólo como el eje dominante de la articulación 
conjunta de todas las formas históricamente conocidas de control y explo-
tación del trabajo, configurando así un único patrón de poder, histórico-
estructuralmente heterogéneo, con relaciones discontinuas y conflictivas 
entre sus componentes. Ninguna secuencia evolucionista entre los modos 
de producción, ningún feudalismo anterior, separado y antagónico del ca-
pital, ningún señorío feudal en el control del Estado, al cual una burgue-
sía urgida de poder tuviera que desalojar por medios revolucionarios. Si 
secuencia hubiera, es sin duda sorprendente que el movimiento seguidor 
del Materialismo Histórico no haya luchado por una revolución anties-
clavista, previa a la revolución antifeudal, previa a su vez a la revolución 
anticapitalista. Porque en la mayor parte de este continente (EE.UU., todo 
el Caribe, incluyendo Venezuela, Colombia, las costas de Ecuador y Perú, 
Brasil), el esclavismo ha sido más extendido y más poderoso. Pero, claro, 
la esclavitud terminó antes del siglo xx. Y fueron los señores feudales los 
que heredaron el poder. ¿No es verdad?

Una revolución antifeudal, ergo democrático-burguesa, en el sentido 
eurocéntrico ha sido, pues, siempre, una imposibilidad histórica. Las úni-
cas revoluciones democráticas realmente ocurridas en América (aparte de 
la Revolución Americana) han sido las de México y de Bolivia, como re-
voluciones populares, nacionalistas-antimperialistas, anticoloniales, esto 
es contra la colonialidad del poder, y antioligárquicas, esto es contra el 
control del Estado por la burguesía señorial bajo la protección de la bur-
guesía imperial. En la mayoría de los otros países, el proceso ha sido un 
proceso de depuración gradual y desigual del carácter social, capitalista, 
de la sociedad y el Estado. En consecuencia, el proceso ha sido siempre 
muy lento, irregular y parcial.

¿Podría haber sido de otra manera? Toda democratización posible de la 



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

153

sociedad en América Latina debe ocurrir en la mayoría de estos países, al 
mismo tiempo y en el mismo movimiento histórico como una descoloni-
zación y como una redistribución del poder. En otras palabras, como una 
redistribución radical del poder. Esto es debido, primero, a que las “clases 
sociales”, en América Latina, tienen “color”, cualquier “color” que pueda 
encontrarse en cualquier país, en cualquier momento. Eso quiere decir, 
definitivamente, que la clasificación de las gentes no se realiza solamente 
en un ámbito del poder, la economía, por ejemplo, sino en todos y en cada 
uno de los ámbitos. La dominación es el requisito de la explotación, y la 
raza es el más eficaz instrumento de dominación que, asociado a la explo-
tación, sirve como el clasificador universal en el actual patrón mundial de 
poder capitalista. En términos de la cuestión nacional, sólo a través de ese 
proceso de democratización de la sociedad puede ser posible y finalmente 
exitosa la construcción de un Estado-nación moderno, con todas sus im-
plicancias, incluyendo la ciudadanía y la representación política.

En cuanto al espejismo eurocéntrico acerca de las revoluciones “socia-
listas”, como control del Estado y como estatización del control del tra-
bajo/recursos/productos, de la subjetividad/recursos/productos, del sexo/
recursos/productos, esa perspectiva se funda en dos supuestos teóricos 
radicalmente falsos. Primero, la idea de una sociedad capitalista homogé-
nea, en el sentido de que sólo el capital como relación social existe y en 
consecuencia la clase obrera industrial asalariada es la parte mayoritaria 
de la población. Pero ya hemos visto que así no ha sido nunca, ni en 
América Latina, ni en el resto del mundo, y que casi seguramente <$í no 
ocurrirá nunca. Segundo, la idea de que el socialismo consiste en la es
tatización de todos y cada uno de los ámbitos del poder y de la existencia 
social, comenzando con el control del trabajo, porque desde el Estado se 
puede construir la nueva sociedad. Ese supuesto coloca toda la historia, 
de nuevo, sobre su cabeza. Inclusive en los toscos términos del Mate-
rialismo Histórico, hace de una superestructura, el Estado, la base de la 
sociedad. Y escamotea el hecho de una total reconcentración del control 
del poder, lo que lleva necesariamente al total despotismo de los contro-
ladores, haciéndola aparecer como si fuera una socialización del poder, 
esto es la redistribución radical del control del poder. Pero, precisamente, 
el socialismo no puede ser otra cosa que la trayectoria de una radical de
volución del control sobre el trabajo/recursos/productos, sobre el sexo/
recursos/productos, sobre la autoridad/instituciones/violencia, y sobre la 
intersubjetividad/conocimiento/comunicación, a la vida cotidiana de las 
gentes. Eso es lo que propongo, desde 1972, como socialización del po-



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

154

der44.
Solitariamente, en 1928, José Carlos Mariátegui fue sin duda el primero 

en vislumbrar, no sólo en América Latina, que en este espacio/tiempo 
las relaciones sociales de poder, cualquiera que fuera su carácter previo, 
existían y actuaban simultánea y articuladamente, en una única y con-
junta estructura de poder; que ésta no podía ser una unidad homogénea, 
con relaciones continuas entre sus elementos, moviéndose en la historia 
continua y sistèmicamente. Por lo tanto, que la idea de una revolución 
socialista tenía que ser, por necesidad histórica, dirigida contra el con-
junto de ese poder y que lejos de consistir en una nueva reconcentración 
burocrática del poder, sólo podía tener sentido como redistribución entre 
las gentes, en su vida cotidiana, del control sobre las condiciones de su 
existencia social45. El debate no será retomado en América Latina sino a 
partir de los años 60 del siglo que recién terminó, y en el resto del mundo 
a partir de la derrota mundial del campo socialista.

En realidad, cada categoría usada para caracterizar el proceso políti-
co latinoamericano ha sido siempre un modo parcial y distorsionado de 
mirar esta realidad. Esa es una consecuencia inevitable de la perspecti-
va eurocéntrica, en la cual un evolucionismo unilineal y unidireccional 
se amalgama contradictoriamente con la visión dualista de la historia; 
un dualismo nuevo y radical que separa la naturaleza de la sociedad, el 
cuerpo de la razón; que no sabe qué hacer con la cuestión de la totalidad, 
negándola simplemente, como el viejo empirismo o el nuevo postmoder-
nismo, o entendiéndola sólo de modo organicista o sistémico, convirtién-
dola así en una perspectiva distorsionante, imposible de ser usada salvo 
para el error.

No es, pues, un accidente que hayamos sido, por el momento, derrota-
dos en ambos proyectos revolucionarios, en América y en todo el mundo. 
Lo que pudimos avanzar y conquistar en términos de derechos políticos 
y civiles, en una necesaria redistribución del poder, de la cual la desco-
lonización de la sociedad es presupuesto y punto de partida, está ahora 
siendo arrasado en el proceso de reconcentración del control del poder en 
el capitalismo mundial y con la gestión de los mismos funcionarios de la 

44  ¿Qué es y qué no es el socialismo?, Ediciones Sociedad y Política, Lima, 1972. Tam-
bién “Poder y Democracia en el Socialismo”, en Sociedad y Política, no. 12, Lima, 1981.
45  Ese descubrimiento es, sin duda, lo que otorga a Mariátegui su mayor valor y su conti-
nuada vigencia, derrotados los socialismos y su materialismo histórico. Véase, sobre todo, 
el tramo final del primero de sus 7 Ensayos de Interpretación de la realidad peruana, 
Lima,19r’8 (numerosamente reimpreso); “Punto de Vista Antiimperialista” presentado a 
la Primera Conferencia Comunista Latinoamericana, Buenos Aires 1929 (publicado en 
Ideología y Política, vol.l 1 de sus Obras completas); y el célebre “Aniversario y balance”, 
editorial de la revista Amauta, Lima, septiembre 1928.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

155

colonialidad del poder. En consecuencia, es tiempo de aprender a liberar-
nos del espejo eurocéntrico donde nuestra imagen es siempre, necesaria-
mente, distorsionada. Es tiempo, en fin, de dejar de ser lo que no somos.



COLONIALIDAD DEL PODER, EUROCENTRISMO Y AMÉRICA LATINA

156

Bibliografía

Allen, Theodore W.: The Invention of White Race, 2 vols, Verso, Londres, 1994.
American Economic Review, Papers and Proceedings, “Commercial policy in the un-

derdeveloped countries”, vol XLIX, mayo 1959.
Anderson, Benedict: Imagined Communities, Verso, Londres, 1991. 
Baer, Werner: “The Economics of Prebisch and ECLA”, en Economic Development and 

Cultural Change, vol. X, enero 1962.
Blaut, J.M.: The Colonizers Model of the World. Geographical Diffusionism and Euro-

centric History, The Guilford Press, Nueva York, 1993.
Bousquié, Paul: Le corps cet inconnu, L’Harmattan, París, 1994.
Coronil, Fernando: “Beyond Occidentalism: Toward Nonimperial Geohistorical Cate-

gories”, en Cultural Anthropology, vol. 11, no.l, febrero 1996.
Descartes, René: “Discours de la méthode; Méditations y Description du corps hu-

main”, en Oeuvres philosophiques, Editions Alquie, Paris, 1963-1967.
Dussel, Enrique: The Invention of the Americas, Continuum, Nueva York, 1995.
ECLA (CEPAL): The Economic Development in Latin America and its Principal Pro-

blems, United Nations, Nueva York, 1960.
Gobineau, Arthur de: Essais sur l’inégalité des races humaines, Paris, 1853-1857.
González Casanova, Pablo: “Internai Colonialism and National Development”, en Stu-

dies in Comparative International Development, vol. 1, no. 4, 1965.
Gruzinski, Serge: La colonisation de l’imaginaire. Sociétés indigènes et oc

cidentalisation dans le Mexique espagnol xvi-xviii siècle, Gallimard, Paris, 1988 (Edición 
en español: La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidentalización 
en el México español. Siglos xvi-xviii, Fondo de Cultura Económica, México, 1995).

Hopkins, Terence e Immanuel Wallerstein: World-Systems Analysis. Theory and 
Methodology, vol. 1, Sage Publications, Beverly Hills, 1982.

Imaz, Eugenio: Nosotros Mañana, Buenos Aires, 1964.
Jacobson, Mathew Frye: Whiteness of a Different Color, Harvard University Press, 

Cambridge, 1998.
Jonathan, Mark: Human Biodiversity, Genes, Race and History, Aldyne de Gruyter, 

Nueva York, 1994.
Lander, Edgardo: “Colonialidad, modernidad, postmodernidad”, Anuario Mariateguia-

no, vol. IX, no. 9, Lima, 1997.
Mariátegui, José Carlos: “Punto de Vista Antiimperialista”, presentado a la Primera 

Conferencia Comunista Latinoamericana, Buenos Aires 1929. Publicado en Ideología y 
Política, vol.l 1 de sus Obras Completas.

Mariátegui, José Carlos: 7 ensayos de interpretación de la realidad peruana, Lima, 
1928 (numerosamente reimpreso).

Mariátegui, José Carlos: “Aniversario y balance”, editorial de la revista Amauta, Lima, 
septiembre 1928.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

157

Mignolo, Walter: The Darker Side of the Renaissance. Literacy, Territoriality and Co-
lonization, Michigan University Press, Ann Arbor ,1995.

Mudimbe, V. Y.: The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy and the Order of Knowled-
ge, Bloomington University Press, Bloomington, 1988.

Myrdall, Gunnar: American Dilemma, Harper and Brothers, Nueva York, 1944.
O’Gorman, Edmundo: La invención de América, Fondo de Cultura Económica, Méxi-

co, 1954.
Quijano, Aníbal: “Modernidad y democracia: intereses y conflictos”, Anuario Mariate-

guiano, vol. XII, no. 12, Lima, 2000.
Quijano, Aníbal: “El fantasma del desarrollo en América Latina”, Revista venezolana 

de economía y ciencias sociales, no. 2, Caracas, 2000.
Quijano, Aníbal: “¡Qué tal raza!”, en Familia y cambio social, CECOSAM, Lima, 1999.
Quijano, Aníbal: “Coloniality of power and its institutions”, Simposio sobre Coloniali-

dad del poder y sus ámbitos sociales, Binghamton University, Binghamton, Nueva York, 
abril 1999 (mimeo).

Quijano, Aníbal: “Fujimorismo y populismo”, en Burbano de Lara (editor), El fantasma 
del populismo, Nueva Sociedad, Caracas, Venezuela, 1998.

Quijano, Aníbal: “Estado nación, ciudadanía y democracia: cuestiones abiertas”, en 
Helena González y Heidulf Schmidt (editores), Democracia para una nueva sociedad, 
Nueva Sociedad, Caracas, 1998.

Quijano, Aníbal: “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina”, 
en Anuario Mariateguiano, vol. IX, no.9, Lima, 1997.

Quijano, Aníbal: “Colonialité du Pouvoir, Démocratie et Citoyenneté en Amérique La-
tine”, en Amérique Latine: Démocratie et Exclusion. L’Harmattan, Paris, 1994.

Quijano, Aníbal: “América Latina en la economía mundial”, en Problemas del desarro-
llo, vol. XXIV, no. 95, UNAM, México, octubre-diciembre 1993.

Quijano, Aníbal: “Réflexions sur l’interdisciplinarité, le Développement et les Rela-
tions Inter culturelles”, en Entre Savoirs. Interdisciplinarité en acte: enjeux, obstacles, 
résultats. UNESCO-ERES, Paris, 1992.

Quijano, Aníbal: “‘Raza’, ‘etnia’, ‘nación’ en Mariátegui: cuestiones abiertas”, en Ro-
land Forgues (editor), José Carlos Mariátegui y Europa. La otra cara del descubrimiento, 
Amauta, Lima, 1992.

Quijano, Aníbal, “América, el capitalismo y la modernidad nacieron el mismo día”, 
entrevista en ILLA, no. 10, Lima, enero 1991.

Quijano, Aníbal: “Colonialidad y modernidad/racionalidad”, en Perú Indígena, vol. 13, 
no. 29, Lima, 1992.

Quijano, Aníbal: “La nueva heterogeneidad estructural de América Latina”, en Heinz 
Sonntag (editor), Nuevos temas, nuevos contenidos, UNESCO, Nueva Sociedad, Caracas, 
1988.

Quijano, Aníbal: Modernidad, identidad y utopía en América Latina, Ediciones Socie-
dad y Política, Lima, 1988.



A MANERA DE CIERRE

158

Quijano, Aníbal: “Poder y democracia en el socialismo”, Sociedad y Política, no. 12, 
Lima, 1981.

Quijano, Aníbal: “Notas sobre el concepto de marginalidad social, CEPAL, Santiago de 
Chile, 1966. (Incorporado después al volumen: Aníbal Quijano, Imperialismo y Margina-
lidad en América Latina, Mosca Azul, Lima, 1977).

Quijano, Aníbal: ¿Qué es y qué no es el socialismo?, Ediciones Sociedad y Política, 
1972.

Quijano, Aníbal: “Urbanización, cambio social y dependencia”, originalmente publica-
do en Fernando Henrique Cardoso y Francisco Weffort (editores), América Latina. Ensa-
yos de interpretación sociológica, Editorial Universitaria, Santiago de Chile, 1967.

Quijano, Aníbal e Immanuel Wallerstein: “Americanity as a concept or the Americas in 
the modern world-system”, en International Social Science Journal, no. 134, UNESCO, 
París, noviembre 1992.

Rabasa, José: Inventing America. Spanish Historiography and the Formation of Euro-
centrism, Oklahoma University Press, Norman, 1993.

Said, Edward: Orientalism, Vintage Books, Nueva York, 1979.
Samir, Amin: Eurocentrism. Monthly Review Press, Nueva York, 1989.
Stavenhagen, Rodolfo: “Classes, colonialism and acculturation”, en Studies in Compa-

rative International Development, vol. 1, no. 7, 1965.
Stocking, George W. Jr.: Race, Culture and Evolution. Essays in the History of Anthro-

pology, The Free Press, Nueva York, 1968.
Tilly, Charles: Coercion, Capital and European States AD 990-1992, Blackwell, Cam-

bridge, 1990.
Tocqueville, Alexis de: Democracy in America [1835], (Edición en español: La demo-

cracia en América, Alianza Editorial, Madrid 1980).
Viola, Herman y Carolyn Margolis (editores): Seeds of Change. A Quincentennial Com-

memoration, Smithsonian Institute Press, Washington, 1991.
Wallerstein, Immanuel: The Modern World-System, 3 vol., Academic Press Inc., Nueva 

York, 1974-1989.
Wallerstein, Immanuel: “El Espacio/Tiempo como base del conocimiento”, en Anuario 

Mariateguiano, vol. IX, no 9, Lima, 1997.
Young, Robert. C.: Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race, Routledge, 

Londres, 1995.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

159

III. A MANERA DE CIERRE



A MANERA DE CIERRE

160



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

161

Prospectiva

Zulma Palermo y Pablo Quintero

Hemos reunido en esta edición algunos artículos dispersos de Aníbal 
Quijano, el pensador peruano cuya impronta centraliza estas páginas por 
la significación de sus desarrollos en el campo de los procesos de cons-
trucción de las sociedades latinoamericanas, perspectiva que ha produ-
cido una fuerte ruptura con los paradigmas vigentes hasta comienzos de 
este siglo. Tales escritos –seleccionados por el mismo pensador– han sido 
leídos por nosotros como textos fundacionales de lo que en nuestros días 
designamos con el nombre de Opción Decolonial. 

En efecto, tal como lo entiende Rita Segato en la Introducción a esta 
edición, es a partir de las especulaciones del sociólogo formalizadas en 
reuniones internacionales, que se produce la confluencia y posterior arti-
culación con otros desarrollos procedentes de distintos campos discipli-
nares –filosofía, semiótica, antropología, economía, politología–. Si bien 
se trata de una línea de pensamiento emergente de una genealogía propia 
de este sudcontinente que encuentra una precedencia de larga duración, 
es a fines el siglo xx y en parte, muy probablemente, como efecto de las 
reacciones que despertó la conmemoración de los 500 años del “descubri-
miento de América”, que cobra particular presencia.

Así, con la pregunta sobre el futuro de América Latina de 1991 que 
nuestro autor formula, se va diseñando un territorio de exploraciones que 
–afincado en los procesos históricos constitutivos de las sociedades de 
este espacio– mira hacia el futuro como posibilidad de existencia real y 
no imaginada por el relato de una historia que fracturó y obturó –como lo 
entendía también por esos años el semiólogo argentino Walter Mignolo 
formalizada poco después1– la memoria preexistente a la conquista de 
este vasto territorio. Es también por esos años que el filósofo argentino-
mexicano Enrique Dussel reescribirá –actualizándolas– especulaciones 
producidas durante su militancia en la setentista Filosofía de la Libera-
ción, retomando una genealogía pre-eurocéntrica y abriendo el espacio 

1   Ver, especialmente, el ya clásico volumen The Darker Side of the Renaissence. Litera-
cy, Territoriality & Colonization, Michigan: Ann Arbor, 1995. 



A MANERA DE CIERRE

162

hacia más actuales proyectos para una política y una ética liberadoras2. 
Dentro de ese particular espectro de producción intelectual es que se 

gestan, por los mismos años, los análisis del pluridisciplinar venezolano 
Arturo Escobar sobre el desarrollo y sus formas de gestión en América 
Latina3, con marcado acento en el análisis de la pobreza estructural, casi 
en simultaneidad con la lectura crítica del marxismo propuesta por el so-
ciólogo venezolano Edgardo Lander4 que, con ese precedente, habrá de 
enfocar su mirada crítica en las urgencias inmediatas del espacio latinoa-
mericano dentro del contexto global5, particularmente en sus proyeccio-
nes sobre la destrucción de la vida en el planeta como efecto del proyecto 
moderno-colonial-capitalista.

De allí la singular importancia de los aportes de Quijano específicamen-
te centrados en las forma en que se constituye la colonialidad del poder, 
inseparable del surgimiento del eurocentrismo, precisamente en el año 
1992 y en el contexto de esa particular coyuntura histórica, tal como es 
ampliamente caracterizada en la lectura de Rita Segato. En ese mismo 
año (y de ahí su relevancia) –ahora en conjunto con Immanuel E. Wa-
llerstain– se genera la analítica comparada de la diversa formación de las 
sociedades-culturas que dan lugar a las diferencias sustanciales entre Es-
tados Unidos de América y los países centro-sudamericanos, sustentadas 
en las formas de control que habrán de dar –por un lado– la centralización 
del poder y –por otro– el ejercicio ininterrumpido de la colonialidad. 

Es acá cuando aparece como un factor hasta entonces no sistematizado, 
la cuestión de la racialidad como componente fundamental de la colo-
nialidad, aspecto que habrán de asumir todos los pensadores que entones 
y después irán conformando lo que Arturo Escobar llamó el “colectivo 

2   “Europa, modernidad y eurocentrismo”, en Lander, E. (comp..) La colonialidad del 
saber: eurocestrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Bs. Aires: 
CLACSO, 2000: 41-53. Más adelante se reúne en libro su recorrido por la cartografía del 
pensamiento propio: Filosofía de la cultura y la liberación, México: UNAM, Colección 
Pensamiento Propio (2006). 
3   Publicada en 1995 en inglés con versión española en 1998. Consultamos acá La inven-
ción del tercer Mundo. Construcción y deconstrucción del desarrollo, Caracas: Fundación 
Editorial El Perro y la Rana, Colección Alfredo Maneiro, 2007.
4   Contribución a la crítica del marxismo realmente existente: verdad, ciencia y tecnolo-
gía, Caracas: Fundación Editorial El Perro y la Rana. Colección Alfredo Maneiro, 2005. 
1ra edición: Universidad Central de Venezuela, Caracas, 1990. 
5   Referimos, entre otros, a “Eurocentrismo y colonialismo en el pensamiento social la-
tinoamericano”, Castro-Gómez, Guardiola Rivera y Millán de Benavidez (Ed.), Pensar 
(en) los intersticios. Teoría y práctica de la crítica poscolonial. Bogotá: Centro Ed. Jave-
riano, 1999: 45-54.



ANIBAL QUIJANO.  TEXTOS DE FUNDACIÓN

163

modernidad-colonialidad”6. La cuestión de la raza planteada desde mu-
cho antes por intelectuales activistas –en particular Franz Fanon cuyo 
pensamiento forma parte de la genealogía de la decolonialidad7, junto a la 
de su maestro Aimé Césaire– es una de las huellas que marcan el lugar de 
enunciación desde el que piensa Quijano. 

Fanon genera su propuesta –que se lee como una larga y apasionada 
denuncia/alegato– desde la experiencia marcada por la racialidad, la que 
en gran medida define sus enunciados con las particularidades de una voz 
que habla desde un “yo” individual en nombre de su raza, un yo al mismo 
tiempo propio del discurso psicoanalítico, con modulaciones subjetiviza-
das y proyectivas. La opción que lleva a hablar en nombre de los “conde-
nados de la tierra” enraiza en un “suelo” –diría Rodolfo Kush8– que es-
capa a las cartografías físicas para instalarse en el lugar de la pertenencia 
a otro diseño imaginario entramado en una genealogía que llevó a la des/
inhumanización de la negritud. 

Quijano lleva la cuestión más allá del nivel simbólico que marca los 
cuerpos de los condenados –sin desconocerlo– para registrarla como vec-
tor central de la matriz colonial del poder, es decir, como constituyente 
de su estructura, íntimamente asociada a las estrategias de control del 
trabajo y de la producción (en todos sus órdenes) en tanto motor del sis-
tema capitalista global. De allí también la magnitud de su incidencia en la 
colonialidad epistémica y de las subjetividades.

De este modo, la estructura del poder sostenida en la racialidad da lugar 
a una prospectiva en el campo del conocimiento y de las prácticas polí-
ticas emergentes en muy diversos escenarios sociales, fertilidad que se 
hace visible en la proyección alcanzada hasta el presente, perspectiva que 

6   En “’Mundos y conocimientos de otro modo’. El programa de investigación moder-
nidad/colonialidad latinoamericano”, III Congreso Internacional de Latinoamericanistas 
en Europa, Ámsterdam. Editada en Escobar, Más allá del Tercer Mundo. Globalización 
y Diferencia, Univ. del Cauca, 2005 y en Tabula Rasa. Revista de Humanidades Nº 4, 
enero-julio del 2006, Univ. Colegio Mayor de Cundinamarca: 51-161.
7   Las referencias a éste son diversas. Se puede ver en especial dentro de esta colección 
los volúmenes La teoría política en la encrucijada descolonial coordinado por Walter 
Mignolo con artículos de A. de Oto, Silvia Wynter y Lewis Gordon (2009) y Tiempo de 
homenajes / tiempos escoloniales. Franz Fanon y América Latina coordinado por Alejan-
dro de Oto (2011). 
8   Ver América Profunda, Buenos Aires: Bonum, 1986.



continúa nutriendo el vasto territorio de la decolonialidad9. 

	  	

9   Remitimos acá sólo a los aportes que circulan en publicaciones de esta colección en 
su primera época, escaso recorte de las que circulan en al mercado académico internacio-
nal: (Des)colonialidad del ser y del saber (videos indígenas y los límites coloniales de la 
izquierda en Bolivia con al autoría de Freya Shiwy y Nelson Maldonado Torres (2016); 
Interculturalidad, descolonización del estado y del conocimiento, Catherine Walsh y Ál-
varo García Linera (2006); El color de la razón: racismo epistemológico y razón impe-
rial, Emmanuel Chukwidi Eze, Paget Henry y Santiago Castro-Gómez (2008); Género y 
descolonialidad, María Lugones, Isabel Jimménez-Lucena y Madina Tlostanoca (2008); 
Arte y estética en la encrucijada descolonial, Zulma Palermo, Irene López, Justo Pastor 
Mellado y Adolfo Albán-Achinte (2009); Pensamiento argentino y opción decolonial, 
Zulma Palermo, Jorge Torres Roggero, Domingo Ighina, Carlos Pérez Zavala y Jessica 
Jones (2010).



El Desprendimiento¨ entra en su segunda época,  después de diez 
años en los cuales la colección se afianzó contribuyendo a promo-
ver el pensamiento descolonial. La propuesta, hoy, es continuar el 
espacio de producción decolonial ya inaugurado y ampliar el dialo-
go con proyectos afines.

La decolonialidad no es una misión sino una opción que co-existe 
con otras opciones (sean estas sistemas de ideas o disciplinas), con 
algunas en conflicto y con otras en armonía.   El objetivo funda-
mental del pensamiento descolonial es desprendernos del espejismo 
civilizatorio guiado por la retórica de la modernidad (crecimiento, 
progreso, consumismo) y la necesaria lógica de la colonialidad (ex-
plotación, expropiación, marginación, devaluación humana).  Es 
contribuir a la  ¨regeneración¨ del pensar y del hacer para el estar 
siendo descolonial 

El énfasis agregado en esta segunda época será la sanación desco-
lonial, paralela pero al mismo tiempo disimilar a la cura psicoanalí-
tica. La sanación descolonial es la auto-afirmación en los procesos 
de re-hacernos a partir del desprendimiento de las promesas incum-
plidas de la modernidad. El pensamiento descolonial es pensamien-
to fronterizo, afincado en existencias y experiencias fronterizas de 
todo tipo. Pensar en las fronteras es vivir en las fronteras.


	INTRODUCCIÓN: 
	ANÍBAL QUIJANO: 
	TEXTOS DE FUNDACIÓN
	¿Sobrevivirá América Latina?
	Colonialidad y modernidad-racionalidad
	La americanidad como concepto o América en el mundo moderno-colonial
	  “Raza”, “etnia” y “nación” en Mariategui:
	cuestiones abiertas.(*)
	¡Qué tal raza!
	Colonialidad del poder, eurocentrismo
	y  América Latina
	Prospectiva

