




Espiritualidad de 
la Liberación Juvenil

EMERSON SBARDELOTTI



© 2014, Fundación Amerindia. 

Oficina Ejecutiva Cerrito 327 / 001  (11000) 
Montevideo - Uruguay 
Telefax: (598) 2916 7308 
E-mail: amerindia@adinet.com.uy  
Web: www.amerindiaenlared.org

Coordinación editorial:  
Fundación Amerindia

Foto de Tapa: 
Primer Encuentro Nacional de Jóvenes y Espiritualidad de la 
Liberación, Fortaleza/CE-Brasil, 1 al 4 de mayo de 2014. Adital.

ISBN 978-9974-8439-2-9



5   w   Emerson Sbardelotti

“...me llamarán subversivo. Yo responderé inci-
sivo: lo soy por mi Pueblo que lucha, por mi Pueblo 
que pasa de prisa por caminos de sufrimiento. Yo 
tengo fe de guerrillero y amor de revolucionario. Y 
entre Evangelio y canción; pienso; y digo lo que se. 
Si escandalizo, primero me abrazo a la Pasión en la 
cruz del Señor.”

D. Pedro Casaldáliga



6   w   Emerson Sbardelotti

En memoria

D. Tomás Balduino
João Batista Libanio
José Comblin
Patativa do Assaré
Rubem Alves

Agradecimientos

A D. Pedro Casaldáliga, señal de humildad y profecía.
A la juventud del grupo El Camino (Teología de la 
Liberación Juvenil). 
A mi familia.
A teólogas y teólogos de la liberación.
Al CEBI, por la oportunidad.
A las Comunidades Eclesiales de Base. 
A Amerindia Continental por la traducción al español.



7   w   Emerson Sbardelotti

Contenido

Prefacio......................................................................9

Presentación..........................................................15

Espiritualidad y Juventud.................................................17

Espiritualidad: un camino de transformación...................27

Juventud: un proceso de educación en la fe......................43

Espiritualidad de la Liberación: ¿qué es?...........................51

Espiritualidad Juvenil: ¿qué es?........................................57

Caminos de una Eco espiritualidad al servicio de la vida: 
un nuevo paradigma........................................................65

Retomando el camino......................................................85

Bibliografía...............................................................89



8   w   Emerson Sbardelotti



9   w   Emerson Sbardelotti

Prefacio

Invitación para una aventura

Marcelo Barros1

Todo libro es una conversación entre el autor y las per-
sonas que lo leen. Algunos libros hacen eso tan bien que tú 
te sientes como en una rueda de diálogo, aunque en el libro, 
no se puedan responder las preguntas que surgen. Algunos 
autores tienen el don de conducirnos por un viaje de descu-
brimientos y nuevas experiencias. Tú que, ahora, tomas este 
libro en tus manos sobre “Espiritualidad juvenil liberadora” 
debes saber que, con él, puedes entrar en una bella aventura, 
pero exigente. Esta aventura es narrada de tal modo, que tú 
puedes sentirte parte de la historia. A través de una reflex-
ión que rescata varios textos sobre Teología de la Liberación 
y Espiritualidad, Emerson Sbardelotti nos invita a profundizar 
una Espiritualidad Liberadora, a partir de la realidad y de la 
sensibilidad de la juventud actual. 

Espiritualidad no es un término bíblico. Fue San Gregorio 
de Nissa, padre de la Iglesia en el siglo IV, que tradujo en grie-

������������������������������������������������������������������������������  	 Marcelo Barros es monge benedictino, teólogo y biblista. Actualmente es co-
ordinador latinoamericano de la Asociación Ecuménica de Teólogos del Tercer 
Mundo (ASETT). Asesora a comunidades eclesiales de base, a varios organi-
smos de pastoral popular y movimientos sociales, como el MST (Movimiento 
de Trabajadores Sin Tierra). Tiene 45 libros publicados, de los cuales el más 
reciente es “Evangelho e Instituição”, Paulus, 2014. 



10   w   Emerson Sbardelotti

go pneumatiké por la palabra latina spiritualitas y la explicó 
con una expresión del cuarto evangelio: “es una vida dirigida 
por el Espíritu.” 

Durante muchos siglos, en las Iglesias cristianas, la Te-
ología consideraba la Espiritualidad como la práctica de al-
gún tipo de devociones o experiencias místicas particulares. 
Aunque se respetaron las diversas escuelas y tratados de 
espiritualidad, no se asumía como un tema importante. Fue 
la Teología de la Liberación, en América Latina, que rescató 
la Espiritualidad como el corazón del eje principal e la prác-
tica teológica y pastoral. Fueron teólogos latino-americanos, 
como Gustavo Gutiérrez, Leonardo Boff e Jon Sobrino, que 
recordaron expresiones de los padres de la Iglesia Oriental, 
en el siglo IV y afirmaron: “La teología debe comenzar a prac-
ticarse de rodillas, esto es, una actitud de oración y afecto 
espiritual”. Desde los años 80, eso provocó varios libros es-
pecíficos sobre Espiritualidad de la Liberación, algunos de los 
cuales ustedes encontrarán citados y comentados aquí en los 
capítulos del libro de Emerson Sbardelotti. 

Es como experimentar la búsqueda y profundizar en la 
intimidad de Dios, alcanzada por los cristianos siguiendo a 
Jesús, en el camino amoroso. Sin embargo, la propuesta es 
vivir esto plenamente sumergidos/as con el compromiso de 
la liberación de los labradores, indios, comunidades afrode-
scendientes, trabajadores urbanos, desempleados, la po-
blación empobrecida de las zonas suburbanas, así como en 
la lucha de las mujeres, de las minorías sexuales (LBGT) por la 
igualdad de los derechos y la plena liberación. Esta Espiritu-
alidad Liberadora no puede ser la excepción, una especie de 
agregado a las luchas de la liberación. Tanto las luchas de lib-
eración cambian e influencian en el modo de vivir la Espiritu-
alidad, como esta nos da una contribución específica y propia 
a la caminata social y política transformadora. La propuesta 
es que la caminata de la liberación se constituya, en sí misma, 



11   w   Emerson Sbardelotti

como camino de intimidad con la energía amorosa que las 
religiones llaman de Dios y a la cual Jesús se refería como “Pa-
dre de amor maternal” y que, al mismo tiempo, esa opción 
de fe y de amor se traduzca en una nueva manera de vivir el 
compromiso social y político liberador. Está claro que esto no 
es un proceso espontáneo, ni se da apenas por alguna teoría 
revolucionaria a ser probada. Es un camino místico e íntimo 
(lo que no quiere decir que intimide) a ser desenvuelto en lo 
concreto del día a día y esto pide un método y un cuidado que 
tiene que ser permanentemente cultivado y desenvuelto. 

Al abordar la Espiritualidad de la liberación, siempre ten-
emos que referirnos al modo histórico de como Jesús vivía su 
fe y su relación con el Padre y de su proyecto en el mundo. En 
esta línea, este libro está situado en la grande y bella tradición 
de la teología latino-americana y de la espiritualidad de la lib-
eración que siempre se caracterizó por estar profundamente 
centrada en un Jesús histórico.2 De manera diferente de la 
teología europea que contrapone un Jesús histórico al Cristo 
de la fe, los escritos de la caminata de la liberación reconocen 
esa distinción, pero no se preocupan tanto con eso y si en, 
partir de la realidad presentada en los evangelios y recuperar 
la densidad teológica y espiritual de Jesús de Nazareth para 
nuestro modo de ser cristiano aquí y ahora, en la realidad 
concreta del continente latinoamericano.3

De hecho, para quien todavía piensa a los místicos como 
personas aéreas y con una sensibilidad diferente de los seres 
humanos como tú y yo, es satisfactorio este escrito y, por de-
tr���������������������������������������������������������������á��������������������������������������������������������������s de las palabras, ver el testimonio de fe y vida de este her-
mano que nos regala ese libro. Conocí a Emerson Sbardelotti 
aún joven en Vitória/ES, comprometido en la Pastoral de la 

2 	 Cf. CASALDÁLIGA, Pedro. VIGIL, José Maria. Espiritualidade da Libertação (Co-
leção Teologia e Libertação).  Petrópolis: Vozes, 1993, p. 94.

3 	 BOFF, Leonardo. Fé na periferia do mundo, Petrópolis, Vozes, 1981, p. 32. 



12   w   Emerson Sbardelotti

Juventud e en el CEBI. Desde el principio, sentí su sensibilidad 
que vibraba con la caminata de la Iglesia en el medio de los 
oprimidos. El martirio de Don Oscar Romero y el testimonio 
de la Iglesia de los pobres lo tocaron de forma profunda y 
movilizadora. Le���������������������������������������������í�������������������������������������������� los dos libros que Emerson escribi���������ó�������� anteri�
ormente. Ahora, él nos ofrece una reflexión sobre la Espir�
itualidad de la Liberación Juvenil. Parte de la realidad de la 
juventud actual y del proceso de educación de la fe. Refleja 
las relaciones entre una espiritualidad presente en la cam�
inata de la juventud y la Espiritualidad de la liberación. Y 
encierra la reflexión con un cap�������������������������������í������������������������������tulo sobre la Eco espirituali�
dad, camino para nosotros y para las Iglesias. 

Como toda buena reflexión teológica latinoamericana, ese 
libro parte de la práctica. Emerson entrevistó varios jóvenes 
sobre el tema. Empezó a escribir el libro en un congreso de 
teología y lo finalizó en un encuentro sobre la espiritualidad 
liberadora y juventud. Seguramente, el maestro Don Hélder 
Câmara, se quedaría feliz al leer este libro. El predicaba: “El 
Espíritu Divino dio al ser humano el poder y la responsabilidad 
de no conformarse con el sufrimiento y con el dolor inocente, 
pero, al contrario, nos enseñó a luchar contra la injusticia. 
Este es nuestro deber.”4 

A ti que ahora vas a aventurarte en estas páginas, el libro 
te invitará a vivir el compromiso liberador en el seguimiento 
actualizado de Jesús. Seas de la Iglesia que seas, o aunque 
actualmente, no pertenezcas a ninguna creencia, al meditar 
sobre la espiritualidad liberadora juvenil, descubre cómo vi-
vir el aprendizaje de un amor universal. En un mundo cada 
vez más pluralista, la espiritualidad liberadora debe hacer de 
cada uno/a de nosotros, un “ser humano universal”, como 
sugería el padre Ernesto Balducci, filósofo italiano. Él nos en-
señaba que los profetas y los místicos ya viven, de lo particu-

4 	 CAMARA, D. Hélder.  trad. italiana: Interrogativi per vivere, Cittadella, Assisi, 
1984, p. 30.



13   w   Emerson Sbardelotti

lar, a lo universal pluralista. Que Dios realice en nosotros lo 
que afirmaba Ibn Arabi, místico islámico del siglo XII: ‘Así es el 
hombre universal, que lleva en él la semilla de todos los seres 
y es capaz de abarcar toda la verdad�������������������������”. Sin duda, quien es jo-
ven recibe, más que un adulto ya formado en sus costumbres 
de vida, esa vocación y apertura a lo humano y al universo. 

Y a ti que empiezas ahora a leer, buena lectura y, principal-
mente, que esas palabras se vuelvan realidad en tu forma de 
vivir, de relacionarte y de actuar. De esta manera, nos volve-
mos cada vez más humanos como Jesús. Ese proceso no es el 
resultado del esfuerzo humano. Es la gracia divina. Pero, para 
recibirla, precisamos dejarnos llevar por el Espíritu que “sopla 
donde quiere, se escucha su voz, pero no se sabe a dónde va 
ni de dónde viene”. A nosotros, cristianos, él susurra el nom-
bre de Jesús. Pero nos lleva también a otros nombres que son 
sinónimos de amor y paz, en las más diferentes religiones y en 
las más diversas culturas. Que riqueza. Ningún mortal puede 
amordazar el viento. Como en el siglo IV escribió Agostinho: 
“Señálenme alguien que me ame y el sentirá lo que estoy 
diciendo. Dame alguien que desee, que camine en este desi-
erto, alguien que tenga sed y suspire por la fuente de la vida. 
Muéstrame esa persona y ella sabrá lo que quiero decir.”5 

5 	 AGOSTINHO: Tratado sobre o Evangelho de João 26, 4. Cit. por Connaissance 
des Pères de l’Église32- dez. 1988, capa.



14   w   Emerson Sbardelotti



15   w   Emerson Sbardelotti

Presentación

Aprecia y comparte

Rosemary Costa6

Como dice la música – “Recrear cada momento bello ya 
vivido y más, cruzar fronteras del amanecer, y en el atarde-
cer, mirar con tranquilidad.” Esta es la invitación que el libro 
nos hace. Luego de una larga caminata entre discursos, libros, 
poemas, canciones y, principalmente experiencias y testimo-
nios, Emerson nos ofrece una reflexión a partir de la experi-
encia de la juventud en América Latina. 

Estuvimos juntos en el Primer Encuentro Nacional de Ju-
ventud y Espiritualidad Liberadora, en mayo de 2014, en la 
ciudad de Fortaleza. Un encuentro marcado por la conviven-
cia riquísima entre Jóvenes de muchas realidades latinoamer-
icanas, con diferentes experiencias sociales y comunitarias, 
diversidad de puntos de vista y articulación entre las teorías 
aprendidas y las practicas interpelantes, que nos convocan a 
acciones liberadoras. El Soplo del Espíritu era una verdadera 
fuerza, que nos alegraba, nos desordenaba las ideas, cruzan-
do culturas, religiones, místicas, prácticas políticas, martirios, 
cuestionamientos y nuevas  estrategias. 

Entusiasmados por el espacio fecundo del Seminario da 
Prainha, con la compañía de Don Hélder que allí uni���������ó�������� los es-

6 	 Teóloga de la Liberación, escritora.



16   w   Emerson Sbardelotti

tudios a las prácticas pastorales y sociales, fuimos también 
bendecidos con la Pascua de Don Tomás Balduino y con la 
memoria de la Pascua Martirial de Fray Tito. La memoria de 
los innúmeros Mártires de la Caminata fue sembradora de 
una Espiritualidad que mantiene su seguimiento cotidiano, 
coherente y firme, por una sociedad en la cual la dignidad, la 
justicia y la igualdad no sean apenas alimentos poéticos. En 
ese Encuentro, la Estética, la Mística y la Ética caminaron de 
manos dadas, integradas, una alimentando a la otra. 

Es esta también la trayectoria de ese libro. Para quien 
conoce un poco del autor, es transparente esa integración en 
sus pasos cotidianos. El Espíritu, que sopla donde quiere, se 
manifiesta en lo nuevo, en la novedoso, en el brote, haciendo 
nuevas todas las cosas. Esa es la llave para la Espiritualidad 
Liberadora, es la llave para la reflexión que convoca al día a 
día, al más próximo, al más profundo de sí mismo, al mirar 
atento y presente a cada ser, a cada realidad, a la presencia 
de Dios provocadora y seductora. 

Como la Juventud que pulsa en cada uno de nosotros, 
seamos atentos, presentes y valientes. Y como nos dice Fran-
cisco Orofino, el coraje no es la ausencia del miedo, mientras 
la confianza nos mueve, y nos inspira y orienta en el proceso. 

Agradecemos ese constante compartir de Emerson, que 
sea motivación para nuestras respiraciones, inspiraciones 
y conocimientos liberadores. Que, en la invitación de la 
melodía, el Espíritu nos conduzca más allá de “todo lo que 
nuestro mundo pueda percibir”, ayudándonos a ver y a ser 
siempre nuevos hermanos.

Aprecia y comparte.



17   w   Emerson Sbardelotti

Espiritualidad y Juventud

	 Nací el 13 de septiembre de 1972, en Vitória, estado 
de Espíritu Santo, el arzobispo era D. João Baptista da Motta 
e Albuquerque y el Papa de aquel período era Pablo VI. Rec-
ibí la Primera Eucaristía en 1980 en la matriz de la Parroquia 
Nuestra Señora de la Concepción Aparecida, en Cobilândia, 
Vila Velha/ES, y luego comencé a ayudar en la catequesis 
infantil. En 1980, D. Oscar Romero era asesinado durante la 
misa y eso me marcó profundamente, haciéndome ver que 
no era solamente estar en la Iglesia que iría hacer el Reino ac-
ontecer, pero si ir al encuentro de los más necesitados como 
aquel obispo había hecho y por eso perdió su vida, por haber 
incomodado a los poderosos. En 1985, Año Internacional de 
la Juventud, tuve mi primer contacto con la Pastoral de la 
Juventud, con su bandera roja y sus dinámicas, con aquellos 
cantos maravillosos de un joven llamado Zé Vicente, nunca 
más paré; en 1990 hice la Confirmación. En este camino me 
fueron presentados los libros de D. Helder Câmara, D. Pedro 
Casaldáliga, Fray Betto, Fray Carlos Mesters, Gustavo Gutiér-
rez, José Comblin, Marcelo Barros y de un Fray que estaba 
siendo muy reconocido, Leonardo Boff. Me convencí que 
sería aquel el camino que yo seguiría, aquel propósito por 
la Teolog��������������������������������������������������  ía������������������������������������������������   de la Liberación. Y cuanto más me iba profundi-



18   w   Emerson Sbardelotti

zando en los textos y practicando en la comunidad, más iba 
percibiendo que sin misericordia y justicia no se consigue la 
paz y la salvación. Tendría un camino arduo por delante. Mi 
participación en el grupo de jóvenes fue aumentando y me 
fueron indicando para representar otras instancias, dentro de 
la Pastoral de la Juventud, pero siempre retornando al grupo 
de base, allí está la fuente, donde saciamos la sed, y recobra-
mos nuestras fuerzas. De 1985 a 2007 trabaje activamente, 
escuchando a la juventud que aparecía por los caminos, bus-
cando una palabra que les diera ese sentido y que nos hiciera 
quedar todavía más próximo de Jesús de Nazareth. De 2004 a 
2007 escribí mis dos primeros libros, que están circulando por 
ahí, encaminando definitivamente para la Espiritualidad de la 
Liberación7 y para una poesía que de ella brota y nos hace 
vivir con mayor alegría. La mística habitó desde entonces muy 
fuerte en el poeta8 que fue despertando en mí. Pienso que 
contribuyo con las nuevas generaciones, pasando para otros 
y otras que están llegando, un poco de lo que aprendí. El le-
gado de la Teología de la Liberación y de la Espiritualidad de 
Liberación no puede ser olvidado. 

Este libro se inicia a partir del Congreso Continental de 
Teología, en São Leopoldo/RS, de 07 a 11 de octubre de 2012, 
donde pude conocer, reencontrar y conversar con teólogos y 
teólogas de la liberación que con sus gestos y escritos marca-
ron mi vida en la caminata pastoral. En la foto sacada al final 
del Congreso con todos los exponentes de la Teología de la 
Liberación, algunos jóvenes reunidos allí, comenzaron a bal-
bucear la idea de un encuentro en donde los primeros de la 
TdL pudiesen pasarnos a nosotros la responsabilidad de con-
tinuar el legado. El contexto no era favorable a la TdL; quedó 

7 	 Cf. TAVARES, Emerson Sbardelotti. O Mistério e o Sopro – roteiros para acam-
pamentos juvenis e reuniões de grupos de jovens. Brasília: CPP, 2005.

8 	 Cf. TAVARES, Emerson Sbardelotti. Utopia Poética. São Leopoldo: CEBI, 2007.



19   w   Emerson Sbardelotti

en el aire la esperanza de seguir en un camino de reflexión 
de acuerdo con la fe procesada en el Moreno de Nazareth en 
su opción evangélica, radical y preferencial por los pobres, ya 
que siendo joven, pobre y trabajador, fue exterminado por 
proponer un cambio de vida donde el poder no tiene ningún 
valor, pero si hacer la misericordia y hacer la justicia llevan a 
la salvación. 

En el Primer Encuentro Nacional de Jóvenes y Espirituali-
dad Liberadora, en Fortaleza/CE, de 01 a 04 de mayo de 2014 
en la expectativa de una juventud que llegaba para seguir la 
gran historia de la Teología de Liberación, yo fui a conversar 
con varios y varias jóvenes y fui anotando todo aquello que 
iban hablando al respecto del Encuentro, del estar participan-
do de algo histórico, único en la caminata, de estar siendo ini-
ciados y/o fortalecidos en el camino de la lucha por la defensa 
de la vida. En estos días del Encuentro comencé a terminar 
este libro con la seguridad de que debemos hacer la revolu-
ción propuesta por el Papa Francisco.

Es evidente que del fin del papado de Benedicto XVI para 
el inicio del papado de Francisco, una ráfaga de viento primor-
dial pasó por la Iglesia. Paulatinamente se empieza a respirar 
mejor con la nueva primavera iniciada con Francisco. Mismo 
así, es necesario tener prudencia. Pero el escenario empieza a 
dar señales de cambios. Pequeñas, tímidas, pero en fin, cam-
bios. En este nuevo contexto, se habla abiertamente de espir-
itualidad y de juventud con los pies en la tierra.

La Teología es una ciencia compleja, pero cuando es en-
tendida a partir del contexto en el que se vive, sin reduc-
ciones, fundamentalismos y fanatismos, ella se transforma en 
verdadera fuente, que quita nuestra sed y nos llena de amor 
misericordioso de Dios. Nosotros hacemos teología para ser 
cada vez más humanos y no para ser ángeles. 

La Teología de la Liberación como Espiritualidad Libera-
dora es el encuentro con el Dios de los pobres en la práctica 



20   w   Emerson Sbardelotti

de la liberación. Su vivencia es el camino ideal para recon-
struir una nueva sociedad equitativa. Teología, Espiritualidad 
y Liberación van juntas. 

Esta armonía hace con que la caminata sea fortalecida en 
los mínimos detalles y la liberación pueda ir floreciendo, ar-
raigada en la realidad. 

La palabra Espiritualidad tiene su raíz en la palabra Es-
píritu: “Entonces Dios modeló al ser humano con la arcilla del 
suelo, inspiró en sus narinas un aliento de vida y el ser hu-
mano se convirtió en un ser viviente”. (Gn 2,7). “ser viviente” 
corresponde a la palabra nefesh, que designa al ser animado 
por un soplo vital - manifestado también por el “espíritu” = 
ruaj = soplo, viento.

Pero ¿qué es el Espíritu? ¿Somos habitantes de este Es-
píritu? ¡Espíritu y espíritu! ¿Hay diferencias? ¿Dónde está 
centrada nuestra Espiritualidad?

Está centrada y fundada en Cristo Jesús, encarnado y re-
sucitado.

Siempre recuerdo las palabras de Su Santidad, Dalai-Lama 
cuando este le dijo a Leonardo Boff: «Espiritualidad es aquello 
que provoca en el ser humano un cambio interior”.

Aquello que transforma nuestro ser, nos lleva a transfor-
mar la sociedad, si no lo hace, no es espiritualidad, es espíritu 
contaminado.

 Espiritualidad es un camino a seguir: a partir del estudio 
de la Sagrada Escritura, el CEBI está ahí para ayudar, a partir 
del estudio de la Sagrada Liturgia, la Red CELEBRA está ahí 
para ayudar, a partir de la vida del pueblo, el Pueblo está ahí 
para ayudar.

Entrar en contacto con Dios es conocer sus acciones en el 
medio de los pueblos que forman su pueblo escogido. 

Espiritualidad de la Liberación es sin duda la liberación de 
la espiritualidad. Más que nunca, ella es urgente, necesaria, 
imprescindible. Es una mistagógica.



21   w   Emerson Sbardelotti

Mistagógica es el arte de conducir otras personas a la ex-
periencia del místico fundador.  En tal caso, la fe de Jesús de 
Nazareth que me hace ser cristiano.

Sin oración no hay liberación. Sin oración no hay espiritu-
alidad. Sin oración no hay juventud. 

Si los miembros del grupo, de la comunidad no oran, no 
pueden retornar al camino de la liberación, no pueden par-
ticipar del banquete.

La espiritualidad se caracteriza por:
1) La alteración - conduce a la vivencia de la espirituali-

dad. Más allá de las fronteras de un Estado, las personas hu-
manas, nosotros y ellos, donde se vuelve necesario el diálogo 
y la vivencia de la alteración.

 2) La comunidad de fe - muro de contención. La espiritu-
alidad es fuerza del amor Ágape, que forma la comunidad. 
La comunidad se vuelve entonces un punto de convergencia, 
donde se encuentran los iguales. La espiritualidad se identi-
fica y se fortalece con personas que viven la misma situación 
de vida. 

La espiritualidad es la raíz profunda de nuestras fuerzas.
Pablo Richard nos dice:9

Dios vive y se revela en el mundo de los pobres y en sus 
luchas de liberación. Esta presencia y revelación privilegiada 
de Dios en el corazón del pueblo es la raíz profunda de nues-
tra fuerza.

Es necesario el cultivo de la espiritualidad.
Faustino Teixeira10 nos recuerda a respecto de la espiritu-

alidad:

9 	 RICHARD, Pablo. A Força Espiritual da Igreja dos Pobres. Petrópolis: Vozes, 
1989.

10 	 PANASIEWICZ, Roberlei. VITÓRIO, Jaldemir. Orgs. Espiritualidades e Dinâmi�
cas Sociais – Memória – Prospectivas. São Paulo: Paulinas, 2014.



22   w   Emerson Sbardelotti

Ella es un ejercicio de vida y experimentación. Dejarse 
habitar por la atmosfera de la espiritualidad es crear un espa-
cio garantido y especial para las fragancias de la profundidad. 
Los frutos van surgiendo naturalmente, pues de allí irradian 
serenidad, vitalidad y entusiasmo.

¿Y la juventud?11

La juventud es la ventana por la que el futuro entra en 
el mundo. Es la ventana y, por eso, nos impone grandes de-
safíos [...] Quiero que la Iglesia salga a las calles, quiero que 
nos defendamos de todo lo que sea mundano, de lo que sea 
instalación, de lo que sea comodidades, de lo que sea cleri-
calismo, de lo que sea estar cerrado en nosotros mismos. Las 
parroquias, las escuelas, las instituciones, son para salir, si no 
lo hacen, se vuelven una ONG, y la Iglesia no puede ser una 
ONG. 

Sobre juventud hay muchos puntos de vista para analizar, 
indico la clasificación más objetiva y sintética, construida en 
ayuda mutua, que parte de la perspectiva cristiana católica 
y comprometida con millares de grupos de jóvenes despar-
ramados en Brasil. 

Apuntaremos aquí cuatro visiones de juventud:12 
La visión biocronológica: define la juventud en términos 

de edad, etapa de transición. Aquellos que tienen de 15 a 
24 años,13 para Brasil quedaron comprendidos entre 15 y 29 
años. La visión psicológica: identifica la juventud con los con-

11 	 FRANCISCO. Palavras do Papa Francisco no Brasil. São Paulo: Paulinas, 2013.

��� 	 CELAM – Conselho Episcopal Latino – Americano. Seção Juventude – SEJ. Civi�
lização do Amor: Tarefa e Esperança. Orientações para a Pastoral da Juventu-
de Latino-Americana. São Paulo: Paulinas, 1997.

��� 	 A UNESCO defiende esta concepción.



23   w   Emerson Sbardelotti

flictos personales de que se tiene la vida en las manos, pero 
no tienen el reconocimiento y la capacidad, etapa de con-
strucción de la identidad: tiempo de opciones y definiciones. 
La visión sociológica: ve en la juventud un grupo social y, den-
tro del, diferentes sectores. La visión cultural-simbólica: busca 
ver la juventud en su hábitat cultural, produciendo movimien-
tos culturales que acentúan la estética y lo lúdico. 

Para Hilário Dick, estaría faltando, entre estas visiones 
una quinta: la visión jurídica o legal de la juventud – aquella 
que opera en muchas lecturas o enfoques respecto al tema.

¿Pero qué es juventud? 
Es la edad de la persona en crecimiento, que busca su 

definición social y personal. Es la época de la vida en que la 
persona se siente con la necesidad y la urgencia de optar para 
definirse. 

Es la fase de la vida, situada entre la infancia y la vida 
adulta, entre la dependencia infantil y la autonomía adulta. 
Sin embargo durante toda la historia de la humanidad, la 
idea de fases adquiere diferentes significados. La noción de 
juventud es construida en el proceso histórico, con diferentes 
recortes. En cada sociedad, en cada época histórica y de ac-
uerdo con los diversos grupos que la componen, tales fases 
asumirán características específicas en cuanto a la duración 
de cada una de ellas. Pero no siempre aparecerá como fase 
claramente definida. La vida adulta actualmente está cada 
vez más difícil de ser alcanzada, extendiéndose la juventud, 
volviéndose más compleja:14

En la sociedad contemporánea, podemos decir que los 
jóvenes y las jóvenes no se preparan solamente para el fu-
turo: se insertan en el presente, en la vida adulta; no tienen 
en la escuela su último espacio: se hacen presentes en difer-

��� 	 DICK, Hilário. Gritos Silenciados, Mas Evidenciados – Jovens Construindo Ju-
ventude na História. São Paulo: Edições Loyola, 2003.



24   w   Emerson Sbardelotti

entes ámbitos de la vida social. Ocupando los mismos espa-
cios que los adultos, de estos, se diferencian por el carácter 
más experimental de su inserción. Muchachos y muchachas 
experimentan diferentes inserciones en las más diversas di-
mensiones: en el trabajo, en la vida afectiva, en la sexualidad, 
en la cultura y el entretenimiento, en la participación política.

Libanio15 nos dice que hay una doble interpretación: el 
de la sociedad para el joven y el del joven para sí mismo. La 
sociedad ve al joven y lo considera en una fase importante 
del desenvolvimiento de su personalidad. Pero también, lo ve 
como alguien subordinado y todavía sometido a la marginali-
zación del trabajo y de las funciones políticas. El joven se mira 
a sí mismo y entra en una edad de apropiación de las difer-
encias que lo afectan en el campo socio psicológico, al mismo 
tiempo, que, se prepara para enfrentar situaciones adultas 
diferentes, pasando del mundo particular de la familia para el 
mundo universal del trabajo y de las relaciones sociales. Los 
grupos de jóvenes ayudan a integrar el modelo de la familia 
con la vida en sociedad. La escuela surge como un lugar inter-
medio de la socialización entre la sociedad y la familia.

CNBB16 afirma que, conocer a los jóvenes es la condición 
previa para evangelizarlos. No se puede amar ni evange-
lizar a quien no se conoce. Se busca conocer la generación 
de jóvenes cuya evangelización se presenta como uno de los 
grandes desafíos de la Iglesia en este inicio del siglo XXI. Se 
destaca la subjetividad, las nuevas expresiones, la vivencia del 
sagrado y el centro de las emociones, mientras elementos de 
la nueva cultura postmoderna que influencian en el proceso 
de la evangelización de los jóvenes y en el fenómeno de la in-

��� 	 LIBANIO, João Batista. Jovens em Tempos de Pós-Modernidade – Conside-
rações socioculturais e pastorais. São Paulo: Edições Loyola, 2004.

��� 	 CNBB. Evangelização da Juventude – Desafios e Perspectivas Pastorais. São 
Paulo: Paulinas, 2007.



25   w   Emerson Sbardelotti

diferencia de una parte de la juventud en relación a la Iglesia.
D. Hélder Câmara17 ya decía que un joven o una joven, 

mismo en la flor de la edad, que contempla el mundo como 
feria en liquidación, como una ilusión tonta, como un absurdo 
sin salida y sin fin, ya es un viejo o vieja, precisando urgente 
de un bastón o un psiquiátrico. El joven de verdad, segundo 
D. Hélder, tiene sed de conocer los grandes problemas hu-
manos. No les teme. No entra en pánico.

��� 	 SOARES, Ismar de Oliveira. Fleuri, Reinaldo Matias. Câmara, D. Hélder. Juven�
tude e Dominação Cultural. São Paulo: Edições Paulinas, 1982.



26   w   Emerson Sbardelotti



27   w   Emerson Sbardelotti

Espiritualidad: 
un camino de transformación

La espiritualidad es beber del propio pozo.
La espiritualidad si no está introducida en la caminata de 

la liberación del pueblo, al mismo tiempo que arraigada en 
la tradición bíblica y eclesial, nada será, no tendrá ninguna 
importancia.

Continuamos con sed. Sed de paz, sed de amor, sed de 
justicia, sed de fraternidad, sede de alegría, sed de respeto, 
diálogo y encuentro.

Me acuerdo entonces de una grase que Leonardo Boff me 
dijo en el Congreso Continental de Teología, en la Unisinos, 
São Leopoldo – RS, del 8 al 11 de octubre de 2012, cuando 
nos reencontramos, nos abrazamos y conversamos un poco 
sobre espiritualidad: “La espiritualidad vive de la gratitud y 
de la disponibilidad.”

El camino se hace caminando. La transformación se hace 
transformando. En una conferencia para un grupo de nuevos 
asesores de la Pastoral de la Juventud, presenté esta fábula, 
de mi autoría, pensando en la frase dicha del profesor Leon-
ardo Boff, mientras hacíamos la dinámica de la masa del trigo 
con y sin fermento. Ellos harían panes y los pondríamos a 
asar, y obvio, comeríamos los pancitos en el horario de la me-
rienda. Mientras iban haciendo los panes, conté:



28   w   Emerson Sbardelotti

La fábula del ser humano

Respeto andaba por el mundo, y veía que todo lo que 
había sido creado era lindo, maravilloso, armonioso. Pero fal-
taba crear alguien para que administrara todo en su nombre.

Caminando por una plantación de trigo, tomó un bocado, 
y se sentó en una piedra, comenzó a triturar aquellos granos 
transformándolos en polvo. 

Caminó hasta el rio y tomó un poco de agua, que le agregó 
al polvo de trigo. Puso sus manos y comenzó a modelar una 
criatura que fuera a su imagen y semejanza. 

Diálogo fue aproximándose y viendo el amigo concentra-
do le preguntó:

- ¿Qué haces?
-  Hago una criatura a mi imagen y semejanza, para que 

pueda administrar el mundo que creé.
- ¿Y cómo se llamará?
- Ser Humano.
- ¿Puedo ayudar?
- Si puedes, ven y coloca tus manos aquí en esta masa, 

vamos a darle forma. Y por más que criaran y recriaran el Ser 
Humano, éste no crecía, no se volvía imagen y semejanza del 
Respeto.

Encuentro al pasar por aquél jardín vio los amigos y se 
aproximó curioso, preguntándoles: 

- ¿Qué hacen?
- Estamos tratando de darle vida a esta criatura de Res-

peto.
- ¿Si? ¿Y cómo ella se llamará?
- ¡Ser Humano! Dijeron los dos. – ¡Pero ella no crece, no 

vive!
- Hum. Creo tener la solución para este problema. Esperen 

que ya vuelvo.



29   w   Emerson Sbardelotti

Y Encuentro desapareció de la vista de ellos y retornó 
trayendo una bolsita. 

- ¿Qué es esto? Preguntaron los amigos.
- Yo anduve haciendo una búsqueda y terminé inventando 

este polvo. Le di el nombre de fermento. Creo que si lo tiro en 
la masa que ustedes están haciendo, haremos crecer al Ser 
Humano.

Y así fue hecho.
Encuentro agregó el fermento en la masa en que Respeto 

y Diálogo hacían. Y Encuentro también puso la mano en la 
masa.

Y cuán fue la sorpresa cuando los tres vieron que la criatu-
ra estaba tomando forma y haciendo parte del mundo criado 
por Respeto.

Y el Ser Humano se tornó en el administrador del mundo, 
pues fue creado con el nombre de Respeto y de Diálogo con 
el Encuentro.

Y toda vez que el Ser Humano dejó de lado el Respeto, el 
Diálogo y el Encuentro, el mundo todo se enfermó, él y todos 
los seres vivos. Las guerras y todos los tipos de violencias exi-
stirán, pues el Ser Humano no supo usar su inteligencia y su 
fraternidad.

El Ser Humano fue dotado de la razón y de la emoción, 
pero su tiempo en el mundo sería el suficiente para realizar 
grandes cosas al defender la vida.

No hay vida sin Respeto, Diálogo y Encuentro.

Las señoras que nos auxiliaban en la cocina vinieron cor-
riendo a decirme: “Mire muchacho, hubo unos panes que no 
crecieron. ¿Ustedes los comerán igual?”.   

 Yo sonreí y les dije: “Claro que sí. La dinámica es esta 
misma, ustedes verán”.

A la hora de la merienda pusimos todos los panes arriba 
de la mesa y vimos la diferencia entre ellos: el fermento. Al fi-



30   w   Emerson Sbardelotti

nal, habíamos puesto las manos en la masa al mismo tiempo, 
usado el mismo trigo, colocando la misma agua, amasando 
con mucha o poca fuerza, pero algunos pusieron fermento y 
otros no. Algunos panes crecieron y otros no. Pero igual no 
perdieron su característica principal: eran panes.

Con mucho respeto, diálogo y encuentro, compartimos 
en partes iguales todos los panes. Todos comieron.

Y quedaron satisfechos.
Y aprendimos que el fermento está para el pan, como 

la espiritualidad está para el ser humano. Sin ambos, no se 
crece.

Vivimos en un mundo globalizado e inmediatista.
Las religiones no son capaces de responder todas las pre-

guntas que los creyentes y no creyentes, de forma segura y no 
fundamentalista, cuando la hacen, de cierta manera, quedan 
a la espera.

Pero, quien pregunta, ¿lo hace por cuál sesgo?
¿Cuáles el contexto en que está ubicado?
Hoy, con apenas un click, el computador nos da infor-

mación que 50 años atrás o 10 minutos atrás no la encon-
traríamos tan fácilmente.

 El mundo cambió tan rápido que transformó lo más im-
portante del ser humano: su capacidad de conocerse a sí mis-
mo para conocer al otro, dialogando y respetando sin perder 
su identidad.

 En el pasado no muy lejano, encontrábamos respuestas 
para muchas preguntas; sin embargo, hoy hay mucha dificul-
tad en saber preguntar.

Renato Russo (Legião Urbana), en un show en Vitória do 
Espírito Santo, decía: “Las personas me piden respuestas, 
pero yo no sé cuál es la pregunta”. 

No solo es preguntar, es buscar lo que de hecho se desea 
preguntar.

El ser humano solo está vivo cuando se busca.



31   w   Emerson Sbardelotti

¿Y qué se ha estado buscando?
Placer. Realización personal. Status. Poder.
No importa si quien está en el camino es un ser humano, 

un animal, o la propia Naturaleza. 
El teólogo Segundo Galilea18 dice: 

Si la mística proviene de Dios y de su Palabra, la entrega 
tendrá una calidad religiosa absolutamente especial y radical 
que llamamos justamente de espiritualidad.

¿Pero qué es la Mística?
Cuando hablamos de mística nos referimos al misterio 

que nos hace vivir. Es el misterio que comunica, y el sentido 
de construir la fraternidad en la Tierra: la harmonía con la 
naturaleza, con las cosas, entre nosotros, con Dios.

La palabra tiene su raíz en la palabra misterio (en griego, 
mysterion – Mc 4,11: “A vos fue dado el misterio del Reino de 
Dios; a los de afuera no obstante, todo sucede en parábolas”; 
- 1Cor 2, 1.7: “Yo mismo, cuando fui a vos, hermanos, no me 
presente con el prestigio de la palabra o de la sabiduría para 
vos anunciar el misterio de Dios. [...] Enseñamos la sabiduría 
de Dios, misteriosa y oculta, que Dios, antes de los siglos, de 
antemano destinó para nuestra gloria”).

¿Cuál es el misterio que nos hace vivir?
¿Cuál es el misterio que nos fortalece en la caminata? 
¿Cuál es el misterio que hace a la mística?
Mística,19 por lo tanto:

Es el hilo conductor, una línea invisible que une la me-
moria y los sueños, que une la historia y la utopía, que une 

��� 	 GALILEA, Segundo. O Caminho da Espiritualidade - visão atual da renovação 
cristã. 2. ed. São Paulo: Edições Paulinas, 1985.

��� 	 TAVARES, Emerson Sbardelotti. O Mistério e o Sopro – roteiros para acampa-
mentos juvenis e reuniões de grupos de jovens. Brasília: CPP, 2005.



32   w   Emerson Sbardelotti

el pasado y el futuro y que hace del presente una gran fiesta, 
una gran celebración.

El monje Anselmo Grün20 explica:

Mística viene del adjetivo griego mystikos, derivado de 
los verbos myo (cerrar ojos y boca, para generar un misterio 
internamente) y myeo (penetrar en el misterio). Entre los grie-
gos, mística significaba, al principio, la iniciación en los miste-
rios, en la cual una persona se unificaba con el destino de la 
divinidad y pasaba a participar del poder divino. Pero Platón 
concibió una idea filosófica de la mística, que describió como 
la ascensión del alma a la contemplación espiritual de Dios. 
Para la Filosofía neoplatónica, la mística es el conocimiento 
de una verdad oculta en el misterio, un conocimiento que solo 
aquel que se aísla del mundo puede obtener, pudiendo, así, 
contemplar más profundamente el núcleo de la divinidad. 

La palabra mística es muy usada hoy en día en relación 
a palabras como globalización, liberalismo, fundamentalismo, 
sustentabilidad. Son palabras que emergen en los momentos 
históricos.

Cuando una palabra emerge, precisamos empezar a des-
confiar.

Las personas están buscando las razones de existir, sus 
motivaciones más profundas. 

El riesgo que corremos es que una búsqueda desenfre-
nada pueda significar fuga.

La mística busca entender el sentido de la vida.
Todos nosotros cargamos en la espalda la pregunta clave: 

¿Cuál es el sentido de nuestra existencia? 
Tal pregunta gana un nuevo entorno cuando una crisis cae 

20 	 GRÜN, Anselm. Mística – descobrir o espaço interior. Petrópolis: Vozes, 2012.



33   w   Emerson Sbardelotti

sobre la humanidad, sobre la sociedad, sobre la familia, sobre 
la Iglesia.

En situaciones de crisis, se empieza a preguntar por la 
identidad.

Y como definir la propia identidad en el mundo que ten-
emos adelante, si las opciones y las tentaciones son variadas 
y están próximas, invadiendo nuestras vistas por los anuncios 
de los medios.

Es difícil construir una identidad dentro de la propia Ig-
lesia, siendo que en su centro hay una infinidad de propues-
tas esperando ser abrazadas por la juventud, que empieza a 
hacer su proceso de formación en la fe.

En este camino, la juventud quiere saber:
¿Qué es la Espiritualidad?
¿Quién tiene Espiritualidad?
Estas preguntas están en el corazón de la juventud despar-

ramada por Nuestra América. Y cada respuesta, dentro de 
cada uno, de cada una, será diferente, pero se completará en 
la realidad que esté viviendo y compartiendo sus conquistas 
y derrotas.

Todos nosotros cargamos en nuestras entrañas el soplo 
y el Espíritu divino, por lo tanto, somos desde el nacimiento, 
involucrados de espiritualidad. 

Hablamos de espiritualidad porque somos discípulos y 
discípulas del Moreno de Nazareth. Es verdad que, más que 
hablar, nosotros sentimos la espiritualidad de Él. Es lo que nos 
motiva a entrar en la lucha por la defensa cotidiana y con-
stante de la Vida en el Reino.

Muchos jóvenes vinieron antes de nosotros y testimoni-
aron los aires de la apertura del Concilio Ecuménico Vatica-
no II (1962 - 1965), en Roma, de la Conferencia de Medellín 
(1968), en Colombia, de la Conferencia de Puebla (1979), en 
México; meditaron todo lo que pasaba en el Mundo y en el 
Continente Americano y se colocaron en misión llevando el 



34   w   Emerson Sbardelotti

Evangelio a todos los lugares de éste. Somos frutos de estos 
testimonios proféticos; somos frutos de la liberación de una 
Teología Europea para una Teología de la Liberación, donde 
se tiene como centro el Moreno de Nazareth y su práctica y 
pedagogía liberadora en dirección a los pobres 

Sobre la Teología de la Liberación, Clodovis Boff21 afirma:

La teología actual es llamada a dar relevo a 
los problemas de la justicia y de la igualdad, de los 
derechos humanos y sociales. Ella debe estar espe-
cialmente atenta a la necesidad de cambios y a la 
búsqueda alternativas frentes a los impases del actual 
sistema neoliberal. Ahora, es para estas cosas que gri-
ta y clama todavía hoy la teología de la liberación. Tú 
podrás pensar que la teología de la liberación es una 
teología aparte, completa e independiente, de modo 
que puede presentarse como una teología sustitutiva 
o alternativa a la teología clásica. Pero les digo con 
franqueza: tú estás equivocado. Puede ser que la te-
ología de la liberación haya aparecido así. Pero está 
quedando cada vez más claro que ella representa, no 
una teología integral, pero antes una dimensión in-
terna e integrante de toda teología Cristiana. La te-
ología cristiana, o es de liberación, o no es cristiana. 
En este sentido la afirmación de Juan Pablo II en la 
conocida Carta a los Obispos de Brasil (9 de abril de 
1986), constituyó a mi criterio, la posición más clara, 
precisa y, de cierta forma, definitiva del Magisterio 
al respecto de la teología de la liberación. Ahí dice el 
Papa: “La teología de la liberación no es solamente 
oportuna, sino útil y necesaria. Ella debe constituir 

��� 	 BOFF, Clodovis. Conselhos a um Jovem Teólogo. Apostila, 2013.



35   w   Emerson Sbardelotti

una nueva etapa– en estrecha conexión con las an-
teriores – de aquella reflexión teológica iniciada con 
la Tradición apostólica y continuada con los grandes 
Padres y Doctores, con el Magisterio ordinario, ex-
traordinario y, en la época más reciente, con el rico 
patrimonio de la Doctrina Social de la lglesia.” A 
partir de ahí queda también probado que la historia 
de que la teología de la liberación fue condenada 
por el Vaticano, es una invención. La verdad es que 
el Vaticano aprobó globalmente la teología de la 
liberación, sin embargo haciendo en relación a ella 
serias reservas, especialmente dos: el peligro de la 
politización extremada de la fe y los riesgos implica-
dos en el uso del marxismo. Tú vuelves a la carga y 
pregúntame si la teología de la liberación ya no es una 
teología superada. Respondo que no, si se entiende 
superada en el sentido vulgar de pasada, muerta. 
Al contrario, la exigencia por teología de liberación 
nunca fue más oportuna, útil y necesaria que hoy, en 
tiempos de exclusión social. Por otro lado, diría que 
sí, una teología superada en el sentido dialéctico de 
superación inclusiva: ella no terminó (existe todavía), 
pero de cierta manera, desapareció, como terrón de 
azúcar disuelto en el café: no se ve más pero le da sa-
bor a todo el café. Por esto, la teología es hoy menos 
visible, pero no por eso menos presente y operante.

Muchas cruces fueron levantadas, sangre inocente fue 
derramada por culpa de la Palabra germinada en estas tierras 
continentales, de caras indígenas, negros y blancos. Nuestra 
espiritualidad es de martirio.

Y con la sangre de nuestros mártires no se puede jugar. 
Nuestra espiritualidad es diaconal.

Nuestra espiritualidad es de comunión. Nuestra espirit-



36   w   Emerson Sbardelotti

ualidad es de anuncio, de denuncia y de amenaza. Nuestra 
espiritualidad es de defensa constante de la Vida.

Hablar de espiritualidad en los días actuales es encontrar 
en nosotros y en la comunidad, el misterio que nos hace vivir 
con los pies en la tierra, atentos a los apelos y a los clamores 
del pueblo, con el corazón y los oídos bien abiertos para lo 
que Dios tiene que decirnos.

Leonardo Boff22 dice:

Pobres y Tierra gritan porque están siendo oprimi-
dos. Pobres y Tierra deben ser liberados juntos, pues 
constituyen una única y compleja realidad. Lo que no 
cambió, fue la búsqueda de la experiencia de Dios. Ella 
es el centro de la fe viva y personal y el contenido prin-
cipal de la teología, independiente de sus tendencias y 
corrientes. Probar a Dios no es pensar sobre Dios, pero 
si sentir a Dios con la totalidad de nuestro ser. Probar 
a Dios no es hablar de Dios a los otros, pero si hablarle 
a Dios junto con los otros. Para encontrar al Dios vivo 
y verdadero a quien podemos entregar el corazón, 
precisamos negar a aquel Dios construido por el im-
aginario religioso y aprisionado. Después de habernos 
sumergido en Dios y de haber sentido como nace den-
tro de nuestros corazones, podemos libremente, rea-
sumir el imaginario y las doctrinas. Ellas se despiden 
de su pretensión de definir a Dios y se transfiguran en 
metáforas con las cuales nos acercamos al Misterio 
para no ser quemados por él. Sin tener un nombre 
adecuado, Dios arde en nuestro corazón e ilumina 
nuestra vida, Entonces no necesitamos más creer en 
Dios. Simplemente sabemos de El porque lo probamos.

22 	 BOFF, Leonardo. Experimentar Deus – a transparência de todas as coisas. Pe-
trópolis: Vozes, 2010.



37   w   Emerson Sbardelotti

Hay varios conceptos y definiciones de la espiritualidad, 
ya que hay varias espiritualidades. La que proponemos reflex-
ionar aquí es la espiritualidad cristiana, real, liberadora.

La palabra espiritualidad tiene su raíz en la palabra espíri�
tu (en hebraico, ruaj - Gn 2,7: “Entonces el Señor Dios modeló 
al hombre con arcilla del suelo, sopló en sus narinas un aliento 
de vida y el hombre se tornó un ser viviente”; Jo 20,21-22: “Él 
les dijo de nuevo ‘La paz esté con ustedes. Como el padre me 
envió, también yo vos envió. Diciendo eso, sopló sobre ellos y 
les dijo: ‘Recibid el Espíritu Santo”).

  
Anselm Grün23 dice que: 

Siempre es bueno pensar sobre el origen de las 
palabras. Spiritualis (latin) es la traducción de la 
palabra griega pneumatikos, que puede ser traducida 
como “de acuerdo con ese espíritu” o “lleno de espíri-
tu”. La palabra “espiritualidad” se formó en el contex-
to cristiano. En el último análisis, por lo tanto, espir-
itualidad significa: vivir del Espíritu; vivir de la fuente 
que es el Espíritu Santo. La espiritualidad cristiana se 
orienta por el Espíritu de Jesucristo. En el desarrollo de 
una vida espiritual, se refiere siempre a las palabras 
y acciones de Jesús, a su doctrina y a sus obras de re-
dención y liberación. Es el camino de dejarse formar 
y cambiar cada vez más por el Espíritu de Jesús; es el 
camino del modelo según el modelo de mentalidad de 
Jesús. El teólogo Rahner entiende por espiritualidad: 
“vivir por el Espíritu.” Es sin duda la definición más 
simple y clara. Espiritualidad significa que el Espíritu 
Santo es la fuente de mi vida. Todavía, para poder vivir 
de esa fuente, preciso primeramente de caminos que 

23 	 GRÜN, Anselm. Espiritualidade e Entusiasmo – caminhos para um mundo 
melhor. São Paulo: Paulinas, 2008.



38   w   Emerson Sbardelotti

me lleven a ella. Son ellos la meditación, la oración, 
el silencio y la celebración de cultos religiosos. Todas 
esas formas me quieren poner en contacto con la 
fuente que es el Espíritu Santo, que emana dentro de 
mí, pero del cual yo frecuentemente estoy apartado. 
Para mí, la esencia de la espiritualidad consiste en 
dibujar mi vida de la fuente que es el Espíritu Santo.

En el documento que es la Evangelización de la Juventud24 
en la segunda línea de acción encontramos los números 119 
y 120: 

La espiritualidad es la motivación central y la brújula para 
orientar la vida de acuerdo a la voluntad de Dios. De esta for-
ma, proponemos a los jóvenes una mística: centrada en Jesu-
cristo y en su proyecto; acogedora del cotidiano como lugar 
privilegiado del crecimiento y santificación; alegre y llena de 
esperanza; y marcada por la experiencia comunitaria donde 
se medita la Palabra de Dios y se celebra la Eucaristía; apoyada 
en el modelo del “fe” de María y en la seguridad de su presen-
cia materna y auxiliadora; conducida por el compromiso con 
el Reino, traducida en el compromiso con la transformación 
social a partir de la sensibilidad frente al sufrimiento del 
prójimo. [...] Para alimentar constantemente la espiritualidad 
cristiana, el joven necesita encontrar instrumentos, personas 
y momentos que lo marquen profundamente, provocando en 
él el deseo del verdadero cambio.”

 El mismo Documento en los números siguientes apunta 
medios de crecimiento en la fe que llevará al joven a la Espir-
itualidad: la oración personal, la oración comunitaria, la par-

��� 	 CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL – CNBB. Evangelização da 
Juventude – desafios e perspectivas pastorais. São Paulo: Paulinas, 2007. (Do-
cumentos da CNBB; 85).



39   w   Emerson Sbardelotti

ticipación en la comunidad, la Lectura Oradora de la Biblia, 
la vivencia de los sacramentos, la devoción a la Virgen, los 
diversos encuentros espirituales y las lecturas y reflexiones. 
Por lo tanto, algunas palabras sobre la oración personal y co-
munitaria:

 La oración personal es un importante camino en direc-
ción a la fuente interna, sin embargo para muchos jóvenes es 
un grande problema, por no saber que decirle a Dios. 

¿Qué se le debe decir a Dios en una oración personal? 
 Todo aquello que está pesando en el corazón. No importa 

si se habla bajo, en silencio, colocarse frente a Dios, y confian-
do en él sentirás la oración que a Él llega y retorna a nosotros 
acurrucándonos.

Si vamos a hablar alto, escuchará la propia voz, las propias 
palabras, percibiendo la profundidad que de ellas emanan, 
verbalizara todas las verdades que no fueron dichas; durante 
media hora, contando todo lo que está molestando, se con-
moverá. 

En ambos casos, el carácter debe ser el dialogar: Yo hablo, 
Dios escucha. Dios habla yo escucho. Al final de la oración 
apenas una frase “¡Sea hecha tu voluntad!”

Orar es ir al encuentro de Dios, es encontrarse con El. Es la 
libertad de decirle todo lo que viene al corazón y a la mente. 
Claro, que antes de que pidamos o agradezcamos algo Dios 
ya lo sabe. Él siempre sabe lo que es mejor. Confiar es el gran 
desafío.

 Creer en la ayuda de Dios es un proceso de educación en 
la fe que nace con el bautismo. 

Orar es un ejercicio cotidiano, liviano, pero comprometi-
do, con fraternidad, pero con atención a la realidad de nues-
tro alrededor. 

Al rezar, siempre busco cantar; pues aprendí que quien 
canta reza dos veces. 



40   w   Emerson Sbardelotti

Voy a hacer una oración25 
 

voy a  hacer una oración 
pidiendo paz y protección 

para todos los seres humanos 
todos los días del nuevo año 

voy a hacer una oración 
para quien perdió todo 

perdió la casa, perdió amores 
todo  lo que era bueno y profundo 

voy a hacer una oración 
pensando en el futuro de nuestra gente 

en el presente de esta semilla 
tirada en este piso  

 
en el piso de la vida nace el pueblo de Dios 

en el  Dios de la vida nace el pueblo de los cielos 
 

voy a  hacer una oración 
pidiendo fuerza y armonía 

para quien lloró,  
para quien deseo sabiduría 
yo voy a hacer una oración 

en el momento de la despedida 
en el cariño del abrazo 
en la sonrisa de la niña 
voy a hacer una oración 

para consolidar nuestra amistad 
para bendecir toda la juventud 
camino de fraternidad y verdad  

 

��� 	 SBARDELOTTI, Emerson. BARBOSA, Lula. Vou fazer uma oração. Intérprete: 
Lula Barbosa. Independente. 2008.



41   w   Emerson Sbardelotti

en el piso de la vida nace el pueblo de Dios 
en el Dios de la vida nace el pueblo del cielo

La oración comunitaria tiene su origen en las palabras de 
Jesús: “Donde dos o tres estén reunidos en mi nombre, allí 
estaré yo en el medio de ellos” (Mt 18,20). La oración comu-
nitaria es esencialmente cristiana y se da en plenitud en la 
comunidad eclesial de base, en la Celebración de la Palabra y 
en la Celebración Eucarística. En ella comunitariamente ado-
ramos al Padre en Cristo, con Cristo y por Cristo y en ella rec-
ibimos las luces del Espíritu Santo, que al mismo tiempo nos 
hace seguidores de Cristo aptos a recibir tal don supremo y, 
un auxilio mutuo, capaces de transformar cada uno, cada una. 
En efecto, la Eucaristía es el centro del culto de la Iglesia y 
crea nuevamente la comunión de fe, de esperanza, de caridad 
y de adoración en el espíritu y en la verdad.

La oración vivida con fe auténtica llena a la persona del 
afecto de Dios, es comunión con El y con los hermanos en la 
búsqueda de la liberación de los propios errores, llevando a 
un crecimiento interior integral fruto de la ayuda mutua.

La oración y la meditación son inseparables. Pero el ob-
jetivo de la meditación es que el Espíritu Santo penetre en el 
ser humano. Meditar es un ejercicio de callar todo el ser para 
que el Espíritu sople en nuestros oídos lo que Él quiere que 
hagamos. Pues meditando nuestra oración personal y comu-
nitaria estaremos abrazando la misión que Él nos concede. La 
inspiración está en el texto de Lc 4,18-22: 

“El Espíritu del Señor está sobre mí, porque él 
me consagró con la unción, para anunciar la Buena 
Noticia a los pobres; me envió para proclamar la lib-
eración a los presos y la recuperación de la vista a los 
ciegos; para liberar los oprimidos, y para proclamar 



42   w   Emerson Sbardelotti

un año de gracia del Señor.” Enseguida Jesús cerró 
el libro, y se lo entregó al ayudante, en su mano, y 
se sentó. Todos los que estaban en la sinagoga lo 
miraban fijamente. Entonces Jesús comenzó a decir-
les: “Hoy se cumplió ese pasaje de la Escritura, que 
ustedes acaban de oír.” Todos aprobaron Jesús, ad-
mirados con las palabras encantadoras que salían 
de su boca. Y decían: “¿Este no es el hijo de José?”

Después de esta lectura, me acuerdo, el silencio absoluto, 
de las palabras de D. Pedro Casaldáliga26 cuando tuve la opor-
tunidad de rezar con él en la capillita de su casa en la Prelazia 
de São Félix do Araguaia-MT, en febrero de 2003, algo que 
nunca más olvidaré, y que me movió internamente con mi 
sensibilidad y mi postura frente a las causas del Reino en las 
causas de los Pobres:

La fe y la pobreza de nuestro corazón visitado por Dios 
en Jesucristo, en el medio de su Pueblo. En el barro de esta 
tierra, en las sombras de este Día, en la masa de esta Gente. 
A camino del encuentro cara a cara. El Evangelio no responde 
nada. Da apenas la respuesta. El Evangelio de Paz es una guer-
ra entre la muerte y la Vida. Todos estamos de acuerdo en la 
lectura del Evangelio, más en desacuerdo a la hora de vivirlo.

26 	 CASALDÁLIGA, D. Pedro. Cantigas Menores. Goiânia: Editora da UCG, 2003.



43   w   Emerson Sbardelotti

Juventud: 
propuesta de un proceso de 

educación en la fe27

La juventud es convocada, es llamada a ser sujeto de la 
acción evangelizadora, sirviendo en la animación y en la or-
ganización de las CEBs, actuando en los diferentes espacios 
de la sociedad. Ella precisa tener los pies sobre la tierra de la 
realidad, pero teniendo como último horizonte, otro mundo 
posible; el del, Reino de Dios.

En el proceso de la educación en la fe, la juventud parte 
siempre de la realidad en que vive, en que está insertada, 
donde hay una sensibilización y un testimonio en actividades 
de grupos. Pedagógicamente: es cuando suceden las etapas 
de formación de jóvenes en un grupo de base: la convocación, 
el nuclea miento, la iniciación y la militancia.

En la convocación, la juventud es llamada por el nombre 
propio Jesús de Nazareth, que desea mostrarles su pedagogía 
y su práctica liberadora en (la dirección de los pobres y en de-
fensa de la Vida. En esta etapa es presentada la tradición del 
mensaje cristiano) “o querigma”. 

En el encuentro, la juventud ya ambientada en la comu-
nidad eclesial, busca el grupo de base en el cual irá a donar 

27	 TEIXEIRA, Carmem Lúcia (org.). Passos na travessia da fé - metodologia e 
mística na formação integral da juventude. São Paulo, CCJ, 2005.



44   w   Emerson Sbardelotti

su vida de amor al prójimo. En el inicio, la juventud recibirá 
las enseñanzas que se refieren a la Escritura Sagrada, al Jesús 
histórico, a las Primeras Comunidades, a la Historia de la Igle-
sia y será el inicio de los trabajos pastorales.

En la militancia, la juventud está sirviendo con todas 
sus fuerzas a los llamados que el Reino de Dios le hará en el 
transcurso de su vida, es el período de mayor productividad y 
de entrelazar a la evangelización de la juventud.

Al mismo tiempo la juventud es llevada a conocer las 
dimensiones de la formación integral, que nacieran de una 
necesidad natural de mujeres nuevas y hombres nuevos, lla-
madas, llamados a ser discípulas, discípulos, misioneras y mi-
sioneros, a partir de un proceso de educación en la fe, en este 
Brasil marcado por contrastes, desigualdades, discriminación, 
exclusión, violencia y exterminio de la juventud. 

Desde la década de 1980, viene madurando en Brasil, un 
proyecto en conjunto con las CEBs, con la Espiritualidad y Te-
ología de la Liberación, que adquirió un deseado equilibrio 
entre las múltiples dimensiones de la formación humana, su-
perando muchas veces la tentación del absolutismo en una 
dimensión en desventaja con la otra.

Muchos caminos fueron recorridos desde entonces. 
Quien lo realizó, hoy dona su tiempo en la formación de otros 
nuevos seres humanos. Pero todavía hay muchas piedras, es-
pinas y peligros. 

Las dimensiones de la formación integral solo acontecen 
con plenitud, cuando la juventud está reunida en pequeños 
grupos, insertos en sus comunidades eclesiales de base, com-
prometidos de hecho con la caminata de su Iglesia local, im-
pulsados por el Soplo Divino traído a partir de la novedad del 
evento Jesús de Nazareth y, compartiendo en los medios es-
pecíficos donde hay utopía y construcción de Civilización del 
Amor, por lo tanto, de la Nueva Sociedad.



45   w   Emerson Sbardelotti

“Más que una reflexión, somos llamados a una 
mayor proximidad del mundo juvenil, para que a 
partir de la propia juventud, descubramos caminos 
nuevos en la evangelización, contemplando sus re-
ales deseos y presentándoles la persona de Jesu-
cristo, con su verdadero rostro, capaz de encantar y 
atraer, para que los jóvenes lo conozcan, lo sigan y 
encuentren en El una respuesta convincente; consi-
gan recibir un mensaje y tornarse sus discípulos [...]. 
La evangelización de la juventud no se justifica ap-
enas por la preocupación de la Iglesia en aumentar 
sus miembros, o garantizar su futuro. El empeño en 
la evangelización de la juventud nace de la concien-
cia de la propia Iglesia de su misión evangelizadora, 
de su fidelidad al mandato recibido y por la convic-
ción de la riqueza presente en la juventud, y que, 
sin ella, la Iglesia sería hartamente empobrecida” 
(Homilía de D. José Mauro Pereira Bastos en 44ª Asamblea 

General da CNBB, 2007).

La preocupación con una metodología, mística, alegría y 
propuesta de formación integral es actual, necesaria y funda-
mental para toda la Iglesia.

 Acompañar a la juventud, dar oportunidades para que 
se encuentren, reflexionen, se conozcan, profundicen sus 
conocimientos, se decidan como seres humanos y se com-
prometan con las propuestas radicales de Jesús de Nazareth, 
con una comunidad eclesial de base y con la defensa de que 
la vida debe puntuar la lectura de acá en adelante. 



46   w   Emerson Sbardelotti



47   w   Emerson Sbardelotti

a. dimensión del descubrimiento del grupo 
(personalización)

El objetivo de esta dimensión es favorecer el autocono-
cimiento y la valorización de la persona humana a partir de la 
historia de cada uno, percibiendo la importancia de esa his-
toria en la construcción de la identidad personal, destacando 
las cualidades y los defectos, relacionando en la medida de lo 
posible las principales virtudes que una persona debe vivir, 
escogiendo el Proyecto de la Vida de Dios en el ambiente del 
pequeño grupo de jóvenes de las CEBs, de la realidad en la 
que está insertada.

Personalización es la dimensión de la relación del joven 
consigo mismo, también llamada de dimensión psicoactiva. 
Intenta responder a las necesidades del madurar afectivo y 
de la formación positiva de la personalidad. Es la búsqueda 
constante de la respuesta a la pregunta fundamental: ¿Quién 
soy yo?

Es en esta etapa de la vida que la juventud debe escoger 
la propia vida, ella se descubre mientras se entiende que no 
nace pronto, pero si se va construyendo cotidianamente. 
Dando estos pasos, se descubre y se empieza a construir un 
proyecto de vida del Moreno de Nazareth.

 

b. dimensión de la integración comunitaria 

El objetivo de esta dimensión es despertar la importan-
cia y la necesidad del dialogo verdadero, en cualquier tipo de 
relacionamiento, principalmente en una amistad o durante 
un noviazgo, dándonos cuenta como es, y como tener un ver-
dadero amigo, despertando el valor del grupo, de la comuni-
dad, de la parroquia, llevando a la juventud a darse cuenta del 



48   w   Emerson Sbardelotti

grande valor que es la familia que cada uno tiene en la vida, 
mientras se es joven y mientras seamos personas.  

Integración es la dimensión que corresponde a la con-
vivencia social, del descubrimiento del otro como ser difer-
ente y del grupo como lugar de encuentro, también llamada 
dimensión psicosocial. Ella genera crecimiento, ejercita la 
crítica y la autocrítica como medio de superarse personal-
mente y colaborar en el crecimiento de los demás, llevando 
a la juventud a una progresiva apertura para las relaciones 
interpersonales reconociendo en los otros, valores, diversi-
dad, y límites. La educación en la fe que será generada como 
camino a ser atravesado en la comunidad. En esa dimensión 
se busca responder: ¿Quién es el otro?

La persona humana es por naturaleza, un ser social, en 
la medida en que se va relacionando con otras personas, se 
vuelve más persona; al contrario, si hay un aislamiento en sí 
mismo, se va volviendo menos persona.

 
c. dimensión lógica y espiritual 
(teológica-teologal) o evangelización

 El objetivo de esta dimensión es mostrar a la juventud la 
importancia de la Trinidad como base fundamental de la fe 
en nuestra vida, concientizándose sobre el verdadero enfren-
tamiento con la vida, reflexionando la necesidad diaria de la 
oración en la vida de cada uno, de cada una, y el cambio que 
ésta hace en nuestras vidas, teniendo por tanto los pies en la 
tierra, de la realidad que nos abraza, reconociendo la perso-
na, la pedagogía y la práctica liberadora de Jesús de Nazareth, 
llevándola a una identificación con su forma de ser.

 Teológica y Espiritual es la dimensión que trata de la ex-
periencia, de la vivencia y de la fundamentación de la fe de 
la juventud, y del encuentro con la persona de Jesucristo, su 



49   w   Emerson Sbardelotti

práctica, su proyecto y seguimiento en comunidad. 
 Es también llamada de Teológica Teologal y/o dimensión 

en la mística. En este encuentro con Jesucristo la juventud 
descubre en él el sentido de su existencia humana, personal 
y social. Nace de este contacto la experiencia de fe que lo 
hace vivir como un cristiano auténtico. La pregunta esencial 
es: ¿Quién es Dios y cuál es mi relacionamiento con Él? 

La juventud descubrirá un Dios liberador, que escucha el 
clamor de su pueblo. La Iglesia Primitiva aparece como fuente 
de inspiración y espiritualidad.

 
d. dimensión de la concientización 
sociopolítico- ecológica

El objetivo de esta dimensión es comprender la relación 
existente entre fe, política y ecología, como ella sucede en el 
día a día y de qué manera se puede participar de la transfor-
mación de la sociedad, entendiendo como está organizada y 
como influencia el vivir de las persona, buscando presentar 
argumentos y elementos fundamentales, de critica conciente 
y usual en la realidad en que se vive. 

Concientización Sociopolítica-Ecológica es la dimensión 
que buscar insertar a la juventud en la sociedad.

 Se trata de la convivencia social con relaciones de justicia 
y solidaridad, con igualdad de derechos y deberes. Capacitán-
dola para ser ciudadana conciente, sujeto de su propia y nue-
va historia, en favor de la justicia y de la defensa de la vida, 
digna para todos. Es conocida como dimensión participación-
concientización. Esa experiencia comunitaria que la juventud 
saborea la hace confrontar con problemas cuya solución ex-
ige convergencia de esfuerzos y voluntad política. La pregunta 
que no se calla es: ¿Cómo organizarse en sociedad? ¿Cómo 
vivir en y en la sociedad?



50   w   Emerson Sbardelotti

La promoción del bien común y la construcción de un 
nuevo orden social, política, económica, ecológica, humana, 
justa y solidaria dependerá de la comprensión que se tiene 
del poder, de como él es ejercido en la sociedad.

 
e. dimensión de la capacitación técnica 

El objetivo de esta dimensión es reflexionar sobre el ser 
joven y su condición juvenil, comprendiendo a sí mismo y a 
otros jóvenes a partir de experiencias grupales: las diversas 
formas de expresión simbólica y afectiva de la juventud y su 
importancia en la integración de su identidad individual y gru-
pal, posibilitando la participación de esta en los espacios ecle-
siales, buscando la construcción de una Iglesia participativa, a 
partir de la comunidad del Moreno de Nazareth, con eficacia 
y eficiencia. 

Capacitación Técnica es la dimensión del proceso de 
aprender a hacer bien aquello que se debe hacer. 

No se trata de técnica por la técnica. Solo tendrá en vista 
de un objetivo concreto. En el caso de la Pastoral de la Juven-
tud es la construcción del Reino de la Vida, la Civilización del 
Amor, mediante la transformación de la sociedad actual en 
una sociedad justa, igualitaria y fraterna. Es un proceso que 
tiene inicio en el momento mismo del ingreso del joven en 
un grupo y se volverá un entrenamiento permanente. Con-
siste en reaprender, aprender a comunicarse, vivir en grupo, 
trabajar en equipo, participar en la decisión, ejecución y re-
visión de la acción. Esa capacitación tiene su lugar natural 
en la participación misma del grupo de base, como grupo de 
acción-reflexión, pero necesita del refuerzo de actividades 
complementarias: formaciones, cursos, seminarios, lecturas, 
entrenamientos, etc. Es también conocida como proceso me-
todológico. La pregunta: ¿Al final, porque estamos aquí? 



51   w   Emerson Sbardelotti

No basta tener un objetivo o un gran ideal, es necesario 
saber realizarlo:28

“Todas estas dimensiones son medidas por el arte, por 
la belleza, por lo lúdico, con la transversalidad de la ecología, 
de comunicación y de la actuación en red. El lugar privilegia-
do para trabajar las dimensiones es el día a día del grupo de 
jóvenes, Uno de los secretos, sin embargo, para vivir y traba-
jar las dimensiones en pasos crecientes es la manera de como 
las reuniones, encuentros, y asambleas son preparados. La 
gran “sacada” es saber garantir en cada oración, reflexión y 
estudio, espacios para que los jóvenes puedan vivir cada una 
de esas etapas, o sea, que el piense en su esperanza, refuerce 
su fe y, finalmente, que sea capaz de adquirir sus potenciali-
dades y dones”.

28	 PASTORAL DA JUVENTUDE. Somos Igreja Jovem – um jeito de ser e fazer. 
Brasília: PJ, 2012.



52   w   Emerson Sbardelotti



53   w   Emerson Sbardelotti

Espiritualidad de Liberación: 
¿Qué es?

¿Cuál espiritualidad es más apta para mantener el 
respeto, diálogo y el encuentro? 

Una espiritualidad encarnada, unificadora y lúcida para 
leer la esperanza y la ética que brota en la realidad histórica.

Espiritualidad de la Liberación es una trayectoria de la 
espiritualidad de Jesús de Nazareth que hizo la opción radi-
cal por los pobres, solidarizándose con ellos, amándolos en 
profundidad, por lo tanto, liberándolos de las prisiones (re-
ligiosas, sociales, económicas y políticas) que no los dejaban 
ser seres humanos. De ahí la importancia de interpretar el en-
volvimiento de la juventud con la liberación como una forma 
de espiritualidad.

En esta perspectiva cristiana, el Papa Pablo VI dice29 que 
la liberación es:

“El esfuerzo y la lucha para superar todo aquello 
que condena los pueblos a quedarse al margen de la 
vida: hambre, enfermedades, enfermedades cróni-
cas, analfabetismo, desempleo, injusticias en las rela-
ciones internacionales y en los cambios comerciales, 

29	 PAULO VI. Evangelii Nuntiandi. São Paulo: Paulinas, 1975.



54   w   Emerson Sbardelotti

situaciones de neocolonialismo económico y cultural, 
a veces tan cruel como lo político. [...] Entre evange-
lización y promoción humana, desenvolvimiento, lib-
eración, existen de hecho lazos profundos: lazos de 
orden antropológico, puesto que el hombre ha de ser 
evangelizado no es un ser abstracto, pero si es un ser 
condicionado por el conjunto de los problemas so-
ciales y económicos; lazos de orden teológica, porque 
no se puede nunca disociar un plano de creación del 
plano de redención, uno y otro abarcan las situaciones 
bien concretas de injusticia que han de ser combati-
das y de la justicia a ser restaurada; lazos de aquel 
orden eminentemente evangélico ¿cuál es el orden de 
la caridad: como se podría, realmente, proclamar el 
mandamiento nuevo sin promover en la justicia y en la 
paz, el auténtico progreso del hombre? Nosotros mis-
mos tuvimos el cuidado de sobresaltar esto mismo, al 
recordar que es imposible aceptar que la obra de la 
evangelización puede o deba negligenciar los proble-
mas extremadamente graves, agitados sobremanera 
hoy en día, en lo que se refiere a la justicia, a la lib-
eración, al desenvolvimiento y a la paz en el mundo. Si 
esto pasara, seria ignorar la doctrina del Evangelio so-
bre el amor para con el prójimo que sufre o se encuen-
tra con necesidad [...] La Iglesia no puede aceptar la 
violencia, sobretodo la fuerza de las armas, de que se 
pierde el dominio , una vez desencadenada, y la muerte 
de personas, sin discriminación, como camino para la 
liberación; ella sabe, efectivamente, que la violencia 
provoca siempre la violencia y genera irreversible-
mente nuevas formas de opresión y de esclavización, 
mucho más pesadas de las que se pretendía eliminar.”



55   w   Emerson Sbardelotti

La Espiritualidad de la Liberación se construye a partir de 
la lectura que se hace de la realidad en períodos de la Histo-
ria, en términos de utopía y de praxis para realizarla. Ella es 
una voz que llama a la persona para realizarse mientras el su-
jeto, mediante el compromiso firmado en la transformación 
histórica de la liberación, inspirada en el proyecto de Dios, 
manifestada en las causas de Jesús que no atrasen nuestros 
días se vuelven cosas para el día siguiente. Mismo que esta 
espiritualidad no esté en los medios, que no se hable de ella, 
se engaña el que piensa que ella no supone un dialogo pro-
fundo con la actualidad, reinterpretando la religión y pro-
duciendo inseguridad y desestabilidad, volviéndose una pieza 
de discordia y conflicto en el engranaje del sistema neoliberal 
vigente. Esa hegemonía neoliberal también está en la Iglesia, 
que pone todos los vientos contrarios a los que defienden el 
Reino de Dios entendido como opción por los pobres.

Muchos son aquellos y aquellas que están persiguien-
do, poniéndose contrarios y distorsionando los actos y las 
palabras de Su Santidad el Papa Francisco. Él no es un comu-
nicador de multitudes como fue el santo Juan Pablo II, o el 
teólogo talentoso que fue Benedicto XVI, él es apenas el pas-
tor. Por la elección del propio nombre, ya se vio allí señales de 
posibles y necesarios cambios en el centro de una Iglesia,30 de 
una espiritualidad jesuítica:

Por obra y gracia del Espíritu que siempre acompaña el 
caminar, a veces torturas, de la Iglesia, surgió finalmente un 
Papa viniendo del fin del mundo, como el mismo dice. Solo 
por el nombre que eligió -Francisco- representa una nueva 
esperanza para toda la Iglesia y también para el mundo.

En el día 16 de marzo, en la Aula Pablo VI (sala alternativa 
de audiencias papales localizada en Roma), dio una entrevista 
colectiva a los diarios y con simplicidad explicó el nombre de 

30	 BOFF, Leonardo. Francisco de Assis e Francisco de Roma – uma nova primave-
ra na Igreja? Rio de Janeiro: Mar de Ideias, 2013.



56   w   Emerson Sbardelotti

Francisco. Allí dice él: Cuando fue alcanzado el número de 
votos que me haría papa, se aproximó el cardenal brasilero 
Cláudio Hummes, me besó y me dijo: No te olvides de los 
pobres. En seguida, en relación a los pobres, pensé en San 
Francisco de Asís. Después pensé en los pobres y en las guer-
ras. Durante la votación cuyos resultados de las votaciones 
se ponían peligrosas para mí, me vino un nombre al corazón: 
Francisco de Asís. Francisco, el hombre de la pobreza, de la 
paz, que ama y cuida la creación, un hombre que transmite 
un sentido de paz, un hombre pobre. Ah! Como le gustaría 
una Iglesia pobre y para los pobres.

La espiritualidad que vive y transmite el papa Francisco es 
una espiritualidad de la liberación, mismo que muchas veces 
él no la cite como tal.

D. Pedro Casaldáliga y José María Vigil31 apuntan a las con-
stantes de la Espiritualidad de la Liberación:

“La Espiritualidad de la Liberación es verdadera 
espiritualidad: consiste principalmente en vivir con 
espíritu y no se reduce a prácticas externas ni a inter-
pretaciones teóricas. Se sitúa en la profundidad hu-
mana. [...] La Espiritualidad de la Liberación es una 
espiritualidad del Reino de Dios. El Reino de Dios es la 
piedra angular de todo su edificio, porque lo considera 
lo único absoluto en comparación con todo lo demás. 
La Espiritualidad de la Liberación cree que la Iglesia es 
fruto y principio del Reino y está a su servicio. [...] La 
Espiritualidad de la Liberación quiere ser una espiritu-
alidad del propio Espíritu de Jesús. Busca centrarse en 
el seguimiento de Jesús y en la continuación de la mis-
ma lucha suya. Se concentra en lo más universal, ur-
gente, y decisivo del universo humano: la realidad de 

31	 CASALDÁLIGA, Pedro. VIGIL, José María. Espiritualidade da Libertação. 4.ed. 
Petrópolis: Vozes, 1996.



57   w   Emerson Sbardelotti

los pobres y su grito por la vida, por la justicia, por la 
paz, por la libertad, contra la dominación y la opresión. 
Quien no capta o no asume ese clamor central de la 
realidad no puede entender la Espiritualidad de la Lib-
eración y ni será capaz de volverla coherente y creíble. 
La Espiritualidad de la Liberación es una espirituali-
dad para todos.[...] La Espiritualidad de la Liberación 
quiere vivir el misterio de la encarnación situándose 
en la realidad, en la historia, en el lugar, en los pobres 
, en la política [...] La Espiritualidad de la Liberación es 
naturalmente crítica y rechaza la ingenuidad pre-crit-
ica del pensamiento idealista o estructuralista. Busca 
estar siempre conciente del lugar social que ocupa, 
dentro de la correlación de fuerzas de la sociedad. 
Tiene conciencia de que entre el Evangelio y nuestra 
fe siempre hay mediaciones inevitables: culturales, 
ideológicas, hermenéuticas... [...] Para la Espirituali-
dad de la Liberación la praxis es herencia de la familia, 
desde las acciones liberadoras de Dios y las reivindica-
ciones de los profetas del Antiguo Testamento, hasta 
la actuación de los mártires y militantes de nuestra 
América, pasando por la vida entera de Jesús de Naz-
areth. [...] Para la Espiritualidad de la Liberación, la 
realidad, siendo dialéctica, es unitaria e integral; no 
es trascendentalista, pero es transcendente; no es 
emanante, pero acepta y vive el compromiso en la 
eminencia. La dimensión de la trascendencia se vuelve 
transparencia en la eminencia. Ni es espiritualista, 
con un Dios sin Reino; ni es materialista, con un Reino 
sin Dios. Vive la síntesis integrada que Jesús vivió y nos 
reveló: por el Dios del Reino y por el Reino de Dios”.

La espiritualidad de la liberación es útil, oportuna y  
necesaria.



58   w   Emerson Sbardelotti



59   w   Emerson Sbardelotti

Espiritualidad Juvenil: 
¿qué es?

La espiritualidad que alimenta la caminata durante ella 
es la que brota del Misterio Pascual: Vida, Pasión, Muerte, 
Resurrección y Ascensión del Moreno de Nazareth; y que en 
América Latina y el Caribe fue sembrada en la sangre de los 
mártires, por eso, realidad y compromiso en la defensa con-
stante de la vida, que hace la opción radical para los pobres, 
para los jóvenes.

¿Como es vivir la fe a partir de la causa de los jóvenes, de 
la causa de los pobres?32

En América Latina se vive hoy en un contexto de 
opresión/liberación. No se puede imaginar aquí una 
vivencia cristiana políticamente neutra o capaz de unir 
religiosamente lo que las relaciones económicas in-
justas contraponen antagónicamente. Para nosotros, 
cristianos latinoamericanos comprometidos con el 
proyecto de Dios de Vida, la existencia de la pobreza 
como fenómeno colectivo nos exige en nombre de la 
fe, una toma de posición. Tal realidad comprueba que 
el proyecto de justicia y felicidad propuesto al ser hu-

32	 BETTO, Frei. BOFF, Leonardo. Mística & Espiritualidade. Petrópolis: Vozes, 
2010.



60   w   Emerson Sbardelotti

mano por Dios, descrito en las primeras páginas del 
Génesis, fue roto por nuestro pecado. Las víctimas de 
esa ruptura son principalmente los pobres, destinatar-
ios de la Palabra de Dios. Por eso Jesús se coloca a su 
lado. No lo hace porque los pobres sean más santos o 
mejores que los ricos, simplemente porque los pobres 
son pobres – y la existencia colectiva de pobres no es-
taba prevista en el proyecto original de Dios, por eso 
todos deberían compartir los bienes de la Creación y 
vivir como hermanos. Nadie escoge ser pobre. Todos 
lo son como víctimas de relaciones injustas. Esta es la 
razón por la cual los pobres son llamados bien-aven-
turados, pues solo ellos nutren la esperanza de cambi-
ar tal situación y de que la justicia de Dios prevalezca. 
[...] Es preciso reconocer todavía que la crítica marx-
ista a la religión ha servido a la purificación de nues-
tra fe y de nuestra vivencia cristiana. El Dios en el que 
creemos no es el mismo dios que el marxismo niega, 
pues no creemos en el dios del capital, de las torturas 
dictatoriales o de las idolatrías modernas. Creemos en 
el Dios de la vida anunciado por Jesús a los oprimi-
dos. Dios que exige justicia para todos y quiere liberar 
también los opresores de su condición de opresores.

Hice esta pregunta (Espiritualidad Juvenil: ¿qué es?), en 
las comunidades y páginas de las redes sociales, durante el 
papado de Benedicto XVI, mientras sucedía el congreso conti-
nental de Teología, y pocos jóvenes se animaron a responder. 
Coloco aquí las respuestas que me mandaron sin cambiar 
nada de lo que me respondieron: 

Ailton Domingues de Oliveira (Uberlândia – MG): Como  
joven, un poco más vivido, traigo conmigo hoy que la Espiritu-
alidad Juvenil es una forma única y al mismo tiempo múltiple 



61   w   Emerson Sbardelotti

de vivir la Fe. La Fe, que por señal viene precedida del Sueño 
y que se concreta en la lucha en varios ramos de la sociedad 
y de la Iglesia. La irreverencia, la espontaneidad y el grupo 
que no se contiene son las características fuertes en esa espir-
itualidad, muchas veces mal interpretada por quien dejó de 
ser joven o nunca encontró esa dimensión mística durante su 
juventud.

Fernanda Oliveira (São Paulo – SP): Ver a Jesús en el otro 
como extensión de sí mismo sintiendo su sentir, viviendo su 
vivir.

Izanildo Sabino (Vila Velha – ES): Creo que es algo que 
impulsa a actuar.

Daniel de Mello Silva (Vila Velha – ES): Tipo, Espiritu-
alidad Juvenil es un momento íntimo de un joven convertido 
y convirtiéndose a través del Espíritu Santo, en un acontec-
imiento tan lindo y especial en la vida de un joven y muy im-
portante para Dios.

Joselaine da Ressurreição Perim (São Mateus – ES): Nues-
tra, pregunta difícil...Algo que brillaba en el rostro porque 
venía del alma y reflejaba en la vivacidad de cada joven que 
había que se había perdido a mucho tiempo… Algo que traía 
belleza y sonrisas y mucha reflexión sobre lo que era y lo que 
deseaba ser.

Después del Primer Encuentro Nacional de Juventudes 
y Espiritualidad Liberadora, en el papado de Francisco, hice 
nuevamente la pregunta y varios jóvenes respondieron así:

Lucas De Oliveira Barbosa PJ (Viçosa – MG): Espirituali-
dad Juvenil: es ser como los apóstoles, estar en comunión con 



62   w   Emerson Sbardelotti

Dios y luchar para transformar el mundo sin miedo de morir; 
sin comodidades, sin pesimismo…

Carlinhos Pj (Sapiranga – RS): Espiritualidad de la lib-
eración juvenil. Mateo 19,16-22 Cuando leo este texto donde 
Jesús convida al joven rico para dejar todo y seguirlo, solo pu-
edo pensar en una única situación. En la desesperación de este 
joven. Porque hasta entonces, el seguía todos los preceptos 
bíblicos para tener la vida eterna. Por lo tanto en ese contexto 
que Jesús propone… la Espiritualidad de la Liberación juvenil 
es ser encarnado en la vida de Cristo. Es procurar ser liberado 
de las cadenas cotidianas. Tener presente esta libertad que 
nos lleva a la felicidad. El encuentro con Dios vivo, real y mis-
terioso… hace con que el joven camine con la caprichosa es-
peranza de una vida de abundancia para toda la humanidad.

Eduardo Dudu Moreira (Paraty – RJ): Espiritualidad Juve-
nil es: mística y acción. El joven, cuando alimentado por el pan 
de la palabra y de la eucaristía, tiene como deber ir al encuen-
tro de los marginados, excluidos de nuestros grupos sociales y 
de nuestras iglesias.

Mayara Amaral (Manaus – AM): Bueno... como la may-
oría de los jóvenes no me sabré expresar muy bien pero in-
tentaré. Creo que la fe sea una conexión de esa espiritualidad 
donde ayuda a la joven o el joven a buscar y tal vez encontrar 
un significado para la propia existencia, del porqué de todo y 
de todos, es algo más allá de aquel cotidiano considerado nor-
mal, es donde tu sacas un tiempo para encontrarte y encon-
trar a Dios. En este sentido, la espiritualidad es una dimensión 
fundamental de la vida. Es mucho más que arrodillarse y pedir 
la gracia de Dios, es mucho más que lamentarse en frente del 
sagrario, es más que ir solamente a misa los domingos, es ver, 
juzgar, actuar, rever y celebrar según el evangelio, siguiendo 



63   w   Emerson Sbardelotti

las inspiraciones del Espíritu de Dios que vive en nosotros, y de 
esta forma, vivir como hijos de Dios, sintiéndolo presente en 
nuestra vida por medio de Cristo. Espiritualidad es un trecho 
de un pasaje bíblico “nos infunde la esperanza y nos guía a la 
libertad (2Cor3,17)”.

Entonces, se puede afirmar que la Espiritualidad Juvenil 
es: una manera única y al mismo tiempo múltiple de vivir la 
fe que viene enseguida del Sueño y que se concreta en la Lu-
cha de varias ramas de la sociedad y de la Iglesia. Que ve el 
Moreno de Nazareth en el otro como extensión de sí mismo 
sintiendo su sentir; viviendo su vivir, impulsando a actuar, ín-
timamente, externamente y que brilla en el rostro de la ju-
ventud, porque viene del alma y del corazón y reflexiona en la 
vivacidad que cada uno, cada una, desea ser. 

Nadie negara que la Juventud sea la señal, sea el nuevo 
sacramento y que ella puede dar pistas de una encarnada, 
comprometida y profunda Espiritualidad de la Liberación. 
Pues al experimentar a Dios, la juventud mira hacia el hori-
zonte de una manera nueva, cargado de amor y complicidad. 

La Espiritualidad Juvenil es una realidad en desen-
volvimiento y construcción, que brota de las entrañas del 
Pueblo Santo de Dios. Es una realidad joven, teológica y 
revestida de novedad. Ella se encuentra en la vivencia comu-
nitaria, en el sabor de sí mismo, en el relacionamiento del jo-
ven con Dios, en la novedad experimentada, en el seguimien-
to de Jesús Cristo, en la vivencia de la alegría, de la fiesta y de 
la esperanza, en la vivencia del anuncio, de la participación, 
del compromiso, en la manera joven de celebrar la vida y el 
Reino.

La Espiritualidad Juvenil es cultivada a través de la Litur-
gia, de los Campamentos Juveniles (Retiros), de la Lectura Or-
ante de la Biblia, de las Peregrinaciones y Caminatas, de la 
Vigilias y de la oración Personal y Comunitaria. 

 



64   w   Emerson Sbardelotti

El Papa Francisco nos dice sobre la oración:33

Orar es un acto de libertad. Pero, a veces, surge 
una tentativa de controlar la oración, que es la misma 
cosa que intentar controlar a Dios. Eso tiene que ver 
con una deformación, con un excesivo ritualismo o con 
tantas otras actitudes de control. La oración es hablar 
y escuchar. Existen momentos que son de profundo si-
lencio, adorando, esperando para ver qué sucede. En 
la oración convive ese silencio y una especie de nego-
ciación, como cuando Abraham negocia con Dios por 
los castigos de Sodoma y Gomorra. Moisés también 
negocia pidiendo por su pueblo, quiere convencer al 
Señor a no castigar a su gente. Esa es una actitud de 
coraje, que junto con la humildad y la adoración son 
esenciales para orar. [...] El acto de justicia que se con-
creta con la ayuda del prójimo es la oración. Si no, se 
cae en el pecado de la hipocresía, que es como una 
esquizofrenia del alma. La persona puede padecer 
esos trazos disfuncionales si no tiene en cuenta que 
el Señor está en mi hermano y que mi hermano está 
pasando hambre. Si una persona no cuida de su her-
mano, no puede hablar con el padre de su hermano, 
con Dios. Nuestra tradición común siempre llevo eso 
en consideración. Y otra cosa que me gustaría men-
cionar es el valor de la contrición en la oración: pedir 
a Dios que tenga piedad de mí porque soy un pecador.

	 Por medio de la oración, la juventud tiene el privilegio 
de permanecer unida a Dios y entre sí; se fortalecen contra 
todas las persecuciones, principalmente aquellas oriundas de 

33	 BERGOGLIO, Jorge. SKORKA, Abraham. Sobre o Céu e a Terra. São Paulo: Para-
lela, 2013.



65   w   Emerson Sbardelotti

la propia Iglesia. Por la oración nos aproximamos a Jesús que 
enfrento todas las tentaciones hasta el sí definitivo en la cruz.  

	 Es experimentando la Pascua del Crucificado Resuci-
tado que germina la espiritualidad juvenil. Germina la misión 
de evangelizar otros jóvenes en medio al exterminio y a la 
violencia que la sociedad impone y no quiere resolver. En el 
medio de todas las tensiones, esta juventud germinada de la 
Pascua del Señor, vive en comunión, y por eso se reúnen en 
pequeños grupos de 12 a 25 personas. 

	 Dios se hace presente en la historia a través de quien 
vive como resucitado. 

	 Aquellos que viven como resucitados son los que 
fueron liberados por el Espíritu y caminan en la vida conforme 
a las aspiraciones del Espíritu: justicia, paz, alegría, esperanza, 
sabiduría, paciencia y amor. El Espíritu es la presencia históri-
ca de Dios manifestada en aquellos que asumen el don de la 
vida.



66   w   Emerson Sbardelotti



67   w   Emerson Sbardelotti

Caminos de eco 
espiritualidad al servicio 

de la vida: un nuevo paradigma

La espiritualidad pasó y todavía pasa por una grande cri-
sis. Tanto las expresiones tradicionales como también las con-
temporáneas son cuestionadas y para muchos perdieron el 
sentido de ser. Con la renovación institucional y pastoral ocur-
rida con el Concilio Ecuménico Vaticano II, el redimensionami-
ento de la vida religiosa, la readecuación del ministerio orde-
nado y el crecimiento de las CEBs, surgirán nuevas formas de 
expresar la fe y  la vida, acompañadas por un grande deseo 
del crecimiento interior. 

Todos nosotros cargamos en la espalda una pregunta fun-
damental: ���������������������������������������������������¿cuál es el sentido de nuestra existencia? ��������Esa pre-
gunta gana un nuevo contorno cuando una crisis se aparece 
sobre la sociedad, sobre la Iglesia, sobre la familia, sobre la 
humanidad. En situaciones de crisis, de inestabilidad político 
económica, se comienza a preguntar por la identidad. En una 
situación de ésta el sagrado vuelve. En situaciones de crisis es 
común el sagrado aparecer con fuerza, porque en la medida 
en que lo cotidiano y la historia no traen respuestas que que-
remos escuchar, se apela a lo sobrenatural:34

34	 VEDOATO, Giovani Marinot. Teologia, Teologia da Libertação, Pluralismo Re�
ligioso. Vitória: Flor&Cultura, 2008.



68   w   Emerson Sbardelotti

Vivimos en una sociedad actual, un verdadero re-
torno al tema de la espiritualidad. Al que parece, las 
promesas de modernidad en su apuesta por la razón, 
viven cierto cansancio. La cultura moderna, como una 
cultura que predominantemente vuelve a valorizar el 
religioso, independientemente de las institucionales, 
retoma el tema de la religión. Ahora, en otra perspec-
tiva, la religión no está sobre el monopolio de las re-
ligiones tradicionales, ella debe ser una religión más 
“suelta”, en el que el “retorno al sagrado” muchas 
veces no precisa estar sobre la tutela de una Iglesia y, 
si, vinculada a la individualidad y a la subjetividad de 
las personas. [...] En la espiritualidad actual es posible 
vivenciar una espiritualidad aprovechando elementos 
de varias tradiciones religiosas al mismo tiempo, sin 
pertenecer necesariamente a una tradición religiosa. 
Es como entrar en un supermercado y abastecer el 
carrito de aquello que encontramos importante, sin 
seguir una lista determinada por otros. Así aparece 
en muchos sectores de la vida actual la espiritualidad 
en su concepto más autónomo y “suelto”. Ella, en ver-
dad, es una construcción a partir de la persona y para 
la persona. Dependiendo del ser humano, ella podría 
quedarse en la esfera del privado o extenderse para 
el plano del colectivo y de la solidaridad en la histo-
ria. Es cuestión de una elección personal. No quiere 
decir que eso sea malo, en esencia. El problema es 
pensar en la relación espiritualidad y vida, cuando al-
gunos temas frontales de la existencia humana (tales 
como: defensa del medio ambiente, solidaridad para 
con los que pasan hambre, promoción de la biodiver-
sidad, etc.) reclaman una mayor atención. [...] Fueron 
muy pocos los momentos en que, dentro del cristian-



69   w   Emerson Sbardelotti

ismo y fuera de él, la espiritualidad fue mal interpre-
tada y, peor, usada al servicio de intereses creados.

El centro de la Teología de la Liberación, de Opciones para 
los Pobres, de las das CEBs es la práctica y la pedagogía libera-
dora de un Jesús de Nazareth. No hay como hablar de espir-
itualidad, de eco espiritualidad, sin apuntar como el Maestro 
experimentaba a Dios en su cotidiano, en la realidad de Israel 
en el siglo I sobre el Imperio Romano; y como esa experiencia 
de Dios llego hasta los días de hoy.

Pagola35 afirma: 

Se llamaba Yeshua y probablemente eso le 
agradaba. De acuerdo con la etimología más popu-
lar, en nombre quiere decir “Yahveh salva”. El nombre 
se lo dió su padre en el día de la circuncisión.  Era un 
nombre tan común en aquel tiempo que era preciso 
acrecentarle algo más para identificar bien a la per-
sona. En su pueblo, las personas lo llamaban Yeshua 
bar Yosef, “Jesús, hijo de José”. En otros lugares lo lla-
maban Yeshua há-notsri, “Jesús de Nazareth”. En la 
Galilea de los años 30 la primera cosa que les intere-
saba saber de una persona era: de donde procedía, a 
que familia pertenecía, si se sabía eso ya era mucho. 

Para las personas que se encontraban con él, Jesús 
era “galileo”. No provenía de Judea; tampoco nac-
ería en la diáspora, en alguna de las colonias judías 
desparramadas por el Imperio. Provenía de Nazareth, 
de Tiberíades; era de una aldea desconocida, no de la 
ciudad santa de Jerusalén. Todos sabían que era hijo 
de un “artesano”, no de aun recaudador de impuestos 

35	 PAGOLA, José Antonio. Jesus: aproximação histórica. Petrópolis: Vozes, 2010.



70   w   Emerson Sbardelotti

ni de un escribano... [...] Según un relato evangélico, 
al caminar por la región de Cesareia de Felipe, Jesús 
preguntó a sus discípulos que se decía con respecto a 
él. Cuando ellos lo informaron sobre lo que se decía y 
las expectativas que comenzaban a originarse entre 
el pueblo, Jesús preguntó directamente: “¿Y tú, quién 
dices que yo soy? Después de transcurridos veinte sig-
los, cualquier persona que se aproxima de la figura de 
Jesús con interés y honestidad, se encuentre delante 
de esa pregunta “¿Quién es Jesús? La respuesta solo 
puede ser personal. Soy yo que tengo que responder. 
Se me pregunta a mí lo que digo yo, y no lo que dicen 
los consejos que formularon los grandes dogmas cris-
tológicos, no lo que explican los teólogos ni a las con-
clusiones que llegan hoy los investigadores de Jesús. 
[...] La primera cosa y la más decisiva es esta: poner a 
Jesús en el centro del cristianismo. Todo lo que viene 
después, es secundario. ���������������������������¿��������������������������Qué puede haber de más ur-
gente y necesario para los cristianos de que desper-
tar entre nosotros pasión por la fidelidad a Jesús? Él 
es el mejor que tenemos en la Iglesia. Lo mejor que 
podemos ofrecer y comunicar al mundo de hoy. [...] 
En estos tiempos de profunda crisis religiosa no basta 
creer en cualquier Dios; precisamos discernir cual es el 
verdadero. No es suficiente afirmar que Jesús es Dios; 
es decisivo cual Dios se encarna y se revela en Jesús. 
Me parece muy importante reivindicar hoy, dentro 
de la Iglesia y en la sociedad contemporánea, el 
auténtico Dios de Jesús, sin confundirlo con cualquier 
“dios” elaborado por nosotros a partir de miedos, 
ambiciones y fantasmas que no tienen que ver con 
la experiencia de Dios vivida y comunicada por Jesús. 
[...] Que alegría brotaría en muchos si pudiesen intuir 
en Jesús los trazos del verdadero Dios�������������� ! Como se inf-



71   w   Emerson Sbardelotti

lamaría si captaran con ojos nuevos el rostro de Dios 
encarnado en Jesús. Si Dios existe, se parece con Jesús. 
La manera de ser, las palabras, los gestos y reac-
ciones de Jesús son detalles de la revelación de Dios.

[...] Jesús lo vive como el mejor amigo del ser 
humano: el “Amigo de la vida”. No es alguien ex-
traño que, de lejos, controla el mundo y presiona 
nuestras pobres vidas; es el Amigo que, de adentro, 
comparte nuestra existencia y se convierte en la luz 
más clara y en la fuerza más segura para enfren-
tar la dureza de la vida y el misterio de la muerte.

Lo que más le interesa a Dios no es la religión, 
pero un mundo más humano y amable. Lo que él bus-
ca es una vida más digna, sana y feliz para todos, a 
empezar por lo últimos. Lo dijo Jesús de muchas man-
eras: una religión que va contra la vida, o es falsa, o 
fue entendida de la manera equivocada. Lo que hace 
feliz a Dios es vernos felices, desde ahora y para siem-
pre. Esta es la buena noticia que nos es revelada en 
Jesucristo: Dios se nos da a sí mismo como aquello que 
es Amor. [...] Lo que ocupa el lugar central en la vida 
de Jesús no es Dios simplemente, pero si Dios con su 
proyecto sobre la historia humana. Jesús no habla de 
Dios simplemente, y si de Dios y su reino de paz, com-
pasión y justicia No llama a las personas a hacer peni-
tencia delante de Dios, pero si a entrar en su reino. No 
invita simplemente, a buscar el reino de Dios pero si a 
“buscar el reino de Dios y su justicia. Cuando organiza 
un movimiento de seguidores, que prolonguen su mis-
ión, no los envía a organizar una nueva religión, pero 
si a anunciar y promover el reino de Dios [...] Seguir a 
Jesús implica poner en el centro de nuestra mirada y 
de nuestro corazón a los pobres. Situarnos en la per-
spectiva de los que sufren. Hacer nuestros sus sufrim-



72   w   Emerson Sbardelotti

ientos y aspiraciones. Asumir su defensa. Seguir Jesús 
es vivir con compasión. Sacudirnos de la indiferencia. 
No solo vivir de abstracciones y principios teóricos, 
pero si aproximarnos de las personas en su situación 
concreta. Seguir a Jesús pide desenvolver la bienveni-
da. No vivir con mentalidad de secta. No excluir ni ex-
comulgar. Hacer nuestro proyecto integrador e incluy-
ente de Jesús. Derribar fronteras y construir puentes. 
Eliminar la discriminación. [...] Quiero trabajar por 
una Iglesia en que las personas se sientan como “ami-
gos de pecadores”. Una Iglesia que busca los perdidos, 
descuidando capaz otros aspectos que pueden parec-
er más importantes. Una Iglesia donde la mujer ocupe 
el lugar que Jesús realmente quiso para ella. Una Ig-
lesia preocupada por la felicidad de las personas, que 
recibe, escucha y acompaña todos los que sufren. 
Quiero una Iglesia de corazón grande, en la cual cada 
mañana nos pongamos a trabajar por el reino, sabi-
endo que Dios hizo el sol nacer sobre buenos y malos. 

Hay varios conceptos y definiciones a respeto de espiritu-
alidad. Retomaremos aquellos que son lo más claros.

Boff36 asegura:

Espiritualidad es aquello que produce dentro de 
nosotros un cambio. El ser humano es un ser de cam-
bio, pues nunca esta pronto, está siempre haciendo, 
física, psíquica, social y culturalmente. [...] Pero hay 
cambios que son interiores. Son verdaderas trasfor-
maciones alquímicas, capaces de dar un nuevo sen-
tido a la vida o de abrir nuevos campos de experiencia 

36	 BOFF, Leonardo. Espiritualidade: um caminho de transformação. 2.ed. Rio de 
Janeiro: Sextante, 2001.



73   w   Emerson Sbardelotti

y de profundidad rumbo al propio corazón y al miste-
rio de todas las cosas. No es raro, es en el ámbito de 
la religión que ocurren tales mudanzas. Pero no siem-
pre. Hoy la singularidad de nuestro tiempo reside en 
el hecho de que la espiritualidad viene siendo descubi-
erta como dimensión profunda del ser humano, como 
el momento necesario para desarrollar plenamente 
nuestra individualidad y un espacio de paz en el medio 
de los conflictos y desolaciones sociales y existenciales. 

Galilea37 explica:

La espiritualidad existe cuando la experiencia de 
Dios y de su palabra, como amor exigente que ali-
menta el césped de nuestras vidas, es suficientemente 
densa la vida para construirse en inspiración y moti-
vación conciente de las diversas formas de entrega a 
un amor mayor. La espiritualidad cristiana no es sim-
plemente un compromiso por el bien de los hermanos 
o por la causa de los pobres (aunque el compromiso y 
toda forma de práctica del amor sean esenciales para 
la espiritualidad), pero también la motivación y la mís-
tica que riegan e inspiran el compromiso. La espiritu-
alidad no es constituida solamente por la entrega a 
una causa mayor que lleva a olvidar el egoísmo – lo 
que no es privado del cristiano- pero también los mo-
tivos evangélicos por los cuales se hace eso [...] Si la 
mística proviene de Dios y de su palabra, la entrega 
tendrá una cualidad religiosa absolutamente especial 
y radical que llamamos justamente “espiritualidad.”

37	 GALILEA, Segundo. O Caminho da Espiritualidade: visão atual da renovação 
cristã. 2. ed. São Paulo: Paulinas, 1985.



74   w   Emerson Sbardelotti

Casaldáliga y Vigil38 dicen:

“Espiritualidad”, decididamente, es una palabra 
infelíz. [...] La palabra espiritualidad deriva de “espíri-
tu”. Y, en la mentalidad más común, espíritu se opone 
a materia. Los “espíritus” no son seres materiales, sin 
cuerpo, muy diferentes de nosotros. En ese sentido, 
será espiritual lo que no es material, lo que no tiene 
cuerpo. Y se dice que una persona es “espiritual” o 
muy “espiritual” si vive sin preocuparse con lo mate-
rial, ni siquiera con su propio cuerpo, buscando vivir 
únicamente de realidades espirituales. [...] El espíritu 
de una persona es lo más profundo de su propio ser: 
sus “motivaciones” últimas, su ideal, su utopía, su 
pasión, la mística por la cual vive y lucha y con la cual 
contagia a los otros. [...] Espíritu es el sustantivo con-
creto, y espiritualidad es el sustantivo abstracto. [...] El 
Espíritu es la dimensión de la cualidad más profunda 
que el ser humano tiene, sin la cual no sería una per-
sona humana. Esa profundidad personal forzada por 
las motivaciones que hacen a la persona vibrar, por la 
utopía que mueve y que anima, por la comprensión de 
la vida que esa persona fue haciendo laboriosamente 
para sí a través de la experiencia personal, en la con-
vivencia con sus semejantes y con los demás, la mís-
tica que esa persona pone como base de sus defini-
ciones individuales y de su orientación histórica...

38	 CASALDÁLIGA, Pedro; VIGIL, José Maria. Espiritualidade da Libertação. 4. ed. 
Petrópolis: Vozes, 1996.



75   w   Emerson Sbardelotti

Gutiérrez39 afirma:

La espiritualidad es un caminar en libertad según 
el Espíritu de amor y de vida. Esa caminata tiene su 
punto de partida en un encuentro con el Señor. Se da 
ahí una experiencia espiritual que hace a ésta brotar 
y le da sentido. El encuentro es marcado por la inicia-
tiva divina. [...] En el inicio de un itinerario espiritual 
siempre hay una experiencia espiritual. Posterior-
mente, esa vivencia es reflejada y propuesta a toda la 
comunidad eclesial con una manera de ser discípulos 
de Cristo. Por lo tanto, la espiritualidad, no es, como se 
dice a veces, en el campo de aplicación de determina-
da teología. [...] La experiencia espiritual es el terreno 
en el cual la reflexión teológica lanza raíces. La com-
prensión intelectual permite profundizar el nivel de la 
vivencia de la fe, que siempre es previo y frontal. Nos 
recuerda Santo Anselmo (1033-1109), en un célebre 
texto: “Señor, no tengo la intención de penetrar en tu 
profundidad porque mi inteligencia no podrá de modo 
alguno agotarla; deseo, sin embargo, en cierta me-
dida, comprender algo de tu verdad, que mi corazón 
cree y ama. No busco comprender para creer pero creo 
para comprender, pues estoy seguro de que si no crey-
era no comprendería”. [...] En la raíz de toda espiritu-
alidad existe una experiencia determinada, hecha por 
personas concretas que viven un tiempo bien preciso. 
Experiencia personal y, simultáneamente, comunica-
ble a los otros. [...] En la vida de la Iglesia, las grandes 
espiritualidades son mantenidas mediante la vuelta 
periódica a sus fuentes. [...] La imagen del pozo de 

39	 GUTIÉRREZ, Gustavo. Beber em seu próprio poço: Itinerário espiritual de um 
povo. São Paulo: Loyola, 2000.



76   w   Emerson Sbardelotti

agua se torna sugestiva en este tema, pues la espiritu-
alidad es como el agua viva que surge del fondo de la 
experiencia de la fe. [...] Beber en su propio pozo es una 
experiencia espiritual en el sentido más fuerte de la ex-
presión. Es vivir el tiempo del Espíritu, conforme con él. 

Barros40 rectifica:

El propio término “espiritualidad” no es antiguo 
y no aparece en las escrituras sagradas de ninguna 
de las religiones tradicionales o antiguas. Por eso, es 
fundamental aclarar que podemos llamar con este 
nombre y que es una propuesta de Espiritualidad plu-
ralista, macro ecuménica y socialista. [...] Espirituali-
dad no se opone a la materialidad y a la realidad de 
las cosas concretas. No debemos oponer vida mate-
rial a vida espiritual, cuerpo y alma y así por delante. 
Eso sería dualista y hasta, anti espiritual en el plano 
más profundo. [...] Espiritualidad es “el sentido que 
se puede dar a la vida”. [...] En América Latina, en 
la segunda mitad del siglo XX, redescubrimos la im-
portancia de las personas empobrecidas y oprimidas 
como sacramento de la presencia y de la actuación 
divina. Creemos en un Dios que muestra su predilec-
ción en manifestarse en el medio de los empobrecidos. 
La solidaridad amorosa a estos que el padre Ignácio 
Ellacuría llamaba de “pueblo crucificado” es elemen-
to fundamental de nuestra espiritualidad. Ahora, la 
espiritualidad es llamada a ampliar la percepción de 
éste otro que no es solamente otro humano, es tam-
bién un ser vivo y la misma la creación. O nos unimos 
a todas las tradiciones espirituales que recuerdan a 

40	 BARROS, Marcelo. Para onde vai Nuestra América: espiritualidade socialista 
para o século XXI. São Bernado do Campo: Nhanduti, 2011.



77   w   Emerson Sbardelotti

la humanidad la presencia divina en todos los seres 
que apelan para que el encuentro con la divinidad se 
da en esta comunión con la naturaleza, o el esfuerzo 
ecológico apenas técnico o científico no podrá reper-
cutir en las camadas populares en el tiempo suficiente 
para evitar la tragedia que se hace anunciar. Es un 
desafío desarrollar esta eco espiritualidad basada 
en la conversión de lo alterado que no es solamente 
el descubrimiento y el respeto al Otro (Dios), al otro 
(humano), pero si al otro (universo), porque, al mismo 
tiempo que se basa en la comunión con lo alterado, 
esta espiritualidad tiene la conciencia de una perte-
nencia tan profunda al conjunto del universo que hay 
grupos espiritualistas actuales que dicen: “No existe 
el otro, porque yo hago parte del otro, y el otro hace 
parte de mi”. La experiencia de las tradiciones espir-
ituales en las comunidades negras e indígenas nos 
puede ayudar mucho en este camino. [...] Sin duda, 
toda espiritualidad supone como método y también 
como consecuencia del camino elegido una Ética de 
vida que le dé privilegio el respeto a sí mismo, al otro y 
al universo. En este sentido, toda religiones tiene man-
damientos y todo camino espiritual supone una ética 
de vida. No para vivir en la fe y sí porque se vive la fe. 
La ética no es causa de salvación o fuente de espiritu-
alidad y en consecuencia, la espiritualidad nunca se 
podría resumir a la ley o a la moral. Al contrario, si 
es espiritualidad verdadera, tiene que ser gratuita y 
libre [...] Espiritualidad es lo que podemos llamar “una 
vida conducida por el Espíritu Divino”, o, diciendo de 
otro modo, es el acceso dentro de nosotros a la mejor 
parte que tenemos y que nos vuelve progresivamente 
más humanos y más de acuerdo con el proyecto di-
vino. [...] La espiritualidad es gracia divina y camino 



78   w   Emerson Sbardelotti

de amor realizado en el cotidiano de la vida, a partir 
de nuestras fragilidades personales y de los obstácu-
los que todos encontramos en la vida. Para quién es 
cristiano, espiritualidad es todo lo que nos ayuda a 
vivir “según el Espíritu”, como dice el evangelio, esto 
es a partir de la energía presente y actuante en cada 
uno y una de nosotros. Para los cristianos, esta en-
ergía o espíritu, es el espíritu de Dios. Pero, Dios no es 
religioso. Es energía de vida y de paz. Sea para quien 
cree en Dios, sea para quien no cree, lo importante es 
elegir este soplo de la vida, vivir el ansia de perma-
nentes cambios de vida, de humanización, para volv-
ernos siempre más personas de comunión y de amor.

Nosotros somos parte de la Tierra. Nosotros somos parte 
de la vida que viene de la Tierra. Ella es la gran Madre. La 
vida humana, sin embargo la única que piensa, es una vida 
frágil. Ella fue gestada en el planeta en millones de años. La 
Tierra es una señora de media edad. Y fue necesario que ella 
se preparara, como el útero de una madre, para poder elegir 
la vida humana. 

Una Eco espiritualidad puede ser teológica o no. Sería 
bastante el amor y el respeto a la vida. Llegamos al punto en 
que todo nos une: la vida. 

 La Eco espiritualidad exige de nosotros una ética y una 
verdadera conversión, pues mueve nuestros deseos consum-
istas y modifica nuestros valores. Es un nuevo paradigma, 
pues emerge de una conversión personal, de una conversión 
social. Nos engaña: los primeros a sufrir por causa de los cam-
bios en la Tierra son los pobres y entre ellos, la juventud. 

Una Eco espiritualidad verdadera es compromiso y no 
una abstracción; es el cultivo de nuestra intimidad, de nues-
tra subjetividad, pero sin caer en el exagero egocéntrico y 
egoísta. Es colocarnos lentes nuevos para ver con admiración, 



79   w   Emerson Sbardelotti

encanto, espanto, reverencia, respeto y contemplación hacia 
la creación. 

La Eco espiritualidad es la espiritualidad de la plenitud de 
la vida. En fin, como cualquier otra espiritualidad que pro-
cede de Dios, también tiene su cruz, y no son pocas las per-
sonas que pagaron con sus vidas, la defensa de la vida. La Eco 
espiritualidad es la mirada humana para la creación con los 
ojos del Creador.

Según Boff,41 la Eco espiritualidad es sentirse Tierra:

La Tierra se transformó actualmente en el grande 
y oscuro objeto del amor humano. Nos damos cuenta 
que podemos ser destruidos. No por algún meteoro, 
ni por algún cataclismo natural de proporciones fan-
tásticas. Pero si por causa de la irresponsabilidad de 
la actividad humana. Dos máquinas de muerte fueron 
construidas y pueden destruir la biosfera: el peligro 
nuclear y la sistemática agresión ecológica al siste-
ma-Tierra. En razón de esa doble alarma, ancestral. 
Somos responsables por la vida o por la muerte de 
nuestro planeta vivo. Depende de nosotros el futuro 
común, nuestro y de nuestra querida Casa Común: la 
Tierra. Como medio de salvación de la Tierra, es invo-
cada la ecología. No en su sentido técnico como ger-
enciamiento de los recursos naturales, pero como una 
visión del mundo alternativo, como un nuevo paradig-
ma de relacionamiento respetuoso y sinérgico hacia 
la Tierra y para todo lo que ella contiene. [...] Tenemos 
la Tierra dentro de nosotros. Somos la propia Tierra, 
que en su evolución llegó a la etapa de sentimiento, 
de voluntad, de responsabilidad y de veneración. En 

41	 BOFF, Leonardo. Ética e Ecoespiritualidade. Petrópolis: Vozes, 2011.



80   w   Emerson Sbardelotti

una palabra: somos la tierra en su momento de auto 
realización y de autoconciencia. [...] Tenemos en el cu-
erpo, en la sangre, en el corazón, en la mente y en 
el espíritu elementos-Tierra. De esta constatación, 
resulta la conciencia de la profunda unidad e identi-
ficación con la tierra y con su inmensa diversidad. No 
podemos caer en la ilusión racional y objetiva de que 
nos situamos delante de la Tierra como delante de 
un objeto extraño. En un primer momento adquiere 
una relación sin distancia, sin frente a frente, sin sepa-
ración. Somos uno con ella. [...] Genero que genera. 
Representa lo femenino que concibe, gesta, y da la 
luz. Emerge así el arquetipo de la Tierra como Grande 
Madre, Pachamama y la Nana. De la misma forma 
que todo genera y entrega a la vida ella también todo 
acoge y todo recoge en su seno.  Al morir, volvemos a 
la Madre-Tierra. Regresamos a su útero generoso y fe-
cundo. [...] Sentir que somos Tierra nos hace tener los 
pies en el piso. Nos hace percibir todo de la Tierra, su 
frio y calor, su fuerza que amenaza así como su belleza 
que encanta. Sentir la lluvia en la piel, la brisa que re-
fresca, el tifón que avasalla. Sentir la respiración que 
nos entra, los olores que nos embriagan o nos enfati-
zan. Sentir la Tierra es sentir sus nichos ecológicos, 
captar el espíritu de cada lugar, introducirse en un 
determinado lugar. [...] Sentirse Tierra es percibirse 
dentro de una compleja comunidad de otros hijos e 
hijas de la Tierra. [...] Sentirse Tierra es sumergirse 
en la comunidad terrenal, en el mundo de los her-
manos y hermanas, todos hijos e hijas de la grande 
y generosa Madre-Tierra, nuestro hogar común. 



81   w   Emerson Sbardelotti

Libanio42 sobre la espiritualidad ecológica dice:

Somos cuerpo, alma y espíritu. El cuerpo nos hace 
presentes en el mundo. El alma nos abre el campo de 
los afectos. Por el espíritu, trascendemos para a hori-
zontes infinitos. La ecología, al influir en nuestro cuer-
po, nos lleva a soñar con un mundo encantador, con su 
belleza. La ecología, unida al alma, despierta nuestro 
cuidado con todas las cosas que nos rodean y cautivan. 
¿Y el espíritu? Las imágenes de profundidad y altura 
son referencias para captar su densidad. Nos intro-
duce en lo más profundo de nosotros mismos y desde 
allí deseamos realidades plenas. El espíritu es lo más 
interno que tenemos en nosotros mismos, y ahí encon-
tramos a Dios, dice San Agustín. Miramos al mundo 
y juzgamos superficialmente el desatino del consum-
ismo. La montaña de cosas no satisface el abismo del 
deseo sin sentido, de la vida, del amor. Contemplamos, 
desde esa profundidad, el mundo con otros ojos. El es-
píritu busca alturas. El mismo Agustín continúa: el es-
píritu es lo que hay de más sublime en nosotros. Y ahí, 
en esas alturas encontramos el Espíritu de Dios. Nos 
introducimos en el azul del cielo en dirección a alturas 
nunca experimentadas. La espiritualidad ecológica 
trabaja con estas dimensiones de profundidad y de 
altura. Y es movida por el deseo de la armonía, de 
la belleza, de la contemplación. Nuevamente, la eti-
mología nos ilumina. El t���������������������������é��������������������������rmino deseo – de + sideri-
bus – esconde dentro de su etimología, sidus, sideris, 
estrella. El deseo habla de estrellas. Y ellas simbolizan 
simultáneamente la belleza y el misterio inaccesible. 

42	 LIBANIO, João Batista. Ecologia: Vida ou Morte? São Paulo: Paulus, 2010.



82   w   Emerson Sbardelotti

Un mínimo contacto con el cielo estrellado nos deja 
extasiados. La distancia de las estrellas nos impide po-
seerlas y destruirlas, como hacemos con la Tierra. Per-
manecen en la eterna belleza y pureza de su misterio. 
Solamente pueden ser tocadas por la contemplación.

Silva43 en la relación entre ecología y espiritualidad  
argumenta:

Esta reflexión afirma la espiritualidad como el sen-
timiento de Dios en una experiencia global con el pen-
samiento de Dios, asociándolo al espíritu del tiempo 
con la función de reconectar y unificar experiencias y 
prácticas. Por lo tanto la relación ecológica y la espir-
itualidad implican una nueva visión del cosmos, y de 
ahí deriva una nueva espiritualidad la cual posibilita 
la identificación del ser humano con la Tierra, siendo 
uno con Cristo, con el Espíritu y finalmente con Dios. 
Ésta eco espiritualidad interconecta las categorías 
de fe, esperanza y amor, asociándolas al concepto 
paulino de la nueva criatura (Gl 6,15), mostrando la 
búsqueda del ser humano para experimentar a Dios 
en su misterio de amor. Indudablemente, desde este 
punto de vista, interiorizar esta realidad, vivirla como 
experiencia, sentirse inserto y envuelto por la dinámi-
ca del Espíritu es ser espiritual y elaborar una nueva 
espiritualidad [...] Mientras la ciencia explica el por-
qué de las cosas, la mística se deja extasiar por la ex-
istencia de las cosas, venerando Aquel que en ellas se 
revela. En el nuevo cosmos, todo está interconectado, 
la imagen de Dios se presenta bajo la estructura de 
comunión, asociada al eje de Dios en comunión con 

43	 SILVA, Maria Freire da. Trindade, Criação e Ecologia. São Paulo: Paulus, 2009. 



83   w   Emerson Sbardelotti

su creación; de un Dios personal, el Dios viviente: el 
padre, el Hijo y el Espíritu Santo. El ansia fundamental 
del ser humano no es apenas saber quién es Dios, es 
experimentarlo en su misterio. [...] Una ecología ca-
paz de incluir el ser humano es una ecología integral y 
espiritual. Pues, la espiritualidad forma un verdadero 
proyecto que se enfrenta con la lógica de muerte pre-
sente en el proceso actual de acumulación y de merca-
do total que deterioran la naturaleza y la comunidad 
planetaria. Sin embargo, desde este punto de vista el 
ethos se encuentra en el ser humano completo y en 
toda su plenitud, que incluye el infinito, que necesita 
retomarse a sí mismo y descubrir su propia esencia. La 
espiritualidad está relacionada con las cualidades del 
espíritu humano, tales como el amor y la compasión, 
la paciencia, la tolerancia, la capacidad de perdonar, 
entrelazada a una noción de harmonía y responsa-
bilidad.  Jesús es visto como modelo espiritual, y su 
experiencia está asociada a la dimensión mística con 
la dimensión política. Esto es, articularse a la origi-
nalidad espiritual de Jesús, a su descendencia divina 
y a su práctica misionera. La conversión solicitada por 
Jesús se interpreta como la transformación espiritual, 
como la esencia de la espiritualidad. Esta tiene como 
objetivo la comunicación e interconexión con lo sa-
grado, con Dios. Dios creador es distinto del mundo 
que creo, pero ambos están compenetrados. Induda-
blemente, esta idea pretende afirmar que “el Universo 
no es diferente a Dios, pues está en su corazón y pert-
enece al reino de la Trinidad”. [...] La espiritualidad 
interconecta la dimensión de gratitud, de compasión; 
a la contemplación, en una actitud de reverencia y 
deslumbramiento con el misterio. De esta manera, la 
espiritualidad es la forma de preparación del ser hu-



84   w   Emerson Sbardelotti

mano para su introducción en la suprema realidad de 
Dios vivo. Por lo tanto, esta espiritualidad es el cami-
no necesario para la contemplación de lo Absoluto.

Los caminos de una eco espiritualidad al servicio de la 
vida se basan en las relaciones de trinidad constituyendo así 
el eje articulador del discurso ecológico como nuevo, necesa-
rio y urgente paradigma; para redimensionar la TdL donde el 
grito de los pobres es el grito de la Tierra y viceversa. Con la 
Tierra todos sufrimos, todos nos sentimos felices. La opción 
por los pobres en la eco espiritualidad es entendida como la 
ética ecológica, a partir de la toma de conciencia del ser hu-
mano como hijo de la Tierra, interconectado con el cosmos y 
con Dios.

En el final de su misión como obispo en San Félix de Ara-
guaia-MT, D. Pedro Casaldáliga44 rezo el Credo de la Ecología 
Total, mostrándonos como es necesario caminar en defensa 
de la vida, los pobres y la Tierra:

Creemos en Ti, Dios de todos los nombres,
presente en todas las culturas,
buscando por todos los corazones, 
Vida de la vida y Amor del amor.
Creemos en Ti, forjador da Creación,
Poeta primero de todo cuanto es belleza y vida 
y encuentro.
Creemos en Ti, compositor del Universo,
artesano original de la Tierra,
manantial vivo del Agua,
garantía de los Derechos Humanos.

44	 CASALDÁLIGA, Pedro. Orações da caminhada. Campinas: Verus, 2005.



85   w   Emerson Sbardelotti

Creemos en Ti, como Trinidad, la mejor comunidad,
comunión perfecta del Padre del Hijo y del Espíritu.
Creemos en Ti, activa presencia maternal 
En la evolución del Universo
y en la humana caminata de la historia.  
Creemos en tú llegada humana
a nuestra Tierra y a nuestra historia,
en Jesús de Nazareth, hijo de María, gente de la gente,
aliado de los excluidos, 
Crucificado por los poderes,
Resucitado vencedor de toda muerte.
Creemos en la convocación de toda la humanidad
para formar una sola familia de hijas e hijos tuyos, 
de hermanos y hermanas, iguales y diferentes,
libres y solidarios, luchadores y con esperanza.
Creemos en los pies, en los brazos, 
en las luchas y en los sueños del Pueblo de la Tierra, 
forjador contigo de una verdadera reforma agraria,
sin latifundios y sin exclusiones, 
respetadora da Terra-Madre y de las Aguas 
regeneradoras.
Creemos en la fecundidad liberadora
de tantos hermanos y hermanas
que amasaron la Tierra con su sangre mártir
y nos acompañan en la búsqueda de la Tierra sin males.
Creemos en tu Palabra,
creemos en tu Silencio,
creemos en tu Presencia,
creemos en tu Venida.
Creemos en Ti y Te amamos
y amamos todo lo que hay
en el Cielo y en la Tierra, en el Aire y en las Aguas, 
en la Vida y en la Historia.



86   w   Emerson Sbardelotti

Y esperamos y hacemos contigo,
entre sombras y luces, pero en la certeza de tu Amor fiel, 
el nuevo Cielo y la nueva Tierra que el Corazón 
nos garante.
¡Amén, Axé, Awere, Aleluya!



87   w   Emerson Sbardelotti

Retomando el camino

Todos nosotros cargamos en nuestras entrañas el soplo 
del espíritu divino, por lo tanto, estamos desde el nacimiento, 
envueltos de espiritualidad.

Hablamos de espiritualidad porque somos discípulos y 
discípulas de Jesús de Nazareth. Es verdad que, para hablar, 
nosotros sentimos la espiritualidad de Él. Es lo que nos motiva 
a entrar en la lucha por la defensa cotidiana de la Vida en el 
Reino.

Muchos jóvenes vieron antes que nosotros y testimoni-
aron los aires de apertura del Concilio Ecuménico Vaticano II 
(1962-1965) en Roma, de la Conferencia de Medellín (1968) 
en Colombia, de la Conferencia de Puebla (1979) en México; 
meditaron todo lo que acontecía en el Mundo y en el Conti-
nente Americano y se fueron en misión llevando el Evangelio 
a todos los rincones de éste. Somos frutos de estos testimo-
nios proféticos, somos frutos de la liberación de una teología 
europea para una Teología de la Liberación, donde tiene 
como centro el Moreno de Nazareth y su práctica y pedagogía 
liberadora en dirección a los pobres.

Muchas cruces fueron levantadas, sangre inocente fue 
derramada por causa de la Palabra germinada en estas tierras 
continentales, de rostros indígenas, negros y blancos. Nues-



88   w   Emerson Sbardelotti

tra espiritualidad es de martirio. Y con la sangre de nuestros 
mártires no se debe jugar. Nuestra espiritualidad es diaconal.

Nuestra espiritualidad es de comunión. Nuestra espirit-
ualidad es de anuncio, de denuncia y de amenaza. Nuestra 
espiritualidad es de defensa constante de la Vida.

Hablar de espiritualidad en los días actuales es encontrar 
en nosotros y en la comunidad, el misterio que nos hace vivir 
con los pies sobre la tierra, atentos a los apelos y a los clam-
ores del pueblo, con el corazón y los oídos bien abiertos para 
poder escuchar a Dios.

Hay varios conceptos y definiciones sobre espiritualidad, 
porque hay diferentes espiritualidades. La que proponemos 
aquí es la espiritualidad cristiana consiente, liberadora.

En el proceso de educación en la fe, la juventud parte 
siempre de la realidad en que vive, en que está inserta, donde 
hay una sensibilización y un testimonio en las actividades en 
grupo. Pedagógicamente es cuando se producen las etapas 
de la formación de un grupo de jóvenes de base: la convo-
cación, el nucleamiento, la iniciación y la militancia.

Espiritualidad de la Liberación es la trayectoria de espirit-
ualidad de Jesús de Nazareth que tomo una opción radical por 
los pobres, solidarizándose con ellos, amándolos profunda-
mente, por lo tanto, liberándolos de las prisiones (religiosas, 
sociales, económicas y políticas) que no los dejaba ser seres 
humanos. De ahí la importancia de interpretarse el compro-
miso de la juventud con las liberaciones sociales como una 
forma de espiritualidad.

La espiritualidad que alimenta en el camino es aquella 
que brota del Misterio Pascual: Vida, Pasión, Muerte, Resur-
rección y Ascensión de Jesús de Nazareth; y que en América 
Latina y el Caribe fue iniciada con la sangre de los mártires, 
por lo tanto, comprometidos con la defensa constante de la 
vida, que hace la opción radical por los pobres, opción radical 
por los jóvenes.



89   w   Emerson Sbardelotti

Entonces, se puede afirmar que Espiritualidad Juvenil 
es: una forma única y al mismo tiempo múltiple de vivir la fe 
que viene seguida del sueño y que se concreta en la lucha en 
muchos lugares de la sociedad y de la Iglesia. Que visualiza 
a Jesús de Nazareth en el otro como extensión de sí mismo, 
sintiendo su sentimiento, viviendo su vivencia, impulsándolo 
a actuar, íntimamente, externamente y que brilla en el rostro 
de la juventud, pues viene del alma y del corazón y se refleja 
en la vivencia de que cada uno, cada una, lo que desea ser.

Todos nosotros cargamos en la espalda una pregunta 
fundamental: ¿cuál es el sentido de nuestra existencia? Esa 
pregunta derriba una sociedad, sobre la Iglesia, sobre la fa-
milia, sobre la humanidad. En situaciones de crisis, de inesta-
bilidad política y económica, se comienza a preguntar por la 
identidad.  En una situación como ésta, lo sagrado retorna. 
En situaciones de crisis es común que lo sagrado aparezca con 
fuerza en el día a día, pues la historia no trae todas las respu-
estas deseadas y se comienza a apelar a lo sobrenatural.



90   w   Emerson Sbardelotti



91   w   Emerson Sbardelotti

Bibliografía

BARROS, Marcelo. Para onde vai Nuestra América: espiritu-
alidade socialista para o século XXI. São Bernado do Campo: 
Nhanduti, 2011. 

BERGOGLIO, Jorge. SKORKA, Abraham. Sobre o Céu e a Terra. 
São Paulo: Paralela, 2013. 

BETTO, Frei. BOFF, Leonardo. Mística & Espiritualidade. 
Petrópolis: Vozes, 2010.

BOFF, Clodovis. Conselhos a en Jovem Teólogo. Apostila, 
2013.

BOFF, Leonardo. Espiritualidade: um caminho de transfor-
mação. 2.ed. Rio de Janeiro: Sextante, 2001. 

________. Ética e Ecoespiritualidade. Petrópolis: Vozes, 2011. 

________. Experimentar Deus – a transparência de todasas 
coisas. Petrópolis: Vozes, 2010.



92   w   Emerson Sbardelotti

________. Francisco de Assis e Francisco de Roma – uma 
nova primavera na Igreja? Rio de Janeiro: Mar de Ideias, 2013.

BOFF, Leonardo. Fé na periferia do mundo. 
En Petrópolis: Vozes, 1981.

CAMARA, D. Hélder.  trad. italiana: Interrogativi per vivere, 
Cittadella, Assisi, 1984. 

CASALDÁLIGA, Pedro. Orações da caminhada. Campinas: 
Verus, 2005. 

CASALDÁLIGA, Pedro; VIGIL, José Maria. Espiritualidade da 
Libertação. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 1996.

CELAM – Conselho Episcopal Latino – Americano. Seção Ju-
ventude – SEJ. Civilização do Amor: Tarefa e Esperança. Ori-
entações para a Pastoral da Juventude Latino-Americana. São 
Paulo: Paulinas, 1997.

CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL – CNBB. 
Evangelização da Juventude – desafios e perspectivas pasto-
rais. São Paulo: Paulinas, 2007. (Documentos da CNBB; 85).

DICK, Hilário. Gritos Silenciados, Mas Evidenciados – Jovens 
Construindo Juventude na História. São Paulo: Edições Loy-
ola, 2003.

FRANCISCO. Palavras do Papa Francisco no Brasil. São Paulo: 
Paulinas, 2013.

GALILEA, Segundo. O Caminho da Espiritualidade - visão at�
ual da renovação cristã. 2. ed. São Paulo: Edições Paulinas, 
1985.



93   w   Emerson Sbardelotti

GRÜN, Anselm. Espiritualidade e Entusiasmo – caminhos 
para um mundo melhor. São Paulo: Paulinas, 2008.

________. Mística – descobrir o espaço interior. Petrópolis: 
Vozes, 2012. 

GUTIÉRREZ, Gustavo. Beber em seu próprio poço: Itinerário 
espiritual de um povo. São Paulo: Loyola, 2000.

LIBANIO, João Batista. Ecologia: Vida ou Morte? São Paulo: 
Paulus, 2010. 

LIBANIO, João Batista. Jovens em Tempos de Pós-Moderni�
dade – Considerações socioculturais e pastorais. São Paulo: 
Edições Loyola, 2004.

PAGOLA, José Antonio. Jesus: aproximação histórica. Petróp-
olis: Vozes, 2010. 

PANASIEWICZ, Roberlei. VITÓRIO, Jaldemir. Orgs. Espiritu�
alidades e Dinâmicas Sociais – Memória – Prospectivas. São 
Paulo: Paulinas, 2014.

PASTORAL DA JUVENTUDE. Somos Igreja Jovem – um jeito de 
ser e fazer. Brasília: PJ, 2012. 

PAULO VI. Evangelii Nuntiandi. São Paulo: Paulinas, 1975. 

RICHARD, Pablo. A Força Espiritual da Igreja dos Pobres. 
Petrópolis: Vozes, 1989. 

SBARDELOTTI, Emerson. BARBOSA, Lula. Vou fazer uma 
oração. Intérprete: Lula Barbosa. Independente. 2008. 



94   w   Emerson Sbardelotti

SILVA, Maria Freire da. Trindade, Criação e Ecologia. São Pau-
lo: Paulus, 2009. 

SOARES, Ismar de Oliveira. Fleuri, Reinaldo Matias. Câmara, D. 
Hélder. Juventude e Dominação Cultural. São Paulo: Edições 
Paulinas, 1982.

TAVARES, Emerson Sbardelotti. O Mistério e o Sopro – rotei�
ros para acampamentos juvenis e reuniões de grupos de jo�
vens. Brasília: CPP, 2005.

________. Utopia Poética. São Leopoldo: CEBI, 2007.

TEIXEIRA, Carmem Lúcia (org.). Passos na travessia da fé - 
metodologia e mística na formação integral da juventude. São 
Paulo, CCJ, 2005. 

VEDOATO, Giovani Marinot. Teologia, Teologia da Libertação, 
Pluralismo Religioso. Vitória: Flor&Cultura, 2008. 



95   w   Emerson Sbardelotti

Emerson Sbardelotti nació en Vitória, Brasil, en 1972.
Graduado de la Maestría en Teología Sistemática de la 

Universidad Pontificia de San Pablo. 
Es agente pastoral de laicos, poeta y escritor, asesor de 

grupos de jóvenes en las áreas de misticismo, espiritualidad y 
teología de la liberación.

Correo electrónico: sbardelotti@gmail.com

mailto:sbardelotti%40gmail.com?subject=Espiritualidad%20de%20la%20Liberaci%C3%B3n%20Juvenil


96   w   Emerson Sbardelotti

“A ti que ahora vas a aventurarte en estas páginas,  
el libro te invitará a vivir el compromiso liberador 
en el seguimiento actualizado de Jesús. Seas de la  
Iglesia que seas, o aunque actualmente no pertenez- 
cas a ninguna creencia, al meditar sobre la espir-
itualidad liberadora juvenil, descubre como vivir  
el aprendizaje de un amor universal.”

Marcelo Barros


	Portada
	Invitación para una aventura 
	Aprecia y comparte 
	Espiritualidad y Juventud 
	Espiritualidad: un camino de transformación
	Juventud: propuesta de un proceso de educación en la fe
	Espiritualidad de Liberación: ¿Qué es?
	Espiritualidad Juvenil: ¿qué es?
	Caminos de eco espiritualidad al servicio de la vida: un nuevo paradigma
	Retomando el camino 
	Bibliografía
	Sobre el autor

