"~ ECUMENICAL ASSOCIATION OF THIRD WORLD TH EOLOGIANS
ASOCIACION ECUMENICA DE TEGLOGOS/AS DEL TERCER MUNDO.

- O, e E——— . TR R R e
o |- 4 :

|Nf£kk ATIGNAL THEOLOGICAL c}m%«ﬁsl ON

AWMUUNWI o
>







TEILHARD DE CHARDIN TODAY, SEEN FROM SOUTH

TEILHARD DE CHARDIN HOY, VISTO DESDE EL SUR

VOICES

RELEASE 1.0
http://InternationalTheologicalCommission.org/VOICES



Advertisements' pages

- The Unbearable Wholeness of Being, Ilia Delio, page 28, English

- Getting the Poor Down from the Cross, EATWOT, page 34, English

- The Genesis of an Asian Theology of Liberation, A. PIERIS, page 40, English
- On Being a Postcolonial Christian, 0'MURCHU, page 56, Englsih

- Along the Many Paths of God, EATWOT, full project, page 72, English

- Aunque no haya un Dios ahi arriba, Roger LENAERS, page 106, espaiol

- Vida Eterna. Mas alla de cielo e infierno, J.S. SPONG, pag. 118, espaiiol

- Teologia Cudntica, 0'MURCHU, pag. 130, espaiol

- Revista «Horizonte», pag. 154, portugués.

- Our next VOICES issue -> 167.



TEILHARD DE CHARDIN TODAY,
SEEN FROM SOUTH

TEILHARD DE CHARDIN HOY,
VISTO DESDE EL SUR

INGRESSUS |9 MAR. 1SS N

R

- ECUMENICAL AS¢OCIA OFTHIRDVJORL"D'THEO'LOCIANS
ASOCIACIONECUMENICADE TEOLOGOS/As DEL TERCER MUNDO
ASSOCTATION OECUMENIBUEDES THEOLOGIENS DU TIERS MONDE

?




VOICES
Theological Journal of EATWOT,
Ecumenical Association of Third World Theologians

New Series, Volume XXXVIII,

Number 2015-2, April-August 2015

«Teilhard de Chardin Today, Seen From South».

Issue edited by Latin American Theological Commission,
as the fifth Latin American MINGA for Theological Journals.

Free Digital Printable Bilingual Edition
Release 1.0 of April 1, 2015
ISSN: 2222-0763

EATWOT's Editorial Team: Gerald Boodoo (USA), Ezequiel Silva (Argentina), Arche
Ligo (Philippines), Adam K. arap Checkwony (Kenya), Kemdirim Protus (Nigeria),
Intan Darmawati (Indonesia), Michel Andraos (USA) and José Maria Vigil (Panama).

VOICES' General Editor: José Maria Vigil

Cover and lay out: Lorenzo Barria and Jose M. Vigil

If you want to print this whole Journal on paper for a local edition,
please, contact us, at http.//eatwot.net/VOICES
asking for full resolution printable originals.

All the articles of this issue can be reproduced freely,
since given the credit to the source.

You can download VOICES freely, at http://eatwot.net/VOICES

EAT WOT

ECUMENICAL ASSOCIATION OF THIRD WORLD THEOLOGIANS
ASOCIACION ECUMENICA DE TEOLOGOS/AS DEL TERCER MUNDO

A S E T T
EATWOT's web addresses:

All EATWOT's addresses: eatwot.net

Institutional address: eatwot-TW.org

Journal:
Commissions: eatwot.net/VOICES
InternationalTheological Commission.org
www.Comision.Teologica.Latinoamericana.org
www.Comissao.Teologica.Latinoamericana.org

www.tiempoaxial.org/AlongTheManyPaths
www.tiempoaxial.org/PorL.osMuchosCaminos
www.tiempoaxial.org/PelosMuitosCaminhos
www.tiempoaxial.org/PerIMoltiCammini




CONTENTS - CONTENIDO

Presentation / PreSEentaCIiON. ... .o.ui i iiee et iee ettt eeeete et e eaee et e e e ereeeneens 9

Teilbard de Chardin desde los empobrecidos..................cccceevveeeeeennn. 15
Jorge Nicolds ALESSIO, Cordoba, Argentina

O homem que PensOU O URTUEYSO. ..............c.cuuueeeeeeeeeeiiiianaeeeeeeiiiiiannee 29
El bombre que pensé el UNIVerso....................cccccccueevieiiieiiieiiiiiiiinniciiiin. 35
Frei BETTO, Sdo Paulo

Teilbard, um mistico em comunhdo com o Universo.............................. 41
Teilbard, un mistico en comunion con el Universo................................. 57
Maria Clara Lucchetti Bingemerm Rio

Memory of Teilbard's Temportal Interment at St. Andrew on Hudson......... 73
Recuerdo del entierro provisional de Teilbard en San Andvres del Hudson..75
Roger HAIGHT, New York

JSerdteilbardianalaeducaciondelfuturo?...................cccceeeeeeeeeeeeeneecnc... 77
Agustin DE LA HERRAN GASCON, Madrid

oo e T

1k

N#TTIS MALL




Teilbard na perspectiva do Sul, do Terceiro Mundo....................cccu........ 89
Carlos JAMES dos SANTOS, Brasil

Bebolding Teilbard from an Indigenous Perspective of Asia................. 107
Contemplando a Teilbard desde uma perspectiva indigena asidtica....... 119
Jojo M. FUNG sj, Malaysia

A criagdo: una «montée laborieuse». Teilbard visto da América Latina...131
La creacion: una ascension laboriosa. Teilbard visto desde América Latina.143
Luiz Alberto Gomez de SOUZA

Roberto TOMICHA, Cocbabamba, Bilivia

Rereading Teilbard in a Changing World....................ccovveveeivieeeeiiienanii. 167
Federico BATTISTUTTA, Italia.

In-avanti. Rileggere Teilbard in un modo che cambia........................... 179
Federico BATTISTUTTA, Italia.

Hacia-adelante. Releera Teilbard en un mundo quecambia..................... 191
Federico BATTISTUTTA, Italia.

Ay .sPﬁ-“&J? 5
NATUS | AL 1881« [
ISERESSUS 1S MAR. r%gr-r e

BIT 1QAFR. 154




ENG

Presentation

Teilhard de Chardin has been a really special theological phenome-
non. He died in New York at the age of 74 years, April 10, 1955, day which
that year was Easter Sunday. A massive heart attack felled him when he
was having tea. He was buried in the nearby Jesuit house of studies in
the city, in Saint-Andrew-on-Hudson, where his remains still lie today, in
what was the old Jesuit cemetery. Our cover witnesses it.

The current 60th anniversary of his death comes at a time when
the memory and studies of Teilhard de Chardin experience a new interest
worldwide. Teilhard lived his entire life under the prohibition to publish
his works by the Holy Office (the name the Inquisition had at the time,
founded in 1542, which today is called the Congregation for the Doctrine
of the Faith). Before dying Teilhard was wise to entrust his manuscripts
to a person outside the Jesuit Company, and without legal ties of submis-
sion to the Catholic Church, which effectively allowed the posthumous
publication, and the explosion that occurred thereafter in the study, the
translations and the publication of his works, which was such a massive
phenomenon, that it is difficult to find a similar case in history.

The initial storm of interest in the study of Teilhard de Chardin,
lasted for several decades. Then came a period of relative calm or cooling
in studies of Teilhard. Currently, however, it seems we can say that we are
again witnessing a renewed interest in Teilhard. Today we feel a strong fit
between his deepest intuitions and the prospect that the sciences of the
earth and life are providing us in recent times. We speak of a tune — not
only a non scientific contradiction — or even a spiritual convergence.

The Latin American Theological Commission of EATWOT decided
to join the celebration of this 60th anniversary by inviting theologians
to reflect on Teilhard and together write an evaluation from the cur-
rent perspective, and from our social place, the Third World, the South:



10 - Presentation

"Teilhard de Chardin today, seen from the South" has been the theme and
motto. Again, the "package" of texts has been made available to the Latin
American theological journals in the traditional MINGA (or MUTIRAO, in
Portuguese), an annual service that EATWOT graciously offers to Latin
American theological journals. The result is a bunch of studies and reflec-
tions that form part of this issue of VOICES. This time is already the fifth
edition of the Minga (congratulations!). We hope that the texts offered by
our theologians are liked and enjoyed by readers.

The next issue of VOICES, will be dedicated in principle to a really
new topic: the "new archaeological and biblical paradigm". A profound
shift in perspective is being recorded in the field of archeology and
biblical historiography for some years now.The results seem to compel
a comprehensive review of what we think now has a historical and
archaeological solid foundation to religious faith. Two very outstanding
works may be recalled to this respect: the first, the well-known book
The Bible Was Right, of Werner Keller. The second, by Israel Finkelstein
— the leader of the group of archaeologists presented as having a "new
archaeological paradigm" — The Bible Unearthed, which in Portuguese,
significantly, has been published under the title of And the Bible Was
Wrong. After this profound change recorded in historiography, faith, and
especially theology, need to understand themselves under a new light,
and re-build themselves on these new facts, once the old assumptions
have been scientifically discarded. We are facing a historic call to rethink
and rebuild. The theme is just beginning to appear, and it is practically
unknown. VOICES wants to be at the forefront and give voice to it. We
look forward to meeting you at our next issue.

Broderly / sisterly,
EATWOT's Latin American Theological Commission

Comision.Teologica.Latinoamericana.org
Comision.Teologica.Latinoamericana.org/English



ESP
Presentacion

Teilhard de Chardin ha sido un fenémeno teoldgico realmente
particular. Fallecié6 en Nueva York a la edad de 74 afos, el 10 de abril
de 1955, que aquel afio era domingo de Pascua. Un infarto fulminante
lo derrib6é cuando iba a tomar el té. Y fue enterrado en el estudiantado
jesuita cercano a la ciudad, en Saint Andrew on Hudson, donde todavia
reposan sus restos hoy, en lo que fue el antiguo cementerio jesuita de
aquel inmenso caseron. Nuestra portada da fe de ello.

El actual 60° aniversario de su muerte tiene lugar en un tiempo
en que la memoria y los estudios sobre Teilhard de Chardin registran
un nuevo interés en todo el mundo. Teilhard pas6 toda su vida bajo la
prohibicién de publicar sus obras, por parte del Santo Oficio (el nombre
que entonces tenia la Santa Inquisicion fundada en 1542, que hoy dia se
llama Congregacion para la Doctrina de la Fe). Antes de morir Teilhard
tuvo la prudencia de confiar sus manuscritos a una persona ajena a la
Compania y sin vinculaciones juridicas de sumision a la Iglesia Catdlica, lo
que posibilité efectivamente su publicacion postuma, y la explosion que a
partir de entonces se produjo en el estudio, la traduccién y la publicacién
de sus obras fue un fenémeno masivo del que es dificil encontrar algin
caso semejante en la historia.

El vendaval inicial del interés por el estudio de Teilhard de Chardin,
s6lo amaino tras varias décadas. Sobrevino luego un periodo de una cier-
ta calma o enfriamiento en los estudios sobre Teilhard. Actualmente, sin
embargo, parece que se puede decir que asistimos de nuevo a una reno-
vacion del interés por Teilhard. Se vuelve a sentir hoy dia una sintonia
fuerte entre sus intuiciones profundas, y la perspectiva que las ciencias
de la tierra y de la vida nos estan proporcionando en los ultimos tiempos.
Hablamos de una sintonia —no solo de no contradiccion cientifica—, de
convergencia espiritual incluso.



12 - Presentacion

La Comisiéon Teol6gica Latinoamericana de la EATWOT decidio
sumarse a la celebracion de este 60° aniversario invitando a los te6logos/
as a reflexionar sobre Teilhard y a escribir en conjunto una evaluacién
desde la perspectiva actual, y desde nuestro lugar social, el Tercer Mundo,
el Sur: «Teilhard de Chardin hoy, visto desde el Sur» ha sido el tema vy el
lema. Una vez mas, el paquete» de articulos ha sido puesto a disposicion
de las revistas latinoamericanas en la ya tradicional MINGA (o MUTIRAO
en portugués), un servicio anual que la EATWOT ofrece gentilmente a
las revistas teologicas latinoamericanas. El resultado es este ramillete de
estudios y reflexiones que este nimero de VOICES vehicula. Esta vez es
ya la V* edicién de la MINGA. Deseamos que los textos que nos ofrecen
nuestros tedlogos/as sean del agrado y del provecho de los lectores.

El préximo nimero de VOICES, estara dedicado en principio a un
tema realmente nuevo: el «<nuevo paradigma arqueolégico-biblico». Hace
relativamente pocos afios se esta registrando en este campo de la arqueo-
logia y de la historiografia biblica un profundo cambio de perspectiva,
cuyos resultados parecen obligar a una reconsideracion global de lo que
hasa ahora considerabamos bases historico-arqueologicas sélidas de la fe
religiosa. Se puede recordar a este respecto dos titulos muy elocuentes:
el primero, el de conocido libro La Biblia tenia razon, de Werner Keller.
El segundo, el de Israel Finkelstein -lider del grupo de arquedlogos
que se presentan como portadores de un «nuevo paradigma arqueoldgi-
co— The Bible Unearthed, que en portugués, significativamente, ha sido
publicado bajo el titulo de Y la Biblia no tenia razén. Después de este
profundo cambio registrado en la historiografia, la fe, y sobre todo la
teologia, necesitan recomprenderse a si mismas, y rehacerse desde los
nuevos hechos conocidos, una vez que los viejos supuestos han quedado
cientificamente descartados. Estamos ante un llamado histérico al replan-
teamiento y a la reconstruccion. El tema esta apenas comenzando y es
practicamente desconocido. VOICES quiere estar en primera linea y darle
voz. Les esperamos.

Fraternal/sororalmente,

Comision Teologica Latinoamericana de la EATWOT
Comision.Teologica.Latinoamericana.org









ESP Teilhard de Chardin:

Una relectura desde los empobrecidos

José Nicolas ALESSIO*
Cordoba, Argentina

Reflexionar en torno a algunos textos de Teilhard de ChardinZ es
una aventura sin finales. Deja siempre puertas abiertas a nuevos y anti-
guos interrogantes.

Vamos a comentar algunos aspectos, sumar algunos interrogantes
y presentar algunos aportes “desde el sur” empobrecido. Una relectura
desde los margenes en el marco de las teologias de la liberacion.

Pinceladas rapidas ante el vasto "cosmos" intelectual de este autor.
Un aporte al tan ansiado "saber ver para ser mas”3.

Abordaremos los siguientes topicos: la materialidad, la madre uni-
versal, la misa césmica, la resurreccion y por ultimo y de manera mas
detenida, el tema de la cruz.

Tuve hambre. De materia somos

Creemos importante rescatar la mirada sobre "la materia" en TC%.
No es un tema menor cuando tenemos en cuenta la influencia de "espiri-

1 sacerdote, catequeta y tedlogo ordenado 1981 en la Arquididcesis de Cérdoba, Argentina.
Sancionado por el Vaticano en el 2013, por defender publicamente la legitimidad teol6-
gica del matrimonio igualitario.

2 En adelante TC.

3 Teilhard de Chardin EI Fenémeno Humano, Introduccion, Ed. Taurus Espafia, 1965, pag.
198. www.teilharddechardingrupodeestudio.org/index.php/articulos-de-interes/53-el-
fenomeno-humano, consultada en Octubre 2014.

4 Oh, divino y potente, jcual es tu nombre? Habla. Soy el fuego que quema y el agua que
derriba; el amor que inicia y la verdad que pasa. Todo lo que se impone y lo que renue-
va, todo lo que desencadena y todo lo que une: Fuerza, Experiencia, Progreso. Yo soy
la Materia." Pierre Teilhard de Chardin, Himno al Universo, La potencia espiritual de la
materia, ed. Paris 1961.



16 - Jose Nicolas ALESSIO

tualismos" vacios de contenidos liberadores en nuestra tradicion religiosa
cristiana. O mejor, "espiritualismos" que sirven de narcéticos o excusas
para eludir la praxis liberadora.

Se supo argumentar contra la teologia de la liberacién y contra sus
mentores que eran "materialistas". Lo que no tan veladamente también
queria decir "marxistas" y, en definitiva, "ateos". Era un adjetivo demasia-
do conocido por los luchadores en tierras latinoamericanas, y ejercia su
fuerte poder descalificador. Cuando hablabamos de "los pobres" se nos
aclaraba rapidamente que en el Evangelio Jestis hablaba de "los pobres
espirituales", los “pobres de espiritu”.

Y en esa intencionada relectura de la bellisima bienaventuranza en
Mateo, pretendian esconder la riqueza biblica del concepto, y sobre todo,
de la realidad del pobre.

Daba la impresion que aquellos que se animaban a "querer comer"
y luchaban para lograrlo, eran poco espirituales, poco religiosos, eran
"materialistas antropocéntricos", hombres y mujeres sin fe.

No vamos a abundar en el punto, pero queda claro que si, fuimos
y somos "materialistas", porque para nosotros no es un agravio, es un
elogio. Somos de materia, somos materia y de ella necesitamos para vivir.

Aquello que de manera tan poco sutil, y seguramente con otras
connotaciones, se nos recordaba en los miércoles de cenizas: "polvo eres
y en polvo te convertiras".

Cuanto mas profundamente materialistas seamos, mas fieles somos
al Espiritu cuya dindmica es precisamente “encarnar”.

Y TC nos lo recuerda con belleza5. Nada tan espiritual como la
materia, nada tan material como el espiritu.

Cuanto mas "material", mas honramos al Espiritu, cuanto mas espi-
rituales, mas encarnados somos. A mas espiritualidad mas encarnacion, a
mas encarnacion mas espiritualidad.

En definitiva, cuando el cuerpo sufre por hambre, el problema es
espiritual.

Nosotros entendimos, desde estas tierras del Sur ya en los inicios
de las teologias de la liberacion , la sacralidad de la materia.

Casi por connaturalidad. De raices en los pueblos nativos de
América, en el humus de sus cosmovisiones, tuvimos pronta afinidad con
la materia santa.

Por eso nos hacemos eco y de aquellas palabras de TC.

5 vale Ia pena leer El Corazén de la Materia, escrito en agosto de 1950.



Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos - 17

"Bendita seas, mortal Materia, ti que, disociandote un dia en noso-
tros, nos introduciras, por fuerza, en el corazén mismo de lo que es. Sin
ti, Materia, sin tus ataques, sin tus arranques, viviriamos inertes, estanca-
dos, pueriles, ignorantes de nosotros mismos y de Dios. TG que castigas y
que curas, ti que resistes y que cedes, ti que trastocas y que construyes,
td que encadenas y que liberas, savia de nuestras almas, mano de Dios,
carne de Cristo, Materia, yo bendigo"©.

"...te ofreceré el trabajo y la afliccién del mundo sobre el altar de
la Tierra entera"”.

Gime dolores de parto... De carne femenina

La madre estd llorando. Hay que escucharla con atenci6én®. No
podemos dejar de mencionar el valioso aporte de TC a lo que hoy se
llaman la "nueva cosmologia". La tierra, el universo, considerados como
vivientes con derecho a vivir. La "madre universal", dira en el Fenémeno
Humano.

En este contexto, la "madre tierra? , seno fecundo de toda simien-
te viviente, "tierra juvenil cargada de potencialidades germinadoras"19,
utero plagado de posibilidades, esta en problemas.

Hoy grita de angustia. No son dolores de parto. Son dolores ag6-
nicos. La mujer esta golpeada, mutilada, sangra lastimada. Llora como
lloraban las mujeres acompaiado al crucificado. Las lagrimas son agrias,
mezcladas con sangre. El dolor es muy grande.

Gime la creacion toda. Nuestros modelos de desarrollo econémico
nos llevan a la muerte lenta y segura. La madre lo sabe.

Destruccion de la capa de ozono, cambio climatico global, pérdida
de biodiversidad, contaminacién de todas las aguas. Desechos, basuras
cada vez mas constantes y omnipresentes. Son los desperdicios de la
mesa de los ricos y de sus fiestas, que no llegan a los "lazaros" de este

6 “Himno al Universo, La potencia espiritual de la materia”, ed. Paris 1961.
7 Pierre Teilhard de Chardin, 1961.

8 detectar aquello que se estda madurando en este momento en el seno de la Madre uni-
versal". Teilhard de Chardin , 1965:198.

9 "La Tierra juvenil, ya por su propia composicién quimica inicial, es por ella misma, y en
su totalidad, el germen increiblemente complejo que necesitamos. Osaria decir que
de manera congénita llevaba la Previda en si y ésta en una cantidad definida. Toda
la cuestion se reduce a considerar de qué manera, a partir de este quantum primitivo,
esencialmente elastico, pudo emerger todo el resto." Teilhard de Chardin, 1965: 94.

10 Teilhard de Chardin , 1965: 99



18 - Jose Nicolas ALESSIO

mundo.

Se han sustituido los equilibrios de los ecosistemas. Corporaciones
empresarias alimentarias invadiendo con agrotéxicos nuestros hogares,
multinacionales mineras lacerando montanas sagradas dejando afluentes
y rios llenos de veneno bajo la mirada complaciente de gobiernos que
siguen apostando a favor de estas nuevas colonialidades y, en particular
en nuestras tierras del Sur, al agro negocio. Un mana envenenado que
cotiza en bolsa.

El capitalismo globalizado de estas empresas gigantes es ecocida y
nosotros somos suicidas si no reaccionamos. Hay que "salvar al Espiritu
de la Tierra", dira TC

Este mundo que en sus origenes estaba pleno de vida, no evolu-
ciona de manera placida y sin sobresaltos. La "pacha"!! esta fuertemente
amenazada y en ella todos sus hijos e hijas.

La pacha esta asediada, abrumada, no puede respirar.

Ya en un pasado lejano el gran Dios proponia "cuando entren a la
tierra que les voy a dar, la tierra cada siete anos debe descansar todo un
ano, en honor al Sefior. Durante seis afios pueden sembrar sus campos,
podar sus vinedos y recolectar los frutos, pero el séptimo ano sera un
tiempo de completo descanso para la tierra, en honor al Senor. Ustedes
no deben sembrar los campos, podar las vifias, cosechar lo que crezca
por si solo, ni recolectar las uvas de los vifiedos sin podar. Ese sera un
ano de completo descanso para la tierra." (Lev. 25, 3-5)

Ahora ya no puede descansar solo se cubre y reacciona contra los
depredadores.

Como no asumir la dramaticidad de estas palabras de TC:

"Porque, en mi violencia, me sucede que mato a mis amantes,
porque quien me toca no sabe nunca qué potencia va a desencadenar,
los sabios me temen y me maldicen. Me desprecian con palabras como a
una mendiga, a una bruja o a una prostituta. Pero sus palabras estan en
contradiccion con la vida, y los fariseos que me condenan languidecen
en el espiritu en que se confinan. Mueren de inanicioén, y sus discipulos
les abandonan, porque yo soy la esencia de todo lo que se toca, y porque
los hombres no pueden pasarse sin mi. T4, que has comprendido que
el Mundo —el Mundo amado de Dios— tiene un alma que rescatar, mas

11 “pachamama’ término formado por los vocablos Pacha que en quechua significa universo,

mundo, tiempo, lugar, y Mama, traducido como madre. Otros consideran la Pachamama
como una deidad andina vinculada con la tierra, la madre, lo femenino. Diccionario de
Mitos y Leyendas.



Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos - 19

todavia que los individuos, abre ampliamente tu ser a mi inspiracion;
recibe el Espiritu de la Tierra que hay que salvar"12,

El banquete esta preparado... Eucaristia para los hambrientos

Si nos decimos esperantes de aquel final glorioso, de una "misa
cosmica", en la Noosfera, como un lugar ya determinado y decidido por
la evolucion, debemos y podemos acicatear atiin mas, el compromiso con
los heridos del camino, tal como lo hiciera el samaritano anénimo.

El "final feliz" no debe ser una distraccion en los vaivenes de la
lucha historica, al contrario, es una razén mas para la misma.

Esos heridos en el camino hacia la Cristogénesis, no pueden dejar
de ser tenidos en cuenta de manera prioritaria. Deben ser el "centro",
parafraseando a Jon Sobrino, "si no ponemos a los pobres en el centro,
muy rapidamente pasan a un lugar secundario".

Por eso, es urgente pasar de la solidaridad dadivosa a la solidaridad
political3, “quiero comer”, como lo sefialibamos mas arriba, ademas de
un clamor espiritual, es un deseo-derecho politico de resonancias c6smi-
cas, por eso, mientras alguien sufra por hambre, sed o desnudez, no hay
eucaristia en plenitud.

El banquete esta trunco.

En la misa final, no podra quedar fuera de la mesa ningin empo-
brecido. En el "mientras" hacia la Noosfera debemos hacemos cargo de
las entrafias que duelen anémicas.

La "bendita materia" es, sobre todo, el cuerpo de los dolientes injus-
ticiados'%, aquel acontecer del Espiritu, cuando cubre con su sombra el
cuerpo de Maria, y "el Verbo se hace carne”, no es una generalidad abs-
tracta, tedrica, es un hecho real, una presencia palpable, tangible, mira-
ble. Se hace carne siempre, sobre todo, en el cuerpo de los lastimados.

En la misa c6smica, henchidos de utopias como un canto liberador
repetimos con TC: "Es por eso que ti me ofreces este Caliz que recoge la
amargura de todas las separaciones, de todas las limitaciones, de todos
los fracasos estériles”15.

12 pjgrre Teilhard de Chardin, 1961.

13 “Nuestros actos de ayuda hacen a los pobres mas necesitados si no van acompafadas
por la lucha en erradicar la pobreza”: Don Hélder Camara.

14 josé Maria VIGIL, La Opcién por los Pobres es Opcién por la Justicia, y no es preferencial.
Para un reencuadramiento teologico-sistematico de la OP, en http://servicioskoinonia.
org/relat/371.htm

15 pierre Teilhard de Chardin, 1961.



20 - Jose Nicolas ALESSIO

Para los griegos locura... Los crucificados

La perspectiva de TC es la de la teologia oficial, aquella que sostie-
ne fundamentalmente el magisterio eclesial atin hoy!6.

En esa perspectiva, la cruz real y concreta sufrida por Jesus, es
diluida basicamente en dos momentos. Primero, asimilando todo dolor,
ya sea un dolor de muelas como el dolor de las victimas de las injusti-
cias, como las “cruces que hay que cargar”. Y en un segundo momento,
todo dolor, sufrimiento, angustia es visto como “ofrenda agradable” a un
Dios que deseaba que la terrible ofensa del pecado fuera “pagada” con la
sangre de su hijo, en la cruz.

Por lo tanto, la cruz ocupa un lugar fundamental para la salvacion.
En la teologia del “magisterio eclesial”, a la Cruz, en lugar de rechazarla,
se le da un lugar de privilegio “preciso y deseado" por Dios.

Es “necesaria”. TC no puede obviar la realidad lacerante de la
humanidad todal’, del “mundo en movimiento”, pero rapidamente
encuentra un “sentido”!8 a esa realidad como “subproductos preciosos y
reutilizables”.

16 "Alguna persona no cristiana podria preguntarnos: ; Por qué exaltar la cruz? Podemos res-
ponder que nosotros no exaltamos una cruz cualquiera, o todas las cruces: Exaltamos
la cruz de Jesus, porque en ella se ha revelado al maximo el amor de Dios por la
humanidad" . El Padre entregdé a su Hijo para salvarnos, y esto comporté la muerte
de Jesus, y la muerte en la cruz. ;Por qué? ;Por qué fue necesaria la cruz? .Por la
gravedad del mal que nos tenia esclavos. La cruz de Jesus expresa ambas cosas: toda
la fuerza negativa del mal, y toda la mansa omnipotencia de la misericordia de Dios.
La cruz parece decretar el fracaso de Jesus, pero en realidad, sefiala su victoria....Y
precisamente por esto Dios ha ?exaltado? a Jesus confiriéndole una realeza universal.
Cuando miramos la cruz donde Jesus fue clavado -prosiguié- contemplamos el signo
del amor infinito de Dios por cada uno de nosotros y la raiz de nuestra salvacion. De
aquella cruz brota la misericordia del Padre que abraza al mundo entero. Por medio de
la cruz de Cristo el maligno ha sido vencido y la muerte derrotada, se nos ha dado la
vida y restituida la esperanza.... jLa cruz de Jesus es nuestra Unica y verdadera espe-
ranza! He aqui porqué la Iglesia ¢exalta?... la cruz gloriosa de Jesus, signo del amor
inmenso de Dios. Signo de nuestra salvacion, y camino hacia la resurreccion. Y ésta
es nuestra esperanza". Papa Francisco, 14 de septiembre 2014, fiesta de la Exaltacion
de la Santa Cruz.

17 “sufrimos y nos inquietamos al damos cuenta de que las modernas tentativas de la colec-
tivizacion humana, contrariamente a las previsiones de la teoria y a nuestra esperanza,
no conducen mas que a una disminucién y a una esclavitud de las conciencias”. Teilhard
de Chardin, 1965: 337.

18 sin sobresaltos ni precauciones en el texto, las guerras de expansion por el territorio,
aparecen absolutamente naturalizadas como “interfecundidad...combinaciones bioldgi-
cas...”. Teilhard de Chardin, 1965: 267; “...lo esencial de la Historia, no consiste precisa-
mente en este encuentro, en este conflicto y, finalmente en la gradual armonizacion de
estas grandes corrientes somato psiquicas? “ Teilhard de Chardin, 1965: 268; o cuando
practicamente asimila los acontecimientos sociales a procesos biolégicos: “en los mil
fenédmenos sociales que nunca hubiéramos supuesto tan estrechamente ligados a la



Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos - 21

Veamos:

"Dolores y faltas, lagrimas y sangre: tantos subproductos (a menu-
do preciosos, por otra parte, y aun reutilizables) engendrados en ruta
por la Noogénesis. He aqui, pues, en fin de cuentas, aquello que en un
primer tiempo de observacion y de reflexién nos revela el espectaculo
del Mundo en movimiento. Pero esto, jes ya verdaderamente todo, y no
existira todavia algo por ver? Es decir, ¢-sera absolutamente cierto, que,
a una mirada advertida y sensibilizada por otra luz que no sea la de la
pura ciencia, la cantidad y la malicia del Mal hic et nunc extendido por
el Mundo refleje un cierto exceso, inexplicable por nuestra razén, a no
ser que al efecto, normal de Evolucion se aliada el efecto extraordinario
de alguna catéstrofe o desviacion primordial?!?

Cuando hablamos de “dolores, lagrimas, sangre”, hay que distin-
guir.20 Es indudable que ciertos "males" pueden ser "reutilizables" y
tal vez, algunos, no muchos, y con muchas comillas, puedan ser consi-
derados "preciosos", pero la cruz no es un "subproducto", o un "efecto
extraordinario" aliado a la normal Evolucién o un punto “necesario" hacia
el Punto Omega. O por lo menos, no lo es para nosotros.

Si asi fuera, la cruz ha sido menguada en su dramaticidad, se la
ha naturalizado e incorporado a un sistema donde se hace "ineludible".
Estamos en el discurso de la teologia "oficial", donde priman las palabras
"sacrifico", "ofrenda", "redencion", "rescate".

Sélo en términos demasiado abstractos o tedricos se podria pensar
a la cruz como "itil", como situaciones que nos exigen valores éticos
épicos, como aquello que pone a prueba nuestra capacidad de humani-
dad amorosa, como aquello que despierta en nosotros esa compasion e
indignacion ética como dolor insoportable. no obstante, no estara nunca
de mas decir que la cruz es aquello que absolutamente queremos evitar,
desterrar, destruir, acabar, neutralizar. Nosotros, entendemos que "hay

Biologia: en la formacion y diseminacion de las lenguas; en el desarrollo y la diferencia-
cion de las nuevas industrias; en el establecimiento y la propagacion de las doctrinas
filosdficas y religiosas...” Teilhard de Chardin, 1965: 285.

19 Teilhard de Chardin, 1965; 395-3966.

20 E| tema de fondo que aqui se aborda es “el mal”. No es el lugar para desarrollar esta
cuestion, solo decimos desde nuestra perspectiva que el "mal" no es tanto un tema
metafisico como un aguijén desgarrador. El mal es el sin sentido con olor a sangre
derramada. Es la ausencia indebida de gozo y libertad, de derechos y esperanzas. Es
un "no ser dramatico", un vacio angustiante. La solucién clasica de recurrir al pecado,
en particular al pecado original, como razén del mal, no es satisfactoria para nuestras
cruces. Las teorias de la "redencion”, como solucién, donde un Dios ofendido necesita
sangre para calmar su ira, tampoco.



22 - Jose Nicolas ALESSIO

que bajar de la cruz a los crucificados", en el decir de Jon Sobrino, no
consolarlos dandoles un sentido de oblacién sagrada.

La cruz es ignominiosa siempre. Puede ser pensada como una
"oportunidad" para los heroismos, pero jamas una oportunidad ni busca-
da ni deseada, ni mucho menos legitimada.

Incluso la muerte, tan rapidamente asociada en la teologia clasica
al pecado, debe ser sujeto de un par de distinciones. No es lo mismo la
muerte, digamos "natural", "biolégica", como esencial a nuestra finitud,
que la "muerte antes de tiempo" como gusta decir Gustavo Gutiérrez. Es
decir, morirse cuando no habria porque morirse. Incluso, no es lo mismo
morir en un accidente previsible que morir asesinado por causa del
Reino. Esta muerte es la muerte de cruz.

En este sentido, no es tan sencillo, yo diria es imposible, cuando
hablamos de cruz, en el sentido jesudnico, asimilarla a procesos evoluti-
vos definidos, precisos. La muerte biolégica es una cuestiéon de naturale-
za, los crimenes a victimas inocentes es una cuestion de libertad humana.
La cruz se resiste a todo "sistema", es un, si se nos permite la expresion
"contra sistema". Es un "no-ser agénico".

La busqueda casi angustiosa, obsesiva y rigurosa de una totalidad,
"del todo", de "lo universal", de lo "absoluto", de la "unidad perfecta", de
“la unidad de un todo organizado” tan presentes en la vida y los textos
de TC, esconden el grave riesgo de obviar aquello que no es asimilable,
aquello que si o si rompe la unidad, genera dispersion, conflicto, aquello
que no encaja en los o el paradigma de pretensiones universales que
pretende dar razén de todas las leyes naturales y ofrecer explicaciones
finales, absolutas, cerradas.

El gran “relato evolutivo” rotundo, preciso, absoluto también debe
ser puesto bajo sospecha.

Hay que asumir la perplejidad del anti-sistema, de lo que no enca-
ja, de lo que sale de cauce, de lo impredecible. Del fragmento que solo
puede seguir siendo un fragmento.

La angustia del "sin sentido" de los holocaustos histéricos solo
puede repararse, y solo en parte, con el aporte decidido de vidas por la
vida, de libertades empaticas con el dolor humano. No desde el consuelo
de ser integrados en procesos hacia el futuro.

El grito de los inocentes, sin dejar de ser un tema de analisis,
filosofico, teoldgico, es mucho mas un acicate ético, un desafio a la con-
ciencia de la humanidad.

Esta conciencia de la absoluta soledad, donde no hay ni justicie-
ros que impidan la masacre, ni coterrineos que busquen reparacién del



Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos - 23

dafo, ni ahora ni en el futuro, no debe desencadenar en la desesperanza.
Por el contrario, redobla la apuesta a la humanidad toda que ya no puede
quedar indiferente.

No podemos "naturalizar", menos “sacralizar” la cruz como un dato
irremediable o deseado por Dios en el mundo.

La contracara de la creacién no es el pecado original, es la cruz21,

En Galilea me veran... Resucitar el final de la evolucion

Es cierto que ayuda, es un balsamo, pensar en un destino feliz, el
final deseado del Cristo Césmico, todo en todos, todos en todo. La resu-
rreccion total?2,

Pero ese balsamo seria complice si nos quitara tan solo algo de la
radicalidad en el compromiso solidario con las victimas. De lo contrario,
nos mentimos.

Si avanzamos, dentro de la Noosfera, a mayores estados de con-
ciencia, preguntarnos por el lugar del sufrimiento inocente concreto, es
ineludible. A mayor inequidad, mayor conciencia. Mas vida para los que
de hecho tienen “menos vida”.

A la materia y al cuerpo, del Cristo c6smico como Omega del uni-
verso, desde estos pueblos que claman por sus derechos conculcados,
le damos nervadura. Le ponemos piel, huesos y sangre concretas. A los
hechos evolutivos le ponemos encarnadura, tierra, barro. Hacemos mas
real lo real.

Hacemos memoria del resucitado sin olvidar la cruz que, en y desde
nosotros es una crucifixién constante que se despliega con impiedad. El
"fendmeno humano" es aqui, primaria y fundamentalmente, "crucifixion".

No nos preocupa tanto pensar “qué evoluciona” si no “quién sufre”.

21 el pecado original simboliza simplemente la inevitable suerte del Mal... atado a la exis-
tencia de todo ser participado... El pecado original es la esencial reaccién de lo finito
por el acto creador. Inevitablemente, con el favor de toda la creacion, €l se desliza por la
existencia. El es el revés de toda la creacion" Cfr. Caida, redencién y geocentria, 1920.
Nota sobre algunas representaciones historicas del pecado original, 1922. Coleccién
Comment je crois, 1969.

22 yg dijimos que para TC la "cruz" es un "paso" necesario para obtener algo mejor, como
un impulso para obtener lo mejor de lo faltante en la evolucion coésmica. “A través de su
Resurreccion, Cristo es liberado de toda limitacién de su poder y de la eficiencia de su
actividad y es entonces capaz de guiar el desarrollo césmico hacia el ‘Punto Omega’,
que es la ‘amorizacion’ terminal (retorno al amor), que se perfecciona en la Parusia,
el retorno de Cristo." Cfr. “Teilhard perspective” de la “American Teilhard Association”
Volume 41, Number 1, Spring 2008 (http://amigos.teilharddechardingrupodeestudio.org/
index.php/articulos/11-una-valoracion-historica-del-vaticano-a-teilhard-de-chardin).



24 - Jose Nicolas ALESSIO

Asi, la resurreccion, como gusta decir Rubén Dri23, es insurreccion.

Celebrar la "resurreccion" como final fundando en la esperanza,
alivia la angustia del sin sentido de la cruz, pero es también acicate de
acciones insurrectas.

La "angustia" de aquello que no es asimilable a ningin sistema o
proceso evolutivo, solo puede resolverse por via de la accién comprome-
tida. Solo anunciamos resurreccion con legitimidad y veracidad cuando
mi libertad estupefacta ante el dolor humano se vuelve como el sama-
ritano al herido del camino. Se resucita en las practicas liberadoras. Si
solo o principalmente se le predicara al herido un final feliz en el "mas
alld", o en algin momento de la evolucién césmica, estaria falseando a la
libertad y al amor.

Estaria estafando. Debo bajar de mi andadura y curar a los heridos.

Por eso, en la "tela del universo", en esa red de "pan-interligacion",
las victimas inocentes, la historia del sufrimiento humano, ocupa un lugar
privilegiado, no como un "momento" del enrollamiento césmico que ter-
minaria banalizando la crueldad del sufrimiento inocente.

No siempre podremos ni curar a todos los heridos ni a todas sus
lastimaduras. Quedan gritos agonicos sin respuesta de ninguna libertad.
Esta ausencia de respuestas debiera ser un motivo mas para impedir que
se multipliquen estos gemidos. ;Qué pasara con esos "sin respuesta"? No
lo sabemos.

Creemos que los degollados estardn junto al cordero. “Y uno de los
ancianos hablé diciéndome: Estos que estan vestidos con vestiduras blan-
cas, ¢quiénes son y de dénde han venido? Y yo le respondi: Sefior mio,
ti lo sabes. Y €l me dijo: Estos son los que vienen de la gran tribulacion,
y han lavado sus vestiduras y las han emblanquecido en la sangre del
Cordero. Por eso estan delante del trono de Dios, y le sirven dia y noche
en su templo; y el que esta sentado en el trono extendera su tabernaculo
sobre ellos" (Ap 7, 13).

Creemos que seran privilegiados en el dltimo y definitivo banque-
te. Creemos que marcharan victoriosos deslumbrantes. Creemos que no
seran extinguidos ni olvidados. Lo creemos y por eso somos empaticos
con su suerte. Cuando decimos Dios o Resurreccion estamos afirmando
esta creencia.

Para "centrar" a los empobrecidos, no alcanza con situarlos como
objetos de la moralidad. No alcanza con decir "por ellos algo hay que

23 Ruben Dri, Insurreccién y Resurreccion, ediciones Centro de Estudios Ecuménicos, 1979.



Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos - 25

hacer". Por un lado hay que seguir pensando al empobrecido como
"sujeto" de liberacion y por otro, hay que pensar a las victimas como lo
absolutamente insobornable, indomable en cualquier sistema, estructura
o trayectoria evolutiva.

Esa "memoria martirial” es un aguijon ético imposible de olvidar. Y
esa memoria también es de “resurreccion”. Y ese mal, no es simplemente
"finitud" humana o c6ésmica, es una cruz que no se puede asimilar a nin-
gun proceso ni ordenacion evolutiva. La historia de las victimas nos lo
recuerda de manera permanente.

Corolarios abiertos

¢Hay un final? No lo sabemos. Algunos creen que si. TC era uno de
ellos. Y lo creia fervientemente24,

La Cristogénesis llegando al “Punto Omega”, el “Polo superior de
la Evolucién”. La trama del universo ha llegado a su plenitud. ;Y los cru-
cificados?

¢Habran ocupado sélo un lugar necesario y funcional para el final
de este desarrollo evolutivo?

La Misa Césmica ¢reserva en el banquete un lugar privilegiado para
con ellos? No lo sabemos. Algunos creen que si. TC no desarrolla este
punto.

Ese "lugar privilegiado" que histéricamente es el territorio de “los
ultimos" desde el cual se nos exige una toma de posicioén, en la consu-
macion de los resucitados, en la red viva entre los seres, no podria dejar
en el olvido o en un lugar menor, a las victimas.

No sélo no debiera perderse la individuacién, la personaliza-
cion, como bien lo advierte TC cuando habla del punto Omega o de la
Cristogénesis si no que se trata de individuos y personas que, en una
situacion particular, merecen mayor atencion: los injusticiados.

El “futuro inextinguible”25, si quiere ser de verdad “futuro” y “para
siempre” lo exige.

Desde estas tierras heridas, no podemos dejar de replicar el grito
de los pobres. Si la “angustia” y el “malestar” atraviesan nuestros corazo-

24 “E| fin del Mundo; reinversion de equilibrio, separando al Espiritu, ya totalmente construido,
de su matriz material, para asi hacerlo descansar, entonces con todo su peso, en el
seno de Dios-Omega.” Teilhard de Chardin, 1965: 366.

25 Teilhard de Chardin, 1965; 297.



26 - Jose Nicolas ALESSIO

nes, el corazén del “hombre moderno” tema TC, hace explicito?®, no sera
si no por la Cruz.

Ante la Cruz que sigue presente y fatidica, la Unica actitud legitima
es evitarla y si no se la puede evitar, curar las heridas.

El “acceso definitivo” a cualquier tipo de “Conciencia” o “ilumina-
cién” no sera tal sin justicia o lucha por la justicia para con negados de
este mundo.2”7

De lo contrario, estaremos muy lejos de encontramos a nosotros
mismos y muy lejos del “descanso” deseado.28

A la pregunta sobre el futuro, sobre “un manana definitivo”; la “sali-
da conveniente” de la evolucién; la “consumacién suprema”:

“... ¢qué es lo que debe ser el porvenir para que lleguemos a tener
la fuerza, o incluso la alegria, de aceptar sus perspectivas y de soportar
su peso?” 29

Nuestra respuesta es : mas libertad, mas justicia.

26 “pero menos todavia podemos dudar de manera seria, pienso yo, de que, bajo el efecto
de una Reflexién que se socializa, los hombres de hoy lleguen a estar particular-
mente inquietos, mas aun de lo que lo estuvieron en ningin momento de la Historia.
Consciente o inesperada, la angustia, una angustia fundamental del ser, atraviesa, a
pesar de las sonrisas, el fondo de los corazones al final de todas nuestras conversa-
ciones. Poco importa en realidad el hecho de que en nosotros la raiz de esta ansiedad
pueda estar reconocida de una manera precisa. Algo nos amenaza, algo nos falta mas
que nunca, sin que sepamos exactamente de lo que se trata. Intentemos, pues, poco
a poco, localizar el origen de este malestar, decantando las causas ilegitimas del des-
equilibrio hasta descubrir el sitio doloroso sobre el cual debemos aplicar el remedio, si
éste existe en realidad”. Teilhard de Chardin, 1965: 291.

27 « _.desde hace siglo y medio esta a punto de realizarse en nuestros espiritus el acon-
tecimiento tal vez mas prodigioso jamas registrado por la Historia: el acceso definitivo
de la Conciencia hacia un cuadro de dimensiones nueva, y como consecuencia, el
nacimiento de un Universo completamente renovado, sin un cambio de sus lineas ni de
sus pliegues, por una simple transformacién de su trama intima”. Teilhard de Chardin,
1965: 280.

28 “Ya no solo, pues , el Pensamiento formando parte de la Evolucién bajo el aspecto de una
anomalia o de un epifenémeno, sino una Evolucién de tal manera reductible perfecta-
mente e identificable a una marcha hacia el Pensamiento, que el mismo movimiento
de nuestra alma puede expresar y medir los progresos mismos de la Evolucion. En
realidad, y siguiendo la fuerte expresion de Julian Huxley, el Hombre descubriendo que
SU propio ser no es otra cosa que la evolucién convertida en consciente de si misma...
En tanto no lleguen a estar colocados en esta perspectiva, nunca, me parece, nuestros
espiritus modernos (precisamente por ser modernos y en tanto que modernos) podran
hallar descanso y ello por el hecho de que en esta cima, y solo en ella, les esperan el
descanso y la iluminacién”.Teilhard de Chardin, 1965: 283.

29 Teilhad de Chardin, 1965: 294.



Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos - 27

No alcanza tan solo el saber para ser, el saber para poder30.
Tampoco alcanza el “poder para actuar, actuar para ser mas”31.

Si el amor es la “energia c6smica Fontal”32 del universo los ulti-
mos deberan ser los primeros. De lo contrario, ese “amor” es s6lo una
abstraccion.

Y el “amor universal”’33 un engafio por mas que le diga “cristia-
no”34,

30« la coronacion de la Evolucion en un acto supremo de visidn colectiva obtenido por un
esfuerzo panhumano de investigacion y de construccién Saber para saber. Pero tam-
bién, y aun quiza mas aun, saber para poder.” Teilhard de Chardin, 1965: 317.

31« una conquista de la Materia puesta al servicio del Espiritu. Poder mas para actuar mas.
Pero finalmente, y por encima de todo, actuar mas para llegar a ser mas”. Teilhard de
Chardin, 1965: 318.

32 «g6lo el amor, por la misma razon de ser el Unico que debe tomar y reunir a todos los seres
por el fondo de si mismos, es capaz y este es un hecho de la cotidiana experiencia de
dar plenitud a los seres, como tales, al unirlos”. Teilhard de Chardin, 1965: 337.

33 E| amor universal: no ya un algo psicolégicamente posible, sino mas aun, la unica forma
completa y ultima con que podemos amar”. Teilhard de Chardin, 1965: 339.

34wy aqui es cuando pienso en el amor cristiano. El amor cristiano, este algo incomprensible
para aquellos que no lo han gustado. Que lo infinito y lo intangible puedan ser amables;
que el corazén humano pueda latir para su préjimo con una caridad verdadera, todo eso
parece a muchas personas que conozco simplemente imposible y casi monstruoso. Y,
no obstante, fundado o no sobre una ilusién, que existe un tal sentimiento y que incluso
llegue a ser anormalmente potente, ;cémo dudarlo con soélo registrar de una manera
brutal los resultados que nunca cesa de producir a nuestro alrededor?”. Teilhard de
Chardin, 1965: 375.



THE UNBEARABLE
WaoLENESS oF BEING

God, Evolution, and the “Power of Love

: ILIA DELIO




& Teilhard:

o homem que pensou o Universo

Frei BETTO"
Sio Paulo, SP, Brasil

No domingo de Piscoa, 10 de abril de 1955, na comunidade dos
jesuitas em Nova York, o padre Pierre Teilhard de Chardin, de 73 anos,
levantou-se da cadeira para servir-se de cha. Nao conseguiu chegar a
mesa. Um ataque cardiaco fulminante pos fim a sua vida. Em seu enterro
havia duas ou trés pessoas.

Para muitos, sua morte representava um alivio, pois cessara o movi-
mento daquele cérebro poderoso. Como todos que ousam pensar pela
propria cabeca, recusando-se a acreditar que a verdade € necessariamente
filha da autoridade, Teilhard teve um final solitario.

Poucos sabiam que aquela cabeca que parara de pensar fora capaz
de conceber uma das mais abrangentes visdes do Universo, na qual todos
os elementos se integram, das microparticulas subatomicas a atraciao de
toda a matéria pelo Ponto Omega — que coroaria todos o processo de
evolucio da natureza.

Essa grandiosa sintese, registrada em livros e artigos — que, durante
sua vida, seus superiores eclesidsticos nunca permitiram que fossem publi-
cados, com receio de um novo caso Galileu-, integra as mais profundas
intuicdes espirituais aos mais avancados conceitos cientificos, reduzindo
a barreira que separa razio e fé. Sua contribuicao vai da geologia a teolo-
gia, passando pela fisica, quimica, biologia, paleontologia e antropologia.
Publicada apdés a sua morte, a obra de Teilhard alcancou, na primeira
metade da década de 1960, uma repercussio inesperada, figurando meses
nas listas de best sellers das principais cidades da Europa e dos EUA.

A renovacgio catdlica no Concilio Vaticano II (1962-1965) teve suas
entrelinhas marcadas pelo pensamento teilhardiano, que ajudou a Igreja a



30 - Frei BETTO

abrir-se ao dialogo com a ciéncia e a inserir-se no mundo moderno, aban-
donando sua secular desconfianca em relacio as evidéncias empiricas da
pesquisa cientifica e 2 autonomia da razio.

Nascido em 1°. de maio de 1881, em Auvergne - préximo a
Clermont-Ferrand, no centro da Franca -, Pierre Teilhard de Chardin foi
o quarto dos onze filhos de uma familia da antiga nobreza. Sua mie era
neta de Voltaire (1694-1778), que introduziu na Franca as teorias de Isaac
Newton e combateu toda espécie de supersticio e intolerancia.

Desde pequeno Teilhard demonstrava vivo interesse pela regiido
vulcanica em que morava. Aos 11 anos, ingressou no colégio jesuita de
Mongré, onde seu maior interesse era uma matéria que nao constava do
curriculo — a geologia. Fascinado pelas epistolas de Sao Paulo, e motiva-
do pelo “desejo do mais perfeito”, ou seja, de consagrar-se pela vocacio
religiosa, teve a sorte de encontrar um padre-mestre que o convenceu de
que o melhor servico de Deus pode ser o amor as pedras...

Mais tarde, em 1934, ele escreveria: “A originalidade da minha
crenca, da minha convic¢io, consiste no fato de que ela tem suas raizes
em dois dominios da vida que, habitualmente, sio considerados anta-
gonicos. Por formacio e educacio intelectual, eu pertenco aos filhos do
céu. Mas, por temperamento e por estudos profissionais, sou um filho
da terra. Colocado, assim, entre dois mundos, nao estabeleci nenhuma
separacio interior entre eles. Deixei que estes dois mundos agissem em
plena liberdade um sobre o outro, no mais profundo de mim mesmo” (Je
m’e explique, p.213-215).

O anticlericalismo reinante na Franca no inicio do século XX fez
com que o jovem Teilhard fosse transferido para a Ilha de Jersey, onde,
durante trés anos, estudou filosofia e teologia. Em seguida, enviaram-no
ao colégio do Cairo, como professor de fisica e quimica. Deixou-se entio
invadir pela mistica oriental, que contribuiu para aprofundar seus méto-
dos de oracido e a experiéncia de intimidade com Deus, como Alguém a
quem o crente se entrega e se integra. Essa experiéncia o marcaria para
sempre, criando as bases de sua visdo unitaria do Universo.

De 1908 a 1912, estudou teologia em Hastings, na Inglaterra. Em
24 de agosto de 1911, recebeu a ordenacio sacerdotal. No ano seguinte,
cursou paleontologia no Museu de Paris, onde, pela primeira vez, entrou
em contato com as ideias socialistas, através de seus colegas de trabalho.

Na pratica, a teoria é outra

Em 1913, Teilhard de Chardin participa de sua primeira expedicio,
para investigar pinturas primitivas em cavernas da Espanha. Foi neste



Teilhard: o homem que pensou o Universo - 31

momento que, aos 32 anos, imerso na busca do interior da matéria, ele
descobre o amor a uma mulher. “Estando desde a infincia — escreve ele
em O Coragdo da Matéria — a procura do coragio da matéria, era inevi-
tavel que, um dia, eu me encontrasse face a face com o Feminino. [...]
Parece-me indiscutivel que ao homem - mesmo a servico de uma causa
ou de Deus — nido é possivel nenhum acesso a maturidade e a plenitude
espirituais fora de qualquer influéncia sentimental que venha nele sen-
sibilizar a inteligéncia e suscitar, pelo menos inicialmente, as poténcias
de amar.”

Nunca se soube com certeza quem foi a mulher que despertou o
coracao do padre Teilhard. Alias, esse tipo de curiosidade é proprio de
quem, afetivamente mal resolvido, projeta-se na vida alheia, como os
avidos leitores de revistas que tratam dos bastidores da vida de atores
e atrizes. Ou daqueles que, como dizia Jesus, estio sempre prontos a
denunciar o cisco no olho alheio, mas nao sio capazes de enxergar a
trave no proprio.

Durante a guerra de 1914-1918, serve como enfermeiro, e medita
sobre o sentido da catastrofe dentro de uma visio maior da historia.
Em 1918, ao afirmar seu compromisso definitivo com a vida religiosa,
ao fazer os votos solenes, declara que quer destinar seu sacerdécio “a
divinizar as poténcias da Terra”. No ano seguinte, entra em contato com
Maurice Blondel (1861-1949), que vislumbrava o sobrenatural emergindo
na imanéncia e na acio, e escreve O poder espiritual da matéria.

Doutora-se em ciéncia em 1922, na Sorbonne, onde apresenta tese
sobre Os mamiferos do Eoceno Inferior francés e suas situacoes. Passa a
ensinar geologia no Instituto Catélico de Paris, até que, em 1923, faz sua
primeira viagem a China, onde permanece seis meses pesquisando no
deserto de Ordos, em Tien-Tsin, quando participa da descoberta de um
deposito de instrumentos paleoliticos, primeira prova da existéncia do
homem pré-histérico ao sul daquela regido chinesa. Escreve entio uma
de suas mais belas obras, A missa sobre o mundo.

A China representa seu ingresso nao apenas numa outra cultura,
despojada do racionalismo ocidental, mas também em uma outra sensibi-
lidade de apreensido dos fendbmenos naturais e historicos. Teilhard como
que se liberta da l6gica cartesiana e de uma espiritualidade onde as ver-
dades a serem criadas tendem a predominar sobre a experiéncia amorosa
a ser vivida. Rompe-se, a seus olhos, o limite que, no pensamento ociden-
tal, separa o sagrado e o profano. Toda a realidade se lhe apresenta agora
diafana, teofanica, como se imanéncia e transcendéncia surgissem a seus
olhos em cristalina transparéncia.



32 - Frei BETTO

Se volta a Paris em 1924, seus trabalhos cientificos adquirem fama,
a ponto de lotar os auditorios em que fazia conferéncias. Seus superiores,
preocupados com suas ideias, consideradas pouco ortodoxas aos olhos
de Roma, o forcam a abandonar a cadeira do Instituto Catodlico de Paris e
a retornar a China, numa espécie de exilio involuntario.

De novo em Tien-Tsin, escreve O meio divino e se integra aos
circulos de cientistas internacionais. Em 1929, participa da descoberta
de Sinantropo, em Chou-Kou-Tien, e passa a preocupar-se com a origem
da espécie humana. Em meados de 1931, inicia uma viagem cientifica,
de um ano, ao Turquestiao chinés. Até 1939, participa de expedicdes na
India, em Java e na Birmania. “A ciéncia me parece uma finalidade cada
vez menos suficiente a minha existéncia”, admite. “O verdadeiro interesse
de minha vida, ha muito tempo, é um certo esfor¢o para descobrir Deus
no mundo.” Comeca entio a redigir sua obra mais famosa, O fenémeno
humano.

E proibido falar

Em 1940, o Japio invade a China; e a Alemanha, a Franca, defla-
grando a Segunda Grande Guerra. O Vaticano obriga Teilhard a perma-
necer em Pequim até 1946, proibido de publicar seus escritos e divulgar
o resultado de suas pesquisas. Retorna a Paris em abril de 1946, disposto
a “trabalhar na reconstruc¢io do espirito”. Debate marxismo e existen-
cialismo com Berdiaeff (1874-1948), fil6sofo russo radicado na capital
francesa e tido como um dos inspiradores do existencialismo cristio e
do personalismo comunitario. Discute o valor espiritual do organismo
humano com Gabriel Marcel (1889-1973), fil6sofo e dramaturgo francés
que considerava o homem um peregrino do absoluto. E dialoga sobre o
sentido da matéria com Lavelle (1883-1951), fil6sofo francés que trabal-
hara numa filosofia dos valores.

O Colégio da Franga lhe oferece uma cadeira e ele se dirige a
Roma para pedir a seus superiores permissio de aceitd-la, bem como de
publicar O fenémeno humano. Nada consegue, senio o reconhecimento
da comunidade cientifica que, em 1951, o nomeia membro da Academia
de Ciéncias da Franca.

No ano anterior, ele havia escrito O cora¢io da matéria, sua auto-
biografia intelectual e espiritual. Segue para a Africa do Sul 2 procura dos
australopitecos. Em seguida, vai a Nova York, quando seus superiores o
ordenam a retornar a China, onde as expedictes cientificas e as dificul-
dades de comunicac¢io nao lhe permitiam divulgar suas ideias.

Na mesma €época, realizam-se congressos sobre a evolucio da natu-



Teilhard: o homem que pensou o Universo - 33

reza, como o Simpésio Catdlico de Quebec, no Canada, para o qual ele
nao € convidado, embora participem cientistas ateus. Retorna a Franca
em 1954, e se entusiasma pela experiéncia dos padres-operarios. Mas
poucos meses depois o enviam de novo aos EUA, de onde jamais retor-
naria com vida.

Membro da Companhia de Jesus, uma ordem religiosa que tem
como caracteristica a fidelidade indiscutivel ao papa, Teilhard de Chardin
soube, entretanto, nao confundir compromissos institucionais com obscu-
rantismo intelectual. Buscou a verdade 1a onde ela estivesse, nas pedras
das montanhas ou nos esqueletos dos ancestrais da raca humana, con-
fiante de que a evidéncia da verdade ¢ filha do tempo. Por isso, mesmo
censurado e calado, exilado e marginalizado, nio abandonou suas pes-
quisas e escreveu convencido de que a posteridade lhe daria razio, tendo
tido o cuidado de confiar os originais a parentes e amigos com liberdade
de divulgar sua obra. Obedeceu sem conceder, lutando sempre pelo dire-
ito de publicar seus escritos.

A época, tais litigios eram tratados nos bastidores eclesidsticos, sem
que a imprensa tivesse acesso ou mesmo interesse em difundi-los. A lei-
tura das cartas de Teilhard demonstra que, solitario em sua luta, ele nio
se deixou abater, pois soube transformar as limitacdes em purificadora
ascese, como quem se deixa transportar para outro nivel de valoracao dos
fatos e reconhecer que a profecia é como um espelho no qual sempre se
reflete a ma consciéncia do poder.



Getting the Poor Down From the Cross
Cristology of Liberation

A classical work of EATWOT's International Theological Commission

In 30 days after the «Noti-
CGETTING THE POOR DOWN FROM THE CROSS fication» against Jon Sobrino,
CHRISTOLOGY OF LIBERATION the EATWOT's International
Theological Commission re-
quested and collected the
contributions of more than 40
theologians, from all over the
world, to reflect and testify
about their theological work,
as «getting the poor down from
the cross».

As a result, there is this
digital book, which in its first
week -40 days after the «Noti-
fication- registered more than
three thousand downloads.

It continues to be on line
for downloading in several
languages (English, Spanish,
Italian) and in paper (English,
Spanish, Portuguese).

Printable originals with full resolution can still be requested for local editions
without profit purposes.

Getting the Poor Down from the Cross: still on line digital edition, which was
printed on paper in many places, 314 pp

Bajar de la cruz a los pobres: edicion digital en linea, y también una edicién en
papel, por Dabar, México 293 pp.

Descer da Cruz os Pobres: edicdo so6 em papel, pela Paulinas, Sao Paulo, 357 pp

Deporre i poveri dalla croce: edizione soltanto digitale, nella rete.

More information at the webpage:
InternationalTheologicalCommission.org
See also, alternatively: servicioskoinonia.org/LibrosDigitales




&5 Teilhard:

0 hombre que penso el Universo

Fray BETTO
Siao Paulo, SP, Brasil

El domingo de Pascua, 10 de abril de 1955, en la comunidad de los
jesuitas en Nueva York, el padre Pierre Teilhard de Chardin, de 73 afios,
se levant6 de su silla para servirse un té. No consigui6 llegar a la mesa.
Un ataque cardiaco fulminante puso fin a su vida. En su entierro hubo
dos o tres personas.

Para muchos, su muerte representaba un alivio, pues cesaria el
movimiento de aquel cerebro poderoso. Como todos los que osan pensar
con su propia cabeza, negandose a aceptar que la verdad es necesaria-
mente hija de la autoridad, Teilhard tuvo un final solitario.

Pocos sabian que aquella cabeza que par6 de pensar, fuera capaz
de concebir una de las mas comprensivas visiones del Universo, en el que
todos los elementos se integran; desde las micro-particulas subatémicas a
la atraccién de toda la materia por el Punto Omega, que coronaria todos
los procesos de la evolucién de la naturaleza.

Esa grandiosa sintesis, registrada en libros y articulos —que durante
su vida, sus superiores eclesidsticos nunca permitieron que fuesen publi-
cados por miedo a un nuevo caso Galileo—-, integra las mas profundas
intuiciones espirituales con los mas avanzados conceptos cientificos, redu-
ciendo la barrera que separa razén y fe. Su aportacion va de la geologia
a la teologia, pasando por la fisica, quimica, biologia, paleontologia y
antropologia. Publicada después de su muerte, la obra de Teilhard alcan-
70, en la primera mitad de la década de 1960, una repercusién inesperada,
figurando durante meses en las listas de best sellers de las principales
ciudades de Europa y de Estados Unidos.



36 - Frei BETTO

La renovacion catdlica en el Concilio Vaticano II (1962-1965) tuvo
sus entrelineas marcadas por el pensamiento teilhardiano, que ayudo a
la Iglesia a abrirse al didlogo con la ciencia e insertarse en el mundo
moderno, abandonando su secular desconfianza en relacion a las eviden-
cias empiricas de la investigacion cientifica y a la autonomia de la razoén.

Nacido el 1° de mayo de 1881, en Auvergne —proximo a Clermont-
Ferrand, en el centro de Francia—, Pierre Teilhard de Chandin fue el cuar-
to de los once hijos de una familia de la antigua nobleza. Su madre era
nieta de Voltaire (1694-1778), que introdujo en Francia las teorias de Isaac
Newton y combati6 toda especie de supersticion e intolerancia.

Desde pequefio Teilhard demostraba vivo interés por la region
volcanica en que vivia. A los 11 anos, ingres6 en el colegio jesuita de
Mongré, donde su mayor interés era una materia que no constaba en
el curriculo: la geologia. Fascinado por las epistolas de San Pablo, y
motivado por el “deseo de lo mas perfecto”, o sea, de consagrarse por
la vocacion religiosa. Tuvo la suerte de encontrar un padre maestro que
lo convencié de que el mejor servicio de Dios puede ser el amor a las
piedras... En 1934 le escribiria:

La originalidad de mi creencia, de mi conviccion, consiste en el
hecho de que ella tiene sus raices en dos dominios de la vida que, habi-
tualmente, son considerados antagénicos. Por formacién y educacion
intelectual, yo pertenezco a los hijos del cielo. Mas, por temperamento y
por estudios profesionales, soy un hijo de la tierra. Colocado asi, entre
dos mundos, no estableci ninguna separacién interior entre ellos. Dejé
que estos dos mundos procediesen en plena libertad uno sobre el otro,
en lo mas profundo de mi mismo. (Je m'e explique, p. 213-215).

El anticlericalismo reinante en Francia al inicio del siglo XX hace
que el joven Teilhard fuese transferido a la Isla de Jersey, donde durante
tres anos estudio filosofia y teologia. Seguidamente, lo enviaron al cole-
gio de El Cairo como profesor de fisica y quimica. Se dejé entonces inva-
dir por la mistica oriental, que contribuy6 a profundizar sus métodos de
oracion y la experiencia de intimidad con Dios, como Alguien a quien el
creyente se entrega 'y se integra. Esa experiencia lo marcara para siempre,
creando las bases de su vision unitaria del Universo.

De 1908 a 1912, estudi6 teologia en Hastings, Inglaterra. El 24 de
agosto de 1911 recibié la ordenacién sacerdotal. Al afio siguiente, cursé
paleontologia en el Museo de Paris, donde, por primera vez, entr6 en
contacto con las ideas socialistas, a través de sus colegas de trabajo.



Teilhard: el hombre que pensé el Universo - 37

En la practica, la teoria es otra

En 1913, Teilhard de Chardin realiza su primera expedicién para
investigar pinturas primitivas en cavernas de Espana. Fue en este momen-
to cuando, a los 32 afos, inmerso en la busqueda del interior de la mate-
ria, descubre el amor a una mujer.

Estando desde la infancia —escribe en El Corazon de la Materia—
procurando el corazén de la materia, era inevitable que, un dia, yo me
encontrase cara a cara con lo Femenino (...) Me parece indiscutible que
al hombre —igual al servicio de una causa o de Dios- no le es posible el
acceso a la madurez y a la plenitud espiritual fuera de cualquier influen-
cia sentimental que venga en él a sensibilizar la inteligencia y suscitar,
por lo menos inicialmente, las potencias de amar.

Nunca se supo, con certeza, quién fue la mujer que despert6 el
corazon del padre Teilhard. Por otra parte, ese tipo de curiosidad es pro-
pio de quien, afectivamente mal resuelto, se proyecta en la vida ajena,
como los avidos lectores de revistas que tratan entre bastidores de la vida
de actores y actrices. O de aquellos que, como dice Jesus, estin siempre
prontos a denunciar la paja en el ojo ajeno, pero no son capaces de ver
la viga en el propio.

Durante la guerra de 1914-1918 sirve como enfermero, y medita
sobre el sentido de la catastrofe dentro de una vision mayor de la histo-
ria. En 1918, al afirmar su compromiso definitivo con la vida religiosa,
al hacer los votos solemnes, declara que quiere destinar su sacerdocio “a
divinizar las potencias de la Tierra”. Al afio siguiente entra en contacto
con Maurice Blondel (1861-1949), que vislumbraba lo sobrenatural emer-
giendo en la inmanencia y en la accién, y escribe El Poder espiritual de
la Materia.

Se doctora en Ciencias en 1922, en la Sorbona, donde presenta la
tesis sobre Los mamiferos del Eoceno inferior francés y sus situaciones.
Pasa a ensenar geologia en el Instituto Catélico de Paris, hasta que en
1923, realiza su primer viaje a Tien-Tsin, China, donde permanece seis
meses investigando en el Desierto de Ordos. Es cuando participa en el
descubrimiento de un depésito de instrumentos paleoliticos, primera
prueba de la existencia del hombre prehistérico al sur de aquella region
china. Escribe entonces una de sus mas bellas obras, La Misa sobre el
Mundo.

China representa su ingreso no solamente en otra cultura, despoja-
da del racionalismo occidental, sino también en otra sensibilidad de apre-
hensién de los fendémenos naturales e historicos. Teilhard como que se
libera de la lé6gica cartesiana y de una espiritualidad donde las verdades



38 - Frei BETTO

que seran creadas tienden a predominar sobre la experiencia amorosa a
ser vivida. Se rompe, a sus o0jos, el limite que, en el pensamiento occiden-
tal, separa lo sagrado y lo profano. Toda la realidad se le presenta ahora
diafana, teofanica, como si inmanencia y transcendencia surgiesen a sus
ojos en cristalina transparencia.

De vuelta a Paria en 1924, sus trabajos cientificos adquieren fama,
a punto de llenar los auditorios en que pronuncia conferencias. Sus supe-
riores, preocupados con sus ideas, consideradas poco ortodoxas a los
ojos de Roma, lo fuerzan a abandonar la catedra del Instituto Catdlico de
Paris y a retornar a China, en una especie de exilio involuntario.

De nuevo en Tien-Tsin, escribe El Medio divino y se integra a los
circulos de cientificos internacionales. En 1929, participa en el descubri-
miento del Sinantropo en Chou-Kou-Tien, y pasa a preocuparse con el
origen de la especie humana. A mediados de 1931, inicia un viaje cienti-
fico de un afo al Turkestan chino. En 1939 participa en expediciones a
la India, Java y Birmania. “La ciencia me parece una finalidad cada vez
menos suficiente para mi existencia”, admite. “El verdadero interés de mi
vida, hace mucho tiempo, es un cierto esfuerzo para descubrir Dios en el
mundo.” Comienza entonces a escribir su obra mas famosa: El Fenomeno
Humano.

Prohibido hablar

En 1940, Japon invade China; y Alemania y Francia deflagran la
Segunda Guerra Mundial. El Vaticano obliga a Teilhard a permanecer en
Pekin hasta 1946, prohibiéndole publicar sus escritos y divulgar el resul-
tado de sus investigaciones. Retorna a Paris en abril de 1946, dispuesto a
“trabajar en la reconstruccion del espiritu”. Debate marxismo y existencia-
lismo con Berdiaeff (1874-1948), fil6sofo ruso radicado en la capital fran-
cesa y tenido como uno de los inspiradores del existencialismo cristiano
y del personalismo comunitario. Discute el valor espiritual del organismo
humano con Gabriel Marcel (1889-1973), filésofo y dramaturgo francés
que consideraba al hombre un peregrino de lo absoluto. Dialoga sobre el
sentido de la materia con Lavalle (1883-1951), fil6sofo francés que trabajo
en una filosofia de los valores.

El Colegio de Francia le ofrece una citedra y él se dirige a Roma
para pedir a sus superiores permiso para aceptarla y para publicar El
Fenomeno Humano. Nada consigue, sino sélo el reconocimiento de la
comunidad cientifica que, en 1951, le nombra miembro de la Academia
de Ciencias de Francia.



Teilhard: el hombre que pensé el Universo - 39

El afio anterior, el habia escrito El corazon de la materia, su auto-
biografia intelectual y espiritual. Va Africa del Sur a la procura de los
australopithecus. A continuacién va a Nueva York, cuando sus superiores
le ordenan volver a China, donde las expediciones cientificas y las difi-
cultades de comunicacion no le permitian divulgar sus ideas.

En la misma época se realizan congresos sobre la evolucién de
la naturaleza, como el Simposio Catélico de Quebec, en Canada, al que
él no fue invitado, y en el que participaron cientificos ateos. Regresa a
Francia en 1954, y se entusiasma por la experiencia de los sacerdotes
obreros. Pero pocos meses después lo envian de nuevo a Estados Unidos,
de donde jamas retornaria con vida.

Teilhard era miembro de la Compania de Jesus, una orden religiosa
que tiene como caracteristica la fidelidad indiscutible al papa. Teilhard
de Chardin sabe no confundir compromisos institucionales con oscuran-
tismo intelectual. Buscé la verdad donde ella estuviese, en las piedras
de las montanas o en los esqueletos de los ancestros de la raza humana,
confiado de que la evidencia de la verdad es hija del tiempo. Por eso, fue
censurado y callado, exiliado y marginado, pero no abandoné sus inves-
tigaciones y escribié convencido de que la posteridad le daria la razon;
teniendo cuidado de confiar los originales de sus escritos a parientes y
amigos con libertad de divulgar su obra. Obedecié sin conceder, luchan-
do siempre por el derecho de publicar sus escritos.

En aquella época, tales litigios eran tratados entre bastidores ecle-
siasticos, sin que la prensa tuviese acceso o interés en difundirlos. La
lectura de las cartas de Teilhard demuestran que, solitario en su lucha,
no se dejo abatir, pues supo transformar las limitaciones en ascesis puri-
ficadora, como quien se deja transportar a otro nivel de valoracién de los
hechos, y reconocer que la profecia es como un espejo en el que siempre
se refleja la mala conciencia del poder.






POR Teilhard de Chardin:

um mistico em comunhao com o Universo

Maria Clara LUCCHETTI BINGEMER"
Rio de Janeiro, RJ, Brasil

O ano de 2015 marca uma data importante para aqueles — muitos! —
que sio admiradores incondicionais do grande jesuita francés, cientista e
mistico, Pierre Teilhard de Chardin. Celebram-se neste ano os 60 anos de
sua morte. No mundo inteiro preparam-se homenagens e a nossa gostaria
de ser uma modesta nota que se somasse a esta sinfonia universal, bem
ao gosto de Teilhard.

E inegavelmente fascinante a figura deste explorador do universo,
que amava a matéria e nela contemplava a face do Criador e que por suas
pesquisas ousadas e sua liberdade de pensamento esteve durante longo
tempo, em vida, proibido de publicar seus escritos. Ao morrer, 0s mesmos
vieram a publico e hoje Teilhard € um dos mais respeitados pensadores
cristaos, nao sendo consideradas suas obras perigo algum para a fé crista.
E mesmo livro de cabeceira e inspirador de papas e te6logos.!

Nossa proposta neste texto é fazer uma leitura da obra de Teilhard
a partir da América Latina e, nela, de uma situacio bem concreta: o consu-
mismo, caracteristica da pés-modernidade, que se instalou aqui em nosso
continente. Nossa premissa é que a firia consumista em um continente
marcado pela pobreza dissociou ser humano e cosmos, homem, mulher
e natureza, criando uma falta de sensibilidade para os sentidos humanos
que chega a ser extremamente nociva para sua propria humanidade.

Em primeiro lugar, portanto, analisaremos esse “recesso dos sen-
tidos” trazido pela sociedade moderna e pés-moderna, procurando per-
ceber como afeta os habitantes do mundo inteiro e nio menos os da
América Latina. Veremos como esse estado de coisas afeta nio somente



42 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

a racionalidade, mas o desejo, pulsio mais profunda e humanizante do
homem e da mulher. O consumismo, entre outras coisas, cria uma “cul-
tura em recesso de desejo” e banaliza tudo aquilo que mais humaniza
o ser humano, fazendo-o consumir sem cessar e tornar-se sempre mais
insensivel aquilo que esta a sua volta, seja a pobreza que padecem tantos,
seja a negligencia em relacdo ao cosmos e a terra, pondo em risco a vida
e o futuro do planeta onde todos vivem.

Em seguida, examinaremos a mistica biblica como mistica de
comunhiao com o universo, de sintonia com o criado, incluindo e colo-
cando em comunicac¢io ser humano e mundo, de maneira a que juntos
reflitam a face do Criador. Procuraremos em seguida ver como Teilhard
de Chardin se inscreve nessa mistica de comunhio com o universo de
maneira radical e profunda, fazendo com que a mesma passe a constituir
o cerne de sua esplendida espiritualidade.

Finalmente, examinaremos alguns textos seletos de Teilhard, a fim
de encontrarmos neles a inspiracio para a teologia que hoje se faz em
nosso continente. Embora Teilhard nio tenha sido alguém com grande
preocupacio pelos pobres e embora estes ndo ocupem parte importante
em seu pensamento e discurso, ndo se pode ignorar que seu pensamento
sobre o cosmos e a natureza saio uma contribuicio preciosa para toda a
reflexdo teologica sobre a ecologia, que hoje se realiza no mundo inteiro,
inclusive e de maneira forte e insistente, no continente latino-americano.2

Uma cultura em recesso de sentidos e de desejo

A loucura consumista que hoje vivemos tem como contrapartida
uma perda imensa, que leva a uma obsolescéncia de tudo que ¢é vital e
novo, inclusive os sentidos e o desejo. Nesse processo ¢ levada adiante
uma ascese que vai na contramao da ascese classica das tradicoes religio-
sas. Trata-se de uma disciplina que aparece como a grande responsavel
por algo que corre o risco de configurar-se como a morte do desejo e da
vitalidade.

A ascese da vida contemporinea, segundo Heissig, é uma cari-
catura da mais rigida ascese religiosa classica. Sua pratica é em grande
parte inconsciente e isso a torna ainda mais perigosa.* A intensidade do
isolamento, a mortificacio dos apetites e a frigidez dos sentidos exigidos
daqueles que optam por viver no centro do mundo civilizado é melhor
medida pela quantidade de sonoléncia a que essas coisas induzem do que
por qualquer austeridade aflitiva destinada a manter o estado de alerta e
de vigilia da corporeidade. Longe do ideal de uma disciplina dos sacra-
mentos, a ascese do cotidiano nio é mais do que uma apresentaciao de
rotina, um sinal exterior de uma aridez interior.>



Teilhard de Chardin: um mistico em comunhao com o Universo - 43

Os sintomas identificados nessa situacao siao: a deterioracio do
dialogo entre as pessoas, ji que o conteudo e a forma deste didlogo
sao recebidos unilateralmente pela midia do mercado e por ela metabo-
lizados em sinteses nao controladas; a repressio e o debilitamento da
aprendizagem do amor por normas objetivas que nio fazem jus a uma
verdadeira e madura educacido dos sentidos; a alimentac¢ido se torna cada
vez mais insalubre, esterilizando o paladar da maioria; a vida intra-muros,
sedentaria e confinada, em ambientes refrigerados ou aquecidos artificial-
mente, sem contato com a natureza, enfraquece o olfato e sua capacidade
de alerta para os odores simples e naturais e liquefaz a vigilincia do
corpo para vibrar ao ritmo da mudanca das estacdes.® Ou ainda, como a
musica e o canto se identificam com os aparelhos mecanicos fabricados
para reproduzi-los, o prazer da performance ao vivo se torna um luxo
confiado ao cuidado de profissionais, para ser apreciado, novamente,
apenas na medida em que se pode pagar o altissimo preco dos espetacu-
los, acessivel apenas a uma minoria.”

O tato humano praticamente s6 entra em contato com coisas arti-
ficiais, tecidos, materiais de toda espécie, dessensibilizando-se em sua
capacidade de identificar superficies e texturas naturais. E até mesmo o
corpo humano, sobretudo o feminino, nio é mais natural devido a préte-
ses, silicones e todos os outros enxertos a que se submetem as mulheres
em nome de uma estética imposta e nio livremente escolhida.® De forma
que, quando o homem toca o corpo da amada, nao é apenas carne e
pele que encontra, mas algum silicone, metal ou enxerto escondido que
disfarca a verdadeira corporeidade com a qual deseja estar junto e dar
prazer e gozo verdadeiros.

As maquinas que economizam tempo ampliando a capacidade dos
membros do corpo e dos 6rgiaos lentamente amputam os rudimentos
basicos de graca e ritmo de trabalho e — além de cada vez mais reduzirem
0s empregos para as pessoas que deles necessitam - redefinem-no como
uma repeticio que impede o pensamento e automatiza o corpo.? A iden-
tificacdo do trabalho com o salario faz com que se percam as gratificacoes
mais basicas do trabalho produtivo e criativo. Oprimido sob a necessi-
dade de proporcionar a si mesmo e aos seus familiares a manutencio
das necessidades basicas da vida, o ser humano nao consegue pensar
nem criar. Transformado em maquina ele mesmo, seu corpo experimenta
outras formas de reificacio como um objeto de especializa¢io.l® Com
efeito, a submissao ao trabalho do tempo quantificado e da exigéncia
psiquica leva a uma rentncia obrigatéria por parte do trabalhador indi-
vidual.11

Os apetites, de tanto persistirmos em sacia-los, vao ficando sim-



44 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

plesmente anestesiados. Quanto mais o ritmo sobre-humano oprime,
tanto mais o espirito se arrasta, dominado por uma espécie de sonambu-
lismo. Tudo isso toma a pessoa por inteiro, e ela acaba por se tornar um
estado de espirito, mais e antes que um estado de coisas.

Como diz James Heissig, a escolha contra a pobreza e a privacio
ndo precisa esperar pela reforma das estruturas sociais.!2 Pode-se inau-
gurar uma revolucdo simples em busca de uma forma de vida igualmente
simples e talvez mais satisfatoriamente humana. Uma vida mais simples
necessariamente nos estimularia a usar mais os sentidos, e aliviaria boa
parte da infelicidade em que parece constituir a vida pés-moderna, quan-
do a depressio e a doencga do século e o suicidio aumentam exponencial-
mente nos paises em vias de desenvolvimento.!?

Ao fazer essa op¢ao, talvez nos surpreendamos com o estado de
frigidez em que nos encontramos e como nossos sentidos estavam para-
lisados e embotados, incapazes de exercer-se e exercitar-se para realizar
a unica funciao que lhes é propria: sentir. Nossa sociedade parece anes-
tesiada, parece haver desaprendido a sentir. Enquanto a ascese classica
ensinava a disciplinar um corpo que parecia querer sentir e gozar demais,
agora talvez a ascese necessaria seja aquela cujo objetivo consiste em
reaprender a sentir e a gozar.14 Reaprender a ouvir os ruidos da natureza
e a boa musica; a ver a infinita gama de cores das arvores, dos passaros
e do mar; a sentir os odores do primeiro café da manha, do azeite que
esquenta na cozinha para preparar o alimento, da terra molhada depois
da chuva; a degustar um pao puro, sem manteiga e que alimenta com seu
basico trigo, a sorver com delicia um copo de agua fresca em um dia de
calor; a tocar no pelo do animal de estimacio e sentir-lhe a maciez e, mais
que tudo, tocar no corpo dos seres queridos com abracos, beijos, maos
entrelacadas, sentindo a comunh2o na carne que simboliza a do espirito.

De tudo isto, vemos que estamos em uma cultura em recesso de
desejo. Dentre os muitos medos que invadem e enchem nossa cultura,
talvez um dos maiores seja o medo diante da ameaca da extin¢ao do
desejo. Trata-se do medo de uma impoténcia feita de desinteresse pro-
gressivo, de um fracasso de poténcia e de capacidade de experimentar
a dilatacao interior — as vezes dolorosa, mas sempre exaltante - que o
desejo provoca.l5 Nossas sociedades tio agressivamente erotizadas, onde
o erotismo, de tio propalado, banalizou-se e virou mercadoria barata,
estao na verdade espicacadas pela obsessio da auséncia de desejo. E essa
obsessao, que pareceria uma hiper-sexualizacdo, na verdade € o contrario
disso. Fala-se tanto de sexo que se encontra margem para suspeitar que



Teilhard de Chardin: um mistico em comunhao com o Universo - 45

nao se exercita a sexualidade. O falar e o expor desenfreados do erotismo
dio a impressdo de querer conjurar e exorcizar o medo de um fracasso
justamente na capacidade desejante.1¢

A Palavra criadora de Deus é, na Biblia, elemento constitutivo da
natureza na sua origem e atividade. E o cosmos, ou mundo criado, é fonte
de sua revelacio. E Deus que faz existir, dird a Escritura. E Ele que chama
as coisas de onde nao sdo para que sejam. E o faz por sua palavra. Deus
diz e aquilo é feito, do nada. E somente Ele é capaz de criar a partir do
nada tudo que existe.

Deus cria, porém, colocando ordem no criado. Sua Palavra estrutu-
ra o caos. E dialoga com a criatura humana com imenso respeito. Tudo
isto numa auséncia absoluta de violéncia, numa espécie de docura fun-
dante, que sera sustentiaculo para o desenrolar de toda a pedagogia divi-
na com o povo eleito e que nas Escrituras cristds culminara no Sermio
da Montanha, quando sera proclamada a perfei¢ao do Pai que faz brilhar
seu sol sobre bons e maus e sua chuva sobre justos e injustos. Neste criar
no tempo, "no principio", o relato biblico nio sonha em opor a eterni-
dade de Deus a eternidade do mundo criado. Somente Deus é principio
e comeco de tudo que existe e o mundo vem depois, ainda que nio se
possa estabelecer datas cronolégicas para essa posterioridade do criado.
Esse "comeco", essa "origem sem origem" que s6 encontra sua fonte no
mistério inefavel que Jesus Cristo chamou de Pai é incompreensivel sem
um "fim". Mas este fim, sem o qual o mundo perderia seu dinamismo,
nos é radicalmente desconhecido. Este desconhecimento nos impede de
busca-lo entre os fendmenos deste mundo e mesmo nas diversas ciéncias.

O esforco que vem fazendo a teologia crista, nos ultimos tempos,
para debrucar-se sobre a problematica da ecologia e da relacio do ser
humano com a totalidade da Cria¢io denota uma tomada de consciéncia.
O que esta em jogo na questio ecologica é muito mais que um novo tema
a ser refletido e trabalhado. Esti em jogo o futuro mesmo das relacdes
homem-natureza-Deus, ou seja, o futuro da vida sobre a terra e do pro-
prio conceito de Deus que € central para o cristianismo: Deus Pai, autor
da vida, criador e salvador.

Resgatar a relacio harmodnica entre ser humano e cosmos exorciza
a suspeita de uma concepc¢ao de humanidade equivocadamente indivi-
dualista, aliada a um determinismo econoémico e tecnolégico onipotentes;
a visio do homem separado da natureza, vendo nesta uma inimiga a ser
conquistada e destruida impunemente em nome de um equivocado pro-
gresso; a luta do homem pela vida transformada em ameacador instinto
de morte que pesa sobre todas as outras formas de vida. O risco disso é
banir da vida a nocdo tdo presente para os antigos de ver o0 cosmos como



46 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

uma epifania, ou seja, como a manifestacio de um mistério, que pede
reveréncia e respeito para quem dele se aproxima.

Contemplar o mistério do cosmos, porém, nao € distracio ética,
feita apenas de lazer e tranquilidade estéticas, mas despertar da preo-
cupacio ética primeira, que consiste em dar ou restituir ao homem e a
mulher despossuidos e espoliados o cosmos que é seu lugar. E essa resti-
tuicdo se da sob a forma da matéria a qual o ser humano tem um direito
assegurado pelo préprio Deus. Toma, entio, a forma da "devolu¢ao" do
pao ao faminto, do teto ao desabrigado, da agua ao sedento, etc., niao
sendo isso nada mais que restituir um pedaco do cosmos aquele ou aque-
la que dele foi desprovido. Esse gesto ético restituidor é, dentro da logica
cristd, o gesto redentor e salvador primeiro e fundamental.

Lugar da ética e do agir moral, a criacado é no entanto também
lugar do patético, do padecido, da vulnerabilidade afetada. Se algo ha a
restituir, esse algo é sintoma de perda, de caréncia, de sofrimento pela
necessidade agredida. E essa perda inscreve, necessariamente no cosmos
a marca do pathos. A utilizacio desordenada dos recursos da natureza faz
sofrer tanto ao ser humano como a prépria natureza, conclamando por-
tanto a solidariedade, a partilha, a reconciliacio na sua dimensao maior.
Lugar de experiéncia da paternidade divina, o cosmos € entao nio apenas
interpelacio ética, mas também receptividade que prova e é provada,
espaco de paixdo e compaixio.

A relacio com a natureza nio é, portanto, coisa idilica e impassi-
velmente fruida com puro gozo. Mas integra luta, conflito, nao sendo a
toa que os povos originarios da América Latina chamam a terra de mae,
“Pachamama”. Ja na Biblia, no Antigo e Novo Testamentos, essa relacio
de amor e luta com a natureza e o cosmos se apresentam como constitu-
tivas da experiéncia do povo de Israel e da primeira Igreja. Juntamente
com a mistica ativa e transformadora, pragmatica mesmo da histéria da
religiao de Israel, existe uma outra dimensio da mistica que € a contem-
placio do universo e a constatacio maravilhada da diafania que todas
as coisas tomam habitadas pelo Espirito de Deus. Teilhard de Chardin
encarnou e viveu essas duas vertentes misticas.

A mistica biblica enfatiza o compromisso de Deus com o povo, e
com pessoas historicas: Abraio, Isaac, Jaco, os profetas, etc. Ao lado desta
mistica do compromisso €ético, porque Deus se encontra na ac¢io justa e
na relacio amorosa para com 0s outros, existe também uma mistica da
contemplacio. O universo todo foi criado por Deus. Os seres humanos
(homem e mulher) sio lugares-tenentes de Deus, representantes divinos
em seu ser e em seu agir. Em tudo podemos contemplar a marca registra-



Teilhard de Chardin: um mistico em comunhao com o Universo - 47

da de Deus impressa nas criaturas e na realidade espiritual e corporal do
ser humano. Tal saborear a Deus na obra da criacio e no trabalho huma-
no permite a louvacio e a exaltacio da alma que vibra e se entusiasma.

O Novo Testamento prolonga e radicaliza a mesma linha da expe-
riéncia de Deus na historia. Afirma que Deus entrou totalmente na reali-
dade humana, pois se humanizou no judeu Jesus de Nazaré. A partir de
agora, o lugar de encontro de Deus sera preferentemente na vida huma-
na, particularmente, na vida dos crucificados. Esse Deus nio se encarnou
na figura do César em seu trono, nem do Sumo sacerdote em seu altar,
nem do Sabio em sua catedra, mas na figura dos oprimidos e excluidos
que acabam fora da cidade e crucificados. O mistério transcendente que
se encarnou se encontra crucificado. Grita na cruz por vida e quer res-
suscitar.17

-

Ha ainda uma outra vertente mistica no Novo Testamento. Ela é
claramente contemplativa. Ela afirma que tanto o Filho que se encarnou,
quanto o Espirito, tém a ver com o mistério da criacio. Eles estio ai pre-
sentes, fermentando o processo de ascensio rumo ao Reino da Trindade.
Eles como que recapitulam em si e no ser humano o universo e lhe dio
orientacdo segura de que convergird numa sintese bem-aventurada. Ele
também participara da ressurreicio de toda a carne. Por isso ha futuro
para as estrelas, para as montanhas, para as plantas, animais e povos.

Se a mistica do seguimento ¢é historica e das maos abertas para a
aclo, a mistica cristica e espiritual € dos olhos abertos e césmica. Ela pro-
cura a unidade em todas as diferencas, na medida em que um fio divino
perpassa o universo, a consciéncia e acio humana para uni-los para fren-
te e para cima, na perspectiva da suprema sintese com Deus, Omega da
evolucio e da criacdo. Esta mistica da unidade e uniao é bem testemunha-
da pela vertente vigorosa que vem dos Padres gregos (Gregorio de Nissa
e Gregorio Nazianzeno), passa pela tradi¢io platonica-agostiniana, chega
em S. Boaventura com o seu admiravel Itinerdrio da mente para dentro
de Deus, depois culmina com S. Jodao da Cruz (Subida ao monte Carmelo)
e com Santa Teresa D’Avila (castelo e suas moradas) até desembocar nos
ardentes textos misticos de Teilhard de Chardin.18

Teilhard de Chardin: um mistico em comunhido com o universo

Uma das figuras mais luminosas da mistica no século XX foi o
jesuita Teilhard de Chardin (1881-1955). Trata-se de alguém que viveu
apaixonadamente o seu tempo, abracando com grande intensidade a
experiéncia do Real, com toda a riqueza de sua materialidade. Dizia em
carta 2 sua amiga, Leontine Zanta, em outubro de 1926: “Parece



48 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

que a Humanidade nao voltara a apaixonar-se por Deus antes que Este
lhe seja mostrado no termo dum movimento que prolongue o nosso culto
pelo Real concreto, em vez de a ele nos arrancar. Ah!, como o Real seria
formidavelmente poderoso para nos arrebatar a0 nosso egoismo, se sou-
béssemos olha-lo na sua prodigiosa grandeza!”.1?

Toda a sua vida foi tocada por dois grandes amores: o Mundo e
Deus. Nio conseguia vislumbrar outro caminho de acesso a Deus senio
através de uma fé apaixonada pelo Mundo. Ali vislumbrava o toque da
diafania de Deus. Dizia num trecho de sua classica Missa sobre o Mundo:

“Pleno da seiva do Mundo, subo para o Espirito que me sorri para
além de toda conquista, vestido com o esplendor concreto do Universo
E eu ndo saberia dizer, perdido no mistério da Carne divina, qual é a
mais radiosa dessas duas bem-aventurangcas: ter encontrado o Verbo para
dominar a Matéria, ou possuir a Matéria para alcancar e submeter-me a
luz de Deus”.21

Outro traco singular de sua visao mistica é a presenca do feminino.
Trata-se de um dos fios essenciais na dinamica de todo o seu crescimento
espiritual. E o primeiro a reconhecer a singularidade dessa “atmosfera”
na conformacio de sua visao unitiva, enquanto luz irradiadora de todo o
processo de concentracio universal. O seu processo vital e reflexivo foi
tecido pela presenca desse olhar e influxo femininos. Eram n3o poucas
suas amigas mulheres, entre as quais algumas primas, parentes e outras
amigas e confidentes. 21 Todas sem excecio, tiveram enorme importin-
cia em sua vida, mistica e pensamento.

Teilhard de Chardin nasceu em maio de 1881 num pequeno vila-
rejo de Sarcenet, na regido francesa de Puy-de DOme. Seus pais tive-
ram onze filhos, sendo ele o quarto de uma numerosa familia. Seu pai,
Emmanuel Teilhard de Chardin, era agricultor erudito, muito interessado
na observacdo da natureza. Foi dele que Pierre herdou seu amor pelas
pedras, plantas e animais. Sua grande “atracio pela Matéria” vem da
infincia. Desde cedo vinha atraido por aquilo que “cintilava no coracio
da Matéria”. De sua mie, Berthe-Adele de Dompierre d 'Hornoy, herdou
a centelha da devocio crista.

O itinerario de vida desse grande mistico cristio pode ser dividido
em quatro etapas ou fases. A primeira envolve os anos de sua formacio,
marcadamente tradicional. Passa pela formacao jesuita no colégio de
Mongré, entrando em seguida na Companhia de Jesus (1899) e ordenan-
do-se sacerdote em agosto de 1911. Podem-se perceber vivos tracos da
espiritualidade jesuitica na cosmovisio de Teilhard, de modo particular
a percepcio da presenca e diafania de Deus no mundo. A segunda fase



Teilhard de Chardin: um mistico em comunhao com o Universo - 49

cobre sua experiéncia na guerra, podendo-se situar entre os anos de
1914 e 1918. Foram anos fecundos para o seu amadurecimento pessoal,
e ali nasceram suas primeira intui¢coes, firmando-se as bases de sua
reflexdao futura. Conforme Henri de Lubac, foi nesse periodo, nas noites
de solidao e na retaguarda das linhas de batalha, que ele pode refletir e
rezar longamente, entregando-se a Presenca de Deus. Uma terceira fase
cobre os anos parisienses e as expedicoes subsequentes, situando-se
entre os anos de 1919 a 1923, ganhando depois sequéncia até o inicio da
Segunda Guerra Mundial. Esse é o momento de sua formacio cientifica
em paleontologia e geologia em Paris, coroado com a sua defesa douto-
ral em ciéncia, no ano de 1922. Chegou na ocasido a ser convidado para
lecionar geologia no Instituto Catolico de Paris. Nesse periodo surgem os
primeiros conflitos com as autoridades da igreja catdlica e da Companhia
de Jesus, que niao estavam preparadas para acolher a novidade de seu
pensamento. Por decisido de seus superiores € enviado a China para la dar
continuidade as suas pesquisas cientificas. A primeira viagem ocorreu em
1923, sendo precursora de outras tantas. Vai praticamente fixar residéncia
na China até 1945. Esse pais torna-se para ele sua “segunda patria”, e ali
desenvolve nao s6 suas reflexdes cientificas, mas também suas grandes
intui¢Oes espirituais e teoldgicas, quando entio acontece o “pleno ama-
durecimento de suas ideias”. Foi a grande “sorte” de sua vida, reconheceu
mais tarde, favorecendo a ampliacio de seu pensamento e sua elevacio
a escala planetaria. Duas importantes obras de Teilhard foram redigidas
neste periodo: O meio divino (1926-1927) e O fenémeno humano (1938-
1940). Estas e outras obras de Teilhard nio tiveram autoriza¢io para
publicacio, o que s6 veio a ocorrer depois de sua morte, quando entiao
deu-se inicio a ediciao dos treze volumes de sua obra completa. A ultima
fase de sua vida cobre o periodo que vai do final da Segunda Guerra,
em 1945, até sua morte, ocorrida em Nova York, na Pascoa de 1955. E
um periodo marcado por grande fecundidade intelectual, mas também
pontuado por muitas tensdes e sofrimentos, motivados pela resisténcia e
oposicao as suas ideias.

No entanto, se sofridos foram seus anos de maturidade, seus anos
postumos assistiram ao que se pode denominar com razio o protago-
nismo histérico de Teilhard de Chardin na Igreja e no mundo intelectual
do pos-guerra. A irradiacio da sua personalidade, a novidade e audacia
das suas ideias, os vastos horizontes por elas abertos sobretudo a um
pensamento catélico ainda em parte paralisado pelos traumas d6 crise
modernista, situaram Teilhard no proprio centro do grande confronto
entre mundo cristio e mundo moderno, que entio caminhava para atingir
seu climax nos anos que precederam o Concilio Vaticano II. Esse prota-



50 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

gonismo historico de Teilhard recebera uma confirmacio fulgurante nos
anos que se seguiram imediatamente a sua morte quando, como uma
torrente represada e enfim livre, sua obra conhecera uma difusio mun-
dial, caracterizando um dos mais impressionantes fendmenos editoriais
do século XX.22

Fendmeno realmente extraordinario esse em que, em ritmo impres-
sionantemente rapido, “todos os escritos de Teilhard confiados a sua
legataria, Mlle. Jeanne Mortier, e depositados na Fondation Teilhard de
Chardin de Paris, sio entregues ao publico (13 volumes das Oeuvres
Completes, 10 volumes de correspondéncia, 11 volumes de escritos estri-
tamente cientificos): textos doutrinais e cientificos, fragmentos de diario,
escritos intimos, correspondéncia, tudo encontra leitores avidos, muitos
sdo traduzidos em diversas linguas, dando origem a uma imensa biblio-
grafia, sem duvida de valor desigual, mas que, na historia da Companhia
de Jesus, s6 encontra-paralelo na bibliografia sobre Inicio de Loyola.”23

Dentre a larga producao de Teilhard podem ser destacadas impor-
tantes obras de sintese, como O meio divino, O fenémeno humano e O
grupo zoologico humano. Ha também os artigos cientificos de geologia e
paleontologia, como igualmente os ensaios envolvendo questdes filoso-
ficas, cientificas, teologicas e espirituais. Podem também ser lembrados
seus escritos intimos e a larga correspondéncia. O extraordinario epis-
tolario de Teilhard com amigos e confidentes, entre os quais Auguste
Valensin, Léontine Zanta, Lucile Swan e Henri de Lubac, constitui funda-
mental porta de entrada para o acesso ao pensamento do mistico francés.

Ele foi, no interior da Igreja Catdlica e da Companhia de Jesus, um
dos primeiros pensadores a intuir e explicitar as extraordinarias impli-
cacoes cientificas, filosoficas e teolégicas do evolucionismo biolégico
e da perspectiva evolutiva do universo. Com efeito, a passagem de um
universo estatico e completo a um universo dinamico e aberto, nio podia
deixar de ser intuido por ele como um auténtico terramoto, uma vertigem
que comecara alguns séculos antes, no Renascimento e especialmente
com Galileu. Os tedlogos envolvidos no caso Galileu nao intuiram as
transformacodes drasticas a que o heliocentrismo obrigaria no que se refe-
re a concep¢iao de Deus, do Universo, da Vida. Tao drasticas eram essas
transformacodes, que Teilhard acredita que os tedlogos da Igreja Catodlica
ficaram literalmente paralisados pelo medo, e mostraram-se incapazes de
aceitar o enorme desafio que se lhe colocava?4:

“Admiramo-nos ou sorrimos, da perturbacdo da Igreja posta pela pri-
meira vez diante do sistema de Galileu. Na realidade, os te6logos de entdo
sentiam de modo perfeitamente acertado. Com o fim do Geocentrismo, é o
ponto de vista evolucionista que entra em cena (...) No fundo, desde logo,



Teilhard de Chardin: um mistico em comunhao com o Universo - 51

toda a teoria genesiaca da Queda recebia um germe de alteracdo; e so

hoje comegamos a avaliar a profundidade das mudangas que, a partir de

entdo, estavam virtualmente consumadas” 25

Teilhard de Chardin foi um grande precursor da espiritualidade
terrena e cosmica, que vé na terra, no cosmos, na natureza a fonte da
revelacio e a diafania de Deus. A experiéncia da matéria foi para ele
essencial, condicio e caminho para o acesso ao Meio Divino. Dizia com
vigor: “Tempera-te na Matéria, Filho da Terra, banha-te em tuas dobras
ardentes, pois ela é a fonte e a juventude da tua vida”.2¢ Sua grande maxi-
ma era: ir ao Céu através da Terra. Foi toda uma vida em defesa dessa
mistica vital, numa luta permanente contra o espiritualismo extraterreno
e desenraizado. Entendia que a verdadeira compreensio do humano
passa pela “solidariedade com a terra”.

Na raiz dessa solidariedade terrenal pulsa uma viva espiritualidade.
E no influxo da graca, como salientou Henrique Claudio de Lima Vaz, que
Teilhard encontrou o segredo essencial para sua cosmovisio profética e
sua resisténcia contra as forcas de oposicio. Seria extremamente dificil
compreender com acerto o seu pensamento excluindo essa dimensao
da sua vida. Passou por periodos fortes de angustia, e mesmo por crises
de “antieclesiasticismo”, superadas pela vitalidade de sua fé no Espirito
e no toque ardente do Meio Divino. O segredo de sua resisténcia estava
em sua vida espiritual. Estava certo de que o seu trabalho tinha uma
motivacio maior, que era divina, para além de seu exercicio pessoal. E
sempre movido por um otimismo imarcescivel, pontuado pela esperanca
nos humanos e no seu tempo.

O legado de Teilhard de Chardin hoje

Uma das principais contribuicbes de Teilhard hoje em dia, na
era pos-metafisica e mesmo pos-teista em que vivemos, é sem duvida a
reconciliacio entre fé e ciéncia. Toda a sua vida e seu trabalho caminhou
no sentido de responder a grande pergunta que inquieta o ser humano
moderno e pés-moderno: é possivel pensar Deus, crer em Deus, aceitar
deus e agir a luz de Sua existéncia em um mundo que pretende haver
chegado ao termo do processo ateista, liquidando de vez a heranca teista
e o legado da fé de muitas geracdes?

Tal foi o leitmotiv da extraordinaria aventura tedrica e humana
vivida por Teilhard de Chardin e s6 poderemos captar o seu sentido pro-
fundo se nos situarmos no centro irradiador do seu pensamento, que é
justamente a questio de Deus. O chamado “desencantamento do mundo”
que ¢é na verdade desencantamento do cosmos visivel, com o avanco das



52 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

ciéncias e a autonomia da técnica, vai tornando sempre mais propicio
o terreno para a invalidacio da ideia de Deus. A ciéncia torna-se ateia,
assim como a técnica, e isso passa a ser o pressuposto metodologico
indiscutivel, sobretudo no que diz respeito a trés questdes: o problema
das origens que inclui as trés diferenciacdes cosmicas do universo, da
vida e do ser humano; o problema da ordem do universo, cuja solucio
postula a auto diferenciacio estrutural dos niveis da realidade fisico-
biolégica; o problema da finalidade, conceito tido como metafisico, subs-
tituido pelo postulado de “desdobrar-se aleatério do universo”.27

Teilhard, homem de fé e consagrado pelos votos religiosos, tera
de enfrentar com sua mente brilhante e seu coraciao crente o desafio
dramatico do ateismo da cultura em que viveu, sobretudo na forma para
ele a mais desafiadora, que era o ateismo da ciéncia. Ele experimentara o
choque desse ateismo e desse secularismo no campo do saber cientifico,
onde a heranca de um cientificismo do século XIX tera relegado a ques-
tdo de Deus ao arquivo das questdes excluidas do ambito da ciéncia.28
Na verdade ele empreendera um enorme e ousado esforco a fim de ela-
borar uma fenomenologia do universo cientifico aberta a transcendéncia
de um Deus pessoal pensado como Ponto Omega.2?

Em sua formacido de jesuita, Teilhard foi formado na escola dos
Exercicios Espirituais de Santo Inacio e nas Constituicoes da Companhia
de Jesus. Além disso a teologia e a mistica de Paulo de Tarso, do “ser em
Cristo” e do Cristo cosmico se tornaram o centro de sua visiao teoldgica
e espiritual.30 Seguindo as pegadas de Santo Inicio, Teilhard entendera
o cosmos visivel como livro aberto com linguagem a ser decifrada por
quem o contempla.

Seu pensamento - indissocidvel de sua mistica- tem uma visao
cosmica holistica, sem deixar de ser analitica e propoe a necessidade
de deixar de lado uma visao estatica do universo para adotar uma visao
evolutiva e ndo estatica. Assim, um universo em evolu¢io rumo ao Ponto
Omega, pensa-o como ao mesmo tempo imanente e absolutamente
transcendente. A terra, 0 cOSmMOs € a natureza estio, portanto, prenhes da
presenca divina, sio o meio divino por exceléncia.

Teilhard dara entdo, a partir dai, o salto para a teologia, procu-
rando, a partir dessa sua visdo central, repensar e reformular alguns dos
conceitos fundamentais da tradicio teologico-dogmatica cristi. E ele o
faz fiel a convic¢io de que ha que haver profundas transformacdes her-
menéuticas quando se realiza a transicio de um cosmos estitico para um
cosmos evolutivo.31

Um mundo em perpétuo movimento, uma terra que pulsa e geme



Teilhard de Chardin: um mistico em comunhao com o Universo - 53

desejando evoluir em direcio ao ponto Omega, uma matéria dotada de
vida que carrega em seu bojo a possibilidade do acesso a Deus sdo con-
tribuicoes preciosas para a teologia cristd hoje. Inclusive e muito espe-
cialmente a teologia latino-americana.

Conclusao: o Deus libertador de Teilhard de Chardin

A reflexdo cientifica, filosofica e teologica de Teilhard de Chardin,
revelam um Deus que, sem deixar de preocupar-se com a justica devida
aos pobres, com a pluralidade cultural e religiosa que alerta para que a
teologia esteja sempre aberta ao didlogo e com a explosido carismatica
que domina as igrejas historicas dando conta de um afetivo por muito
tempo represado, revela o seu rosto coésmico e sua afinidade indissolivel
com a vida.

Assim, trata-se de uma mistica e um pensamento que podem ajudar
uma cultura consumista e em recesso de desejo, que perdeu o caminho
para que se dé o contato profundo e consolador dos sentidos humanos
com O cosmos, que nao consegue mais comunicar-se com a natureza e
as pessoas, mas apenas com maquinas. O Deus de Teilhard de Chardin é
um Deus vivo e que da vida e que pode ser encontrado na matéria viva
criada, encontrada no cosmos, na terra, na natureza.

O Deus que a experiéncia mistica e o pensamento de Teilhard de
Chardin revelam coincide harmoniosamente com o que a Escritura chama
de Deus da vida. Assim, a grandeza e o valor infinito de cada pessoa
humana, tema tdo caro a teologia latino-americana encontra nesse Deus
da vida teilhardiano uma legitimacio de ressonincias cosmicas e uni-
versais, pois demonstra que apenas assim a evoluciao pode ser refletida
e dirigida em direcio ao Ponto Omega tomando em conta nio apenas
seus aspectos antropocéntricos, mas também suas dimensdes césmicas e
terrenais.

Toda a ampliacio do leque de prioridades da Teologia da
Libertacido, que dilatou-se em direcio a campos tais como a ecologia, o
género, a raca e a etnia encontra na mistica e na teologia de Teilhard uma
contribui¢io preciosa para nio se deter nesse avanco e nesse alargamen-
to de sua visdo e seu estatuto de inteligéncia da fé. Que o sexagésimo
aniversario da morte deste grande mistico e pensador cristio seja uma
boa ocasiao para responder a este desafio.

Notas
1 por exemplo, o Papa Paulo VI e os tedlogos Leonardo Boff, Ursula King, entre outros.

2 V. sobre isso a obra mais recente de Leonardo Boff, de lvone Gebara, Eduardo Cruz, entre
outros.



54 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

3 Cf. sobre isso Cavanaugh. Etre consommé — Une critique chretienne du consumerisme.
Paris: Editions de I' homme nouveau, 2007, esp pp.148-154.

4cr. Heissig. “The recovery of the senses: against the asceticisms of the age”. In: Journal of
Ecumenical Studies, v.33,pp.216-237, Spr '96.

5 Ibid., p.224.
6 Ibid.
7 Ibid.

8 Cf. Novaes, op.cit. Cf., da mesma autora, mais recentemente, Com que corpo eu vou? Rio
de Janeiro: Pallas, 2010.

9 Cf. SW e sua experiéncia na fabrica. Ver Weil. "Expérience de la vie d'usine". In: Lussy
(ed.). Ecrits historiques et politiques Il — Oeuvres Complétes. Paris: Gallimard, 1991,
p. 295.

10 ¢f. |bid. Ver também o famoso filme de Charles Chaplin, Tempos modernos, em que o
operario acaba identificando-se com a maquina de tal maneira que esta passa a ser
sua verdadeira identidade.

11 ¢f. Heissig, art cit. p.224.
12 ¢f. Heissig, art. cit., p.225.

13 Segundod a Deutsche Welle, a cada 35 segundos, uma pessoa comete suicidio. Apenas
na Alemanha, ha alguém se matando a cada 45 minutos. A cada dia, quarenta//cau-
sas mortis no mundo. Os indices de suicidio sdo maiores nos paises industrializados,
sendo que, proporcionalmente, o Leste Europeu possui a taxa mais alta, enquanto
em numeros Absolutos a China lidera as estatisticas. Cf. http:/www.dw-world.de/dw/
article/0,,605532,00.html. Acessado em 25 fev 2011.

14 Cf. Heissig, art. cit., p.225.
15 ¢f. Guillebaud. La tyrannie du plaisir. Paris: Seuil, 1998, p.114.
16 1pig.

17 cf. L. BOFF, Sentido cristdo de mistério e mistica in http://www.humaniversidade.com.br/
boletins/sentido_cristao_misterio_mistica.htm acessado em 9/11/2014

18 Cf ibid

19 p TEILHARD DE CHARDIN, Cartas a Léontine Zanta, Livraria Morais Editora, Lisboa
1967, p. 91.

20 p. TEILHARD de CHARDIN, Hino do Universo. Sdo Paulo: Paulus, 1994, p. 29.

21 cf, por exemplo a primeira doutora em letras da Franga, e jornalista Leontine Zanta que
manteve com ele viva amizade. Feminista entusiasta, era estimulada nisso por Teilhard,
que desde a China lhe escrevia cartas encorajadoras com as pequenas vitorias de sua
amiga e das Equipes Sociais Femininas das quais essa participava: “Voce tem razdo de
ver nelas um triunfo, de fato, para o Feminismo! E se impondo assim que as mulheres
fardo seu espago na sociedade. “ (Lettres a Léontine Zanta, p. 68)

22 Cf. H. c. de LIMA VAZ, Teilhard de Chardin e a questéo de Deus, in Revista MAGIS de fé
e cultura, numero 12 (1996) p 3

23 ibid

24 cf A DINIS, Implicagbes teoldgicas do evolucionismo biolégico de Teilhard de Chardin,

in http://www.braga.ucp.pt/resources/documents/FACFIL/implicacoes_teologicas_char-
din_def.doc, acessado em 9/11/2014



Teilhard de Chardin: um mistico em comunh&o com o Universo - 55

25 Teilhard de Chardin, “Queda, redengéo e geocentrismo” (1920) em id., A Minha Fé. A
Matéria e Deus, Lisboa: Ed. Noticias, 2000, p. 46, nota 1.

26 Tejlhard de Chardin. Hino do Universo. Sao Paulo: Paulus, 1994, p. 67
27 H. DE LIMA VAZ, ibid , p. 9.

28 |bid, p. 12.

29 |bid.

30 |pid, p. 15.

31 0 Pe. Vaz, em seu texto por nés citado supra, (p 23) afirma que foi em torno dessas extra-
polagdes teolédgicas de Teilhard que se feriram as mais acirradas discussdes sobre seu
pensamento. E remete a obra La pensée religieuse de Teilhard de Chardin, de Henri
de Lubac, que tornou-se uma referéncia obrigatéria nessas discussdes, ao demonstrar
convincentemente a fidelidade de Teilhard a tradigdo doutrinal cristd e estabelecer os
critérios para uma exegese correta do seu pensamento teoldgico.



Diarmuid O’Murchu MSC

- ~lON BEING A

afjf('b P

L
i

Embracing an Empowering Faith

Diarmuid O'MURCHU moves the theological debate into the only valid perspective for
today: the global one, interdisciplinar, in cosmic and evolutionary dimension, beyond
religions... He presents a panoramic vision, so courageous as challenging and enthusias-
tic, witnessing the axial transformation we are currently crossing.

Postcolonialism is probably the more radical cultural and epistemological criticism
ever risen. Brother of our Liberation Theology, it is the stretch it has to cover now to
eep faithful to its original mission. In Latin American as well all over the world. Bei
lonial... will be the only way of being a Christian in the emerging adul

]




- 57

ESP Teilhard de Chardin:

un mistico en comunion con el Universo

Maria Clara LUCCHETTI BINGEMER"
Rio de Janeiro, RJ, Brasil
Traduccion de José Luis Paz

El afio 2015 marca una fecha importante para aquellos -muchos—
que son admiradores incondicionales del gran jesuita francés, cientifico
y mistico, Pierre Teilhard de Chardin. Se celebra en este afio los sesenta
afnos de su muerte. En el mundo entero se preparan homenajes, y el nues-
tro nos gustaria que fuese una modesta nota que se sumase a esta sinfonia
universal, al gusto de Teilhard.

Es fascinante la figura de este explorador del universo, que amaba
la materia y en ella contemplaba la faz del Creador y que por sus osadas
investigaciones y su libertad de pensamiento, tuvo prohibido publicar sus
escritos. Tras su muerte, fueron publicados, y hoy Teilhard es uno de los
mas respetados pensadores cristianos, y sus obras ya no son considera-
das un peligro para la fe. El es libro de cabecera e inspirador de papas
y te6logos.1

Nuestro propodsito en este texto es hacer una lectura de la obra
de Teilbard a partir de América Latina y ello, desde una situacion bien
concreta: el consumismo, caracteristica de la posmodernidad, que ya se
instal6 también en nuestro continente. Nuestra premisa es que la furia
consumista, en un continente marcado por la pobreza, disocié ser huma-
no y cosmos, hombre, mujer y naturaleza, creando una falta de sensibi-
lidad para los sentidos humanos que llega a ser extremadamente nociva
para su propia humanidad.

En primer lugar, analizaremos ese receso de los sentidos ocasiona-
do por la sociedad moderna y posmoderna, procurando percibir c6mo
afecta a los habitantes del mundo entero y particularmente a los de
América Latina. Veremos como ese estado de cosas afecta, no solamente



58 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

la racionalidad, sino el deseo, la pulsion mas profunda y humanizadora
del hombre y de la mujer. El consumismo, entre otras cosas, crea una
cultura de retroceso del deseo y banaliza todo lo que mas humaniza al
ser humano. Haciéndole consumir sin cesar, se vuelve mas insensible a
aquello que esta a su alrededor, ya sea la pobreza que padecen tantos, o
la negligencia en relacién al cosmos y a la tierra, poniendo en riesgo la
vida y el futuro del planeta en el que todos vivimos.

A continuacién examinaremos la mistica biblica como mistica
de comunién con el universo, de sintonia con lo creado, incluyendo y
poniendo en comunicacién ser humano y mundo, de manera que juntos
reflejen la faz del Creador. Procuraremos ver como Teilhard de Chardin
se inscribe en esa mistica de comunion con el universo, de manera radi-
cal y profunda, haciendo que la misma pase a constituir la médula de su
espiritualidad.

Finalmente examinaremos algunos textos selectos de Teilhard, con
el fin de encontrar en ellos la inspiraciéon para la teologia que hoy se
hace en nuestro continente. Aunque Teilhard no ha sido alguien con una
gran preocupacion por los pobres y a pesar de que éstos no ocupen parte
importante de su pensamiento y discurso, no se puede ignorar que su
pensamiento sobre el cosmos y la naturaleza son una aportacion preciosa
para toda la reflexion teologica sobre la ecologia, que hoy se realiza en el
mundo entero, incluso -y de manera fuerte e insistente— en el continente
latinoamericano.2

Una cultura en receso de sentidos y de deseo

La locura consumista que hoy vivimos tiene como contrapartida
una pérdida inmensa, que lleva a la obsolescencia de todo lo que es vital
y nuevo, incluso de los sentidos y del deseo.? En ese proceso es aceptada
una ascesis que va a contrapelo de la ascesis clasica de las tradiciones
religiosas. Se trata de una disciplina que aparece como la gran responsa-
ble de algo que corre el riesgo de configurarse como la muerte del deseo
y de la vitalidad.

Las ascesis de la vida contemporanea, segin Heissig, es una carica-
tura de la mas rigida ascesis religiosa clasica. Su practica es en gran parte
inconsciente, y eso la vuelve todavia mas peligrosa 4. La intensidad del
aislamiento, la mortificaciéon de los apetitos y la frigidez de los sentidos
exigidos para aquellos que optan por vivir en el centro del mundo civi-
lizado, es medida mejor por la cantidad de somnolencia que esas cosas
inducen, que por cualquier austeridad aflictiva destinada a mantener el
estado de alerta y de vigilia de la corporeidad. Lejos del ideal de una dis-



Teilhard de Chardin: un mistico en comunién con el Universo - 59

ciplina de los sacramentos, la ascesis de lo cotidiano no es mas que una
presentacion de rutina, la sefial exterior de una aridez interior. >

Los sintomas identificados en esa situacién son: el deterioro del
didlogo entre las personas, ya que el contenido y la forma de este didlogo
son recibidos unilateralmente por la mediacién del mercado y por ella
metabolizados en sintesis no controladas; la represion o el debilitamiento
del aprendizaje del amor por normas objetivas que no hacen justicia a
una verdadera y madura educacién de los sentidos; la alimentacién se
vuelve cada vez mas insalubre, esterilizando el paladar de la mayoria;
la vida intramuros, sedentaria y confinada, en ambientes refrigerados o
calentados artificialmente, sin contacto con la naturaleza, debilita el olfato
y su capacidad de alerta para los olores simples y naturales, y liquida la
vigilancia del cuerpo para vibrar al ritmo del cambio de las estaciones.®
También, como la musica y el canto se identifican con los aparatos meca-
nicos fabricados para reproducirlos, el placer del perfomance en vivo se
torna un lujo confiado al cuidado de profesionales, para ser apreciado,
nuevamente, solo en la medida en que se puede pagar el altisimo precio
de los especticulos, accesibles a una minoria.”

El tacto humano practicamente solo entra en contacto con cosas
artificiales, tejidos, materiales de toda especie, desestabilizandose en su
capacidad de identificar superficies y texturas naturales. Y hasta el mismo
cuerpo humano, sobre todo el femenino, no es ya natural debido a pr6-
tesis, silicona y todos los otros injertos a que se someten las mujeres en
nombre de una estética impuesta, no libremente escogida.® De forma que
cuando el hombre toca el cuerpo de la amada, no es solamente carne y
piel lo que encuentra, sino silicona, metal o injerto escondido que disfra-
za la verdadera corporeidad con la cual desea estar y dar placer y gozo
verdaderos.

Las maquinas que economizan tiempo, ampliando la capacidad de
los miembros del cuerpo y de los 6rganos, lentamente amputan los rudi-
mentos basicos de la gracia y ritmo del trabajo y, ademas de reducir los
empleos para las personas que necesitan de ellos, lo redefinen como una
repeticion que impide el pensamiento y automatiza el cuerpo.? La identi-
ficacion del trabajo con el salario hace que se pierdan las gratificaciones
mas basicas del trabajo productivo y creativo. El ser humano oprimido
por la necesidad de proporcionar para si y sus familiares el mantenimien-
to de las necesidades basicas de la vida, no consigue pensar en crear.
Transformado en maquina él mismo, su cuerpo experimenta otras formas
de cosificacién como un objeto de especializacion.!0 Como efecto, la
sumision al trabajo del tiempo cuantificado y de la exigencia psiquica,
lleva a una renuncia obligatoria por parte del trabajador individual.11



60 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

Los apetitos, de tanto persistir en saciarlos, van quedando simple-
mente anestesiados. Cuanto mas oprime el ritmo sobrehumano, tanto mas
se arrastra el espiritu, dominado por una especie de sonambulismo. Todo
eso toma a la persona por entero, y ella acaba por tornarse un estado de
espiritu, mas y antes que un estado de cosas.

Como dice James Heissig, la lucha contra la pobreza y la privacion
no necesita esperar la reforma de las estructuras sociales.!2 Se puede
inaugurar una revolucién simple en busca de una forma de vida igual-
mente simple y tal vez mas satisfactoriamente humana. Una vida mas
simple, necesariamente nos estimularia a usar mas los sentidos, y aliviaria
buena parte de la infelicidad tan presente en la vida posmoderna, cuando
la depresion y la dolencia del siglo y el suicidio aumentan exponencial-
mente en los paises en vias de desarrollo.!3 Al hacer esa opcion, tal vez
nos sorprendemos por el estado de frialdad en que nos encontramos y
como nuestros sentidos estaban paralizados y embotados, incapaces de
ejercitarse y excitarse para realizar la tnica funcién que les es propia:
sentir. Nuestra sociedad parece anestesiada, parece haber desaprendido
a sentir. En tanto que la ascesis clasica ensefiaba a disciplinar un cuerpo
que parecia querer sentir y gozar demasiado, ahora, tal vez la ascesis
necesaria sea aquella cuyo objetivo consiste en reaprender a sentir y a
gozar.14 Reaprender a oir los sonidos de la naturaleza y la buena musica;
a ver la infinita gama de colores de los arboles, de los pajaros y del mar;
a sentir los olores del primer café de la mafiana, del aceite que se calienta
en la cocina para preparar el alimento, de la tierra mojada después de
la lluvia; a degustar un pan puro, sin mantequilla y que alimenta con su
basico trigo, a sorber con delicia una copa de agua fresca en un dia de
calor, al acariciar el pelo del animal estimado y sentir su blandura y, mas
que todo, tocar el cuerpo de los seres queridos con abrazos, besos, manos
entrelazadas, sintiendo la comunién en la carne que simboliza el espiritu.

Con todo esto, vemos que estamos en una cultura del receso del
deseo. De entre los muchos miedos que invaden y llenan nuestra cultura,
tal vez uno de los mayores sea el miedo ante la amenaza de la extincion
del deseo. Se trata del miedo a una impotencia causada por el desinterés
progresivo, de un fracaso de potencia y de capacidad de experimentar
la dilatacion interior —a veces dolorosa, pero siempre exultante- que el
deseo provoca.l> Nuestras sociedades tan agresivamente erotizadas,
donde el erotismo, de tan propalado, se banalizé y se transformé en
mercancia barata, esti en verdad picado por la obsesion de la ausencia
del deseo. Y esa obsesion, que pareceria una hipersexualizacién, en ver-
dad es lo contrario. Se habla tanto de sexo que da pie para sospechar
que no se ejercita la sexualidad. Hablar y exponer desenfrenadamente de



Teilhard de Chardin: un mistico en comunion con el Universo - 61

erotismo, da la impresién de querer conjurar y exorcizar el miedo de un
fracaso, justamente de la capacidad deseada.l¢

La palabra creadora de Dios es, en la Biblia, elemento constitutivo
de la naturaleza en su origen y actividad. Y el cosmos, o mundo creado,
es fuente de su revelacion. Es Dios quien hace existir, dira la Escritura.
Es El quien llama a las cosas de donde no son, para que sean, y lo hace
con su palabra. Dios dice, y aquello es hecho, de la nada. Solamente El
es capaz de crear, a partir de la nada, todo lo que existe.

Dios crea, sin embargo, colocando orden en lo creado. Su Palabra
estructura el caos. Y dialoga con la criatura humana con inmenso respeto.
Todo esto con una ausencia absoluta de violencia, en una especie de dul-
zura fundante, que sera sustentaculo para desarrollar toda la pedagogia
divina con el pueblo elegido y que en las Escrituras cristianas culminara
en el Sermo6n de la Montafia, cuando sera proclamada la perfeccion del
Padre que hace brillar su sol sobre buenos y malos y su lluvia sobre
justos e injustos. En este crear en el tiempo, “en el principio”, el relato
biblico no suefia con oponer la eternidad de Dios a la eternidad del
mundo creado. Solamente Dios es principio y comienzo de todo lo que
existe y el mundo viene después; todavia no se pueden establecer datos
cronolégicos para esa posteridad de lo creado. Ese “comienzo”, ese “ori-
gen sin origen” que s6lo encuentra su fuente en el misterio inefable que
Jesucristo proclamé del Padre, es incomprensible sin un fin. Pero este fin
sin el cual el mundo perderia su dinamismo, nos es radicalmente desco-
nocido. Este desconocimiento nos impide buscarlo entre los fenémenos
de este mundo e igualmente en las diversas ciencias.

El esfuerzo que viene haciendo la teologia cristiana, en los ultimos
tiempos, para asomarse a la problematica de la ecologia y de la relacion
del ser humano con la totalidad de la creacion, denota una toma de con-
ciencia. Lo que estd en juego en esta cuestion de la ecologia es mucho
mas que un nuevo tema para ser reflexionado y trabajado. Esta en juego
el futuro de las relaciones hombre-naturaleza-Dios, o sea, el futuro de la
vida sobre la tierra y del propio concepto de Dios que es central para el
cristianismo: Dios Padre, autor de la vida, creador y salvador.

Rescatar la relaciéon armoénica entre ser humano y cosmos exorciza
la sospecha de una concepcion de humanidad equivocadamente indivi-
dualista, aliada a un determinismo econémico y tecnolégico omnipoten-
tes; la vision del ser humano separado de la naturaleza, viendo en ésta
una enemiga a ser conquistada y destruida impunemente en nombre de
un equivocado progreso; la lucha del ser humano por la vida transfor-
mada en amenazador instinto de muerte, que pesa sobre todas las otras
formas de vida. El riesgo de ello es desterrar de la vida la nocién tan



62 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

presente para los antiguos, de ver el cosmos como una epifania, o sea,
como una manifestacion de un misterio que pide reverencia y respeto
para quien a él se aproxima.

Contemplar el misterio del cosmos, sin embargo, no es distraccion
ética, hecha s6lo de ocio y tranquilidad estéticas, sino despertar de la
preocupacion ética primera, que consiste en dar o restituir al hombre y
a la mujer desposeidos y expoliados, el cosmos, que es su lugar. Y esa
restitucion se da bajo la forma de la materia a la que el ser humano tiene
derecho, asegurado por el propio Dios. Toma, entonces, la forma de
“devolucion” del pan al hambriento, del techo al desabrigado, del agua al
sediento, etc., no siendo eso nada mas que restituir un pedazo del cosmos
a aquel o a aquella, que de aquello fue desposeido/a. Ese gesto ético de
la restitucion es, dentro de la logica cristiana, el primero y fundamental
gesto redentor y salvador.

Lugar de la ética y del hacer moral, la creacién es también lugar del
que padece, de la vulnerabilidad afectada. Si algo hay que restituir, ese
algo es sintoma de pérdida, de carencia, de sufrimiento por la necesidad
agredida. Y esa pérdida inscribe, necesariamente, en el cosmos la marca
del pathos. La utilizacion desordenada de los recursos de la naturaleza
hace sufrir tanto al ser humano como a la propia naturaleza, proclaman-
do la solidaridad, el compartir, la reconciliacién, en su dimensién mayor.
Lugar de experiencia de la paternidad divina, el cosmos es entonces, no
solamente, interpelacion ética sino también receptibilidad que prueba y
es probada, espacio de pasién y compasion.

La relacion con la naturaleza no es, por tanto, cosa idilica e inal-
terablemente fluida como puro gozo, sino que integra lucha, conflicto,
no siendo por casualidad que los pueblos originarios de América Latina
llaman madre (Pachamama), a la Tierra. Ya en la Biblia, en el Antiguo y
Nuevo Testamento, esa relaciéon de amor y lucha con la naturaleza y el
cosmos, se presentan como constitutivas de la experiencia del pueblo de
Israel y de la primera Iglesia. Juntamente con la mistica activa y transfor-
madora, pragmatica como la historia de la religion de Israel, existe otra
dimension de la mistica que es la contemplacién del universo y la consta-
tacion maravillosa de la diafanidad que todas las cosas toman, habitadas
por el Espiritu de Dios. Teilhard de Chardin encarné y vivié esas dos
vertientes misticas.

La mistica biblica enfatiza el compromiso de Dios con el pueblo, y
con personas historicas: Abraham, Isaac, Jacob, los profetas, etc. Al lado
de esta mistica del compromiso ético, porque Dios se encuentra en la
accion justa y en la relacion amorosa para con los otros, existe también



Teilhard de Chardin: un mistico en comunién con el Universo - 63

una mistica de la contemplacion. El universo todo fue creado por Dios.
Los seres humanos (hombre y mujer) son lugares de Dios, representan-
tes divinos en su ser y su hacer. En todo podemos contemplar la marca
registrada de Dios, impresa en las criaturas y en la realidad espiritual y
corporal del ser humano. Tal saborear a Dios en la obra de la creacion y
en el trabajo humano, permite el culto y la exaltacién del alma que vibra
y se entusiasma.

El Nuevo Testamento prolonga y radicaliza la misma linea de la
experiencia de Dios en la historia. Afirma que Dios entr6 totalmente en
la realidad humana, pues se humanizé en el judio Jesis de Nazaret. A
partir de ahora, el lugar del encuentro con Dios seri, preferentemente, en
la vida humana, particularmente en la vida de los crucificados. Ese Dios
no se encarnd en la figura de César en su trono, ni en el Sumo sacerdote
en su altar, ni en el sabio en su catedra, sino en la figura de los oprimi-
dos y excluidos que acaban fuera de la ciudad y crucificados. El misterio
trascendente que se encarno, y se encuentra crucificado. Grita en la cruz
por la vida y quiere resucitar.17

Hay también otra vertiente mistica en el Nuevo Testamento, clara-
mente contemplativa. Afirma que tanto el Hijo que se encarnd, cuanto el
Espiritu, tienen que ver con el misterio de la creacion. Estan ahi presen-
tes, fermentando el proceso de ascensiéon rumbo al Reino de la Trinidad.
Ellos como que recapitulan en si y en el ser humano el universo y le
dan orientacion segura que convergera en una sintesis bienaventurada.
El también participard de la resurrecciéon de toda la carne. Por eso hay
futuro para las estrellas, para las montanas, para las plantas, animales y
pueblos.

Si la mistica del seguimiento es histérica y de manos abiertas para
la accion, la mistica cristica y espiritual es de ojos abiertos y césmica. Ella
procura la unidad de todas las diferencias, en la medida en que un hijo
divino sobrepasa el universo, la conciencia y accion humana para unirlos
hacia adelante y hacia arriba, con la perspectiva de la suprema sintesis
con Dios, Omega de la evolucion y la creacion. Esta mistica de la unidad
y la unién esta bien testimoniada por la vertiente vigorosa que viene de
los Padres griegos (Gregorio de Nisa y Gregorio Nacianceno), pasa por
la tradicion platénico-agustiniana, llega en S. Buenaventura con su admi-
rable itinerario de la mente para dentro de Dios, y culmina con S. Juan
de la Cruz -Subida al Monte Carmelo- y con santa Teresa de Avila —Las
Moradas y el Castillo interior— hasta desembocar en los ardientes textos
misticos de Teilhard de Chardin.18



64 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

Teilhard de Chardin: un mistico en comunion con el universo

Una de las figuras mas luminosas de la mistica en el siglo XX fue
el jesuita Teilhard de Chardin (1881-1955). Se trata de alguien que vivio
apasionadamente su tiempo, abrazando con gran intensidad la experien-
cia de lo Real, con toda la riqueza de su materialidad. Decia en carta a su
amiga Leontine Zanta en octubre de 1926:

Parece que la Humanidad no volvera a apasionarse por Dios antes que

Este le sea mostrado en el término de un movimiento que prolongue nues-

tro culto por lo Real concreto, en vez de apartarnos de él. iAh!, icomo lo

Real seria formidablemente poderoso para arrebatar nuestro egoismo, si

supiésemos verlo en su prodigiosa grandeza!.1?

Toda su vida fue tocada por sus dos grandes amores: el Mundo y
Dios. No conseguia vislumbrar otro camino de acceso a Dios sino a través
de una fe apasionada por el Mundo. Ahi vislumbraba el toque de la dia-
fanidad de Dios. Decia en un parrafo de su clasica Misa sobre el Mundo:

Lleno de savia del Mundo, subo para el Espiritu que me sonrie mas alla
de toda conquista, vestido con el esplendor concreto del Universo, y yo
no sabria decir, perdido en el misterio de la Carne divina, cual es la mas
radiante de esas dos bienaventuranzas: haber encontrado al Verbo para
dominar la Materia o poseer la Materia para alcanzar y someterme a la
luz de Dios.20

Otro trazo singular de su vision mistica es la presencia de lo feme-
nino. Se trata de uno de los dos hilos esenciales en la dinimica de todo
su crecimiento espiritual. Lo primero es reconocer la singularidad de esa
“atmésfera” en la conformacion de su vision unitiva, en cuanto luz irra-
diadora de todo el proceso de concentraciéon universal. Su proceso vital
y reflexivo fue tejido por la presencia de ese mirar e influjo femeninos.
Eran no pocas sus amigas mujeres, entre las que estaban algunas primas,
parientes y otras amigas y confidentes.2! Todas sin excepcion, tuvieron
enorme importancia en su vida, mistica y pensamiento.

Teilhard de Chardin nacié en mayo de 1881 en el pequeno pueblo
de Sarcenet. En la region francesa de Puy-de Dome. Sus padres tuvieron
once hijos, siendo €l el cuarto. Su padre Enmanuel era agricultor erudito,
muy interesado en la observacion de la naturaleza. Fue de él, que Pierre
hered6 su amor por las piedras, plantas y animales. Su gran atraccién por
la materia viene de la infancia. Desde temprano fue atraido por aquello
que “centelleaba en el corazon de la materia”. De su madre, Berta Adela
Dompierre d’Hornoy, heredé la centella de la devocion cristiana.

El itinerario de su vida puede ser dividido en cuatro etapas. La
primera abarca los anos de su formacién, marcadamente tradicional. Pasa



Teilhard de Chardin: un mistico en comunién con el Universo - 65

por la formacion jesuita en el colegio de Mongré, entrando enseguida a
la Compainia de Jesus (1899) y ordenado sacerdote en agosto de 1911. Se
pueden percibir vivos trazos de la espiritualidad jesuita en la cosmovision
de Teilhard, de modo particular la percepcion de la presencia y diafania
de Dios en el mundo. La segunda etapa cubre su experiencia en la gue-
rra, pudiéndose situar entre los afios 1914 a 1918. Fueron aifios fecundos
para su maduraciéon personal, y alli nacieron sus primeras intuiciones,
afirmandose las bases de su futura reflexion. Segin Henri de Lubac, fue
en ese periodo, en las noches de soledad y en la retaguardia de las lineas
de batalla, donde puede reflexionar y rezar largamente, entregandose a
la presencia de Dios. Una tercera etapa cubre los afios parisinos y las
expediciones subsecuentes, situindose entre los afos 1919 a 1923, y
extendiéndose hasta el inicio de la Segunda Guerra Mundial. Ese es el
momento de su formacién cientifica en paleontologia en Paris, coronado
con su defensa doctoral en ciencias, en 1922. Fue invitado a dar clases de
geologia en el Instituto Catoélico de Paris. En ese periodo surgen los pri-
meros conflictos con las autoridades de la Iglesia catélica y la Compaiiia
de Jesus, que no estaban preparadas para acoger la novedad de su pen-
samiento. Por decision de sus superiores es enviado a China para dar
continuacién a sus investigaciones cientificas. El primer viaje, al que
seguirian otros, fue en 1923. Va a fijar su residencia en China en 1945.
Ese pais se vuelve para €l su “segunda patria”, y ahi desarrolla no sélo sus
reflexiones cientificas sino también sus grandes intuiciones espirituales y
teolodgicas, es cuando acontece la “plena maduracién de sus ideas”. Fue la
gran suerte de su vida, reconocera mas tarde, favoreciendo la ampliacién
de su pensamiento y su elevacién a escala planetaria. Dos importantes
obras de Teilhard fueron escritas en este periodo: El medio divino (1926-
1927) y El fenomeno bhumano (1938-1940). Estas y otras obras de Teilhard
no tuvieron autorizacion para su publicacion, la que ocurrié después de
su muerte, cuando se inicié la publicacion de los trece volimenes de su
obra completa. La ultima etapa de su vida cubre el periodo que va del
final de la Segunda Guerra Mundial, 1945, hasta su muerte, ocurrida en
Nueva York en la Pascua de 1955. Es un periodo marcado por una gran
fecundidad intelectual y también por muchas tensiones y sufrimientos,
motivados por la resistencia y oposicién a sus ideas.

No obstante, si sufridos fueron sus afios de madurez, sus ultimos
anos se pueden denominar del protagonismo histérico de Teilhard de
Chardin en la Iglesia y en el mundo intelectual de la posguerra. La irra-
diacion de su personalidad, la novedad y audacia de sus ideas, los vastos
horizontes abiertos por ellas, sobre todo a un pensamiento catélico, toda-
via, en parte, paralizado por los traumas de la crisis modernista, situaron



66 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

a Teilhard en el propio centro de la gran confrontacion entre mundo cris-
tiano y mundo moderno, que entonces caminaba para llegar a su climax
en los anos que precedieron al Concilio Vaticano II. Ese protagonismo de
Teilhard recibira una confirmacion fulgurante en los afios que siguieron
inmediatamente a su muerte, cuando como un torrente represado y al fin
libre, su obra conocera la difusion mundial, caracterizando uno de los
mias impresionantes fenémenos editoriales del siglo XX.22

Fenémeno realmente extraordinario ese en que, en ritmo impre-
sionantemente rapido, “todos los escritos de Teilhard confiados a su
legataria, Jeanne Mortier, y depositados en la Fundaciéon Teilhard de
Chardin de Paris, son entregados al publico: 13 volimenes de las obras
completas, 10 volimenes de correspondencia, 11 volimenes de escritos
estrictamente cientificos. Textos doctrinales y cientificos, fragmentos de
diario, escritos intimos, correspondencia. Todo encuentra lectores avidos,
muchos son traducidos a diversas lenguas, dando origen a una inmen-
sa bibliografia, sin duda de valor desigual, pero que en la historia de
la Compania de Jesuas, sOlo encuentra paralelo en la bibliografia sobre
Ignacio de Loyola.23

Dentro de la extensa producciéon de Teilhard pueden ser destaca-
das importantes obras de sintesis, como E! medio divino, El fenomeno
bumano y El grupo zoologico bumano. Hay también articulos cientificos
de geologia y paleontologia, como igualmente ensayos de cuestiones
filosoficas, cientificas, teologicas y espirituales. Pueden ser también nom-
brados sus escritos intimos y la abundante correspondencia. Es extraordi-
nario el epistolario de Teilhard con amigos y confidentes, entre los cuales
se encuentran: Auguste Valensin, Leontine Zanta, Lucile Swan y Henri de
Lubac, constituye fundamental puerta de entrada para el acceso al pen-
samiento del mistico francés.

El fue, al interior de la Iglesia catélica y de la Compaiiia de Jests,
uno de los primeros pensadores en intuir y explicitar las extraordinarias
implicaciones cientificas, filosoficas y teoldgicas del evolucionismo bio-
légico y de la perspectiva evolutiva del universo. Como efecto, al pasar
de un universo estatico y completo a un universo dinamico y abierto, no
podia dejar de ser intuido por él como un auténtico terremoto, un vértigo
que comenzara algunos siglos antes, en el Renacimiento y especialmente
con Galileo. Los tedlogos envueltos en el caso Galileo no intuyeron las
transformaciones drasticas a que el heliocentrismo obligaria en lo que se
refiere la concepcion de Dios, del universo, de la vida. Tan drasticas eran
esas transformaciones, que Teilhard creia que los tedlogos de la Iglesia



Teilhard de Chardin: un mistico en comunién con el Universo - 67

catdlica quedaron literalmente paralizados por el miedo, y se mostraron
incapaces de aceptar el enorme desafio que les cafa encima.24
Nos admiramos o sonreimos, por la perturbacién de la Iglesia puesta
por primera vez ante el sistema de Galileo. En realidad, los tedlogos de
entonces sentian de modo perfectamente acertado. Con el fin del geocen-
trismo, es el punto de vista evolucionista el que entra en escena (...) En el
fondo, desde luego, toda la teoria genesiaca de la caida recibia un germen
de alteracion; y sélo hoy comenzamos a evaluar la profundidad de los
cambios que, a partir de entonces, estaban virtualmente consumados.25
Teilhard de Chardin fue el gran precursor de la espiritualidad terre-
na y césmica, que ve en la tierra, en el cosmos, en la naturaleza, la fuente
de la revelacion y la diafania de Dios. La experiencia de la materia fue
para él esencial, condicion y camino para acceder al Medio Divino. Decia
con vigor: “Arrimate al calor de la Materia, Hijo de la Tierra, bafiate en
sus repliegues ardientes, pues ella es la fuente y juventud de tu vida”.2¢
Su gran maxima era: ir al cielo a través de la tierra. Fue toda una vida en
defensa de esa mistica vital, en una lucha permanente contra el espiritua-
lismo extraterreno y desenraizado. Entendia que la verdadera compren-
si6n de lo humano pasa por la “solidaridad con la tierra”.

En la raiz de esa solidaridad terrenal late una viva espiritualidad.
Es en el influjo de la gracia, como destac6é Henrique Claudio de Lima Vaz,
donde Teilhard encontr6 el secreto esencial para su cosmovision profética
y su resistencia contra las fuerzas de la oposicion. Seria extremadamente
dificil comprender, con acierto, su pensamiento, excluyendo esa dimen-
si6n de su vida. Pasé por periodos fuertes de angustia y por crisis de
“antieclesiasticismo”, superada por la vitalidad de su fe en el Espiritu y en
el toque ardiente del Medio Divino. El secreto de su resistencia estaba en
su vida espiritual. Estaba convencido de que su trabajo tenia una motiva-
cién mayor, que era divina, mas alla de su ejercicio personal. Y siempre
movido por un motivo inmarcesible, siempre apuntalado por la esperanza
en los humanos y en su tiempo.

El legado de Teilhard de Chardin hoy

Una de las principales contribuciones de Teilhard hoy en dia, en la
era posmetafisica y posteista en que vivimos, es sin duda, la reconcilia-
cion entre fe y ciencia. Toda su vida y su trabajo caminé con el sentido
de responder a la gran pregunta que inquieta al ser humano moderno y
posmoderno: jes posible pensar en Dios, creer en Dios y actuar a la luz
de su existencia en un mundo que pretende haber llegado al término del
proceso ateista, liquidando de una vez la herencia teista y el legado de la
fe de muchas generaciones?



68 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

Tal fue el leitmotiv de la extraordinaria aventura teérica y humana
vivida por Teilhard de Chardin y s6lo podremos captar su sentido pro-
fundo si nos situamos en el centro irradiador de su pensamiento, que
es justamente la cuestién de Dios. El llamado “desencanto del mundo”,
que es en verdad el desencanto del cosmos visible, con el avance de las
ciencias y la autonomia de la técnica, se va volviendo mas propicio el
terreno para la invalidacion de la idea de Dios. La ciencia se torna atea,
asi como la técnica, y eso pasa a ser el presupuesto metodologico indis-
cutible, sobre todo en lo que dice respecto a tres cuestiones: el problema
de los origenes que incluye las tres diferenciaciones césmicas del uni-
verso, de la vida y del ser humano; el problema del orden del universo,
cuya solucion postula la autodiferenciacion estructural de los niveles de
la realidad fisico-biol6gica; el problema de la finalidad, concepto tenido
como metafisico, sustituido por el postulado del “desbordarse aleatorio
del universo”.27

Teilhard, hombre de fe y consagrado por los votos religiosos,
tendra que enfrentar, con su mente brillante y su corazén creyente, el
desafio dramaitico del ateismo de la cultura que vivié, sobre todo en la
forma, para él, mis desafiante, que era el ateismo de la ciencia. El expe-
rimentara el choque de ese ateismo y de ese secularismo en el campo
del saber cientifico, donde la herencia de un cientificismo del siglo XIX
habra relegado la cuestion de Dios al archivo de las cuestiones excluidas
del ambito de la ciencia.?® En verdad, él emprendera un enorme y osado
esfuerzo para elaborar una fenomenologia del universo cientifico abierta
a la trascendencia de un Dios personal pensado como Punto Omega.2?

En su vocacion de jesuita, Teilhard fue formado en la escuela de
los Ejercicios Espirituales de S. Ignacio y en las Constituciones de la
Compania de Jesus. Ademas de la teologia y la mistica de Pablo de Tarso,
del “ser en Cristo” y del Cristo cosmico fueron el centro de su visién
teoldgica y espiritual.3? Siguiendo las huellas de S. Ignacio, Teilhard
entendera el cosmos visible como libro abierto con un lenguaje a ser
descifrado por quien lo contempla.

Su pensamiento —indisociable de su mistica— tiene una vision cos-
mica holistica, sin dejar de ser analitica y propone la necesidad de dejar
de lado una vision estatica del universo para adaptar una vision evoluti-
va; un universo en evolucion rumbo al Punto Omega, pensado al mismo
tiempo como inmanente y absolutamente transcendente. La tierra, el
cosmos y la naturaleza estan, por tanto, prefiadas de la presencia divina,
son el medio divino por excelencia.

Teilhard dara, a partir de ahi, el salto para la teologia, procurando,



Teilhard de Chardin: un mistico en comunién con el Universo - 69

a partir de esa su vision central, repensar y reformular algunos de los
conceptos fundamentales de la tradicién teolégica del dogma cristiano. El
sigue fiel a la conviccion de que ha de haber profundas transformaciones
hermenéuticas cuando se realiza la transicién de un cosmos estitico a un
cosmos evolutivo.31

Un mundo en perpetuo movimiento, una tierra que pulsa y gime
deseando evolucionar en direccion al Punto Omega, una materia dotada
de vida que carga en sus entranas la posibilidad del acceso a Dios, son
contribuciones preciosas para la teologia cristiana de hoy. Inclusive y
muy especialmente para la teologia latinoamericana.

Conclusion: El Dios libertador de Teilhard de Chardin

La reflexion cientifica, filoséfica y teolégica de Teilhard, revelan un
Dios que, sin dejar de preocuparse por la justicia debida a los pobres,
con la pluralidad cultural y religiosa que alerta para que la teologia esté
siempre abierta al didlogo, y con la explosion carismatica que domina las
iglesias historicas dando cuenta de un afecto por mucho tiempo represa-
do, revela su rostro césmico y su afinidad indisoluble con la vida.

Se trata de una mistica y un pensamiento que pueden ayudar a una
cultura consumista y en receso del deseo, que perdi6 el camino, para que
se de el contacto profundo y consolador de los sentidos humanos con el
cosmos, que no consigue ya comunicarse con la naturaleza de las per-
sonas, sino solamente con las maquinas. Fl Dios de Teilhard es un Dios
vivo y que da vida, que puede ser encontrado en la materia viva creada,
encontrada en el cosmos, en la tierra y en la naturaleza.

El Dios que la experiencia mistica y el pensamiento de Teilhard
revelan, coincide armoniosamente con el que la Escritura llama Dios de
la vida. Asi, la grandeza y el valor infinito de cada persona humana, tema
tan importante en la teologia latinoamericana, encuentra en ese Dios de
la vida teilhardiano una legitimacién de resonancias césmicas y univer-
sales, pues demuestra que solamente asi la evolucién puede ser reflexio-
nada y dirigida hacia el Punto Omega, tomando en cuenta no solamente
sus aspectos antropocéntricos sino también sus dimensiones césmicas y
terrenales.

Toda ampliacién de las prioridades de la teologia de la liberacion,
que se extendi6 a los campos de la ecologia, el género, la raza y la etnia,
encuentra en la mistica y en la teologia de Teilhard una contribucién pre-
ciosa para no detenerse en ese avance y extension de su visiéon y de su
inteligencia de la fe. Que el sexagésimo aniversario de la muerte de este
gran mistico y pensador cristiano sea una buena ocasién para responder



70 - Maria Clara Lucchetti BINGEMER

a este desafio.

Notas

1 por ejemplo, el papa Pablo VI y los tedlogos Leonardo Boff, Ursula King, entre otros.
2 Ver la obra mas reciente de Leonardo Boff, Ivone Gebara, Eduardo Cruz, entre otros.

3 Cf. sobre eso Cavanaugh. Etre consommé — Une critique chretienne du consumerisme.
Paris: Editions de I’ homme nouveau, 2007, esp pp.148-154.

4 cf. Heissig. “The recovery of the senses: against the asceticisms of the age”. En: Journal
of Ecumenical Studies, v.33,pp.216-237, Spr 96.

5 Ibid., p.224
6 Ibid.
7 Ibid.

8 Cf. Novaes, op.cit. Cf., de la misma autora, mas recientemente, Com que corpo eu vou?
Rio de Janeiro: Pallas, 2010.

9 Cf. SW y su experiencia en la fabrica. Ver Weil. "Expérience de la vie d'usine". En: Lussy
(ed.). Ecrits historiques et politiques Il — Oeuvres Complétes. Paris: Gallimard, 1991,
p. 295.

10 ¢f. Ibid. Ver también el famoso filme de Charles Chaplin, Tiempos modernos, en que el
obrero acaba identificandose con la maquina, de tal manera que ésta pasa a ser su
verdadera identidad.

11 ¢f. Heissig, art cit. p.224.
12 jdem., p. 225.

13 Segun el Deutsche Welle, del 25 de febrero 2011, cada 35 segundos, una persona comete
suicidio. Solamente en Alemania, alguien se suicida cada 45 minutos. Los indices de
suicidio son mayores en los paises industrializados, siendo, proporcionalmente, el Este
europeo el poseedor de la tasa mas alta. En cuanto a nimeros absolutos China lidera
las estadisticas. Cf. http://www.dw-world.de/dw/article/0,,605532,00.html.

14 ¢f. Heissig, art. cit., p. 225

15 ¢f. Guillebaud. La tyrannie du plaisir. Paris: Seuil, 1998, p.114.

16 ibid

17 ¢f. L. BOFF, Sentido cristdo de mistério e mistica, en: http://www.humaniversidade.com.
br/boletins/sentido_cristao_misterio_mistica.htm

18 Cf. ipid.

19 p, Teilhard de Chardin, Cartas a Léontine Zanta, Livraria Morais Editora, Lisboa 1967, p.
91,

20 p. Teilhard de Chardin, Hino do Universo. S&o Paulo: Paulus, 1994, p. 29.

21 ct. por ejemplo, la primera doctora en Letras de Francia y periodista Leontine Zanta que
mantuvo con él viva amistad. Feminista entusiasta, era estimulada en eso por Teilhard,
que desde China le escribia cartas alentadoras por las pequefas victorias de su amiga
y de los Equipos Sociales Feministas en los que ella participaba: “jUsted tiene razén al



Teilhard de Chardin: un mistico en comunion con el Universo - 71

ver en ellas un triunfo, de hecho, para el Feminismo! Se impondra asi el que las muje-
res haran su espacio en la sociedad®. (Lettres a Léontine Zanta, p. 68)

22 Cf. H. C. de LIMA VAZ, Teilhard de Chardin e a questao de Deus, en Revista MAGIS de
fé e cultura, nimero 12 (1996) p. 3.

23 jbid
24 Cf. A. DINIS, Implicagbes teologicas do evolucionismo biolégico de Teilhard de Chardin,

en http://www.braga.ucp.pt/resources/documents/FACFIL/implicacoes_teologicas_
chardin_def.doc

25 Teilhard de Chardin, “Queda, redengio e geocentrismo” (1920) en id., A Minha Fé. A
Matéria e Deus, Lisboa: Ed. Noticias, 2000, p. 46, nota 1.

26 Tejlhard de Chardin. Hino do Universo. Sao Paulo: Paulus, 1994, p. 67
27 H. de Lima Vaz, op. cit. p. 9.

28 Ipid. P.12.

29 Ibid

30 ipid. p. 15

31 E| Pe. Vaz, en su texto citado (p. 23), afirma que fué en torno de esas extrapolaciones teo-
légicas de Teilhard que se produciran las mas feroces discusiones sobre su pensamien-
to. Remite a la obra La pensée religieuse de Teilhard de Chardin, de Henri de Lubac,
que es una referencia obligatoria en esas discusiones, al demostrar, convincentemente,
la fidelidad de Teilhard a la tradicion doctrinal cristiana y establecer los criterios para
una exégesis correcta de su pensamiento teoldgico.



ENG

A Theological Project Completed!
The fifth and last volume was published

«ALONG THE MANY PATHS OF GOD»

a five volume collection series, edited by the
Latin American Theological Commission of EATWOT
and concluded by its
International Theological Commission.

The first and until now unique work addressing the cross-fertilization
between Theology of Liberation and Theology of Pluralism
The five volumes are:

I. Challenges of Religious Pluralism for Liberation Theology
II. Toward a Latin American Theology of Religious Pluralism
III. Latin American Pluralist Theology of Liberation
IV. International Pluralist Liberating Theology
and the last one now also appearing in English:

V. Toward a Planetary Theology
edited by José Maria VIGIL vwith the collaboration of:

M. Amaladoss (India), M. Barros (Brazil), A. Brighenti (Brazil),
E.K-F. Chia (Malaysia), A. Egea (Spain), P.F. Knitter (USA),
D.R. Loy (USA), L. Magesa (Tanzania), J. Neusner (USA),

LA. Omar (USA), T. Okure (Nigeria), R. Panikkar (India-Spain), P.C.
Phan (Vietnam-USA), A. Pieris (Sri Lanka), R. Renshaw (Canada), J.A.
Robles (Costa Rica), K.L. Seshagiri (USA),

A.M.L. Soares (Brazil), F. Teixeira (Brazil).

This fifth book is published in English by Dunamis Publishers
To order: dunamis@live.com / dunamispublishers.blogspot.com
For the Spanish edition: editorial@abyayala.org / www.abyayala.org

(sold also in digital format: at half price, by e-mail )

For further information:
tiempoaxial.org/AlongTheManyPaths
tiempoaxial.org/PorLosMuchosCaminos
tiempoaxial.org/PelosMuitosCaminhos
tiempoaxial.org/PerIMoltiCammini

Comision Teologica Latinoamericana de ASETT
comision.teologica.latinoamericana.org
and the International Theological Commission of EATWOT
internationaltheologicalcommission.org




ENG

Memory of Teilhard's Temporary Interment
at St. Andrew-on-Hudson

Roger HAIGT"
UTS, New York, USA

Tuesday, April 12, 1955, was a chilly, rainy day in Poukeepsie,
N.Y. Late in the morning a group of us novices at the Jesuit novitiate
St. Andrew-on-Hudson were asked to gather on the northeast cloister
looking out of the back of the building along the side of the chapel. We
served as a greeting party for the body of Pierre Teilhard de Chardin, S.J.,
who was transported in a hearse from New York City after a requiem Mass
earlier in the morning at the Church of St. Ignatius Loyola in Manhattan.
It is safe to say that no one among the novices knew who Pierre Teilhard
de Chardin was, other than that he was a French Jesuit who was living at
the time in New York.

This was the only time in my four years at St. Andrew’s (1954-58)
that novices or scholastics were asked to welcome a Jesuit being brought
for burial. It was memorable, too, because this Jesuit was distinctive in our
imagination for being French rather than an American. Since that was not
usual, it may have added a sense of mystery about the man.

I remember especially the somber drizzling of a gray morning, still
too early in spring for the trees to show any growth, the black hearse
that pulled up to our novice side of the cloister, and the black clothes and
umbrellas that marked the scene. According to an official diary kept at St.
Andrew’s, Emmanuel de Breuvery, S.J., a French economist at the United
Nations and friend of Pierre, was among the Jesuits who accompanied the
body from New York.



74 - Roger Haight

The rear of the hearse pointed back to the door of the crypt or
temporary mausoleum in whose niches Jesuits who died in winter were
placed because the soil of the cemetery on the grounds was still frozen
and interment had to be postponed until the spring thaw. We stood a
bit above the scene and at a distance of about twenty-five yards. Father
Pierre’s body was transferred from the hearse to one of the niches in the
crypt that, being around the back of the chapel, was out of our line of
sight. The service did not take long after the arrival, no more than 15
minutes. Afterward we went into lunch with the seminary community as
usual. We saw no more of the funeral party.



ESP
Memoria del entierro provisional

de Teilhard de Chardin

en St. Andrew-on-Hudson

Roger HAIGT"
UTS, New York, USA

El martes 12 de abril 1955, era un dia lluvioso frio en Poukeepsie,
a unos kilometros al norte de Nueva York, rio Hudson arriba. A ultima
hora de la manana se nos pidi6 a un grupo de nosotros, los novicios del
noviciado jesuita de St. Andrew-on-Hudson, que nos reuniéramos en el
claustro noreste de la parte de atras del edificio a lo largo del lado de la
iglesia. Aportamos asi nuestra presencia en el funeral de Pierre Teilhard
de Chardin sj, quien fue traido en un coche finebre desde la ciudad de
Nueva York, después de una misa de réquiem, temprano en la mafana,
en la Iglesia de San Ignacio de Loyola de Manhattan. Puedo asegurar que
nadie entre los novicios sabia quién era Pierre Teilhard de Chardin, aparte
de que era un jesuita francés que vivia entonces en Nueva York.

Esta fue la Ginica vez en mis cuatro afios en St. Andrew (1954-1958)
que se pidié a los novicios o estudiantes acompafiar a un jesuita en su
entierro. Fue algo de recordar, porque este jesuita destacaba en nuestra
imaginacion por ser francés, en vez de estadounidense. Como era poco
habitual, ello anadié un halo de misterio sobre él.

Recuerdo especialmente la llovizna sombria de aquella mafiana
gris, todavia demasiado temprana en aquella primavera como para que
los arboles mostraran ninguin brote. Recuerdo el coche finebre negro que
se detuvo al lado de nosotros, los novicios, en el claustro, y la ropa negra
y los paraguas negros que marcaron la escena. Segin un diario oficial
guardado en San Andrés, el P. Emmanuel de Breuvery sj, un economista
francés en las Naciones Unidas, amigo de Pierre, fue uno de los jesuitas
que acompanaron el cadaver desde Nueva York.



76 - Roger Haight

La parte trasera del coche funebre dio hacia la puerta de la cripta
o mausoleo temporal en cuyos nichos eran colocados los jesuitas que
murieron en el invierno, porque el suelo del terreno del cementerio toda-
via estaba congelado, y el enterramiento como tal tuvo que ser pospuesto
hasta que llegé el deshielo de la primavera.

Nosotros quedamos viendo la escena un poco por encima, a una
distancia de unos veinticinco metros. El cadaver del Padre Pierre fue
transferido del coche finebre a uno de los nichos en la cripta que, por
estar a la vuelta de la parte posterior de la capilla, quedaba fuera de
nuestra linea de vision. El acto no pasé de 15 minutos después de la lle-
gada del cadaver. Después nos fuimos a almorzar con la comunidad del
seminario, como de costumbre. No vimos mas de la celebracion funeral.



ESP
¢;Sera teilhardiana

la educacion del futuro?

Agustin DE LA HERRAN GASCON*
Universidad Autonoma de Madrid, Espaia

Con permiso de su autor, este articulo ba sido incorporado

al numero colectivo de las revistas latinoamericanas de teologia,
animado por la Comision Teologica Latinoamericana

de la ASETT/EATWOT, para 2015.

Asi como G.W.F. Hegel sacudi6 los fundamentos de todo el siglo
XIX, P. Teilhard de Chardin desaté en el XX uno de los mas intensos y
constructivos desasosiegos intelectuales. B. Towers califica la obra de
Teilhard como el mayor logro en razonamiento sintético desde el pensa-
miento de Aquino. De hecho, es muy probable que, de un modo mas o
menos manifiesto, Teilhard de Chardin haya sido un agente de cambio
principal de quienes, recientemente, han apostado por la necesidad de
cambiar las actuales tradiciones y paradigmas y trabajar por "transformar
un mundo en crisis" (G. Miiller-Fahrenholz, 1996): desde J. Krishnamurti
o K.G. Diirckheim, pasando por la larga lista de investigadores afines a lo
transpersonal (A.H. Maslow, Ch. Tart, S. Grof, K. Wilber, J. Rof Carballo...),
etc. Con todo, el legado de Teilhard ha permanecido tan fértil como fugaz,
dandose la doble paradoja de verse desarrollado por quienes no le suelen
citar en sus estudios, y no alcanzan, empero, su grado de profundidad
y complecion. "En diez afios, ningin pensamiento se ha difundido mas
hondamente en nuestro tiempo" que el de P. Teilhard de Chardin (M.
Le6n-Dufour, 1969).

Pero, a mediados de los anos 70, los mismos que le estudiaron
desde finales de los 50, fueron testigos de la desaparicion total de sus
obras en editoriales y librerias. Al principio, este suceso extrano, aceleran-
dose reactivamente en unos pocos la inquietud por aquellas genialidades
que se quedaban sin infraestructura comercial. Después, con los intereses
y los afios, Teilhard se diluy6 casi definitivamente; aunque, en quienes le
conocieron mediante la reflexién desde sus obras, jamas dejase de existir.



78 - Agustin DE LA HERRAN GASCON

Hoy, Teilhard ha entrado en una via muerta, en un auténtico
"coma" histérico. La pretension de estas breves lineas no sélo es de deseo,
sino de contribucion (modesta, pero largamente reflexionada) a su salida
de este sopor profundo. Es posible que pronto se vuelva al ser humano,
directamente, sin intermediarios, con la inteligencia fresca, humilde y
vigorosa, cansada de tanto redil condicionado y tanto filtro sectario. Y es
probable que se consiga, porque hoy mas que nunca, lo que destaca es
un déficit de mistica natural, limpia, correctamente entendida. Y, por la
misma razon, jamas ha hecho mas falta tenerlo y experimentarlo.

Quiza, entonces, sea el momento de volver a Teilhard de Chardin,
no tanto como etndlogo, filésofo, tedlogo o genio... sino, simplemente,
como el humanista, y sobre todo como el humanizador. Porque no sélo es
obvio que sus cuestiones de fondo siguen vigentes: es que son una clave
de futuro de maxima actualidad. Vuelve Teilhard de Chardin, vuelve el
hombre. Suscribo ahora lo que ya en los afios 60 adelantaba M. Crusafont
Pair6 (1960b), del Consejo Superior de Investigaciones Cientificas y
Comendador de la Orden de Alfonso X el Sabio, al decir:

Como sucede con todos los genios, dejard durante un largo perio-
do una estela de disputas y de incomprensiones, para luego imponerse
definitivamente no sélo por lo que dijo, sino por la brecha abierta hacia
nuevas concepciones filosoficas del fenémeno bumano. El P Teilbard
de Chardin realizo una enorme proeza que seguramente no habra sido
valorada en lo que merece.

¢Nos encontramos ahora en el momento propicio para esa actua-
lizacion definitiva? La sospecha de partida es la afirmacion de su conve-
niencia. Teilhard es una hipétesis, como el catolicismo, el capitalismo o el
marxismo son otras hipétesis. Pero con una diferencia: Teilhard se define,
esencialmente, por la complementariedad y la convergencia con todas las
demas, sometiéndolas, en todo caso, a una unica prueba de validez: el
reto de la evolucion.

Posibles lastres de Teilhard de Chardin

¢Por qué no llegé mucho mas lejos, como cabria esperarse de una
personalidad tan vilida y creativa? Este "viejo estudiante de la Vida",
como se autocalifica, tuvo dos posibles restricciones principales o han-
dicaps en su vida: ser aristocrata y ser sacerdote catdlico. A posteriori,
y con una cierta perspectiva histérica, todo apunta a que fueron dos
techos tremendos con los que convivié toda su vida, sin negarlos en
ningin momento. Bajo ambos coexistié con gran humildad, aceptacion y
autodisciplina, aun a costa de una mayor difusiéon y universalidad, puesto
que fueron en si mismos, dos parcialidades desde cuya asociaciéon han



¢ Sera teilhardiana la educacion del futuro? - 79

partido muchas criticas, y cuyo conocimiento ha limitado su divulgacion,
por el dificilmente evitable prejuicio social arraigado en la identidad e
identificacion grupales.

Dicho de otro modo, cabe sospechar la hipétesis de que, si no
hubiese nacido en una familia aristécrata, hubiese calado mas, en la
medida en que no se le hubiese criticado por ello. Por otro lado, Teilhard
no quiso romper o criticar el arquetipo jesuitico. Si no hubiese sido jesui-
ta, lo que le obligé siempre a respetar su voto de obediencia a la Iglesia
Catdlica, quiza:

* a) No hubiese perdido tantas energias en tanto "encaje de boli-
llos" para no dafiar o contradecir a su comunidad religiosa y a su Iglesia,
a la que amaba.

* b) Hubiera publicado en vida sus obras de pensamiento, y mucho
antes, y habria defendido su ideologia abiertamente.

* ¢) No habria sido contemplado sesgadamente a posteriori, tanto
por los de dentro como por los de fuera de su confesion. En efecto, por
un lado, el clero ordinario, que a veces aceptaba con entusiasmo sus
premisas, al poco tiempo no podia soportar los efectos ecuménicos que
aquellas implicaban, por lo que acababa siendo calificado de peligroso
y criticado por los intelectuales afines al sector mas reaccionario de la
Iglesia. Por otro, los intelectuales independientes le descalificaban a prio-
ri, por su condicién confesional y catdlica.

Pero también cabe hacer otra lectura: sin la condicion religiosa
desde la que desarroll6 su pensamiento:

* a) No hubiese tenido un motivo inherente para medrar y dirigirse
hacia la totalizacion y hacia la universalizacion.

* b) Sus ideas compondrian un sistema filos6fico mas, como el de
Bergson. Quiza la Compaiiia de Jesus, al tiempo que le obstaculizaba, le
promovia y le potenciaba indirecta o subterraneamente incluso sin que-
rerlo. Como si se tratase de una aplicacion del "principio de Arquimedes",
posiblemente las actividades encaminadas al silencio exterior se transfor-
maban en impulso silencioso, aparentemente inadvertido.

Como tercera desventaja, de caracter histérico-coyuntural, y men-
cionandolo aparte de los otros dos, puede considerarse la muerte de
Juan XXIII, el Papa teilhardiano; posiblemente, uno de los precursores
de la perestroika, iniciada oficialmente por el premio Nobel de la paz M.
Gorvachov.

Como cuarto y quinto condicionantes, hemos de mencionar su
lenguaje, frecuentemente asistido por neologismos, y su sistema de pen-
samiento, intensamente sintético.



80 - Agustin DE LA HERRAN GASCON

Pensamiento

Como claves basicas de su pensamiento, pueden destacarse las
siguientes:

* a) Estaba fundamentado, sostenido y adaptado en una considera-
ble inteligencia. En palabras de J. Piveteau (1964), profesor de la Sorbona
y presidente de la Academia de Ciencias francesa, P. Teilhard de Chardin
fue "una de las mayores inteligencias que haya existido jamas".

*b) Era considerablemente amplio y dialéctico, probablemente
porque su inteligencia fuese de tipo "abstracto o verbal" (Thorndike).

* ¢) Sin embargo, Teilhard fue sobre todo investigador cientifico.
Desde este punto de vista y al parecer del historiador A. J. Toynbee
(1960), sus aportaciones fueron suficientes como para considerarle un
verdadero genio del conocimiento humano.

*d) A su cualificacién de cientifico cabia anadirse la de poeta,
creador y gigante de la espiritualidad, tanto como de la inteligencia (A. J.
Toynbee, 1960).

* e) Dentro de su amplitud, buscaba la orientaciéon hacia la com-
plementariedad (sintética, unitiva, no-parcial, no-fragmentaria) entre
opuestos tradicionalmente irreconciliables (materia y espiritu, ciencia y
espiritualidad, Oriente y Occidente, etc.), no s6lo desarrollando conteni-
dos integradores, sino, sobre todo, desde su propio comportamiento.

* f) Situaba estas sintesis en movimiento, dentro de un evolucio-
nismo de creciente espiritualizacidn, en torno a Cristo, de todo lo real, en
cuyo devenir la totalidad cobraba un espectacular sentido ascendente e
irreversible.

* ) El ser humano es la "flecha de la evolucién", el protagonista
principal de este proceso evolutivo, al ser el mas necesitado y el mas
capaz de hacerlo.

* h) El proceso de la evoluciéon humana tiene una escala planetaria,
universal (y no sélo local, nacional o limitada).

* i) La funcioén basica del ser humano, nacida de su compromiso
con la humanidad, no era otra que construir la Tierra, la vida.

* j) La buena realizaciéon de esta labor tiene lugar en virtud de un
acrecentamiento de la complejidad de la conciencia, a partir del desarro-
llo de la capacidad de reflexion de la persona sobre si misma. He aqui a
Teilhard como uno de los antecedentes directos del nuevo pensamiento
complejo, convergente y evolucionista.

* k) La complejidad y el crecimiento imparable de la conciencia,
compatible con el principio fisico de la entropia, se caracterizaban por



¢Sera teilhardiana la educacion del futuro? - 81

la irreversibilidad, con lo que era la base de una actitud intrinsecamente
optimista.

* ) Tal actitud fundamenta, a su vez, el desarrollo de una correla-
tiva sensaciéon de mayor responsabilizacién con la existencia.

* m) Sus pensamientos se ahormaban alrededor del eje de la evolu-
cion, pero estaban dotados de finalismo, tanto respecto al proceso como
a su resultado ultimo; asi, el sentido de la evoluciéon es de inevitable
mejora, en la medida en que la convergencia de lo humano y de la natu-
raleza tiene lugar, y tiende a perfeccionarse hasta un climax previsible
("punto Omega" o Dios o Abba, que asi le llamaba Yeshua), en el que
tendria lugar la unidad y la divinizacién generalizada de la humanidad (S.
Garcia-Bermejo, 1992).

* n) Sus razonamientos filoséficos estaban vertebrados por compo-
nentes conceptuales cristianos clasicos y por otros originales, proceden-
tes de la reflexion "cristocéntrica" de su experiencia cientifica y macrofe-
nomenolégica.

* 0) Las proposiciones teilhardianas no son el resultado de un frio
razonamiento discursivo. Mas bien son un conjunto de intuiciones e ins-
piracién geniales, obtenidas como consecuencia de una maduracién, de
una voluntad, de una experiencia y de una transformacién mistica conti-
nua.

* p) Jamas desapareci6 de sus obras filosoficas el rigor 16gico pro-
pio de su pensamiento cientifico. Mas bien, lo complement6é con apre-
ciaciones e hipétesis mas profundas, integradoras y envolventes de tipo
evolucionista, teolégico y humanista. No obstante, es preciso distinguir
sus producciones filosoficas de las estrictamente cientificas, que son la
mayoria, aunque se conozcan menos.

Los dos presupuestos que manejaba mas frecuentemente Teilhard
de Chardin, para una comprensiéon completa y coherente del fenémeno
humano eran, por una parte, la creciente preeminencia del pensamiento
en la constitucion del universo, y, por otra, la naturaleza organica de la
sociedad humana.

Para B. Delfgaauw (1966), cuatro son las tesis fundamentales de
Teilhard de Chardin:

* a) El cosmos en todos sus aspectos, inclusive la humanidad, debe
entenderse Unica y exclusivamente como evoluciéon permanente en la que
cada fase tiene su propio tiempo.

* b) En principio, la materia es materia consciente, pero se requiere
una existencia organica muy desarrollada para poder atravesar el umbral
mas alla del cual puede mostrarse como un consciente.



82 - Agustin DE LA HERRAN GASCON

*¢) En la materia opera una doble energia: por una parte, una
energia tangencial, que domina a la materia en las conocidas reacciones
fisico-quimicas de ésta, y, por otra, una energia radical (sic: es "radial")
mediante la cual la materia se constituye en unidades cada vez mas y mas
desarrolladas.

* d) Existe un paralelismo entre complejidad y conciencia.

Su método de razonamiento intentaba identificar y aprehender lo
que podria aportarle la observacién del fenémeno, en toda su amplitud,
profundidad y complejidad. Desde el aprendizaje o el mensaje obtenido
globalmente por medio de su observacion interior, pretendia desentrafiar
ese fenéomeno. Primero, vivia, experimentaba y entraba en empatia con el
fenémeno, para después, una vez vivido, una vez con la impregnacién de
su esencia y su existencia en su propia conciencia, traducirlo en reflexio-
nes discursivas. En Teilhard, el nous siempre buscé fundirse, transformar-
se en el fenémeno, para poder observar y experimentar desde su sistema
de referencia. Era un mistico y un fenomenélogo profundisimo para el
que la distancia entre objeto y sujeto era s6lo una entelequia. La habili-
dad de Teilhard para penetrar completamente y en lo mas hondo de los
fenémenos fundamentadores de lo humano, estaba basada en la 16gica
intelectual que emanaba de su disciplina ascética y de su contemplacion
mistica. Ello suponia la ardua labor de tener que abrirse para percibir mas
y mas lejos, a la vez que experimentar(se), en lo mas intimo, la comple-
tisima coherencia de su asombrosa armonia con norte.

El objeto de su razén podria sintetizarse, como €l mismo decia,
desde una de sus caracteristicas frases: "s6lo el fenémeno, pero todo el
fenomeno". "Todo el fenémeno" significaba que su observacion y su expe-
riencia también tenian que ser desarrolladas desde el marco de la huma-
nidad y del futuro del hombre. Una vez logrado el objetivo, lo traducia a
datos formales que volvia a llenar de contenido en cada una de sus obras.
Como las formalidades fenoménicas no eran muchas en cantidad, fre-
cuentemente podian observarse en ellas reiteraciones de esta naturaleza;
reiteraciones que, al expresarse con contenidos variados, a pesar de todo
no cansaban. Una vez identificado, inquirido y profundizado, articulaba
sus observaciones internas al soporte organizador de su conocimiento,
que era la idea de la evolucion, entendida como el eje permanentemente
activador de la légica de la naturaleza.

Su pensamiento era arriesgado, pero consecuente, porque obede-
cia a una légica coherente. Ello implicaba la necesidad objetiva de una
cierta validez y fiabilidad en sus resultados. Curiosamente, sir J.S. Huxley
(1960), que conociera directamente a Teilhard de Chardin en Paris en



¢ Sera teilhardiana la educacion del futuro? - 83

1946, siendo presidente de la UNESCO, lleg6 a "conclusiones muy pare-
cidas", desde su agnosticismo y su practica cientifica como zodlogo, a las
de Teilhard, desde su creencia cristiana y su cualificacion paleontolégica.

Este tipo de coincidencias son relativamente frecuentes entre quie-
nes buscan a través de la aventura de la vida y, ocasionalmente, comparan
sus conclusiones con las de Teilhard. El tiempo también ha dado buena
cuenta de la misma fiabilidad. Los adelantos humanos que Teilhard avan-
z6 se vieron ratificados con posterioridad, solamente porque dio buena
cuenta de su razén. El profesor J. Rof Carballo (1969) constata un hecho
que valida las directrices y conclusiones de su pensamiento: "Algo muy
importante que a mi me impresiona en Teilhard es su poder adivinatorio,
en este mundo en que vivimos tan acelerado. Inmediatamente después de
su muerte se han empezado a realizar cosas que él adivind".

Valoracion

Lo que para muchos fueron "filosofias" sin soporte -y, por diver-
sos motivos, insoportables-, no fue mas que el vislumbramiento y el
correspondiente esbozo de los siguientes pasos a seguir por la religion,
por la ciencia y por el ser humano en general, porque sabia muy bien
qué tenia entre manos, su necesidad y el para qué de su razon de ser.
Lamentablemente, tras Teilhard y salvo excepciones, ni la religion, ni la
ciencia, ni ninguna forma de expresion del conocimiento humano, ha
practicado la coexistencia en unicidad. La "férmula Teilhard de Chardin"
no ha sido explotada atun. Sin embargo, al enlazar el pasado con lo que
hoy se ha conseguido, deducimos que el futuro de todas ellas pasa por
esa fusion, determinada por una creciente complejidad de la conciencia
humana. Y es que, no sélo "lo que se eleva, converge", como decia; es
que lo que no ha convergido es porque no se ha elevado ni profundizado
todavia.

En sentido estricto, los argumentos de Teilhard no son filosoficos,
metafisicos, cientificos, teolégicos o jesuiticos, aunque si es preciso reco-
nocer, como sintetiza C. Tresmontant (1968), que "Lo primero en el pen-
samiento de Teilhard no es la metafisica, sino la ciencia experimental, y la
experiencia mistica". Se podria decir que se trata del producto intelectual,
genuino, una nueva aleacion, resultante de la contemplacion total del
fenémeno humano; porque lo humano abarca tanto lo somatico como lo
mental y lo espiritual. Por ello, cualquier valoracién realizada a partir de
una categoria logicamente menos compleja, dejaria a la obra teilhardiana
practicamente inabordada e incomprendida, aunque desde su ignorancia
pueda afectarla y tintarla del color que prefiera, a ojos de quienes no han
pensado suficientemente (elevandose y profundizandose). Por ejemplo,



84 - Agustin DE LA HERRAN GASCON

no es exacto que Teilhard haya podido portar una mistica incompleta, o
que su evolucionismo fuese escasamente cientifico. Mas bien, ocurria que
"Revelacién interior y experiencia cientifica estaban singularmente con-
juntadas en Teilhard"; ésta es, al menos, la opinién de H. de Terra (1967).

A Teilhard de Chardin sélo le podria valorar completamente otro
"Teilhard". Y ese "otro" nunca le pretenderia descomponer o fragmentar.
Entre impropio e inmoral seria querer hacerlo de alguien que inquiria
sobre sintesis como la ley de complejidad-conciencia o la nocién de
ultrahumano, o sea, la superrevolucion humana en perspectiva, por tota-
lizacion y divinizacion de lo social. O que mostré6 cémo podrian coope-
rar y fundirse: unidad con diversidad; fisica y mistica; ciencia y religion;
materialidad y espiritualidad; individuo y humanidad; pasado y futuro;
persona y Dios; Oriente y Occidente; evolucion interior y progreso, etc.

El pensamiento de Teilbard podria sintetizarse (ultracondensarse)
en el texto de la medalla de Delamarre, cuyo esquema responde a un
diserio del propio Teilbard de Chardin, en la que se podia leer: "Tout ce
qui Monte Converge" ["Todo lo que se eleva converge"] (J. Rodriguez
Aramberri, 1970, p. 27).

De las personas que conocemos que han comenzado a leer a
Teilhard, muchas le han dejado. Pero la mayor parte de quienes han
llegado a entrever (con su conciencia) su profundidad y alcance, no han
quedado indiferentes. Para algunos, expresado simplemente, "Teilhard
es un lio alambicado". Pero suele serlo mas para quienes denotan par-
cialidad y cerrazén egética. Para quienes tienen la mirada puesta en un
futuro mas humano, con todo lo que ello comporta, les es mas sencillo
comprenderle. En efecto, no toda persona esta realmente en disposicion
de profundizar en sus lineas, pero no a causa de una falta de capacidad
intelectual, sino por las caracteristicas de su ego. Como, a mi modo de
ver, acierta a reflexionar F. Riaza (1967):

En primer lugar, solo pueden leer comprensiblemente a Teilbard
aquellos para quienes su calidad de hombres-sin-mds despierta un senti-
do profundo de comunidad con la humanidad. Quienes se definen a si
mismos exclusivamente como obreros, o como espaiioles, o como catolicos
y vean en estos nombres ante todo etiquetas de separacion y de aislamien-
to frente a los otros hombres, los que se juzguen a si mismos separados de
los demds por muros infranqueables de privilegios o por compartimentos
estancos, éstos no verdn en Teilbard mds que un soriador iluso y falto de
"realismo", un "intelectual" que no ba experimentado en carne propia la
dureza y la maldad de los hombres. Para poder escucharle bace falta un
minimo de confianza, de simpatia o de esperanza.



¢ Sera teilhardiana la educacion del futuro? - 85

;Hacia una educacion teilhardiana?

Poquisimos profesores y pedagogos se han percatado de la capaci-
dad educativa de la obra de Teilhard de Chardin. Esto es l6gico, al menos
a causa de dos haces de razones: de una parte las personales, que aludi-
rian al hecho de que los mas veteranos y cultos le ignoren, y que a casi
nadie de la dltima generacion le suene siquiera; en segundo término, las
razones epistemoldgicas, relativas a que a Teilhard de Chardin no se le
incluya tradicionalmente dentro de los teéricos de la educacion.

Sin embargo, como decia sir A.J. Toynbee, Teilhard fue "Un gran
hombre de ciencia y una gran alma. Su trabajo da a nuestra generacion la
amplia vision que necesita perentoriamente". Y es cierto que alcanzo6 de
pleno a una generacién. Quiza, por ello, pueda ser valido suponer que lo
que fue increiblemente positivo para una, lo pueda ser, mutatis mutandis,
para sus descendientes, sobre todo, cuando se trata de cuestiones rela-
tivas a la humanidad. Probablemente sea susceptible de transferencia al
momento presente la mayor parte de su obra, porque, como sucede con
las producciones perennes, no esta determinada por la circunstancia, ni
condicionada por la temporalidad.

Pero hay algo mas. Teilhard de Chardin fue un meditador de la
maduracién interior de la condicion del ser humano, individual y colec-
tivamente entendido. Y confié expresamente en la educacion como el
unico procedimiento social de evolucién humana. Por conjugar educacion
y evolucién, fue algo mas que un filésofo de la educacion.

Por desgracia, los cuestionarios ministeriales, la formacion del pro-
fesorado, la investigacion pedagogica, la ensefianza en general, las admi-
nistraciones educativas, las editoriales de textos escolares y profesionales,
etc. no parecen estar interesadas en la evolucion, como en la curacion,
la correccidn, la prevencion, la normalizacion, la integracion o la mejora
hacia la adaptacion y el desarrollo social.

Un aporte teilhardiano (inspirado en su obra) cubriria entre otras
las siguientes pautas fundamentales:

* a) Consideraciéon permanente del concepto y el fenémeno de la
humanidad, dentro de las reformas educativas parciales de cada sistema.

* b) Conceptuacion de la vida humana como un fenémeno inclui-
do en una escuela (el mundo) susceptible, por tanto, de un "proyecto de
centro", de unos "objetivos generales de cada etapa de formacion", de una
"metodologia" (globalmente entendida), de unos "criterios de evaluacién
periodica", de unos "contenidos minimos" que, desde el marco del centro
educativo, han de atenderse, etc.



86 - Agustin DE LA HERRAN GASCON

* ¢) Trabajo de los diferentes sistemas y subsistemas educativos
(administracion, centro, aula), tomando como fuente de criterio preferen-
te esa dimension evolutiva, sobre otras pretensiones menores.

*d) Conceptuacion de la educacion como fuente institucional
cuyo fin ultimo es la evolucién humana, y cuyos fines de proceso para ir
lograndola sean la convergencia y la unidad del ser hombre.

* e) Atencion administrativa, en todos sus niveles: local, autonémi-
co, nacional, internacional y mundial a aquellos sistemas sociales, cuyas
pretensiones y logros no sean parciales y egocéntricos, o sea, que colo-
quen sus intereses y sus realizaciones mas alla del propio progreso, del
propio "ismo", para favorecer la dinamica de convergencia y cooperacién
universal, en la tarea conjunta de la "humanizacién" de la vida, en cuya
fase de "hominizacién" nos encontramos.

* ) Favorecer la occidentalizacion del pensamiento y la vida orien-
tal, y la orientalizacion del pensamiento y el modo de vida occidental.

* g¢) Aprender a interpretar y a comprender la parcialidad definito-
ria de los "ismos", asi como el modo de superarla (totalizarla), por desi-
dentificacion y convergencia.

* h) Investigacion en el aula, a todos los niveles, hacia la busqueda
del compromiso humano con el quehacer ordinario o extraordinario de
cada persona con la transformacién social y el mejoramiento de la vida.

* i) Inclusién en todas las ensefanzas superiores de una parte
especificamente destinada a la promocién de la condicién humana, mas
alla de la cualificacion humana.

* j) Desarrollo de didacticas fundamentadas en la idea de "ser mas",
en lugar del exclusivo "bien-estar" a que, en ultima instancia, se conduce
a los educandos, teniendo en cuenta que ambas pretensiones son perfec-
tamente compatibles.

* k) Hincapié en la responsabilidad inherente al hecho de existir, y
del derecho-deber de trascender positivamente, en un marco funcional de
posible evoluciéon humana, por medio de toda conducta (especialmente
del estudio, el trabajo y el esfuerzo conjunto).

* ) Aprender a sufrir: toda negatividad tiende a transformarse en
positividad.

* m) Aprender a amar, y a contribuir al proceso creciente de "amo-
rizacién" de la humanidad.

* n) Comprender el significado esencial de toda conducta: nada de
lo realizado se pierde; todo trasciende. Las ideas se aprovechan cuando
se esta preparado para asimilarlas. No tiene sentido apresurar el progreso
por encima del ritmo natural de la evolucion, que le envuelve.



¢ Sera teilhardiana la educacion del futuro? - 87

* 0) Aprender a perder el miedo a la muerte, por su significado
en el marco dinamico de la evolucion. Cada muerte es un paso hacia la
noosferizacion o evolucion humana cada vez mas consciente.

* p) Cultivar la autoconciencia de ser en evolucién. Como decia el
mismo Teilhard de Chardin, citando a Julian Huxley: "el hombre no es
mas que evolucion que se hace consciente".

e @) Cultivar la autoconciencia de ser hijo de Dios, sin ser algo
aparte de Dios.

* r) Cultivar el sentimiento y la experiencia de universalidad, y el
optimismo y entusiasmo por la existencia, que de ello espontaineamente
se deriva.

¢ s) Cultivar la religion como un factor de unidad humana real, mas
alla de si misma -no como férmula normativa, exégena, textualista e insti-
tucionalista-, y convertirla en referente para la vivencia mistica personal,
intima y no-egotica.

* t) Formacion profunda de los profesores, hacia la ensefianza de
todo lo anterior, desde la coherencia y su consecuente madurez.

*u) Formacion profunda de los profesores, no sé6lo hacia la
reflexion de su conducta, sus intervenciones, sus tomas de decisiones,
etc.; sino, sobre todo, hacia la disolucién del ego docente, la potenciacién
de su autocritica, la meditacién y el aumento de conciencia convergente,
para desembocar en una mayor evolucion personal, capacidad de pene-
tracién cognoscitiva y equilibrio personal.

El mundo necesita unos fundamentos para una nueva educacion
y una redefinida Pedagogia capaces de justificar una didactica nueva, no
parcial, insesgada, limpia y totalizada, ejercida por un profesorado mas
maduro, mas asceta y mucho mas profundo (verdaderos maestros) que,
por estar capacitado para serlo, sea mas duefo de su escuela que en la
actualidad (A. de la Herran Gascon, 1993).

S6lo por medio de la educacién puede mejorarse la humanidad,
paulatinamente, por dos razones a priori:

a) La mayoria de los problemas humanos tienen una raiz educativa;
es logico, pues, que la instituciéon de la educacion sea la encargada de
protagonizar el proceso de cambio profundo. b) La institucién educativa
es la que dispone de mayores garantias de no-parcialidad o menos sesgo
-0 deberia serlo-, para potenciar una revolucién educativa centrada en la
promocion de la evolucion humana, mas alla de los intereses polarizados
en lo entendido como propio.

Una escuela motivada por la necesidad de promover la capacidad
de evolucion de cada ser humano desde que es pequefio, podria ser la



88 - Agustin DE LA HERRAN GASCON

inyeccion de estimulante orientaciéon que el ser humano necesita hoy,
para poder acceder a una bondad abierta y a una mentalidad y un sentir
verdaderamente universales. La veta, el crisol de conocimientos podria
tomar en cuenta la obra de Teilhard de Chardin.

Condensacion

Dos referencias, a modo de sintesis:

*a) De M. Leén-Dufour (1969): "la obra del Padre Teilhard de
Chardin es un rayo de luz proyectado sobre la historia universal, y merece
que toda 'persona honrada' le dedique una lectura y una reflexion perso-
nales".

* b) De F. Riaza (1967):

A Teilbard le entenderdn los hombres que se parecen a él en su
confianza bumana. El ba reconocido que el deseo colectivo de superacion
"quizd no estd plenamente despierto todavia en el alma de nuestro tiem-
po", porque "ciertas evidencias, ciertas aspiraciones no aparecen sino con
la edad", con una edad a la que la humanidad no ha llegado todavia.

Las ideas de Teilhard de Chardin, que continda siendo el gran
ignorado e incomprendido -no tanto por ser dificil de entender, porque
es diafano y didactico, sino por ausencia de voluntad-, siguen siendo la
gran ocasion de las personas modernas para descubrirse como seres uni-
versales, en proceso compartido de evolucion autoconsciente.

En este atrio, el del Siglo de la Educacion, nos encontramos sumi-
dos en un proceso critico de evoluciéon humana, en que una nueva edu-
cacién es una exigencia ineludible.

¢Repensar a Teilhard? Quiza sea demasiado tarde. Quiza sea dema-
siado pronto. Quiza éste pueda ser el mejor de los momentos.



ENG Teilhard de Chardin,

na perspectiva do Sul, do Terceiro Mundo

Carlos James DOS SANTOS sj"
Brasil

Ao ler este artigo, é provavel que o leitor ou leitora se encontre
abrigado(a) sob uma moradia, uma construcao feita pelo ser humano,
ou que esteja a sua volta. Podera entdo constatar que nao se improvisa
a constru¢ao de um edificio, e que toda estrutura complexa criada exige
uma planta na sua origem, bem como a intencionalidade de seu autor.
Teremos entdo de nos perguntar onde esta a planta a partir da qual fomos
feitos, com tamanha complexidade, como é a do nosso corpo e da nossa
mente?

Nossos pais nao dispuseram, nem podiam fazer planta alguma de
noés, a partir da qual seriamos feitos. De onde vem entio o saber-fazer
uma pessoa humana, viva, com toda a sua beleza e complexidade?

As ciéncias nos explicam que esse saber-fazer esta nas duas células
minudsculas do homem e da mulher, o espermatozoide e o 6vulo; e que,
apos a fecundaciao, o DNA de cada uma das células estardi no ovo. Mas,
entdo, de onde vem esse saber que esta no DNA?

Esse tipo de pergunta pode receber dois tipos de respostas. Uma,
que considera o milagre da vida acontecendo no mundo como uma peca
de uma estrutura mecinica, em que a origem de tudo ocorre por acaso.
Uma vez iniciado, o processo vai adiante por selecao natural, até que apa-
reca o homem, mas sem ver a relacio que ha entre tudo e o todo.

Ha uma outra forma de responder a questao, que vai mais fundo,
que busca nio apenas explicar como esses processos ocorreram, do ponto
de vista da ciéncia e da razio moderna, mas também que busca com-
preender qual o sentido de tudo isso que existe: da bactéria ao cérebro
humano; do planeta Terra ao sistema solar; do sistema solar até a origem
do Universo.

A pergunta pelo sentido das coisas é a que da o fundamento ético
da convivéncia humana e que revela a importancia da Historia, seja ela
dos Homens, da Vida ou do Universo. Ela busca também respostas expli-



90 - Carlos James DOS SANTOS

cativas, é verdade; mas vai além. Ela visa, sobretudo, respostas que diao
conta das relacdes que unem os seres humanos entre si; os seres huma-
nos com a natureza, e as relacoes que existem entre todos os fendmenos,
entre tudo o que ha na Terra, no sistema solar, em todo o Universo. Foi
nessa perspectiva que se colocou o jesuita francés Pierre Teilhard de
Chardin, cientista, telogo e mistico (1881-1955).

1. Nao é ver para agir. E ver para ser mais.

Depois de ganhar notoriedade junto a intelectuais e cientistas a
partir do final dos anos 1940 e 1950, a vasta obra cientifica, teoldgica e
espiritual de Teilhard de Chardin perdeu relevincia e caiu no ostracismo
nas décadas seguintes.

Isso se deu, segundo seu grande conhecedor e pensador jesuita,
Pe. Henrique Vaz, porque apds o otimismo dos anos que sucederam
ao Concilio Vaticano II, as teologias entio emergentes atravessaram o
labirinto do desconcerto e da crise, para falar da “morte de Deus”, e para
lancar mao de instrumentais analiticos, sobretudo das ciéncias sociais e
da filosofia moderna, para repensar os conteidos da teologia e da vida
da Igreja, desconstruindo dessa forma o edificio tradicional da teologia
tomista até entao dominante.

Ora, observa Pe. Vaz, “todas essas mudancas operaram-se em sen-
tido contrario ao que fora a marcha vitoriosa do teilhardismo nos anos
da sua expansio”(Revista Sintese Nova Fase, Belo Horizonte, v. 23, n. 74,
1996, p.350). Isso porque o pensamento de Teilhard opera no sentido
oposto ao da fragmentacio das teologias modernas e das ciéncias, de
modo geral.

O abandono das abordagens holisticas e a fragmentacio conse-
quente dos saberes, desde Descartes, se traduziram para as teologias
pos-conciliares numa busca de sentido para as crises existenciais e de
civilizacdo; ou busca do sentido de justica e combate aos sistemas opres-
sores, como ocorreu na América Latina.

Ao passo que Teilhard se propds desenvolver uma compreensio
unitaria e holistica de toda a histéria da evolucido, desde as origens no
big-bang, numa leitura Gnica que integra a visao das ciéncias com a fé no
Deus criador e salvador. Esse lugar de ver e interpretar o mundo e sua
complexidade prioriza a theoria, a contemplacio, no seu ponto de parti-
da; ao contrario das filosofias e teologias modernas, que caminharam na
direcao da praxis, como conceito que une a pratica (a¢ao) e a explicaciao
da pratica (teoria), para compreender a historia humana e explica-la
como acao transformadora e revolucionaria.



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 91

Esse foi o enfoque seguido pela(s) Teologia(s) da Libertacio na
América Latina, cujo pressuposto hermenéutico foi o de tomar como
ponto de partida a analise estrutural da realidade, para pensar e realizar
a praxis crista transformadora, a luz da Palavra de Deus, e voltada para
as causas dos empobrecidos e oprimidos.

Seria, no entanto, um engano achar que, por se tratar de posicdes
iniciais opostas, a contribuicio do Pe. Teilhard de Chardin deixa de ter
relevancia hoje. Para Teilhard, é preciso mudar o modo de ver a realidade,
porém nio para agir primeiramente, mas para ser mais.

2. Visao unitaria de Teilhard: a Matéria como tecido que nao pode ser rasgado

Pe. Teilhard de Chardin tinha uma imensa paixdo por Deus, que o
moveu a buscar uma unidade na visao da fé na criacio do Mundo, e no
mistério da Encarnacdo, com a visiao cientifica e evolutiva do Universo.
Para ele, era fundamental partir do presente.

Mas o que vemos quando contemplamos o presente?

Constatamos que em nosso planeta Terra surgiu o Pensamento, ou
a esfera do Pensamento, a Noosfera; mas, primeiro, foi preciso que se
formasse a Biosfera, a fina pelicula que reveste o planeta e que tornou
possivel o surgimento e a manutencao da Vida. Mas para que a Biosfera
surgisse, foi preciso que se formasse a Litosfera, o planeta terrestre, no
qual se formou a Biosfera e a Vida se desenvolveu, da bactéria até o
Homem.

O Planeta Terra, por sua vez, precisou surgir na posicao dentro
da Zona Habitavel do Sistema Solar, ha cerca de 4,6 bilhoes de anos, na
exata localiza¢io que permite que a agua seja liquida. Mais préxima 5%
do Sol, e o efeito estufa tornaria inviavel a agua em estado liquido; 20%
mais distante, seria um planeta gelado, como Marte.

Ao mesmo tempo, para que exista um Sistema Solar no qual havera
um Planeta que tenha agua liquida e a Vida possa evoluir, como o caso da
Terra, sera preciso que esse sistema esteja localizado na Zona Habitavel
da Galaxia, no nosso caso, a Via Lactea. Precisara ainda que o seu Sol
seja uma estrela G2 ani, capaz de emitir luz branca, a que torna possivel
a fotossintese; fosse um pouco maior, a gravidade do Sol tornaria inviavel
que o Planeta pudesse existir na Zona Habitavel; fosse menor, o Planeta
estaria distante dessa possibilidade, e a Vida seria inviavel.

Em termos de probabilidade, as chances ndo sio zero, mas quase
isso: s3o de um sobre um quatrilhdo! Porém todas as variaveis impro-
vaveis surgiram no momento certo, no lugar certo, com as proporc¢oes
corretas, para que a vida e a autoconsciéncia pudessem surgir.



92 - Carlos James DOS SANTOS

Uma cosmovisio diferente:

Essa visio de mundo é muito diferente daquela apresentada pela
Biblia, que nos traz um cosmo estitico, que concebia o universo como
uma estrutura de esferas concéntricas e sobrepostas da realidade, até o
empireo, a Ultima esfera em que se localizava a morada de Deus. Nessa
visdo tradicional, que dominou até Copérnico, Kepler e Galileu, predomi-
nava a dimensao espaco. Nela o tempo era a simples medida da duracio
dos acontecimentos em seus acidentes e nada mais. Esta visao, segundo
Teilhard, nao permite um diadlogo honesto com as ciéncias. Era preciso
mudar a maneira de ver o mundo, a partir da evolugio.

Entretanto, as ciéncias modernas ainda nio conseguiram realizar
a proeza de atingir uma visdo conjunta, que unifique todos os saberes
acumulados, porque as ciéncias operam de uma forma externa a rea-
lidade dos fendmenos que estudam e observam. Identificam a energia
secundaria, tangencial, externa dos fen6menos. Mas sem ver o “dentro
das coisas”. Para ver por dentro os fenOmenos, segundo ele, sera preciso
buscar um eixo de sentido, a que vou comparar a um varal, que ele da o
nome de Hiperfisica.

O varal hiperfisico: a complexidade da Matéria

O varal hiperfisico tem uma de suas pontas estendida na direcio
do passado, no espaco-tempo de suas origens, no big-bang, quando
comeca a se formar e expandir o espago-tempo, como uma bexiga que vai
sendo cheia de ar, nas suas dimensoes de altura, largura e profundidade,
e o tempo a sua quarta dimensido. A uma temperatura altissima, o plasma
inicial precisa esfriar, para que os primeiros elétrons surjam. Isso levou
cerca de 300 mil anos.

Antes do tempo de Plank (104 segundos), as ciéncias nio sabem
0 que ocorreu. A partir de entdo, a Matéria comeca a se formar com o
surgimento dos elétrons e do hidrogénio, o atomo mais simples e leve.

O varal hiperfisico — ou o eixo do tempo centro-complexidade —
€ o que deve revelar a importincia e o sentido do surgimento da Terra
e da autoconsciéncia. Nao pode ser o infinitamente grande das galaxias;
nem o infinitamente pequeno da Fisica Quantica, voltada ao estudo das
subparticulas atdbmicas.

O varal hiperfisico é o que se define pelo infinitamente comple-
xo0: do surgimento da matéria até o aparecimento do homem, flecha da
evolugdo, o tinico que sabe que sabe. Por isso que, na sua obra mais
importante, o Fendmeno Humano, Pe. Teilhard fala da Matéria Total, para
superar dicotomias que opdem matéria e espirito de modo irreconciliavel.



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 93

Na longa evoluciao do Universo, que dura mais de 13 bilhoes e
700 milhoes de anos, ha uma integridade inatacavel do seu conjunto,
formando um Sistema, em que cada elemento do Cosmo € positivamente
tecido de todos os outros, sendo impossivel “cortar nesta rede e isolar um
retalho sem que este se desfie e se desfaca por todos os lados”. Todos os
atomos que formam as moléculas de nosso corpo, ou a matéria mineral
e organica do Planeta, foram criados nas estrelas.

A Matéria, o Estofo do Universo, nao se pode rasgar. Surge dai a
segunda dimensio dessa integridade inatacavel: o Totum (o conjunto). A
Matéria como um tecido de uma sé peca, um bloco, um conjunto, segun-
do um unico processo que se desdobra como em um cone, para partir da
sua base piramidal circular e adquirir na ponta estreita do vértice, maior
consciéncia e complexidade. Finalmente, a terceira qualidade da Matéria,
no varal hiperfisico: o Quantum de Energia, presente na origem e até o
extremo do Universo, que Teilhard define em rela¢ao a duracao, nos seus
13 bilhdes e 300 milhoes de anos.

Se o leitor fixou a ponta do varal hiperfisico nas origens, apds
10-43 segundo da explosio inicial, teremos de buscar agora onde apoiar
e estender a outra ponta da extremidade desse varal.

Uma dica vem dada por uma explicacio do fisico inglés Stephen
Hawking (em “O Universo numa casca de noz”), a respeito de um obser-
vador que contemplasse os céus, olhando as estrelas e galaxias, o que é
o mesmo que olhar o passado.

“Em um diagrama com o tempo tracado para cima e o espaco
tracado para os lados, esse é um cone com seu vértice, ou ponta, em nos”.
Quanto mais voltarmos no passado, descendo o cone a partir do vértice,
em que se encontra o observador, vemos galaxias cada vez mais remotas;
quanto mais prosseguirmos na dire¢ao do passado, mais o cone se abre
na sua outra extremidade, pois estaremos olhando regides de densidade
de matéria maior, num espaco-tempo que o Universo era mais quente.
Sera possivel observar entao um fraco fundo de radiacio de micro-ondas,
que se propaga pelo Universo, ao longo do cone de luz, proveniente de
uma época remota, a da explosiao inicial.

Quando o Universo é considerado do ponto de vista da evolucao
da Matéria que nido pode ser rasgada, o aumento e crescimento da com-
plexidade e da consciéncia seguem uma estrutura que, quando apreendi-
da, é a mesma do cone de luz, de que fala Stephen Hawking.

Ou seja. A outra ponta do varal esta posta no observador: o Universo
convergiu para o Homem, na maior complexidade até entio conhecida: a
arquitetura do cérebro humano, com seus bilhdes de neurdnios.



94 - Carlos James DOS SANTOS

Gigilnrinads ds Ng-hang
Lt cersldids da matos & ds snergis

Ora, dira Teilhard, se a0 contemplarmos esse varal do tempo-com-
plexidade, constatamos que o Universo evoluiu da maxima densidade e
dispersio da matéria, desde a primeira formaciao dos elétrons, até a maxi-
ma complexidade do cérebro humano, entio, tal como ocorre no cone
de luz, o varal hiperfisico do tempo-complexidade revela que o Universo
evolutivo possui uma estrutura convergente. Convergiu para o Homem,
para o cérebro humano! Essa perspectiva do Universo se revela somente
no varal do tempo-complexidade. Mas o que tera feito que fosse assim?

3. O dentro dos fendmenos: a energia primaria psiquica ou radial

~

Tudo o que existe pela Evolucio é resultante de uma mesma
Energia césmica, chamada por Teilhard de Energia psiquica ou radial,
que leva da diversidade a unifio e unificacio da Matéria. E uma energia
cuidadora, que age segundo leis constantes, e que enfrenta o antagonis-
mo de duas correntes contrarias: a da entropia, “arrastando a matéria
para estados de extrema desagregacao”; e “outra culminando na edifi-
cacao de unidades organicas cujos tipos superiores, astronomicamen-
te complexos, formam aquilo que denominamos ‘0 mundo vivo” (O
Fenémeno Humano). Se a Vida foi possivel na Terra, até a emergéncia do
Pensamento, foi em funcio dessa Energia de Complexidade-Consciéncia,
que nos conduz ao infinito ordenado e improvavel, que fizesse surgir a
vida e a autoconsciéncia.

A emergéncia de uma dimensido qualitativamente nova, como o
pensamento reflexo, implica, necessariamente, que em todo elemento
do Universo exista, ainda que seja em grau infinitesimal, alguma psique,
interioriedade, consciéncia. Teilhard de Chardin observa que esse é um
principio intrinseco na Evolu¢io, uma condi¢do necessaria para que a
complexidade do processo atinja na sua ponta mais desenvolvida, a cons-
ciéncia reflexiva no Homem.

Por isso, segundo ele, nio faz sentido falar em Cosmo - o mundo
belo e ordenado, porém estatico e acabado — mas em Cosmogénese, em
temporalidade evolutiva permanente do Universo.



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 95

A Cosmogénese possui leis constantes na sua estrutura evolutiva,
porque nela age a Energia primaria psiquica ou radial: 1) é irreversivel
em sua evolucio, de modo a haver continuidade na duracio; 2) isso leva
o Universo a apresentar planos de realidade cada vez mais complexos e
ricos, com maior concentrac¢io psiquica e coesio; 3) um ser é tanto mais
perfeito quanto mais complexo, mais unificado for e mais elementos
unifica. Esse processo esta em pleno andamento, pois implica também a
evolucio moral e espiritual do ser humano.

No varal hiperfisico do centro-complexidade, constata-se os resul-
tados dessa energia psiquica a agir rumo ao avanco continuo da comple-
xidade. Esta, por sua vez, é organizada, centrada, estruturada. E, ao invés
de apontar para o alto, para Deus, como nas cosmovisdes tradicionais,
estaticas — seja a cosmovisdo biblica, seja a grega — aponta para o maior
teor de consciéncia, que é o proprio ser humano.

Se a Matéria torna-se cada vez mais complexa, centra-se, interiori-
za-se, espiritualiza-se até a emergéncia da auto-reflexdao, entao nio existe
a Matéria de um lado, e, de outro, o Espirito puro, mas Matéria tornando-
se Espirito.

A energia radial psiquica, para Teilhard, € o modo como se torna
real a presenca de Deus em todo o processo. Vem por dentro, unificando
a Matéria e espiritualizando-a. Por isso, dira ele, essa Energia pode muito
bem receber o nome que lhe convém: Amor! Pois o amor une, e a uniao
no amor diferencia.

O “espirito da Terra”

O Planeta Terra é o elemento fundamental de explicacio da hist6-
ria da vida e da histéria do homem. Essa significacio da Terra para o ser
humano é o que Teilhard chama de “espirito da Terra”, a Gnica unidade
humana verdadeiramente real e natural, que torna possivel compreender
nossa situacio em relaciao ao planeta em que nos encontramos.

Pois a Evoluc¢ido possui um sentido ao longo da curvatura Espaco-
Tempo do Universo, que pode ser dividido em grandes etapas até o apa-
recimento da Consciéncia reflexiva.

No estiagio da Pré-Vida da Cosmogénese, em que predomina a
Matéria inanimada, ocorre na Terra o surgimento da Litosfera, da subs-
tancia material que formou a crosta do planeta, ha cerca de 4,6 bilhoes
de anos. Ela se forma de modo a ser totalmente favoravel ao surgimento
da vida.

No estagio da Vida, o da Biogénese, preparado pela fase anterior,
iniciou-se com o aparecimento dos aglomerados de minudsculas bactérias



96 - Carlos James DOS SANTOS

e da célula do tecido vegetal. A Biosfera, a camada da vida propriamente
dita, teve entao inicio, ha cerca de 3,5 bilhdes de anos, pelo surgimento
da atmosfera favoravel a aerobiose, por meio da fotossintese.

A fotossintese é a magia basica da vida, ao transformar, por meio
de um processo complexo, a energia solar em alimento para plantas e
animais, além de reciclar o oxigénio na atmosfera. Esse fendmeno sub-
meteu toda a atmosfera a um processo de transformacio profunda, para
o surgimento da biodiversidade, fazendo-a passar de uma atmosfera de
alta concentra¢ao de gis carbdnico para uma atmosfera dinamica, auto-
reguladora, constituida por um equilibrio delicado de nitrogénio (79%),
oxigénio (20%), carbono e outros gases (1%).

No caso da Vida na Terra, existe nesse processo um carater de
aperfeicoamento progressivo das espécies que € irreversivel. Embora
ocorra por diferenciacio, as diferentes espécies produzidas pela evolucio
derivam de uma raiz comum. As espécies vivas, as que existem e as que
desapareceram, sao todas relacionadas entre si, como os ramos de uma
imensa arvore de pelo menos 3,5 bilhoes de anos.

Nas varias tentativas sucessivas da Evolucio, o sistema nervoso
de todos os seres se aperfeicoa cada vez mais, de modo irreversivel. A
consciéncia também se interioriza cada vez mais. No caso das abelhas e
das formigas, por exemplo, ela existe mediante a coletividade. Com os
vertebrados, a consciéncia cresce com o instinto sexual, os sentimentos
maternais e educativos. De tal forma que o crescimento da consciéncia
mostra-se inversamente proporcional ao da especializacio fisico-biologi-
ca das espécies ao seu habitat.

No estagio do Pensamento, o ser humano é o menos especializa-
do de todas as espécies, mas também o de maior complexidade; o mais
dotado de consciéncia, a consciéncia reflexa, pois nele uma vontade de
viver universal converge e se hominiza. Da sentido ao passado e aponta
para o futuro.

A Energia radial ou psiquica integra ou interioriza cada vez mais os
elementos materiais e corresponde a dimensido psiquica ou espiritual de
todo o processo de evolucao da Matéria. Teilhard se refere a essa dimen-
sao como “enrolamento do Universo”.

O espiritual é, pois, uma dimensio inerente de todo o Universo em
movimento, e a Vida uma funcio universal, forma superior e especifica
da ordem c6smica de concentracio, de enrolamento material, de interio-
rizacdo espiritual, de unificacdo e unido, em que ocorre uma “mudanca
de estado” no aparecimento do poder de reflexdo, na linhagem humana.
Nas palavras de Teilhard:



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 97

A vida ndo se complica sem leis e como que por acaso. Pelo contrario,
quer tomada em seu conjunto quer tomada no detalhe dos seus organi-
cos, ela progride metodicamente, irreversivelmente em direcdo e estado
de consciéncia cada vez mais elevados. De tal forma que o aparecimento
ultimo, e bem recente, do Homem sobre a Terra ndo é sendo o resultado,
regular e légico, de um processo esbocado desde as origens de nosso pla-
neta”. (Teilhard de Chardin, O Fendmeno Humano)

4. Continuidade e ruptura da Antropogénese

A paleontologia ainda ignora quando e como ocorreu 0 momen-
to em que se desencadeou o processo dos hominideos se sapararem
dos grandes simios, gerando a bifurcacio mais radical na historia de
sua evolucio, na direcio da consciéncia reflexiva. E o momento da
Antropogénese, do salto da Evolucio para a Noosfera, o estigio da vida
do Pensamento, a que Teilhard chama de Hominizagcdo. Um processo
progressivo de continuidade evolutiva, mas que em certa altura teve
de admitir a emergéncia do todo novo por sintese, na passagem para o
Humano. Sem ser um processo linear, foi, entretanto, preparado pelos
estados precedentes, ainda que dotado de propriedades inéditas, impre-
visiveis, e de uma nova especificidade.

A Hominiza¢io foi um processo que decorreu de uma sequéncia
de opcdes de nossos ancestrais hominideos, quando optaram pelo des-
cendimento das arvores, o que permitiu assumir a postura ereta, liberar
as maos dotadas da facanha do polegar opositor (atributo que os demais
primatas nio possuem), bem como libera-las para multiplas funcdes que
exigiam habilidade e pericia, para criar ferramentas e armas, além das
pinturas rupestres.

O desenvolvimento das habilidades manuais polivalentes tem sua
contrapartida no aumento do volume e da capacidade cerebrais. O des-
envolvimento da consciéncia ocorre simultaneamente em funciao dessa
unidade de adequacido entre corpo, desenvolvimento cerebral, mente,
linguagem, simbolizacio do mundo e a relacido vital com a Terra. Essa
unidade € que constitui a morada propriamente humana, o Ethos, esse
lugar definidor de sua propria natureza e mundo.

Mais. A postura ereta permitiu ao Humano desenvolver a lingua-
gem, deu-lhe um horizonte a partir do qual se situar, criar sua propria
natureza, elaborar sua morada propriamente humana X o seu Ethos X a
partir da qual nao basta sobreviver. Tarefa que lhe € atribuida desde o
nascimento da espécie, ela implica o investimento permanente na sua
autoconstruc¢ao, como viver bem, muito além de seu mero bem-estar.

O campo ético, segundo Toynbee (A Humanidade e a Mie Terra),
€ o que nos coloca no dilema do diabolismo ou santidade.



98 - Carlos James DOS SANTOS

Escolher a santidade tem sido, desde nossos remotos ancestrais
humanos, escolher levar adiante o processo inaugurado pela evolucio,
no investimento na producio de si, pela sua humanizac¢io espiritual e
ética. Numa perspectiva antagonica e complementar, o diabolismo a que
se refere Toynbee € ruptura, separac¢io, dilaceramento da unidade de
direcao primordialmente estabelecida, correspondendo a renuncia que
somente o ser humano pode impor a si mesmo, como recusa de querer
tornar-se o que ele €, dividido entre o dilema de humanizar-se ou nio
sobreviver como humano. Das origens aos nossos dias, esse dilema é
perene.

Na linguagem da fé, sera preciso explicitar a realidade do peca-
do, como forca que nega e se opde ao sentido da energia radial, que é
o Amor, como anti-amor. Permanecera entio a questao: se o antiamor
conseguira se opor e impedir que o processo evolutivo, convergente, uni-
ficador, siga adiante. Sob esse ponto, Teilhard é otimista e esperancoso:
se o processo chegou até onde estamos, na longa duraciao de bilhdes de
anos, certamente seguira adiante, mais cedo ou mais tarde. Mas a questiao
permanece.

5. A convergéncia da Evolucao para o Ponto Omega: o Cristo cosmico

Para Teilhard, a curvatura Espaco-Tempo da Evolucio aponta para
o futuro, porque convergiu como em um cone, para a singularidade de
cada pessoa humana. Se convergiu, é porque tem uma estrutura conver-
gente, cujo foco absoluto de convergéncia é o Ponto Omega, o Cristo
Cosmico, pois a presenca e forca dessa Energia radial revela que possui

uma dimensao transcendente, divina.

Por essa razao, o sentido de futuro de toda a evoluc¢ao do Universo
vem percebido, de forma sintética, no evento da Revelacio e Encarnacio
de Deus, em seu Filho Jesus Cristo. Estamos entdo na perspectiva do pre-
sente que vislumbra o sentido de futuro, a partir da fé.

Essa ndo pode ser uma mera conjectura, pois isso tiraria a consis-
téncia e a continuidade da Evolucio que fez surgir o Homem. Para que
seja mantido no coracio do ser humano a paixdo suficientemente forte
para levar adiante o processo de sua hominizacio até o fim — essa tarefa
essencialmente ética, espiritual, humana e divina, a0 mesmo tempo - a
existéncia do foco Omega precisa ser real; fazer sentir sua presenca, de
algum modo, a todos os elementos reflexivos do Universo.

Ora, isso demanda a abertura e percepcao final do Todo, por uma
fé na Revelacao de um Deus-Amor que é origem e fim do processo. Nao
por uma especulacao metafisica, abstrata, aprioristica sobre o ser, e que
quer a explicacao de tudo; mas por um saber real, fundamentado ele



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 99

mesmo nas ciéncias, caminho para “uma descricao interpretativa da sig-
nificacio do Todo”.

Sob o viés da Hiperfisica, ha um sentido, uma direcio, um rumo,
de elevacio e convergéncia, um “para que” de todo o conjunto césmico. A
Histéria Humana é parte desse longo e intricado processo. Nio obstante
nossas imensas contradi¢oes, a Historia Humana faz sentido, pois o seu
sentido se fundamenta numa expectativa de futuro absoluta. Mas sem
determinismos, pois se trata de autoinvestimento na liberdade.

O Universo faz jis ao nome, nio como uma mera justaposi¢cao
de coletividades, mas como um todo organizado em que tudo esta
interconectado a tudo. Nele as variaveis interagem numa tal ordem de
grandeza — tanto no macro, quanto no microcosmos — que torna incon-
cebivel sustentar qualquer hipétese do surgimento da Vida como fruto
do acaso. Nao o acaso, mas a necessidade, diria Teilhard, caracteriza o
processo da Vida. Pois “o Homem nao poderia se ver completamente fora
da Humanidade nem a Humanidade fora da Vida, nem a Vida fora do
Universo”. Tampouco “somos comparaveis aos elementos [arbitrariamente
arranjados] de um buqué, mas as folhas de uma arvore imensa, na qual
tudo aparece a seu tempo e em seu lugar exato, 2 medida e por solici-
tacao do Todo”. (Teilhard, Mundo, Homem e Deus).

6. Ciéncia e fé: a Sobrevida e a expectativa de futuro

Para Teilhard, levar adiante o processo evolutivo é o caminho para
a Sobrevida. Ela deve evitar o risco do isolamento, individual ou grupal.
“A saida do Mundo, as portas do Futuro, a entrada no Super-Humano...
nao cederdo sendo a um s6 empurrio de todos juntos, numa direcio em
que todos juntos podem reunir e completar numa renovacio espiritual
da Terra”.

A Evolucao no Cosmos e na Terra é ainda processo em conver-
géncia e avanca pela necessidade da socializacio humana, um chamado
a Unificacdo. Unir € ser mais. E a “unido diferencia” e personifica. Ela
encontra-se em processo pela presenca de energias planetarias de com-

pressao e atracao.

Corresponde a uma hominiza¢ao coletiva da espécie, pela asso-
ciacdo consciente dos individuos, e que faz surgir a Co-reflexdo, o aspec-
to coletivo e socializado da reflexdo. A dialética da Socializacdo opera
pelo antagonismo de duas forcas, para chegar a Unifica¢ido, para onde a
Evolucio converge.

Ha uma energia de compressio, dado o crescimento da populacao
humana no Planeta, com seus 7,2 bilhoes de habitantes. Mas a capaci-



100 - Carlos James DOS SANTOS

dade da superficie da Terra é limitada para tal expansio populacional
acelerada. Decorre dai uma compressiao crescente, a qual deve levar a
Humanidade a se organizar cada vez mais, para constituir um Todo, por
uma concentracao energética das consciéncias. Ou se unira para pensar
junto os problemas e aprender a pensar como um conjunto; ou ira perecer.

Optar pela Sobrevida seria o salto para a Unanimizacio, pela a¢iao
da forca de atracido, forca amorosa cuja fonte estaria no Amor Absoluto:
o aparecimento de uma consciéncia humana que une cada vez mais os
individuos, diferenciando e personalizando sempre mais, cada um como
foco de amor e de reflexdo. Incluiria ainda a unificaciao social, integrando
os mais pobres; a universalizacao da tecnologia a servico do ser humano;
e o aprofundamento da visio do Universo.

Da mesma forma que a autoconsciéncia permitiu o salto para a
civiliza¢io, a civilizacao fara o seu salto para a unificacio e co-reflexdo
da humanidade. Se a evolucio fez surgir a arquitetura complexa do cére-
bro humano, fara também o milagre da unificacio: para Teilhard, cada
singularidade humana, cada pessoa, é uma célula nervosa da civilizacao,
equivalente ao que cada neurdnio € para o cérebro, e tera, por isso, que
se unir e se articular aos demais.

Nosso sistema nervoso se desenvolveria mais, pela aquisicio de
um maior nimero de neuronios e de suas conexdes no cortex cerebral,
na direcio de uma consciéncia universal. Esta seria a for¢ca que sintetiza-
ria a variedade das contribui¢des culturais e espirituais da Humanidade,
entao unificada para a Pesquisa e para a Adoracio, vocaciao de todas as
pessoas. Estreitaria os lacos pessoais na co-reflexdo e na conspiracio,
para constituir com os demais uma unanimidade de amor, promovendo
uma renovacio espiritual da Terra, ao fazer a Evolug¢ao avancar rumo ao
Omega cristico, segundo a identidade das equacdes: Evolucio = Ascencio
de consciéncia; Ascenciao de consciéncia = Efeito de Unido.

7. A incidéncia de Teilhard, na perspectiva Sul:

A visao de Teilhard sobre a realidade evolutiva do Universo, e seu
sentido convergente em Cristo, é algo digno de consideracio. Para além
das perdas das utopias antes criadas pelos movimentos sociais, a visio
de Teilhard incide numa captacio profunda de sentido da realidade, que
reinsere o humano na sua luta pela autonomia e liberdade, porém focado
agora no todo da humanidade e do planeta. A questio € levar a evolucio
da humanidade adiante, pela dialética da uniao que diferencia e persona-
liza. Porém numa perspectiva tio abrangente, quanto inspiradora, como
é a da evolucido do Universo, para fundamentar o enfrentamento das
desigualdades, que sao cada vez maiores em toda a Terra.



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 101

No entanto, como os empobrecidos e oprimidos internalizam as
imagens negativas com que sdo vistos pelos que oprimem e ostentam
status de poder e riqueza, o trabalho de burilar a autoestima precisara
passar por algo mais amplo e consistente, que amplie as conquistas das
terapias comunitdrias e as rodas de conversa rumo a autonomia.

Aqui, a visio de Teilhard de Chardin traz uma contribuicio de
enorme valor. Porque na conquista da consciéncia de si, que assume a
narrativa de sua historia de vida, como memoria coletiva que é parte,
também, da histéria do lugar, é entao iluminada por uma perspectiva tao
grande quanto o proprio Universo.

Na vida singular de cada pessoa, a longa evolucio da Matéria e da
Vida no espaco-tempo se fez e se faz historia. Convergiu para ai; encon-
trou ai um terminal de possibilidade, de fazer que essa evolucio siga
adiante — ou ndo - segundo o que Teilhard identificou como a unificacio
e co-reflexdo da humanidade.

Ha ainda a aproximacio da presenca dessa Energia radial, fonte
inspiradora e mobilizadora de sentido, acessivel pelas diversas culturas
que desenvolveram técnicas de meditacio e oracio, sobretudo nas gran-
des tradi¢coes do Oriente.

Acolher esse Ver, como propde Teilhard, é também uma grande
escola para a superacio dos preconceitos socioculturais, que alimentam
e perpetuam relacdes de dominacio e de inferiorizacio, seja entre sexos,
entre etnias e entre culturas.

Entio a vontade de poder, marca de todo ser humano de que falava
Nietzsche, passa a ser, como propde Rollo May, desejo de autorrealizacio
e autoconscientizacio. O apoderamento torna-se negacio da alienacio.
Decorre, pois, dai, a importincia da educac¢io para barrar ou facilitar o
apoderamento.

A Educacio Popular, na perspectiva de uma pedagogia libertadora,
tem sido mediacio fundamental para o apoderamento entre as classes
populares. Vale a frase de Paulo Freire, que abre seu livro “Pedagogia do
Oprimido”, de que “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta soz-
inho, os homens se libertam em comunhio”. Portanto, o apoderamento
pessoal s6 podera ocorrer por meio do encontro e segundo a dialética
do encontro.

Martin Buber explicitava isso, ao afirmar que "O homem se torna
Eu na relacio com o Tu", na atitude de encontro de dois parceiros ou
parceiras, na reciprocidade e na confirmac¢io mutua, atitude do que cuida
do ser e com ele se relaciona. A dialética do encontro implica na supe-
racdo das barreiras do medo e da insignificancia subjetiva e social.



102 - Carlos James DOS SANTOS

Atitude do encontro para superar o0 medo:

O medo paraliza e impede emergir o espirito de aventura nas pes-
soas, fazendo-as submissas e subalternas. A vida nio tem efervescéncia.
As pessoas viram normoticas, repetindo rotinas sem pensar.

Ansel Grimn, citando o psiquiatra Fritz Riemann, fala das quatro
formas de angustia que podem dominar o ser humano. A realidade de
todo ser humano é que ele € fraco e mortal, o que o leva a sentir medo
da fragilidade de sua existéncia. Busca entio seguranca absoluta nas coi-
sas, na posse, nas pessoas. Ndo se apropria de seu centro de poder, nem
supera o medo por meio de sua fé.

O medo do desvalor da existéncia leva as pessoas a ambicionarem
ser melhor e superior aos outros. Vale para elas a carta do Tar6 da Roda
da Fortuna: sdao prisioneiras da verticalidade desta roda, em que os que
estao em baixo, querem subir a todo custo; os que estao em cima, que-
rem se perpetuar na posi¢cio. Oferece o modelo competitivo, comum ao
capitalismo e a sociedade de consumo: o cidadiao tem valor, é digno de
respeito, se ostentar bens e status social de classe. Sem esses arreios, a
pessoa humana se vé e é vista como nada.

No Brasil, mendigos sio mortos nas ruas como se fossem coisa. No
caso da morte do indio Galdino, em 1997, em Brasilia, os jovens que o
queimaram vivo disseram: “nao sabiamos que era indio, pensivamos que
fosse mendigo”. Em outra situacio, em 2007, no Rio de Janeiro, jovens
de classe média alta espancaram e roubaram uma empregada doméstica
em um ponto de Onibus. “N6s nio sabiamos que era uma domeéstica.
Pensavamos que fosse prostituta”!

Existe também o medo da culpabilidade da existéncia. S6 de existir,
a pessoa ja se sente culpada; vira um drama precisar dos outros e acaba
no isolamento.

Ha ainda o medo de tudo que representa uma ameaca, 0 que tam-
bém impede de correr riscos, uma necessidade da alma humana, como
bem nos alerta Simone Weil. Sem o risco, o ser humano se encolhe e nao
¢é propriamente humano.

Mas ha ainda o maior de todos os medos, que é o medo de ser
livre, o medo da liberdade, como descreveu Eric Fromm. O medo de
apoderar de si, fazer-se autonomia, assumir a responsabilidade de sua
existéncia, e contribuir na esfera publica.

Assumir a perspectiva teilhardiana de Ver o mundo e a evolucio é
por-se numa visao holistica a partir da qual todo o Planeta e toda a huma-
nidade podem ser inspiradores para uma interacao criativa e produtiva,
em que as pessoas descobrem seu lugar na Terra e no Universo.



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 103

Atitude do encontro: superar a insignificancia e ofertar/receber a hospitalidade

Outra dimensao que Teilhard contribui é a da superaciao da insig-
nificincia. Em Inocéncia e Poder, Rollo May observa que nenhum ser
humano pode existir muito tempo sem um sentido de sua prépria signi-
ficacdo. “O individuo precisa sentir que conta para alguma coisa e para
alguém, e que precisa viver exteriormente esta significacio”. A falta desse
sentido e a luta para alcanci-lo é o que pode estar por tras de muitos
atos violentos.

Quando a violéncia emerge, ela se nutre da perda de poder
(impoténcia) e perda do desejo (apatia). Como a violéncia pode destruir
o poder, mas niao substitui-lo, como afirma Hanna Arendt, a violéncia
comumente € a expressao da impoténcia.

Como esquecer, por exemplo, o massacre de Columbine, em abril
de 1999, nos Estados Unidos, realizado por dois jovens, de 18 e 19 anos,
em que mataram 15 pessoas e feriram 24, e depois se mataram? Ou no
Brasil, o massacre na Escola Municipal em Realengo, Rio de Janeiro, em
que Wellington Menezes, de 23 anos, entrou armado e atirando contra
estudantes, matando 14 deles, e depois também se matando?

Em todos esses e outros inumeros casos, o perfil do agressor
se enquadra no que R. May descreve como pessoas mergulhadas na
insignificancia. Os que se encontram engolfados nela, queixam-se de se
sentirem sombras, Ets, ou invisiveis. Sdo individuos-objeto carentes de
se tornarem sujeitos-pessoa, com autonomia e autodeterminacio. Mas
sozinhos nao conseguem fazé-lo.

Esse processo de reduzir o outro a insignificancia atinge dimensoes
sociais e planetarias graves. Que importa se um bilhdao de seres humanos
vivem abaixo da linha da pobreza, e na miséria? A insignificincia social
reduz a condicio de dignidade do outro ao infra-humano. Ha entido perda
de unidade da espécie humana no Planeta, o que é contraditério ao sen-
tido de evoluciao revelado pelo Pe. Teilhard de Chardin, e a integridade
do todo da Matéria, como tecido que niao pode ser rasgado. Pois, ao
contrario do que a indiferenca da maioria faz pensar, essa ruptura atinge
a todos e a todo o Planeta. Todos sofrem e sofrerdo os impactos dessa
gigantesca contradic¢io.

Hospitalidade Incondicional:

Todo ser humano precisa experimentar a hospitalidade incondicio-
nal, pois esta € a condicdo fundante para que alguém se sinta pertencen-
te a0 mundo propriamente humano. Uma questio que ja estd posta na



104 - Carlos James DOS SANTOS

relacio mie-bebé, em que o bebé precisa se ver no espelho do olhar da
mae, a quem cabe oferecer-lhe acolhida, zelo e interesse incondicionais.

A hospitalidade incondicional oferece acolhida ao outro porque
é, existe, independente de sua origem, classe, religiio ou etnia. Ela traz
como a priori que o outro, por ser outro, é confiavel e digno de ser tra-
zido para dentro e receber o que de melhor houver para ser oferecido.

Como pontua Jacques Derrida, falando sobre o tema, a hospitali-
dade incondicional rejeita a roupagem das regras, das convencoes e da
cortesia, para convidar autenticamente o Outro a sua casa. O discurso
que lhe é proprio ndo é o da palavra, mas o “discurso do siléncio”. Por
meio das palavras entram as convencdes e o controle social, e as relacoes
terminam por ser muito desigual, o que é também humilhante para o
despossuido.

A hospitalidade incondicional, segundo Leonardo Boff, esta carre-
gada dessa capacidade de sentir e de perceber imediatamente o outro em
sua necessidade. Por isso € tio comum entre os pobres. Pois a compaixdo
é-lhe outra caracteristica, como aptidao de esvaziar-se de si para ir ao
encontro dos demais com 4animo de acolher e de cuidar, compartilhando
a mesma dor do outro. E a oferta e realizacio do acolhimento pleno da
alteridade, da singularidade de cada vida humana, bem-vinda naquilo
que ela €, na totalidade do seu ser, mistério carregado de ambivaléncias
e ambiguidades, de luz e trevas, amor e desamor, graca e pecado, mas o
que faz de cada um a singularidade que cada um é.

Ha um valor irredutivel da vida humana, exposto pelo vértice do
varal do tempo-complexidade, que a faz digna do acolhimento gratuito
total, para que no mistério do encontro, a singularidade se apodere de
si, por um poder que vem de dentro e se reconhe¢ca no encontro com
o outro, para se descobrir como poder-com de interagir com os demais,
no exercicio da compaixao e do cuidado, para muito além das formas de
poder-sobre, opressor e explorador.

Na medida em que o ser humano é impelido a transcender cada
vez mais seus limites, fronteiras, barreiras politicas, econdmica e psiqui-
cas, sente-se também confrontado com suas experiéncias de finitude e
mortalidade.

Mas o ser humano exige imortalidade pessoal e coletiva, eternida-
de; busca tornar suas conquistas humanas e éticas uma realidade irrever-
sivel. Porém isso somente sera alcancado por meio da unido espiritual,
vocacio revelada pela Matéria na sua longa evolu¢io segundo as leis
da complexidade. Essa unido é amorizacio das relacdes interpessoais,
universalizacio do saber, promoc¢iao humana, didlogo ecuménico e inter-

religioso, ultrapassagem de preconceitos e tabus.



Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo - 105

Somente assim, a energia radial, a presenca do amor de Deus que
nos foi dado em Cristo, podera levar adiante o processo evolutivo, para
que a humanidade caminhe na sua identificacio com Cristo, modelo de
humanidade humanizada e de vida divina que nos é oferecida gratuita-
mente. Pois "a camada humana da Terra esta inteira e perpetuamente sob
o influxo organizador de Cristo encarnado" (Meio Divino).

"0 Amor foi sempre cuidadosamente afastado das construgdes rea-
listas e positivas do mundo. Um dia terd que se decidir em reconhecer
no amor a energia fundamental da vida ou, se quiser, o Unico ambiente
natural no qual se possa prolongar o movimento ascendente da evolugao”.



AUNQUE NO HAYA
UN DIOS AHi ARRIBA

Vivir en Dios, sin dios

AUNQUEINOJHAYAYUNIDIOSIAH IJARR | BA

ROGER LENAERS

ab> Roger LENAERS



ENG

Beholding Teilhard de Chardin
From An Indigenous Perspective Of Asia

Jojo M. FUNG sj
Manila, Phipippines

The ingenuity of Teilhard de Chardin in integrating his experien-
ces and insights gleaned from paleontology with philosophy, theology,
Ignatian Spirituality and biblical theology is truly laudable. His writings
were truly ahead of his time. Not only has he earned the displeasure
of some of his French confrere, his writings have incurred the wrath of
censorship from the Roman authority. The pain of exile has not deterred
Chardin from living a mystic who experienced God who is all in all in
everyone and everything in the process of Cosmogenesis.

This article aims to critically behold the mystic’s “Ignatianized”
organic cosmology and “geologized” spirituality from the South. The
appraisal is offered more particularly from the perspective of Asia that is
borne of the experience and understanding of indigenous cosmology and
spirituality. The first section offers a critique of the linear perspective of
his evolutionary schema and an updated overview from the emerging cos-
mology. As his insights are Christological, the second section proposes a
supplementary pneumatology that correlates with the updated cosmology.
This is dealt with in the second section.

1. Cosmology: Context Specific and Emergent

1.1. A Bygone Cosmology. The Teilhardian cosmology is context-
specific to the early 18th and 19 century. Crafting and contextualizing
the biblical vision of the Pauline Cosmic Christ, including metaphors like
Alpha and Omega unto the Teilhardian cosmology is indeed ingenious.

Teilhard’s notion of evolution, while commendably systemic is
regrettably linear. Progress is an evolutionary movement from below/
lower to above/higher (Teilhard 1961, 143, 159; 1999, 121, 194, 206) and



108 - Jojo M. FUNG

advances toward complexity, differentiation and diversification.! Rooms
have to be given to the worldview and “world-feel” (Mesa 2000, 5)2 of the
religio-cultural traditions of the fishing folks, rural farmers and indige-
nous peoples outside of North Atlantic. For those outside the hegemonic
influence of scientific rationality, progress is spiral, communal, egalitarian
and cosmic though not necessarily Christological (neither biblically reg-
nocentric or theocentric) in its relation with nature and the spirit-world.

Most congenial of all is Teilhard’s explanation that evolution is
a “rise toward consciousness” for this consciousness also “rises through
all living beings” (Ibid., 119). In this flow, the humans “are nothing else
than evolution becomes conscious of itself” (Ibid., 154). Teilhard belie-
ved that this evolution with its genesis in Alpha ultimately culminates in
some kind of hyperpersonal and supreme consciousness (Ibid., 183) in
the “Omega Point” (Ibid., 185). At the zenith of evolution, megasynthesis
(Ibid., 172) and cosmic Christification (Christic union) take place when-
ce “all things finally turn in on Someone” (Ibid., 208) who is the “Great
Presence” (Ibid., 209) that is “identified with God, the Center of centers,
and with the Totus Christus” (Teilhard 1961, 99).

1.2. An Emerging cosmology. Since Teilhard’s death in 1955, tre-
mendous strides that far surpass Teilhard’s imagination have been made
in understanding the universe and life on our planet. Just to name a few.
In space travel and astronomy, we have images of the comet 67-P from
Rosetta Satellite of the European Space Agency after a ten-year journey.3
In astrophysics, advances have been made to identify elementary parti-
cles like quarks and muons; in social network communications, there is
a proliferation of personal laptops, Facebook, iPads, iPods, smart phones,
Skype, Viber and Whatsapp.

The new discovery has enabled humankind to arrive at a more con-
temporaneous cosmology. The emerging cosmology explains the genesis
of creation as an initial explosion or Big Bang. This sudden explosion
brought all matter, energy, space and time into existence. The afterglow
of this explosion resembles a cosmic microwave background radiation
that Marcus Chown (2006, 147) described a whitish “like the inside of a
light bulb” to the extent that “ even billions of years after the event, all
of space is still glowing softly with relic heat of the Big Bang fireball.”*
Michael Dowd (2009) preferred to call it “the great radiance.”>

A split second after the big bang, an extremely rapid, accelerating
inflation (Davies 2006; Gribbin 2009) began.® Thereafter a slow and
steady development continued for billions of years. Some called this an
eternal inflation (Primack and Abrams 20006, 190ff) which is a state of



Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia - 109

existence that is eternal.” This eternal inflation occasions the possibility
of a multiverse where there is more than just one universe. This multi-
verse, scientists (Steinhardt and Turok 2007) postulate is an infinite open
universe without any beginning or end.® The multiverse enjoys an “infi-
nite duration” (Deutsch 2011).7

Against the backdrop of the genesis of creation, it is easier to grasp
the data the new cosmologyl? with the information enumerated below:

* The ever-expanding elegance of the universe is about 13.7 billion
years ago.

* Our planet earth comes into existence about 3.8 to 4 billion years ago.

* Bacterial organisms that first evolved as single-celled creatures
about 3.5 billion years ago, and multicellular creatures that initially evol-
ved about 2 billion years ago, are the foundation of all we are and do. We
are intrinsically connected with everything else in the great web of life.

* Human existence on planet earth began approximately 7 million
years ago.

® Our sun is one of the 100 billion stars that the Milky Way swirls
around itself, each of them spinning about in a bounded relationship
with every other one. The Milky Way remains bounded to all 100 billion
galaxies of the cosmos, as, instant by instant, the universe creates itself as
a bonded community

* New stars are born daily, even every few minutes, suggesting that
our universe is alive, still growing and “flaring forth.”

* One-thousandth of a second of the so-called big bang, the uni-
verse had cooled sufficiently to 100 billion degrees centigrade for ele-
mentary particles like electrons, protons, and neutrons to form. Three
minutes later, when the temperature had dropped to 099 million degrees
centigrade, neutrons and protons combined to form stable atomic nuclei,
especially those of hydrogen and helium.

¢ All the mammals like the chimpanzee and some reptiles share 99
percent our genes.

* Atoms can be broken down further into smaller particles.

¢ Each human has 70 billion cells and each cell contains millions
of these subatomic particles.

* Almost 90 percent of genes in the human genome are still dor-
mant in the sense that they have never been activated.

* The human body contains an estimated 75 trillion cells; it is crea-
ting two billion new blood cells every second; every drop of the body’s



110 - Jojo M. FUNG

blood flows through the heart every minute; every bodily movement
(standing up, sitting down, climbing a flight of stairs, riding a bicycle)
involves six hundred muscle systems; each thought engages billions of
nerve cells in the brain to make up to ten thousand connections every
split second.

* Yet over 99 percent of the atom is empty space. The empty space
is far more crucial to our understanding of the subatomic world than
materiality/physicality.

¢ There is a universe/world of small particles in every living cell of
every living being/organism.

* Microbial communities co-evolved with humans as the human
bodies serve as a kind of ecosystem for the bacteria, microbes, virus as
well as our own cells. These microbes live on our eyeballs, mouth, nose
and ears, all over our skin and in the human intestines alone, up to a
hundred trillion active microorganisms. Each of these microbes follow
has specific roles — help digest foo, produce vitamins, ward off disease
— but collectively they maintain and advance the life of the human body.

* Every 5 years, we get a new body. None of the cells of the old
body remains.

* Our human life is interrelated to and interdependent on the total
life in the rest of the universe — with other humans, trees, animals, lakes
and the air.

* Our planet earth and creation is really one great interdependent
self-organizing organism.

Just as Teilhard has “contemporized” Christian spirituality based on
the cosmology of his time and made faith relevant to the genuine seekers,
I believe it impinges on our generation to generate an emerging pneuma-
tology that is relevant to the seekers of today and tomorrow in the light
of this emerging cosmology of the 21st century.

2. The Emerging Pneumatology

Visibly absent in the Teilhardian spirituality is a forward geological
pneumatology of the 21st century. In the light of the contemporaneous
cosmology (Section 1), this emerging pneumatology offers a more orga-
nic notion of the Spirit in terms of the action/activity since “God is an
activity rather than a person” (Kaufman 2004, xi, 48). This re-thinking of
the Spirit as action or “activity in the world” 11 (Pannenberg 1988, 12)12
denotes the Spirit “as the marvelous depth of life out of which all life ori-
ginates” and “as active in the self-transcendence of life” (O’ Murchu 2012,



Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia - 111

39, 51, 58). In this sense, it is more relevant to describe “the Spirit in the
physical universe, rather than the metaphysical; in time rather than the
eschaton; in space and matter, rather than the supernatural; in movement,
rather than in presence” (Wofgang Vondey 2009, 35-36)13. This immanent
presence of the Spirit conveys the cosmic omnipresence of God as con-
veyed by both panenthesism - all things exist and subsist in God and
‘theo-en-pasism’, God in all things.'* Moreover, the new pneumatology
understands the Spirit as activity or action of God in creation.

The Spirit (Gen 1:1) that hovers over the chaos (tobu va-vobu),
understood as the unfolding wild and raw material, is the Spirit that
“awakens from within the chaos a primordial profoundity that is unders-
tood as the “primordial spirit power, a creative resilience, without begin-
ning or end — a foundational, energetic wisdom” (O’ Murchu 2012, 29).
The Spirit’s action is manifested in the “foundational creativity of ageless
existence — eternal like the divine life itself — and it has definite connota-
tions of exuberance, elegance, passion, wildness, and prodigious fertility”
and even “marks the beginning” of everything — even that of the Godhead
itself.” (Ibid., 158).

The Spirit’s action is the principle of “creativity, of evolution, of
individuation and of intentionality” (Ibid., 196). The Spirit’s action in
evolution is understood in terms of the three basic movements in the
cosmic-planetary existence: growth — change — development” (Ibid., 9)
rather than the Darwinian notion of natural selection, niche formation
and survival of the fittest (Ibid., 213, footnote 1). Hence Gunter Altner
(quoted in Bergmann 20006, 253) believes that “the reality of the Spirit
manifests itself in the self-structuring processes of matter, energy, and
information” and “characterized by movement, change, growth, and deve-
lopment” (Ibid., 49).

In this evolution, the Spirit is understood as integral to the three
cosmological processes of differentiation, interiority/autopoiesis and
communion. Differentiation “confers on everything a unique identity”
(Ibid., 79). Second, interiority suggests that “everything draws its meaning
from within... particularly forces at work that facilitate and augment the
capacity for self-organization (autopoiesis)” and thus “leads to greater
depths within, where the dominance of the relational matrix become
even more compelling” (Ibid., 79-80). In fact, “interiority highlights the
within-ness from which all life forms receive their will-to-exist, and the
accompanying behaviors that favor their growth and flourishing” (Ibid.,
187). What is unique in humans is an interiority capacitated with “self-
reflexive consciousness, free will and the option of personal conscious
choice.” (Ibid.)



112 - Jojo M. FUNG

Besides autopoiesis is described by Mary Midgley (2010, 105) as
self-organization.!> Midgley described autopoiesis as the “mysterious
generation of patterns from within” that is imbued with “something
akin to an internalized wisdom (consciousness) that enables the system
to move in the direction of growth, development, and complexity” (O’
Murchu 2012, 48).

Third, communion is facilitated by an interiority that is fostered
by “reflection, intuition, and inner wisdom, rather than rational analy-
sis” (Ibid., 80). Communion remains “the goal of emergent flourishing”
for creation (Ibid., 188). Edward (2004, 20) thus expounds communion
as “that makes things be and become in an evolutionary universe” for
reasons that “an emergent and interrelational universe springs from
within the divine communion” because “that same divine communion is
creation’s eschatological destiny.” 10

In addition to the Spirit’s action in the cosmological processes,
the Spirit (Marc Wallace 2002; 2005) “lives and breathes in the creativity
of nature itself” as “God’s agent of interdependence and unity within all
creation” (Ibid., 162). Interestingly Wallace (2005, 127) further opines that
“the Spirit is the hidden, inner life of the world, and the earth is the out-
ward manifestation of the Spirit’s sustaining energies.” In this sense, “the
Spirit is the “soul” of the earth — the wild, life-giving breath of creation
— empowering all life-forms to enter into a dynamic relationship with the
greater whole” (Ibid., 163). 17

This emergent pneumatology readily resonates with the Great
Spirit of indigenous spirituality. The indigenous peoples believe that the
Great Spirit 18 is:

* All pervasive and all suffusing

* Wholly Other, yet totally present and active in creation

* Bringing forth the creative potentials in creation

* Awesome and at times to be feared, yet intimately close to every
aspect of life so that life and nature are sacred and spirited

¢ Life affirming and life giving, present and active in both the pro-
cess of creation and destruction

* Makes humans sacred and yet transpersonal and cosmic

* Capable of being experienced in nature (e.g. wind and fire), and
human affective and mental states (feelings, emotion, or sentiments)

* Related to the Creator, the Mystic Owner and Absolute Being at
the foundation of the world and thus predates and transcends all formal
religions



Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia - 113

This cosmic Spirit is the Spirit’s action of alerting humankind that
the humans “have not woven the web of life” as humans “are but one
thread within it” and that “whatever we do to the web, we do to oursel-
ves” (Ibid., 96). The Spirit informs humankind that “all things are bound
together” for “all things connect.” (Ibid.) In this sacred web of relation,
the “Spirit is nothing but relations; it is precisely relationality, the moving
air that permeates and enlivens things, the open space across which the
wind of Spirit blows” (Peter Hodgson 1994, 284).19 Besides, the “open
space is the condition of the possibility of relations” of the Great Spirit,
for “without it, everything would collapse into sameness” (Ibid., 190).

At the same time, this Great Cosmic Spirit enjoins humankind to be
and become a mystic living an everyday experience of “groundedness in
the Great Spirit ... connecting deeply with the sacred within and without,
and striving to live in graced fidelity to God, the world, and all the other
creatures who share the planet with us” (Ibid., 98). For this reason, the
indigenous peoples firmly believe that everything in creation is spirited
and thus creation is “endowed with an inherited sacredness” (Ibid., 121).

In this emergent pneumatology, the Creative Spirit is no longer
defined in terms of essence but movement. Therefore, the Spirit is unders-
tood as “vibration, the flow, the flight, and the unfolding of god that is
unending and unconfining” (Ibid., 171) in a universe that is “evolving,
emergent, pervasively infused with patterns and a dynamic sense of
direction for reasons that “the cosmos, in this sense, is overflowing [sic]
with spirit because it is interactive, pan-relational, and creative.”29The
Creative Spirit enables creation to come forth and “thrive and complexify
through relationships.”2! This is the Creative Sprit that is at the heart
of cosmic creativity or the self-creativity of the cosmos that exhibits an
ecosystemic capacity for self-organization with “a kind of homing instinct
(Simon Conway Morris 2003, 8, 20)22 and “a preferred sense of direction”
(Lombardo 2006 Stewart 2000).23

Neither is the Spirit understood in terms of the seven gifts of
wisdom, understanding, counsel, fortitude, knowledge, piety, and fear of
the Lord (Gal. 5:22-23). Drawing from the insights of quantum physics,
and the central significance of energy in the quantum worldview, Miriam
Therese Winter (2009, 122-56) enumerates the seven gifts of the Spirit as
“relationality, uncertainty, probability, complementarity, nonlocality, syn-
chronicity, and change (Ibid., 60).24

On a personal note, the Spirit is best explained as the fourfold
activity (Kaufman 2004, xi, 48; Kaufmann 2008, 142, 284; O’ Murchu 2012,
51, 59)25 of suffusing, sacralizing, sensitizing and sustaining creation.



114 - Jojo M. FUNG

(@) Suffusing. The whole cosmos and anthropos enjoy the life of
profundity, creativity and harmony due to the suffusing presence of the
Great Spirit. The suffusing presence of the Great Spirit enlivens all and
everything to the extent that all and everything are sacredly alive in the
presence and power of the Great Spirit. This suffusing presence ens-
hrouds all and everything with a sense of the mystery of creation and of
life itself.

(b) Sensitizing. The Great Spirit sensitizes humankind to the spirit-
presence and power of the Great Spirit, the ancestral and nature spirits
through tangible consequences of the rituals illustrated by a better har-
vest this year than the previous years, the messages of admonition from
the dreams and the everyday events in the villages as understood by the
wo/men elders. As a result the indigenous communities in the ancestral
homeland live with a heightened sensitivity to the presence and power of
the Great Spirit, the ancestral and nature spirits. This sensitivity is visibly
manifested through a reverential relationship of awe, marvel, reverence
and wonder with nature that the everyday mystics behold as spirited and
sacred.

(o) Sacralizing. Through the annual agricultural ritual celebra-
tions, the Great Spirit sacralizes the families, the farms and the forests,
and in addition the web of relations between the spirit world and the
human world, the humans and fellow humans, and lastly, humankind
and nature. For this reason, the mystics describe the world as spirited
and thus sacralized by the presence and power of the Great Spirit. This
sacralization renders all and everything in creation sacred and needs to
be beholden with awe, reverence and wonder, tinged with an aura of fear
and the mystery of the sacredness of life.

(d) Sustaining. The suffusing, sensitizing and sacralizing presence
of the Great Spirit is at the same time a ‘sacred power’ that sustains the
cosmic world and the earth-community. This Great Spirit sustains creation
through every stage of cosmic implosion-explosion and the epochal chan-
ges in the collective memory of the world and humankind.

The Spirit’s action makes possible the reflexive experience of the
Spirit’s fourfold actions in humankind, the earth and the universe. The
reflexive awareness in the humans is more than a mental activity of min-
dfulness that makes us mentally aware of mediating the fourfold activities
of God’s Spirit. The Spirit makes us aware of the entire space within the
human body and the body feels/experiences the world outside, be it the
nature around us, the earth we live on and a “bodily feel/experience”
(Mesa 2000, 5) that I am a part of the whole cosmos. This bodily feel/
experience is best understood as “bodiciousness.”



Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia - 115

At the same time, the Spirit’s action also makes possible the
reflexivity of the earth and the universe since the particles in the earth
and universe are “endowed with reflexive consciousness (Teilhard 1961,
130). This reflexive consciousness in the earth and the cosmos are the
additional modalities of consciousness other than the modality of “cons-
ciousness life has tried in the animal world” and succeeded in the humans
(Ibid., 112). In other words, it is the Spirit’s action that makes possible
the modality of consciousness operating as what scientists (Aczel 2003;
Clegg 2009) described as entanglement in which a change in one of the
two quantum particles “is instantly reflected in the other” (Vlatko Verdal
2011, 20).26

Furthermore, the same Spirit’s action is operative in entrainment
which “is a principle of physics, defined as the synchronization of two
or more rhythmic cycles” (O’ Murchu 2012, 79). Both entanglement and
entrainment point to the organic experience of the earth as “conscious
earth” and the cosmos as “conscious cosmos/universe” (Teilhard 1999,
186). Moreover, it is the same Spirit’s action that makes the earth and the
cosmos experience the suffusing, sacralizing, sensitizing and sustaining
power of God’ Spirit. The organic reflexivity of the earth of God’s Spirit
and the Spirit’s activities is what I called “earthiciousness” while the orga-
nic reflexivity of the cosmos of God’s Spirit and the Spirit’s subsequent
activities is what I called “cosmociousness.”

Conclusion

In beholding the Teilhardian cosmology, a critical appraisal is
offered of his contextualized spirituality from an Asian indigenous pers-
pective. This appraisal offers the impetus to generate a geological pneu-
matology in the context of the emergent cosmology of the 21st century.
The Great Spirit is the activity of the human spirit entering a mystical
communion with the evolving, emergent and self-organizing Spirit of the
earth and the cosmos. In the mystical communion, the humans, the earth
and the cosmos are involved in the suffusing, sacralizing, sensitizing and
sustaining of anthropoi and the cosmos. Through the interrelated triparti-
te modalities of “bodiciousness”, “earthiciousness” and “cosmociousness”,
this emergent geological pneumatology postulates the emergence of the
new creation in which the Spirit becomes the “ALL-ness” of life whence
God is ultimately over all, through all and all in all, in the discernible and
mysterious ways of God, the Great Creative Spirit.

Notas

1 For greater details, see Teilhard de Chardin, Hymn of the Universe (London & New York:
Harper & Row, 1961) and Sarah Appleton-Weber, The Human Phenomenon, Pierre
Teilhard de Chardin (Brighton: Sussex Academic Press, 1999).



116 - Jojo M. FUNG

2 | first read about “worldfeel” in Jose de Mesa’s paper, “Primal Religion and Popular
Religiosity,” EAPR 37 (2000), 73-82.

3 After leaving Earth in March 2004, Rosetta has travelled more than 6 billion kilometers
through the solar system, flying by Earth three times and Mars once, using their gravity
to slingshot itself towards Comet 67-P. On August 6, 2014, at about 7pm, the comet
chaser came within 100 kilometers of the surface of Comet 67-P, which is hurtling
around the Sun at up to 135,000km/h. For more detail, please see www.theage.co.au/
technology/sci-tech/spacecraft-rosetta-arrives-at-ciet-67p-after-decdelong-journey-
20140806-100gux.html, accessed August 12, 2014.

4 For more detail, see Marcus Chown, Quantum Theory Cannot Hurt You (London: Faber &
Faber, 2006).

5 See Michael Dowd, Thank God for Evolution (San Francisco: council Oak Books, 2009).

6 See Paul Davies, The Goldilocks Enigma: Why is the Universe jus Right for Life? (London:
Penguin, 2006) and John Gribbin, In Search of the Multiverse (New York: Allen Lane,
2009).

7 See Joel Primack and Nancy Abrams, The View from the Center of the Universe (New York:
Riverhead Books, 2006).

8 See Paul Steinhardt, “The Inflation Debate,” Scientific American 304, no. 4: 18-25 & Paul
Steinhardt and Neil Turok, Endless Universe (New York: Doubleday, 2007).

9 See David Deutsch, The Beginning of Infinity: Explanations That Transform The World (New
York: Allen Lane, 2011).

10 Thjs data is taken from Louis M. Savary, Teilhard de Chardin The Divine Milieu Explained
(New York & Mahwah, NJ: Paulist Press, 2007), xii-xiii, 19, 211, 244; Darmuid O’
Murchu, In The Beginning Was The Spirit: Science, Religion, and Indigenous Spirituality
(New York: Orbis Books, 2012), 79, 185, 215; Brian Swimme and Thomas Berry, The
Universe Story (San Francisco: Harper, 1992).

11 see Gordon D. Kaufmann, In the Beginning: Creativity (Minneapolis: Augsburg Fortress,
2004).

12 gee Wolfart Pannenberg, “The Doctrine of Creation and Modern Science,” Zygon 23 (1):
3-21.

13 see Wolfgang Vondey, “The Holy Spirit and the Physical Universe: The Impact of Scientific
Paradigm Shifts on Contemporary Pneumatology,” Theological Studies 70, no. 1 (March
2009): 22.

14 jose I. Gonzalez Faus, I'm Coming, Lord: Contemplatives in Relation, Cristianisme |
Justicia, 144(2012), 15.

15 Autopoiesis is originally introduced by two Chilean biologists, Humberto Maturana and
Francisco Varela in 1972. See Mary Midgeley, The Solitary Self (Durhan, UK: Acumen,
2010).

16 See Denis Edward, Breadth of Life: A Theology of the Creator Spirit (Maryknoll, NY: Orbis
Books, 2004).

17 See Marc Wallace, Fragments of the Spirit (Harrisburg, PA: Trinity Press International,
2002) and Finding God in the Singing River (Minneapolis: Fortress Press, 2005).

18 | have added my own reflection on the Great Spirit from the Asian spirituality of sacred
sustainability to the description of O’ Murchu (2012, 85-86).

19 see Peter C. Hodgson, Winds of the Spirit (London: SCM Press, 1994).



Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia - 117

20 O’ Murchu, In the Beginning Was the Spirit: Science, Religion and Indigenous Spirituality
(New York: Orbis Books, 2012), 68, 72, 198.

21 |pid., 72.

22 gee Simon Conway Morris, Life’s Solution: Inevitable Humans in a Lonely Universe
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003).

23 O’ Murchu, op. cit., 68, 72, 98. Also see Thomas Lombardo, The Evolution of Future
Consciousness (Bloomington, IN: Author House 2006) and John Stewart, Evolution’s
Arrow: The Direction of Evolution and the Future of Humanity (Canberra: Chapman
Press, 2000).

24 gee Miriam Therese Winter, Paradoxology: Spirituality in a Quantum Universe (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 2009). Also see Stuart A. Kauffman who in his work argues that “the
creativity in nature is God . . . . God is our name for the creativity in nature. . . . Using
the word God to mean creativity in nature can help to bring us to the care and reverence
that creativity deserve.” See Stuart A. Kaufmann, Reinventing the Sacred (New York:
Basic Books, 2008), 142, 248.

25 see Gordon D. Kaufmann, In The Beginning, op. cit. and Stuart A. Kaufmann, Reinventing
the Sacred (New York: Basic Books, 2008).

26 gSee Amir Aczel, Entanglement (New York: Penguin/Plume, 2003); Brian Clegg, The God
Effect: Quantum Entanglement (New York: St. Martin’s Press, 2009); Vlatko Verdral,
“Living in a Quantum World,” Scientific American 304, no. 6 (2011), 20-25.



1'h”lli'»!!r. ETERNA:
UNA NUEVA ‘VI’SION

Mas aild de las religiones,
mads alls del teismo,
mas alld de cielo e infierno

. NFERNO __

JOHN SHELBY SPONG

F

Coleccion «Tiempo Axial»: bttp.//tiempoaxial.org



ESP

Contemplando a Teilhard de Chardin

desde una perspectiva indigena asiatica

Jojo M. FUNG sj
Manila, Philippines

El ingenio de Teilhard de Chardin de integrar sus experiencias e
intuiciones tomadas de la paleontologia con la teologia, la espiritualidad
ignaciana y la teologia biblica es verdaderamente admirable. Sus escritos
fueron verdaderamente adelantados a su tiempo. No solo se gand el dis-
gusto de algunos hermanos franceses, sino que sus escritos desataron la
ira de la censura de la autoridad romana. El dolor del exilio no impidi6 a
Chardin vivir como mistico que experiment a Dios, que estia en todos y
en todo en el proceso de la cosmogénesis.

Este articulo aspira a observar criticamente, desde el Sur, la cosmo-
logia organica “ignaciana” y la espiritualidad “geologizada”. La evaluacién
se ofrece especificamente desde la perspectiva de Asia, que nace de la
experiencia y la comprensién de la cosmologia y la espiritualidad indi-
gena. La primera seccién ofrece una critica de la perspectiva lineal de su
esquema evolutivo y de una vision actualizada de la cosmologia contem-
poranea. Y puesto que sus intuiciones son cristologicas, la segunda sec-
cién propone una pneumatologia suplementaria que se correlacione con
la cosmologia actual; esto se trata en la segunda seccion.

1. Cosmologia: un contexto especifico y contemporaneo

1.1 Una cosmologia superada. La cosmologia de teilhardiana tiene
un contexto especifico de principios del siglo XVIII y del siglo XIX. Crear
y contextualizar una vision biblica del Cristo c6smico paulino, incluyendo
metaforas como Alfa y Omega en la cosmologia teilhardiana, es realmente
ingenioso.

La nocién de evolucion de Teihard, aunque admirablemente sisté-
mica es lamentablemente lineal. El progreso es un movimiento evolutivo



120 - Jojo M. FUNG

desde abajo/mias bajo hacia arriba/mds alto (Teilhard 1961, 143, 159;
1999, 121, 194, 206) y avanza hacia una complejidad, una diferenciacién
y una diversificacion.! Le tenemos que dar un espacio a la vision del
mundo y a la “sensacién del mundo” (Mesa 2000, 5)2 de las tradiciones
religiosas-culturales de los pescadores, los campesinos y las personas
indigenas fuera del Atlantico Norte. Para aquellos fuera de la influen-
cia hegemonica de la racionalidad cientifica, el progreso es una espiral
comun, igualitaria y césmica aunque no necesariamente cristologica (ni
biblica, reinocéntrica o teocéntrica) en sus relaciones con la naturaleza y
el mundo espiritual.

Lo mas genial de todo es la explicacion de Teilhard de que la
evoluciéon es una “elevacion hacia la conciencia”, porque la conciencia
también “se eleva a través de todos los seres vivos” (ibid, 119). En este
fluir, los seres humanos “no son nada mas que la evolucién que se vuelve
consciente de si misma” (ibid, 154). Teilhard creia que esta evolucién con
su génesis Alfa culmina finalmente en algin tipo de consciencia hiper-
personal y suprema (ibid, 183) en el “Punto Omega” (ibid, 185). En el
zenit de la evolucién se lleva a cabo la mega-sintesis (ibid, 172) y la cris-
tificacion coésmica (unidon con Cristo) cuando “finalmente todas las cosas
se volveran en Quien (ibid, 208) es la “Gran Presencia” (ibid, 209) que
se “identifica con Dios, el Centro de los centros, con el Totus Christus”
(Teilhard 1961, 99).

1.2. Una cosmologia contempordanea. Desde la muerte de Teilhard
en 1955 ha habido tremendos avances, que sobrepasan por mucho la
imaginacion de Teilhard, en la comprension del universo y de la vida en
nuestro planeta. S6lo para nombrar algunos:

En cuanto a viajes espaciales y astronomia, tenemos imagenes del
cometa 67-P desde el Satélite Rosetta de la Agencia Espacial Europea des-
pués de diez afios de viaje. 3 En astrofisica, se han logrado avances para
identificar las particulas elementares como el quark y los muones; en la
red de comunicaciones sociales tenemos una proliferacion de laptops
personales, Facebook, iPads, iPods, teléfonos inteligentes, Skype, Viber
y Whatsapp.

Los nuevos descubrimientos han permitido a la humanidad llegar
a una cosmologia mas contemporanea. La cosmologia actual explica la
génesis de la creacion como una gran explosion inicial o big bang. Esta
subita explosion dio existencia a toda la materia, la energia, el espacio
y el tiempo. El resplandor de esta explosion se parece a una radiacion
de microondas césmica que Marcus Chown (2006, 147) la describié un
como un blancuzco “interior de un bulbo de luz”, al punto de que hasta



Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indigena asiatica - 121

“después de billones de anos después, todo el espacio todavia resplande-
ce suavemente con reliquias de calor de la bola de fuego del big bang”.4
Michael Dowd (2009) ha preferido llamarlo “el gran resplandor”.>

Una fraccion de segundo después del big bang, empez6 una infla-
cion extremadamente rapida y acelerada (Davis 2006; Gribbin 2009)6.
Después siguié un desarrollo lento y constante por billones de afos.
Algunos lo llamaron una eterna inflacién (Primack y Abrams 2006, 190ff)
que es un estado de existencia que es eterno.”’ Esta inflacion eterna oca-
sioné la posibilidad de un multiverso en el que hay mas de un universo.
Los cientificos postulan que este multiverso es un universo abierto infi-
nito sin principio ni fin.8 El multiverso goza de una “duracién infinita”
(Deutsch 2011).9

Sobre el fondo de esta génesis de la creacion, es mas facil entender
los datos de una nueva cosmologial® con la informaciéon que enumera-
mos a continuacion:

* La elegancia siempre en expansion del universo ocurrié hace
alrededor de 13,7 mil millones de anos

* Nuestro planeta tierra empieza hace 3.8 a 4 mil millones de anos.

e Las bacterias, los organismos que primero evolucionaron como
creaturas unicelulares, aparecieron hace 3.500 millones de anos Las cria-
turas multicelulares que empezaron a evolucionar hace 2.000 millones
de afios, son el fundamento de todo lo que somos y hacemos. Estamos
intrinsecamente conectados con todo en la gran red de la vida.

* La existencia humana en el planeta empezd, mas o menos, hace
7 millones de afos.

* Nuestro Sol es una de las 100.000 millones de estrellas que giran
con la Via Liactea, cada una de ellas ligada a todas las demas por un tejido
de relaciones con cada una de las otras. La Via Lactea permanece unida
a 100.000 millones de galaxias del cosmos, mientras, a cada instante, el
universo se crea a si mismo como una comunidad unida.

* Nuevas estrellas nacen cada dia, incluso cada pocos minutos,
sugiriendo que nuestro universo esta vivo, todavia creciendo como una
“antorcha de luz”.

* En un milisegundo del llamado big bang, el universo se enfrié
lo suficiente, a 100.000 millones de grados centigrados, como para que
las particulas elementares como electrones, protones y neutrones se for-
maran. Tres minutos después, cuando la temperatura bajé a 099 millones
de grados centigrados, los neutrones y protones combinados formaron
nucleos atémicos estables, especialmente los de hidrogeno y helio.



122 - Jojo M. FUNG

* Todos los mamiferos como el chimpancé y algunos reptiles com-
partimos el 99% de nuestros genes.

* Los atomos se pueden romper en particulas mucho mas peque-
nas.

* Cada ser humano tiene 70 mil millones de células, y cada célula
contiene millones de estas particulas subatomicas.

* Casi el 90% de nuestros genes humanos todavia estin durmien-
do, en el sentido de que nunca han sido activados.

* El cuerpo humano contiene aproximadamente 75 billones de
células; crea 2000 millones de nuevas células de sangre cada segun-
do; cada gota de la sangre del cuerpo, fluye a través del corazén cada
minuto; cada movimiento corporal (pararse, sentarse, subir las escaleras,
montar una bicicleta) implica un sistema de seiscientos musculos; cada
pensamiento implica miles de millones de células nerviosas en el cerebro
capaces de hacer diez mil conexiones cada segundo.

* Sin embargo el 99% del atomo es espacio vacio. El espacio vacio
es mucho mas importante para nuestra comprensiéon del mundo subat6-
mico que la materialidad/fisicidad.

* Existe un universo/mundo de pequenas particulas en cada célula
vida de cada ser/organismo vivo.

* Las comunidades microbianas co-evolucionan con los seres
humanos cuando los cuerpos humanos sirven como una especie de eco-
sistema para las bacterias, los microbios, los virus, asi como nuestras pro-
pias células. Estos microbios viven en nuestro ojos, boca, nariz y oidos,
en toda nuestra piel, y el ser humano, sélo en el intestino, tiene alrededor
de 100 billones de microorganismos activos. Cada uno de estos microbios
sigue un rol especifico, ayuda a digerir la comida, produce vitaminas,
protege de enfermedades... pero colectivamente sostienen y ayudan a la
vida del cuerpo humano.

* Cada 5 anos tenemos un cuerpo nuevo. Ninguna de las células
del cuerpo permanece.

* Nuestra vida humana esta interrelacionada con y es interdepen-
diente de la totalidad de la vida en el resto del universo, con otros seres
humanos, arboles, animales, lagos y el aire...

Asi como Teilhard “modernizé” la espiritualidad cristiana basado
en la cosmologia de su tiempo e hizo relevante la fe para los buscadores
genuinos, yo creo que eso impulsa a nuestra generacién a generar una
pneumatologia contemporanea que sea relevante para los buscadores de
hoy y de mafiana a la luz de esta cosmologia actual del siglo XXI.



Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indigena asiatica - 123

2. La pneumatologia contemporanea

Visiblemente ausente en la espiritualidad de Teilhard es una
pneumatologia geoldgica ulterior, del siglo 21. A la luz de la cosmologia
contemporanea (Seccion 1), esta pneumatologia emergente ofrece una
nocién organica del Espiritu, en términos de la accion/actividad, desde
“Dios es una actividad mas que una persona” (Kaufman 2004, xi, 48).11
Esta re-conceptuacion del Espiritu como accién, o como “actividad en el
mundo” (Pannenberg 1988,12)12 denota el Espiritu como “la maravillosa
profundidad de la vida a partir de la cual se originé toda la vida” y “como
una auto-trascendencia activa de la vida” (O’Murchu 2012, 39, 51, 58). En
este sentido, es mas relevante describir “el Espiritu en el universo fisico,
mas que en el metafisico; en el tiempo en vez de en el eschaton; en el
espacio y la materia, en ves de en lo sobrenatural; en el movimiento, mas
que en la presencia” (Wolfgang Vondey 2009, 35-36).13 Esta presencia
inmanente del Espiritu coincide con la omnipresencia cosmica de Dios,
como se ve tanto en el panenteismo: todas las cosas existen y subsisten
en Dios, y en el “theo-en-pasismo”: Dios en todas las cosas.'* Ademas, la
nueva pneumatologia entiende el Espiritu como actividad o accién de
Dios en la creacion.

El Espiritu (Gen 1,1) que revolotea sobre el caos (tohu va-vohu),
entendido como el desarrollo del material salvaje y crudo, es el Espiritu
que “despierta del caos una profundidad primordial que es entendi-
da como “el poder primordial espiritual”’, una resiliencia creativa, sin
comienzo ni fin: una sabiduria fundacional y energética” (O’Murchu
2012, 29). La accién del Espiritu se manifiesta en la “creatividad funda-
cional de la existencia sin edad —eterna como el ser divino—, y tiene una
connotacion definida de exuberancia, elegancia, pasion, caracter natural
y fertilidad prodigiosa”, y hasta “marca el inicio” de todo, aun de Dios
mismo” (ibid, 158).

La accion del Espiritu es el principio de “la creatividad, la evolucion,
la individuacién y la intencionalidad” (ibid, 196). La accién del Espiritu
en la evolucion se entiende en términos de los tres movimientos basicos
en la existencia planetaria-césmica: crecimiento—cambio-desarrollo” (ibid,
9), mas que la nocién darwiniana de la seleccién natural, formacién del
nicho y la sobrevivencia del mas apto (ibid, 213, pié de pagina 1). Por
lo tanto, Gunter Altner (citado en Bergman 2006, 253) cree que “la reali-
dad del Espiritu se manifiesta en el proceso de auto-estructuraciéon de la
materia, la energia y la informacion”, y “se caracteriza por el movimiento,
el cambio, el crecimiento y el desarrollo” (ibid, 49).

En esta evolucion, el Espiritu se entiende como integral a los
tres procesos cosmologicos de diferenciacion, interioridad/autopoiesis



124 - Jojo M. FUNG

y comunion. La diferenciacién “le confiere a todo una identidad unica”
(ibid, 79). Segundo, la interioridad sugiere que “todo saca su significado
desde dentro... particularmente la fuerza de trabajo que facilita y aumen-
ta la capacidad de la auto-organizacion (autopoiesis) y entonces “lleva a
una mayor profundidad interior, donde el dominio de la matriz relacio-
nal se impone atin mas” (ibid, 79-80. De hecho, “la interioridad ilumina
el interior desde el cual se forma toda la vida y recibe su voluntad-de-
existir, y las conductas acompafnantes que favorecen el crecimiento y el
florecimiento” (ibid, 187). Lo que es unico en los seres humanos es la
interioridad capacitada con la “conciencia auto-reflexiva, el libre albedrio
y la opcién personal consciente” (ibid.).

Ademas la autopoiesis es descrita por Mary Midgley (2010,105)
como una auto-organizacion.1> Midgley describe la autopoiesis como la
“misteriosa generacion de patrones desde adentro”, imbuida con “algo
parecido a una sabiduria interna (consciencia) que capacita el sistema
para moverse en la direccién del crecimiento, el desarrollo y la comple-
jidad” (O’Murchu 2012, 48).

Tercero, la comunién es facilitada por una interioridad que es
alimentada por “la reflexion, la intuicién y la sabiduria interna, mas que
por un analisis racional” (ibid, 80). La comunion sigue siendo, para la
creacion, “la meta del florecimiento emergente” (ibid, 188). Edward (2004,
20) entonces expande la comuniéon como “lo que hace a las cosas ser y
convertirse en un universo evolutivo”, por causa de que “un universo
emergente y expansivo florece desde el interior de la comunién divina”,
porque “esa misma comunion divina es el destino escatologico de la
creacién.”16

Ademas de la accion del Espiritu en el proceso cosmolégico, el
Espiritu (Marc Wallace 2002; 2005) “vive y respira en la creatividad de
la naturaleza misma” como “el agente de Dios de independencia y uni-
dad dentro de la creaciéon” (ibid, 162). De forma interesante, Wallace
(2005,127) opina que “el Espiritu esta escondido, dentro de la vida del
mundo, y la tierra es una manifestacion exterior de la energia sostene-
dora del Espiritu”. En este sentido, “el Espiritu es el “alma” de la tierra
—el viento, el aliento que da la vida a la creacién- que empodera todas
las formas de vida para entrar a una relacién dinamica con la totalidad
mayor” (ibid, 163). 17

Esta pneumatologia emergente en seguida resuena como el Gran
Espiritu de la espiritualidad indigena. Las personas indigenas creen que
el Gran Espiritul8 es:

* Lo que permea todo y infunde todo.



Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indigena asiatica - 125

* Totalmente Otro, pero totalmente presente y activo en la creacién
* Lleva hacia adelante el potencial creativo en la creacion

* Asombroso y a veces temible, pero intimamente cercano a todos
los aspectos de la vida, por eso la vida y la naturaleza son sagrados y
espirituales.

e Afirma la vida y la donacién de la vida, presente y activo en
ambos procesos de creacion y destruccion

* Hace a los hombres sagrados y al mismo tiempo transpersonales
y cOsmicos.

* Capaz de ser experimentado en la naturaleza (por ej., en el viento
y el fuego), y en los estados afectivos y mentales humanos (sentimientos,
emociones o sensaciones).

* Relacionado con el Creador, el Propietario Mistico y el Ser
Absoluto en la fundaciéon del mundo y por eso antecede y trasciende
todas las religiones formales.

Este Espiritu cosmico es el Espiritu de acciéon que alerta a la huma-
nidad sobre el hecho de que los hombres “no han tejido la red de la vida”,
porque los seres humanos “son sé6lo una hebra en el tejido”, y que “lo que
hagamos a la red, lo hacemos a nosotros mismos” (ibid, 96). El Espiritu
informa a la humanidad que “todas las cosas estan atadas juntas” porque
“todas las cosas estan conectadas.” (ibid). En esta red sagrada de relacion,
“el Espiritu es solamente relacion; es precisamente la relacionalidad, el
aire que se mueve y permea y vivifica todas las cosas, el espacio abier-
to a través del cual el viento del Espiritu sopla” (Peter Hodgson 1994,
284).19 Ademas, el “espacio abierto es la condicién de la posibilidad de
las relaciones” del Gran Espiritu, porque “sin €l, todo se colapsa en la
monotonia” (ibid, 190).

Al mismo tiempo, este Gran Espiritu Césmico se une a la huma-
nidad para ser y hacerse un ser mistico, una experiencia cotidiana de
“grandiosidad en el Gran Espiritu... conectando profundamente con lo
sagrado dentro y fuera, y deseando vivir en gracia y fidelidad a Dios, al
mundo, y a todas las otras creaturas que comparten el planeta con noso-
tros” (ibid, 98). Por este motivo, las personas indigenas creen firmemente
que todo en la creacién tiene espiritu, y que la creacion esta “embebida
de sacralidad heredada” (ibid, 121).

En esta pneumatologia contemporanea, el Espiritu Creativo ya no
se define en términos de esencia, sino de movimiento. Por lo tanto, el
Espiritu se entiende como “vibracion, flujo, vuelo, el despliegue de dios,



126 - Jojo M. FUNG

infinito e ilimitado” (ibid, 171), en un universo que esta “evolucionando,
emergiendo, y permanentemente imbuido con un patrén y un sentido
dinamico de direccién, por el que “el cosmos, en este sentido, esta des-
bordado de espiritu, porque es interactivo, pan-relacional y creativo.”20
El Espiritu Creativo capacita a la creacion para desarrollarse y volverse
mds complejo a través de las relaciones.”?! Este es el Espiritu Creativo
que esta en el corazén de la creatividad césmica o la auto-creatividad del
cosmos que exhibe un ecosistema capaz de auto-organizaciéon con “una
especie de instinto casero” (Simon Conway Morris 2003, 8, 20)22 y “un
sentido de direccion favorito” (Lombardo 2006 Stewart 2000).23

El Espiritu no se entiende en términos de los siete dones de sabi-
duria, entendimiento, consejo, fortaleza, ciencia, piedad y temor del Sefior
(Gal 5, 22-23). A partir de la intuicion de la fisica cuantica, y la importan-
cia central de la energia desde el punto de vista cuantico, Mirian Therese
Winter (2009, 122-56) enumera los siete dones del Espiritu como “relacio-
nabilidad, incertidumbre, probabilidad, complementariedad, no localidad,
sincronicidad y cambio (ibid, 60).24

A nivel personal, el Espiritu se explica mejor como la actividad
cuadruple (Kaufman 2004, xi, 48; Kaufman 2008, 142, 284; O’Murchu
2012, 51, 59)25 de infundir, sacralizar, sensibilizar y sostener la creacién.

a) Infundir. El cosmos entero y el anthropos goza la vida en pro-
fundidad, creatividad y armonia gracias a la presencia infusa del Gran
Espiritu. La presencia infusa del Gran Espiritu vivifica todo y todos al
grado que todo y todos los seres estan sagradamente vivos en la presen-
cia del poder del Gran Espiritu. Esta presencia infusa envuelve todo y
todos con un sentido de misterio de la creacién y de la vida misma.

b) Sensibilizar. El Gran Espiritu sensibiliza a la humanidad a la
presencia espiritual y al poder del Gran Espiritu, el espiritu ancestral y
natural a través de la consecuencia tangible de los rituales que se llevan a
cabo para que haya una mejor cosecha este afio que los afios anteriores,
el mensaje de advertencia de los suenos y los eventos cotidianos en el
pueblo entendidos por los hombres y mujeres ancianos. Como resultado,
las comunidades indigenas en la tierra ancestral viven con la sensibilidad
elevada a la presencia del poder del Gran Espiritu, el espiritu ancestral y
natural. Esta sensibilidad es visible y manifiesta a través de una relacién
reverencial de asombro, maravilla, reverencia y asombro con la naturaleza
que el mistico cotidiano considera espiritual y sagrado.

©) Sacralizacion. A través de las celebraciones rituales anuales
agrarias, el Gran Espiritu sacraliza a las familias, las granjas y la foresta,



Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indigena asiatica - 127

asi como la red de relaciones entre el mundo espiritual y el mundo huma-
no, los humanos y los otros semejantes, y finalmente, la humanidad y la
naturaleza. Por este motivo, el mistico describe al mundo como espiritual
y por lo tanto sagrado, por la presencia y el poder el Gran Espiritu. Esta
sacralizacion vuelve todo y a todos en la creacién sagrados, y necesita ser
tomado con respeto, reverencia y admiracion, tenido con aura de temor
y el misterio de lo sagrado de la vida.

d) Sostenimiento. La infusion, la sensibilizaciéon y la sagrada pre-
sencia del Gran Espiritu es, al mismo tiempo, un “poder sagrado” que
sostiene el mundo césmico en la comunidad terrestre. Este Gran Espiritu
sostiene la creacién a través de cada estadio de la implosion-explosion
cosmica y los cambios de época en la memoria colectiva del mundo y de
la humanidad.

La accion del Espiritu hace posible la experiencia reflexiva de la
accion del Espiritu en la humanidad, la tierra y el universo. La concien-
cia reflexiva en los seres humanos es mas que una actividad mental que
nos hace mentalmente conscientes de la mediacion de las actividades
del Espiritu de Dios. El Espiritu nos hace conscientes de todo el espacio
dentro del cuerpo humano y de las experiencias/sensaciones del mundo
exterior, de la naturaleza que nos rodea, de la tierra que vivimos y de una
“experiencia/sensacion corporal” (Mesa 2000, 5) de que soy una parte de
todo el cosmos. Esta experiencia/sensacion corporal se entiende mejor
como “corporeidad”.

Al mismo tiempo, la acciéon del Espiritu también hace posible la
reflexion sobre la tierra y el universo desde que las particulas de la tie-
rra y el universo estin “embebidas de consciencia reflexiva” (Teilhard
1961, 130). Esta consciencia reflexiva en la tierra y en el cosmos son
modalidades adicionales de consciencia, mas que una modalidad de
“vida consciente que lo intent6 en el mundo animal” y tuvo éxito en los
humanos (ibid, 112). En otras palabras, la accién del Espiritu hace posible
la modalidad de consciencia operante como lo que los cientificos (Aczel
2003; Clegg 2009) describieron como una mara#ia en la cual un cambio
en una de las particulas cuanticas “es reflejada instantineamente en la
otra” (Vlatko Verdal 2011, 20).26

Ademas, la misma accién del Espiritu es operativa en el encadena-
miento, que “es el principio de la fisica, definido como la sincronizacion
de dos o mas ciclos ritmicos” (O’Murchu 2012, 79). Ambos, maraiia y
encadenamiento, apuntan a la experiencia organica de la tierra como una
“tierra consciente”, y el cosmos como un “cosmos/universo consciente”



128 - Jojo M. FUNG

(Teilhard 1999, 186). Por otra parte, es la misma accion del Espiritu que
hace la experiencia y la infusion de la tierra y el cosmos, sacralizando,
sensibilizando y sosteniendo el poder del Espiritu de Dios. La reflexividad
organica de la tierra y del Espiritu de Dios y la actividad del Espiritu es
lo que yo llamo “tierra-consciencia” mientras que la reflexividad orga-
nica del cosmos del Espiritu de Dios y las subsecuentes actividades del
Espiritu es lo que yo llamo “cosmoconsciencia”.

Conclusion

Analizando la cosmologia de Teilhard, ofrecemos una valoracion
critica de su espiritualidad contextual desde una perspectiva indigena
asiatica. Esta valoracion ofrece el impetu de generar una pneumatologia
geologica en el contexto de la cosmologia actual del siglo XXI. El Gran
Espiritu es la actividad del espiritu humano que entra en comunién mis-
tica con el Espiritu evolutivo y auto-organizado de la tierra y del cosmos.
En la comunién mistica, los seres humanos, la tierra y el cosmos estan
involucrados en la infusion, sacralizacion, sensibilizacién y sostén de los
antbropoi y del cosmos. A través de la modalidad tripartita interrelaciona-
da de “corporeidad”, “terra-consciencia” y “cosmo-consciencia”, esta pneu-
matologia actual geoldgica postula el surgimiento de una nueva creacién
en la que el Espiritu se vuelve “totalidad” de la vida. Entonces Dios esta
realmente en todo, a través de todo y sobre todo, en los caminos discer-
nibles y misteriosos de Dios, el Gran Espiritu Creativo.

Notas
1 para mas detalles, ver Teilhard de Chardin, Himno al Universo (London & New York: Harper

2 Lei por primera vez sobre “worldfeel” en el texto de Jose de Mesa, Primal Religion and
Popular Religiosity, EAPR 37 (2000) 73-82.

3 Después de dejar la tierra en Marzo de 2004, Rosetta ha viajado mas de 6 billones de
kildmetros a través del sistema solar, volando por la Tierra tres veces y Marte una vez,
usando su gravedad para acercarse hacia el Cometa 67-P. El 6 de agosto de 2014,
hacia las 7 pm, el cometa perseguido estuvo a 100 km de la superficie del Cometa
67-P, que esta volando alrededor del sol a 135.000 km/h. Para mas detalles, por favor
véase: http://www.theage.co.au/technology/sci-tech/spacecraft-rosetta-arrives-at-ciet-
67p-after-decdelong-journey-20140806-100gux.html Visitado el 12 de agosto de 2014.

4 para mas detalle ver Marcus Chown, Quantum Theory Cannot Hurt You (London: Faber
& Faber, 2006).

5 Ver Michael Dowd, Thank God for Evolution (San Francisco: Council Oak Books, 2009).

6 Ver Paul Davies, The Goldilocks Enigma: Why is the Universe jus Right for Life? (London:
Penguin, 2006) and John Gribbin, In Search of the Multiverse (New York: Allen Lane,
2009).

7 Ver Joel Primack y Nancy Abrams, The View from the Center of the Universe (New York:
Riverhead Books, 2006).

8 Ver Paul Steinhardt, “The Inflation Debate,” Scientific American 304, no. 4: 18-25 & Paul
Steinhardt and Neil Turok, Endless Universe (New York: Doubleday, 2007).



Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indigena asiatica - 129

9 Ver David Deutsch, The Beginning of Infinity: Explanations That Transform The World (New
York: Allen Lane, 2011).

10 Estos datos han sido tomados de Louis M. Savary, Teilhard de Chardin The Divine Milieu
Explained (New York & Mahwah, NJ: Paulist Press, 2007), xii-xiii, 19, 211, 244; Darmuid
O’ Murchu, In The Beginning Was The Spirit: Science, Religion, and Indigenous
Spirituality (New York: Orbis Books, 2012), 79, 185, 215; Brian Swimme and Thomas
Berry, The Universe Story (San Francisco: Harper, 1992).

11 Ver Gordon D. Kaufmann, In the Beginning: Creativity (Minneapolis: Augsburg Fortress,
2004).

12 ver Wolfart Pannenberg, “The Doctrine of Creation and Modern Science,” Zygon 23 (1):
3-21.

13 ver Wolfgang Vondey, “The Holy Spirit and the Physical Universe: The Impact of Scientific
Paradigm Shifts on Contemporary Pneumatology,” Theological Studies 70, no. 1 (March
2009): 22.

14 josé . Gonzalez Faus, I'm Coming, Lord: Contemplatives in Relation, Cristianisme |
Justicia, 144(2012), 15.

15 | a Autopoiesis es originalmente introducida por dos bidlogos chilenos, Humberto
Maturana and Francisco Varela en 1972. Ver Mary Midgeley, The Solitary Self (Durhan,
UK: Acumen, 2010).

16 ver Denis Edward, Breadth of Life: A Theology of the Creator Spirit (Maryknoll, NY: Orbis
Books, 2004).

17 \fer Marc Wallace, Fragments of the Spirit (Harrisburg, PA: Trinity Press International,
2002) and Finding God in the Singing River (Minneapolis: Fortress Press, 2005).

18 He agrangado mi propia reflexion sobre el Gran Espiritu desde la espiritualidad asiatica
de la sostentabilidad sagrada a la descripciéon de O’Murchu (2012, 85-86)

19 ver Peter C. Hodgson, Winds of the Spirit (London: SCM Press, 1994).

20 O’ Murchu, In the Beginning Was the Spirit: Science, Religion and Indigenous Spirituality
(New York: Orbis Books, 2012), 68, 72, 198.

21 pid, 72.

22 ver Simon Conway Morris, Life’s Solution: Inevitable Humans in a Lonely Universe
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003).

23 O’ Murchu, op. cit., 68, 72, 98. Véase también Thomas Lombardo, The Evolution of Future
Consciousness (Bloomington, en: Author House 2006) and John Stewart, Evolution’s
Arrow: The Direction of Evolution and the Future of Humanity (Canberra: Chapman
Press, 2000).

24 \fer Miriam Therese Winter, Paradoxology: Spirituality in a Quantum Universe (Maryknoll,
NY: Orbis Books, 2009).

25 También ver a Sutart A. Kaufman, que en su libro argumenta que “la creatividad de la
naturaleza es Dios... Dios es nuestro nombre para la creatividad en la naturaleza...
Usar la palabra Dios como creatividad de la naturaleza, nos puede ayudar para cuidar y
reverenciar la creatividad como se merece.” Stuart A. Kaufman, Reinventing the Sacred
(New York: Basic Books, 2008), 142, 248.

26 ver Amir Aczel, Entanglement (New York: Penguin/Plume, 2003); Brian Clegg, The God
Effect: Quantum Entanglement (New York: St. Martin’s Press, 2009); Vlatko Verdral,
“Living in a Quantum World,” Scientific American 304, n° 6 (2011) 20-25.



*a """"'-. b,
v I~"l.
!
iy i
i
1 \
1

EOLOGIAICUANTICANE

Implicaciones espirituales ¢

de la nueva fisica

i
i .-.'\‘ b
3 - 2 e
- o —'f{__‘_‘_
: Al
e e e s e S
i gt =
A ! AR . k-
e i ¥ iy W
i i .,
i, . \
&y o ola
e S 8 Rl |V &
ol b s "l o
- & . e
e e
o
.
\

H

iarmu id}Ol'TM URC

DIARMUID.OMURCHU

S

I



POR

A criacao: uma «montée laborieuse»:

Teilhard visto da América Latina

Luiz Alberto Gomez DE SOUZA

Rio de Janeiro, Brasil

A dificuldade do pensamento de Teilhard de Chardin chegar a
América Latina pode ser exemplificada por um fato. Alceu Amoroso Lima
foi, durante anos, o leigo catdlico mais importante do Brasil. Desde 1919,
escrevia critica literaria, com o pseuddénimo de Tristio de Ataide. Em
1928, depois de dez anos de correspondéncia com outro leigo, Jackson de
Figueiredo, converteu-se ao catolicismo. Ele seria nomeado, mais adiante,
presidente nacional da Acao Catdlica recém-criada. Vindo da direita, a lei-
tura de Jacques Maritain e de G. K. Chesterton o faria mudar sua posicao
ideolégica. Foi no tempo da guerra civil espanhola (1936-1939), quando
Maritain, Georges Bernanos e Francois Mauriac denunciaram a “cruzada”
de Franco. Jacques Maritain exerceu grande influéncia na América Latina,
recebendo violentos ataques dos setores integristas. O filésofo neo-tomis-
ta, com seu Humanismo Integral de 1936, pregaria uma “nova cristan-
dade” e a necessidade de desenhar um ideal histérico. Vai influenciar na
criacao de partidos democrata-cristaos no Chile e na Venezuela. No Brasil,
Amoroso Lima seria seu principal discipulo.

Naquele tempo, eram importantes os diretores espirituais. O de
Amoroso Lima, por muitos anos, foi o jesuita Leonel Franca, que fundaria
a Universidade Catdlica do Rio de Janeiro. Nesse tempo, antes de 1948,
ano da morte do Padre Franca, Alceu recebera da esposa do embaixador
do Brasil na China, um exemplar datilografado do que seria o Milieu
Divin; era um texto de um jesuita desconhecido que fazia trabalho de
paleontologia naquele pais e que era confessor da embaixadora. Ao 1é-lo,
Alceu ficou tao impressionado com a dimensio espiritual daquele manus-
crito, que o levou a seu diretor espiritual. Este carregou consigo o original
e nao o devolveu nem deu explicagdes. Nunca apareceu nos documentos
do Padre Franca. Isso mostra a forca, hoje para nés dificil de entender, do
poder que exercia um sacerdote confessor sobre um leigo da envergadura
de Amoroso Lima.l



132 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

Foi impossivel publicar, em vida, a obra de Teilhard, morto em
Nova Iorque em 1955. Isto s6 se realizou, a partir desse ano, com a
criacao de uma comissao de Haut Patronage, que incluia a rainha
Marie-José da Bélgica, e dois comités, um cientifico e outro geral, com
intelectuais e cientistas renomados como o principe Luis de Broglie, o
historiador Arnold Toynbee, Gaston Bachelard e o presidente do Senegal
Léopold Senghor. Foram os anos dificeis do pontificado de Pio XII que,
com a enciclica Humani Generis (1950), bloqueou a producio teologica.
O grande amigo de Teilhard, o também jesuita Henri de Lubac, foi obriga-
do a guardar siléncio, viu retirado da circulacio seu livro Surnaturel e s6
em 1962, com os novos ares do concilio que entdo se iniciava, conseguiu
publicar La pensée religieuse de Teilbard de Chardin.? Comecaram entio
a ser editadas pelas Editions du Seuil, as obras de Teilhard, causando
grande impacto. Logo chegaram a América Latina. O primeiro volume, Le
Phénomene Humain, foi lancado no mesmo ano de sua morte. Tenho um
exemplar bem manuseado, que comprei em janeiro de 1959.

E interessante ver a transformacio, nesses anos, do pensamento
de Alceu Amoroso Lima. Comecou a tomar, dolorosamente, distancia de
Maritain com seu pessimista Le paysan de la Garonne e se aproximou de
Teilhard: “A minha mania da lei da perfectibilidade, como fundamental
no universo, encontra um eco profundo no evolucionismo espiritualista
de Teilhard de Chardin”.?

Em carta de 22 de fevereiro de 1963 indicava: “Vou ver se termino
o segundo Teilhard que trouxe. O outro — Milieu Divin - ja acabei... Essa
leitura tem naturalmente ajeitado minhas posicoes, confirmando umas,
sugerindo outras e contradizendo algumas, o que exige uma readaptacio
de certos pontos, sempre penosa”. E vai falar de uma “desarrumacio
intelectual e rearrumacio a que me esta obrigando a leitura completa de
Teilhard...”.# Afinal, poéde ter em mios a edicio impressa do texto que
lera anos antes e que lhe fora subtraido pelas censura eclesiastica.

Em 17 de janeiro de 1964, dird que Teilhard “é mil vezes mais
audacioso que Maritain”.5 E, mais adiante, j4 em 1965: “E um problema
que vem me perseguindo ha muito, ha pelo menos dois anos, desde que
li melhor Teilhard. O que me apaixonou neste nio foi sua ciéncia, nem
por estar na moda... Foi por ser otimista e acreditar no futuro. Creio ser
este o ponto crucial de meu teilhardismo”.® Volta ao tema:”E se, em 1928,
eram Chesterton e Maritain as duas janelas que se abriam para que eu
respirasse mais a vontade e encontrasse, por essa vibra¢ao deliciosa, o
caminho da Casa - hoje sio Merton e Teilhard que me abrem novas jane-
las para arejar a casa, a Casa onde Jodao XXIII abriu tantas janelas...”.7 Em
outra carta, de maio de 1966: “Teilhard é o homem da eternidade no fim



Teilhard visto da América Latina - 133

dos tempos — modernos ou antigos - ... o0 homem da eternidade como
chave de ouro do tempo”.8 Publicou um longo artigo, de pagina inteira,
no Diario de Noticias, sobre o pensamento de Teilhard.

No Peru, Gustavo Gutiérrez, em 1968, num pequeno livro, Fé y
compromiso”? vai introduzir o pensamento de Teilhard e de Emmanuel
Mounier, quando analisa e relacio dialética entre fé e compromisso his-
torico. Nesse ano, o tedlogo peruano proferiu uma célebre palestra, em
Chimbote, meses antes da reunido do episcopado latino-americano em
Medellin, que seria o primeiro trabalho da nova corrente teolégica que
surgia, Hacia una teologia de la liberacion.10 Seu livro classico, Teologia
de la Liberacion — Perspectivas,'! foi editado em 1971. Ali se pressente a
influéncia de Teilhard.

No Brasil, a Juventude Universitiria Catolica, a partir de 1959,
seria o centro de uma renovacio eclesial na pratica pastoral. Nesse ano,
numa reuniao nacional do movimento, o assistente eclesiastico de Recife,
Almeri Bezerra, foi buscar em Maritain o conceito de “ideal histérico”,
para analisar a realidade brasileira. Em 1960, no Congresso dos dez anos
da JUC, os membros de Belo Horizonte prepararam um documento no
qual buscavam desenhar uma visiao da realidade a partir dessa categoria.
Mas essa visdo dedutiva, de um ideal que descia a realidade, mostrou
logo seus limites. Quem indicou sua fragilidade foi o jesuita Henrique
Claudio de Lima Vaz, certamente o grande fil6sofo cristao do século pas-
sado. Ali ele dira:

“Prefiro falar de ‘consciéncia histérica’ e nao de ideal histérico con-
creto”. Na sua concepc¢io, os ideais historicos poderiam ser imobilizados
como esséncias puras, numa “fuga sutil da histéria real. A consciéncia
historica de uma determinada época niao suscita seus ideais historicos
como ‘esséncias realizaveis’, mas como imagens e modelos de sua essén-
cia efetiva, das suas contradicoes reais, de seu desdobramento concreto.
E a anilise desse desdobramento que deve orientar as opcoes licidas”.

Para Lima Vaz, “uma consciéncia historica surge e se afirma quando
uma critica radical pde em questio todo um mundo de cultura e uma
nova ‘imagem do mundo’ comeca a ser buscada. A consciéncia histori-
ca dos tempos modernos nasce quando o cosmos ‘natural’ do homem
antigo se desfaz ao impacto da revolucio cientifico-técnica provocada
pela criaciao galileiana da ciéncia fisico-matematica. O homem comeca a
olhar o mundo de uma maneira nova, um novo tipo de ‘subjetividade’ se
manifesta”.12

E em outro texto indica a compatibilidade dessa nova orientacao
com o cristianismo: “Se a edificacio da imagem moderna do mundo traz



134 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

consigo a liquidacgio definitiva do ‘cosmos’ natural do homem antigo,
ela nio elimina, mas antes conserva, transpostos no contexto de uma
visdo profana, os tracos especificos do que constitui uma visiao crista do
mundo”.13

Essa categoria de “consciéncia histdrica”, de sabor hegeliano, tinha
suas raizes, para Padre Vaz, no pensamento de Emmanuel Mounier e de
Teilhard de Chardin. Ele vai introduzir esses dois autores aos universita-
rios catolicos.

Um texto de Mounier mostra uma nova maneira de ver as coisas,
superando uma visao fixista, com significativas e belas metaforas:

“Na aurora dos tempos modernos, o homem europeu saiu de uma
espécie de vida uterina, que vivia no interior de um universo fechado
sobre si mesmo, como um ovo em seu germe... Um belo dia, o universo
antigo... se abriu como um fruto. Galileu, como um jogador de futebol,
lancou a terra no espaco; as figuras aritméticas saltaram na pressao do
calculo infinitesimal; o contraponto levou o motivo musical até a fuga
e a melodia indefinida; o maquinismo sacudiu as economias de células
na direcio de uma enorme integral de producio; a 16gica quebrou seus
circulos de seguranca e jogou o pensamento em cadeias de relacdes que
balancaram no desconhecido; logo, a geometria rompeu o espaco eucli-
diano e se derramou com a fisica nos hiperespacos. Em todos os lugares,
a imobilidade, o equilibrio, a forma, o limite, a perfeicio circular, com-
ponentes habituais da ideia de natureza, cederam ao movimento linear, a
intensidade prospectiva, ao desenrolar, a abertura indefinida, a série ... o
homem moderno, diante da ideia de um destino fixado, que apenas teria
de decalcar com aplicagio, o substituiu por um destino aberto, lancado a
sua frente, em direcio ao imprevisivel e ao infinito”. 14

Esse pensamento estd muito proximo de Teilhard. Por isso, foi
muito facil ligar esses dois autores. Vejamos um texto de Teilhard. Como
ele diria ao final do prologo do Fenomeno Humano, “o Homem, nio um
centro estatico do Mundo — como se acreditou por muito tempo; mas eixo
e flecha da Evolucio — o que é muito mais belo”.15

Mounier entrara na reflexdo da JUC uns anos antes. Num Boletim
da JUC de 1959 eu traduzira um texto dele, O temporal, sacramento do
Reino de Deus.1© Um ano antes, em 1958, como secretario latino-america-
no da Juventude Estudantil Catolica Internacional, encontrei o movimento
uruguaio muito ligado ao pensamento de Maritain, com seus “graus de
saber”, de cima para baixo. Introduzi as ideias de Mounier e, anos mais
tarde, um dirigente daquela época me escreveu:”Tu nos fizestes passar
de Maritain a Mounier”.



Teilhard visto da América Latina - 135

Em maio de 1962, em Belo Horizonte, nos reunimos um grupo
de profissionais, estudantes e sacerdotes, pensando criar um movimen-
to politico com novos horizontes. Ali, com a lideranca de Herbert José
de Souza (Betinho), lider fulgurante de minha geracio, desenhamos o
“esboco ideologico” de um futuro movimento. Foi eleita uma direcio
provisoéria, encarregada de organizar outro encontro para a criacio defi-
nitiva do movimento. Encarreguei-me de preparar documentos introdu-
torios. A base deles, na analise historica, trazia a visdo teilhardiana, que
nos impactara naqueles anos. No carnaval de 1963, em Salvador, Bahia,
cidade festiva, enquanto multidées saiam as ruas para sambar, um grupo
de jovens trabalhava sisudamente na criacio de um movimento politico,
que se chamaria A¢do Popular, com uma opc¢iao socialista e uma visao
histérica ampla, onde o pensamento de Teilhard estava muito presente.
Lia-se na introducio de seu Documento Base:

“A Acdo Popular é a expressao de uma geracio que traduz em acio
revoluciondria as opg¢des fundamentais que assumiu como resposta ao
desafio de nossa realidade e como decorréncia de uma analise realista
do processo social brasileiro na hora histérica que nos é dado viver”.17

Pouco antes, em 1962, Betinho e eu publicamos um livro,
Cristianismo hoje, reunindo textos do Padre Vaz, do dominicano Frei
Thomas Cardonnel, um manifesto dos estudantes da Universidade Catolica
do Rio, com uma introdu¢io minha e uma conclusio de Betinho.18 Na
introducio indico:

“A historia... caminha animada por Deus que, com a participacao
dos homens, procura superar as divisdes e comunicia-los entre si. E em
seu apice esta Jesus de Nazaré, Deus-Homem. As consequéncias sio
enormes. Crer na histéria é negar-lhe o absurdo e descobrir-lhe o senti-
do, a linha axial da criag¢io para seu ‘ponto 6mega’. Descobrir o sentido
é construi-lo. Impde-se assim o compromisso com o real ... O real, para
nés, é o Brasil, pais subdesenvolvido e explorado... O compromisso é
essencialmente com os que estio fora do quadro do poder, com o polo
dominado, os pobres e oprimidos. Aqui se reencontra a perspectiva evan-
gélica: o amor de predilecio de Jesus era para com os humildes. E indo a
consequéncia logica de uma tal atitude, a opc¢io serd pela transformacio
radical do Brasil ...”.19 A influéncia de Teilhard estd clara nas primeiras
frases e, a seguir, estio sementes do que, a partir de 1968, seria a teologia
da libertacao.

Um paragrafo final de um dos artigos de Henrique Vaz, partindo
de Mounier, deixa clara também a inspiracio teilhardiana:20 “O pequeno
e encolhido medo abriga-se no ancoradouro das tranquilas enseadas do
passado, onde os mastros vegetam nas calmarias de todos os confor-



136 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

mismos. A coragem ldcida e generosa eleva o gesto largo ao vento dos
grandes espacos livres, abrindo no mastro grande a grande vela para a
rota da mais alta estrela”.

Ha uma atualidade enorme de Teilhard para nés que, na América
Latina, depois de derrotas e de tempos escuros no Chile, na Argentina, no
Uruguai e os vinte longos anos de ditadura no Brasil (1964-1985), volta-
mos a ter esperanca na construcio de uma nova sociedade.

A relevancia de Teilhard e de Mounier fica clara na comparacio
com outros pensamentos.

Muitos viam a realidade predeterminada, com uma direcio ja
implicita e fatalista, a partir de leis da histéria inelutaveis, especialmente
nos determinismos econdmicos. Ha um marxismo positivista niao dialéti-
co. Porém do lado marxista, o pensamento de Antonio Gramsci tentava
fazer uma leitura historica e dialética. Suas categorias de sociedade civil,
hegemonia, coerc¢io, guerra de posicoes e guerra de movimento, estavam
presentes nas analises da realidade que faziamos, nos anos setenta, em
cursos para dirigentes cristios. Também estavamos mais a vontade com o
pensamento de Rosa de Luxemburgo do que com o de Lénin. Em 1972,
no Chile, apresentei, num simpoésio internacional, o debate desses dois
pensadores, com énfase no libertario daquela, diante de uma tendéncia
autoritaria deste.21

Ha, no presente, uma moda pés-moderna que nos apresenta uma
realidade fraturada e sem direcio, com o fim das chamadas grandes
narrativas.22 Ou entiao uma realidade liquida, ambigua, multiforme e sem
eix0s.23 Jiirgen Habermas vé ai uma dimensao irracional, com tendéncias
politicas e culturais neoconservadoras.24

Entretanto, inclusive uma leitura superficial de Teilhard, vendo
uma passagem aparentemente automatica da biosfera a noosfera, poderia
também parecer mecanicista. Alias, ele foi considerado por alguns criti-
cos como tendo um pensamento totalitario. Trago adiante sua resposta
enfatica.

Mas, em 1985, no fim do periodo militar no Brasil, procuravamos
reencontrar autores que foram importantes nos anos sessenta, para uma
leitura critica da realidade. Assim, em Sao Paulo, nesse ano, realizou-se
um encontro internacional, A caminbada da América Latina rumo a
democracia e d libertagdo. Preparei um documento preparatorio, Porque
redescobrir Teilbard, Mounier e Lebret na caminhada latino-americana
rumo a democracia e a libertacdo.?5 Revisitamos esses trés autores, que
tinham sido decisivos para movimentos cristios antes do golpe de 1964.

O dominicano padre L-J Lebret assessorou, a partir de seu Centro
Economia e Humanismo, governos em muitos paises, como Colémbia e



Teilhard visto da América Latina - 137

Senegal, na preparacio de planos de desenvolvimento. No Brasil fizera
importante trabalho de campo em Sao Paulo, na construc¢io de um plano
diretor para aquele estado. A seu lado estavam antigos dirigentes da JUC
como Plinio de Arruda Sampaio e Francisco Whitaker Ferreira.20

A perspectiva politica, na A¢do Popular da primeira fase, estive-
ra marcada pelo personalismo comunitirio de Emmanuel Mounier, sua
opc¢io por um socialismo democratico e uma presenca pluralista de cris-
tdos com membros de outras perspectivas.

Para uma visao ampla, césmica, estava o pensamento de Teilhard.
Os trés autores se complementavam. Lebret trabalhava principalmente
a realidade imediata da conjuntura, Mounier tratava de dar uma orien-
tacio de engajamento — neologismo muito usado naquele tempo - com a
relacdo entre Fé e politica, que ndo se confundia numa perigosa e ambi-
gua democracia cristd, mas numa Fé que iluminava as opc¢des politicas a
partir de seus instrumentos tedricos proprios. Um texto de Mounier era
uma bussola para a acio:

”Niao é mais aceitivel que se afirme revolucionario porque cris-
tdo, do que democrata porque cristio, ou monarquista porque cristao...
Aqueles de n6s que somos cristaos [e ele, Mounier era cristdo e socialista]
afirmam o direito de tomar livrcemente compromissos politicos que pro-
vém da razdo pratica. Nao pretendem comprometer ai valores que siao
por natureza transcendentes ao politico”.2”7

Enfim, Teilhard abria os grandes horizontes na perspectiva de uma
“longa duracio”.28 Tinhamos vivido anos terriveis e queriamos retomar
os sonhos e as esperancas de duas décadas atras. A imersdao numa realida-
de contraditoria e conflitiva, nio nos permitiria uma leitura determinista
do pensamento de Teilhard. Para nés, que tinhamos criado em 1963 a
Acao Popular, a “montée laborieuse” era inseparavel de uma acio politica
que deveria enfrentar as tensdes concretas na sociedade, entre domina-
dores e dominados.

Num apéndice do livro, Hymne de I’Univers, escrito em 1948,
Teilhard vai fazer algumas observacgoes sobre o lugar e a parte do mal
num mundo em evolucio. Para ele, seria nio compreender a visio pro-
posta na sua obra que, em lugar de uma sorte de idilio humano, trazia
um “drama césmico!”.29 Ha aqui um lugar para pensar as contradicdes e
riscos da aventura humana.

Em entrevista que deu em 1951, rebate acusacdes:

“Pois bem, essa posiciao estritamente objetiva, mal-entendida, fez
nascer e correr sob minhas custas um certo nimero de lendas... Acima de
tudo, eu fui considerado um otimista ou um utépico beat, que sonha com



138 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

euforia humana ou com milenarismo confortavel. Como se a maturacio
humana, que os fatos tém o félego para anunciar, nio se apresentasse,
nas minhas perspectivas, nio como um repouso, mas até como uma crise
de tensdo, paga por um imenso rastro de desordens e de sofrimentos:
crise totalmente repleta de riscos e, portanto, ainda mais dramatica, por
causa da enormidade do que esti em jogo (o sucesso de um universo,
nada menos!)... Ainda mais grave, repete-se que eu seria o profeta de um
universo destruidor de valores individuais: porque, a meu ver, o mundo
se dirige, experimentalmente, a um estado sintético. Mas, na realidade, a
minha grande preocupacio sempre foi a de afirmar, em nome dos fatos,
que a auténtica uniao nao confunde, mas diferencia, e também que, no
caso de seres pensantes e amantes (como o ser humano), longe de meca-
nizar, personaliza ... eu me encontro, assim como a propria estrutura
do meu pensamento cientifico, nos antipodas tanto de um totalitarismo
social que leva ao formigueiro, quanto de um panteismo hinduizante
que busca saida e a figura dltima do espiritual na dire¢io de uma iden-
tificacio dos seres com um fundo comum subjacente a variedade dos
eventos e das coisas.” 30

Esse admiravel texto, Hymne de I’'Univers, traz ao final algumas
“pensées choisies”. Ali podemos pressentir a presenca da entropia, como
no pensamento de Ilya Prigogine, na passagem do caos 2 ordem3! e o
“principio esperanca” de Ernest Bloch, que atrai como um imi desde o
futuro.32 Para Teilhard, “a grandeza de um rio se compreende em seu
estuario, nio em sua nascente. O segredo do homem, da mesma maneira,
nio esta em momentos ultrapassados de sua vida embrionaria, mas... na
natureza espiritual da alma”. Segundo ele, o mundo se constroi, “trabal-
hosamente (laborieusement), e através e gracas a atividade humana, se
reune, emerge e se depura a nova Terra”. E ha um lugar, numa historia
em aberto, para o sofrimento humano: “a totalidade do sofrimento espal-
hado, a cada instante, por toda a terra, que oceano imenso!... No sofri-
mento esta oculta, com uma intensidade extrema, a forca ascendente do
Mundo”. Lembremos que ele escreve, a partir de sua experiéncia numa
China explorada pelas poténcias ocidentais e pelo Japao, num tempo em
que se preparam os horrores da segunda guerra mundial. Por isso, nio
se pode afirmar sua indiferenca diante das tensdes na realidade humana,
ainda que isso nem sempre esteja claramente explicito. E para noés, latino-
americanos, numa regido de grandes desigualdades, uma visio idilica nos
seria intoleravel.

No texto citado atras, ele faz a pergunta: “A vida é um caminho ou
um “impasse” (beco sem saida)?” E vem o sentido do compromisso com o
real: “O que me apaixona na vida € poder colaborar com uma obra, com



Teilhard visto da América Latina - 139

uma realidade mais duradoura do que eu mesmo... Entio, quem nio vé o
drama possivel de uma humanidade que perderia repentinamente o gosto
de seu destino?... teriamos uma dificuldade em justificar, em nosso espi-
rito, a presenca de individuos dolorosamente limitados em suas possibi-
lidades e em seu desenvolvimento. Por que esta gratuita desigualdade e
estas gratuitas restricoes?... O mundo, visto experimentalmente, em nossa
escala, ¢ uma imensa sondagem, uma imensa busca, um imenso ataque:
0s progressos nio podem se fazer senio ao preco de muitos insucessos
e de muitas feridas”. E lanca a esperanca: “Que os homens, tornando-se
mais conscientes e mais fortes, se reinam em organizac¢des... onde a
vida, melhor utilizada, tenha um rendimento de cento por um. Aqui nos
encontramos em nossas lutas, nossas decepc¢des, nossas derrotas e nossos
éxitos”.33

Ha, entretanto, em sua obra, uma perspectiva etnocéntrica, curio-
sa para quem viveu tantos anos no oriente e descobriu a riqueza de
sua espiritualidade e a milenar cultura chinesa. "Neste ponto de nossa
investigacao, seria falsificar os fatos pelos sentimentos, para nio recon-
hecer que, durante os tempos historicos, € pelo Ocidente que passou o
eixo principal da Antropogénese... todos 0s povos, para permanecerem
humanos... sao levados a se colocar as esperancas e os problemas da
Terra moderna, nos mesmos termos em que chegou a formula-los o
Ocidente”.3% Para uma forte critica a essa visio, ver o grande ensaista
palestino Edward W. Said, para quem essa concep¢iao histérica € uma
forma do ocidente manter sua dominacio.35> Mas nio esquecamos que
Marx e Freud também cairam no mesmo etnocentrismo.

Teilhard esta proximo da atual reflexdo holista, com um paradigma
nascente no pensamento contemporaneo, com uma totalidade aberta a
aventura.3° E na base, para Teilhard, estd o amor: ”S6 o amor... —€ um fato
de uma experiéncia quotidiana— é capaz de completar os seres, enquanto
seres, fazendo com que se encontrem”.37

Ha o que Teilhard chama uma “montée humaine”, na direcio de
um ponto Omega, uma “recapitulacio”, em termos paulinos (Efésios
1,10). Onde temos um papel central, enquanto seres que pensam e agem.
Lembro Pascal: “0 homem é um canico, o mais fraco da natureza; mas
é um canico pensante”. E ai esta sua forca. Pensante e atuante, eu com-
pletaria. Para nés, que vivemos esperancgas, derrotas e éxitos, na América
Latina, o pensamento de Teilhard nos coloca numa longa caminhada -
termo muito usado entre cristios— na construcio de utopias concretas.38

O grande poeta nicaraguense, Ernesto Cardenal vai visitar Teilhard
em seu transbordante Céantico Cosmico:3?



140 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

“Del caos a la inteligencia cosmica.

La direccion de la evolucion no se desvia...
Colectividad armonizada de conciencias,

o superconciencia de Chardin.

El planeta com uma sola envoltura pensante.

La pluralidad de reflexiones individuales

en una sola reflexion undanime a escala siderall...
O planetizaciéon (outra vez Chardin)...
Hominizacion”.

Um poeta brasileiro, Murilo Mendes, que esta sendo redescoberto,
traz ao final de um de seus livros um aforismo: “O homem é um ser futu-
ro. Um dia seremos visiveis”.40

Notas

1 Alceu Amoroso Lima se correspondia diariamente com sua filha, monja beneditina. Esta
conseguia decifrar a letra praticamente ilegivel do escritor e, em 2003, publicou cartas
de julho de 1958 a dezembro de 1968, editadas como Cartas do pai. De Alceu Amoroso
Lima para sua filha madre Maria Teresa, Instituto Moreira Salles, 2003. Ali, em carta de
19 de fevereiro de 1964, narra esse fato (p. 331).

2 Ambos livros publicados pela editora Aubier, em 1946 e 1962. Surnaturel foi afinal repu-
blicado por Desclée de Brower, em 1991.

3 A.A. Lima, op.cit., carta de 5 de fevereiro de 1963, p. 261..
4 1d. Ibidem, p. 263.

5 1d. ibidem p. 315.

6 1d. Ibidem p. 505.

7 1d. Ibidem p.529

8 1d. Ibidem p. 537.

9 Centro de Documentagéo do Secretariado MIEC-JECI, Montevideu, movimentos interna-
cionais de estudantes catdlicos.

10 Também do Secretariado Miec-Jeci, publicado sem revisao do autor.
11 Editora CEP, de Lima, Peru, que publicaria suas obras.

12 Henrique C. de Lima Vaz, “Consciéncia crista e responsabilidade histérica”, in Luiz Alberto
Gomez de Souza e Herbert José de Souza, Cristianismo Hoje, Ed. Universitaria, 1962,
pp. 71-72.

13 Henrique C. de Lima Vaz, Cristianismo e consciéncia histérica, sem editora, 1963.

14 Emmanuel Mounier, “La petite peur du XXéme siécle” (1949), in Oeuvres, Vol. lll, Seuil,
1961, p. 354.



Teilhard visto da América Latina - 141

15 Tejlhard de Chardin, Le Phenomeéne Humain, Seuil, 1955, p. 30.
16 JUC, Bogletim Nacional n° 5, 1959. O texto foi extraido de Feu la chrétienté, Seuil, 1950.

17 para o texto completo, ver em Luiz Gonzaga de Souza Lima, Evolugao politica dos caté-
licos e da Igreja no Brasil, Vozes, 1979. O movimento A¢do Popular ndo chegava a ser
um partido politico. De sabor personalista, era original no meio das esquerdas de entéo
e hegemonico entre os universitarios. A partir de 1964, com o golpe de estado, teve de
entrar na clandestinidade. Sofrera uma influéncia do pensamento de Louis Althusser
e, logo depois, do maoismo, ja como AP Marxista-leninista, perdendo totalmente a
caracteristica inicial. Deixei o movimento em 1967 e Betinho no comego dos anos 70.

18 Ja citado antes. Publicado pela Editora Universitaria, da Unido Nacional dos Estudantes,
em 1962. Uma nova edi¢do, em 1964, foi quase toda destruida no incéndio da UNE,
no dia do golpe, 1° de abril de 1964.

19 cristianismno hoje, op. cit., pp. 12-13.

20 Henrique C. de Lima Vaz, “O cristianismo na diregéo axial da histéria, do pequeno mundo
antigo a aventura cosmica”, in Cristianismo Hoje, p. 87. Diregao axial se liga diretamen-
te ao pensamento de Teilhard.

21 “Partido e classe social: o debate Lénin — Rosa de Luxemburgo”, Seminario Internacional
“O estado e o direito num periodo de transformagéo”, Santiago do Chile, janeiro de
19743, meses antes do golpe militar. Publicado em L. A. Gomez de Souza, Classes
populares e Igreja nos caminhos da histéria, ozes, 1982.

22 Frangois Lyotard, A condi¢do p6és-moderna, Loyola, 1993; Zygmunt Bauman, Posmodernity
and its discontents, Polity Press, Cambridge, 1997.

23 7ygmunt Bauman, A modernidade liquida, Jorge Zahar Ed.,2001.
24 Jurgen Habermas, Discurso filoséfico da modernidade, Martins Fontes, 2000.
25 puplicado por IEE-PUC, Sao Paulo, 1985, em trés linguas.

26 piinio de Arruda Sampaio, exilado no Chile, trabalhou em programas de reforma agraria;
seria fundador do Partido dos Trabalhadores, do qual sairia para um outro partido, o
PSOL, onde foi, inclusive, candidato a presidente da Republica em 2006. Francisco
Whitaker Ferreira foi um dos criadores dos Foruns Sociais Mundiais, o primeiro realiza-
do em Porto Alegre em 2001; também Secretario Geral da Comisséao Justica e Paz da
Conferéncia dos Bispos do Brasil.

27 Emmanuel Mounier,” Feu la chrétienté”, Oeuvres, vol lll,Seuil, p. 534.

28 Tomo a ideia da reflexdo de Fernand Braudel, “Le temps du monde”, in Civilization maté-
rielle, économie et capitalisme, XVe-Vllle siecle, vol. lll, Armand Colin, 1979.

29 Teilhard deChardin, Le phenoméne humain, Seuil, 1955, pp. 345-346.

30 Entrevista a Les Nouvelles Littéraires, janeiro de 1951: “Nem utdpico beat nem milena-
rista”.

31 |lya Prigogina, Order out of chaos, W. H. Freeman Co.,1980.,

32 Ernst Bloh, O Principio Esperanca, Contraponto, 2006.

33 Teilhad de Cardin, Hymne de I'Univers, Seuil, 1961, pp. 81/82, 99/100, 112, 115,122.
3414, Ibidem, p.117.

35 Edward W. Said, Orientalismo. O Oriente como invengdo do Ocidente, Companhia de
Bolso, 2007.



142 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

36 ver Fritjof Capra, O tdo da fisica. Um paralelo entre a fisica moderna e o misticismo
oriental, Ed. Cultrix, 1985. Leonardo Boff, Ecologia, mundializagéo, espiritualidade,
Atica, 1994; idem, A voz do arco-iris. O novo paradigma emergente, Atica 2000. Mark
Hathaway e Leonardo Boff, O Tao da libertagdo, Vozes, 2012.

37 Teilhard, op, cit. p.157.

38 Luiz Alberto Gémez de Souza, A utopia surgindo no meio de nés, Mauad, 2003.

39 Esnesto Cardenal, Cantico Césmico, Editorial Nueva Nicaragua, 1989, pp. 131-132.
40 Murilo Mendes, O discipulo de Emads, Agir, 1945.



ESP
La creacion: uma «ascension laboriosa»

Teilhard visto desde América Latina

Luiz Alberto Gomez DE SOUZA

Rio de Janeiro, Brasil

La dificultad con el pensamiento de Teilhard de Chardin al llegar
a América Latina puede mostrarse poniendo como ejemplo un hecho.
Alceu Amoroso Lima fue, durante anos, el laico catélico mas importante
de Brasil. Desde 1919, escribia critica literaria con el seudénimo de Tristan
de Ataide. En 1928, después de diez afios de correspondencia con otro
laico, Jackson de Figuereido, se convirtié al catolicismo. Mas adelante
seria nombrado presidente nacional de la recién creada Accion Catolica.
Viniendo de la derecha, la lectura de Jacques Maritain y G. K. Chesterton
le haria cambiar su posicién ideologica. Fue en el tiempo de la Guerra
Civil espanola (1936-1939), cuando Maritain, Georges Bernanos y Francois
Mauriac denunciaron la “cruzada” de Franco. Jacques Maritain ejercié gran
influencia en América Latina, recibiendo violentos ataques de los sectores
integristas. El filésofo neotomista, con su Humanismo Integral de 19306,
predicaria una nueva cristiandad y la necesidad de desechar un ideal his-
torico. Va a influenciar en la creacion de partidos demécrata-cristianos en
Chile y Venezuela. En Brasil Amoroso Lima seria su principal discipulo.

En aquel tiempo, eran importantes los directores espirituales. El
de Amoroso Lima, por muchos afos, fue el jesuita Leonel Franca, que
fundaria la Universidad Catélica de Rio de Janeiro. En ese tiempo, antes
de 1948, ano de la muerte del padre Franca, Alceu recibié de la esposa
del embajador de Brasil en China, un ejemplar dactilografiado de lo que
seria El Medio Divino; era un texto de un jesuita desconocido que hacia
trabajo de paleontologia en aquel pais y que era confesor de la embaja-
dora. Al leerlo, Alceu quedo tan impresionado con la dimension espiritual
de aquel manuscrito que se lo llevé a su director espiritual. Este tom6 el
libro y no se lo devolvid, ni dio explicacion alguna. Nunca apareci6 en los



144 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

documentos del padre Franca. Esto muestra la fuerza, hoy para nosotros
dificil de entender, del poder que ejercia un sacerdote confesor sobre un
laico de la calidad de Amoroso Lima. 1

Fue imposible publicar, durante su vida, la obra de Teilhard, muer-
to en Nueva York en 1955. La edicién de sus escritos comenzo6 el mismo
ano de su muerte, con la creacién de una comision de Haut Patronage,
que incluia a la reina Marie-José de Bélgica, y dos comités, uno cienti-
fico y otro general, con intelectuales y cientificos renombrados como el
principe Louis de Broglie, el historiador Arnold Toynbee, Gaston Bachelar
y el presidente de Senegal Léopol Senghor. Fueron los anos dificiles del
pontificado de Pio XII que, con la enciclica Humani Generis (1950), blo-
queo la produccion teologica. El gran amigo de Teilhard, Henri de Lubac,
€l también jesuita, fue obligado a guardar silencio y fue retirado de la
circulacion su libro Surnaturel. En 1962, con los nuevos aires del Concilio
Vaticano II, que entonces se iniciaba, consiguié publicar El Pensamiento
religioso de Teilhard de Chardin2. Comenzarin entonces a ser editadas
por Editions du Seuil las obras de Teilhard, causando gran impacto.
Pronto llegaron a América Latina. El primer volumen, El Fenémeno
humano, fue editado el mismo afio de su muerte. Tengo un ejemplar bien
manoseado, que compré en enero de 1959.

Es interesante ver la transformacion, en esos afios, del pensamien-
to de Alceu Amoroso Lima. Comenzé a tomar distancia, dolorosamente,
de Maritain, con su pesimista Le paysan de la Garonne, y se aproximo6 a
Teilhard: “Mi mania de la ley de la perfectibilidad, como fundamental en
el universo, encuentra un eco profundo en el evolucionismo espiritualista
de Teilhard de Chardin”.3

En carta del 22 de febrero de 1963 indicaba: “Voy a ver si termino
el segundo Teilhard que traje. El otro — El Medio Divino — ya lo acabé...
Esa lectura ha recolocado mis posiciones, confirmando unas, sugiriendo
otras y contradiciendo algunas, lo que exige la readaptacion, siempre
penosa, de ciertos puntos”. Y va a hablar de un “desorden intelectual
y un reordenamiento al que me esta obligando la lectura completa de
Teilhard...”%. Finalmente, puede tener en sus manos la edicién impresa
del texto que leyera afios antes y que le fuera sustraido por la censura
eclesidstica.

El 17 de enero de 1964, dird que Teilhard “es mil veces mas audaz
que Maritain”>. Y, mis adelante, en 1965: “Es un problema que me viene
persiguiendo hace tiempo, por lo menos hace dos anos, desde que lei
mejor a Teilhard. Lo que me apasion6 no fue su ciencia, ni por estar de
moda... Fue por ser optimista y creer en el futuro. Creo que es este el



Teilhard visto desde América Latina - 145

punto crucial de mi teilhardismo”©. Volviendo al tema: “Y si, en 1928,
eran Chesterton y Maritain las dos ventanas que se abrian para que
yo respirase mas comodo y encontrase, por esa vibracion deliciosa, el
camino de la Casa, hoy son Merton y Teilhard los que me abren nuevas
ventanas para airear la casa, la Casa donde Juan XXIII abri6 tantas ven-
tanas...””. En otra carta de mayo de 1966: “Teilhard es el hombre de la
eternidad en el fin de los tiempos -modernos o antiguos-... el hombre de
la eternidad como llave de oro del tiempo” 8. Publicé un largo articulo, de
pagina entera, en el Diario de Noticias, sobre el pensamiento de Teilhard.

En Pertd, Gustavo Gutiérrez, en 1968, en un pequeio libro, Fe y
Compromiso?, va a introducir el pensamiento de Teilhard y de Emmanuel
Mounier, cuando analiza la relacién dialéctica entre fe y compromiso
histérico. En ese afio, el te6logo peruano dio una famosa conferencia en
Chimbote: Hacia una teologia de la liberacién 19, que seria el primer tra-
bajo de la nueva corriente teolégica que surgia, meses antes de la reunion
del episcopado latinoamericano en Medellin. Su libro clasico: Teologia de
la Liberacion - Perspectivasl, fue editado en 1971. Alli estd presente la
influencia de Teilhard.

En Brasil, la Juventud Universitaria Catolica, a partir de 1959, seria
el centro de una renovacion eclesial en la practica pastoral. En ese aiio,
en una reunién nacional del movimiento, el asistente eclesiastico de
Recife, Almeri Bezerra, tom6 de Maritain el concepto de “ideal histérico”,
para analizar la realidad brasilefia. En 1960, en el Congreso de los diez
afos de la JUC, los miembros de Belo Horizonte prepararon un docu-
mento en el que buscaban dibujar una vision de la realidad a partir de
esa categoria. Mas esa vision deductiva, de un ideal que descendia a la
realidad, mostré pronto sus limitaciones. El que las sefial6 fue el jesuita
Henrique Claudio de Lima Vaz, ciertamente gran filésofo cristiano del
siglo pasado. El dijo: “Prefiero hablar de conciencia histérica y no de ideal
histérico concreto”. En su concepcion, los ideales histéricos podrian ser
inmovilizados como esencias puras, en una “fuga sutil de la historia real.
La conciencia historica de una determinada época no suscita sus ideales
histéricos como "esencias realizables”, sino como imagenes y modelos de
su esencia efectiva, de sus contradicciones reales, de su desdoblamiento
concreto. Es el analisis de ese desdoblamiento el que debe orientar las
opciones licidas”.

Para Lima Vaz, “una conciencia historica surge y se afirma cuando
una critica radical pone en cuestion todo el mundo de la cultura y una
nueva imagen del mundo comienza a ser buscada. La conciencia historica
de los tiempos modernos nace cuando el cosmos ‘natural” del hombre
antiguo se deshace al impacto de la revolucién cientifico-técnica provo-



146 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

cada por la creacion de Galileo de la ciencia fisico-matematica. El hom-
bre comienza a mirar el mundo de una nueva manera, un nuevo tipo de
subjetividad se manifiesta”.12

En otro texto indica la compatibilidad de esa nueva orientaciéon con
el cristianismo: “Si la edificacion de la imagen moderna del mundo trae
consigo la liquidacién definitiva del cosmos natural del hombre antiguo,
ella no lo elimina, mas bien lo conserva, transpuestos en el contexto de
una vision profana, los trazos especificos de lo que constituye un visién
cristiana del mundo”.13

Esa categoria de conciencia histérica, de sabor hegeliano, tenia sus
raices, para el padre Vaz, en el pensamiento de Emmanuel Mounier y de
Teilhard de Chadin. El va a introducir esos dos autores a los universitarios
catolicos.

Un texto de Mounier muestra una nueva manera de ver las cosas,
superando una vision fixista, con significativas y bellas metaforas:

En la aurora de los tiempos modernos, el hombre europeo salié
de una especie de vida uterina, que vivia en el interior de un universo
cerrado sobre si mismo como un huevo en su germen... Un bello dia, el
universo antiguo... se abrié como un fruto. Galileo, como un jugador de
futbol, lanz6 a la tierra en el espacio; las figuras aritméticas saltaron en
presencia del cilculo infinitesimal; el contrapunto llevé al motivo musical
hasta la fuga y a la melodia indefinida; el maquinismo sacudi6 las eco-
nomias de las células en la direccién de una enorme integral de produc-
cion; la 16gica quebré sus circulos de seguridad y jugo el pensamiento
en cadenas de relaciones que se balancearon en lo desconocido, luego,
la geometria rompio el espacio euclidiano y se derramé como la fisica en
los hiperespacios. En todos los lugares, la inmovilidad, el equilibrio, la
forma, el limite, la perfeccion circular, componentes habituales de la idea
de naturaleza, cedieron al movimiento lineal, a la intensidad prospectiva,
al desenrollar, a la apertura indefinida, a la serie... el ser humano moder-
no, mediante la idea de un destino fijado, que solamente tenia que imitar
con aplicacion; o sustituir por un destino abierto, lanzado hacia adelante,
en direccién a lo imprevisible y al infinito.14

Ese pensamiento esti muy proximo a Teilhard; por eso fue muy
facil ligar esos dos autores. Veamos un texto de Teilhard. Como él diria al
final del prélogo del Fenémeno Humano: “El ser humano, no es un centro
estitico del mundo, como se pensé por mucho tiempo, sino eje y flecha
de la evolucién, lo que es mucho mas bello.”15

Mounier entrara en la reflexion de la JUC unos aiios antes. En un
boletin de la JUC de 1959 yo traduje un texto de €l, Lo temporal, sacra-



Teilhard visto desde América Latina - 147

mento del Reino de Dios 6. Un afio antes, 1958, como secretario latino-
americano de la Juventud Estudiantil Catélica Internacional, encontré el
movimiento uruguayo muy ligado al pensamiento de Maritain, con sus
grados del saber, de arriba para abajo. Introduje las ideas de Mounier vy,
afos mas tarde, un dirigente de aquella época me escribi6: “Tu nos hiciste
pasar de Maritain a Mounier”.

En mayo de 1962, en Belo Horizonte, nos reunimos un grupo de
profesionales, estudiantes y sacerdotes, pensando crear un movimiento
politico con nuevos horizontes. Alli con el liderazgo de Herbert José de
Souza (Betinho), lider fulgurante de mi generacién, dibujamos el “esbozo
ideol6gico” de un futuro movimiento. Fue elegida una direccién provi-
sional, encargada de organizar otro encuentro para la creacion definitiva
del movimiento. Me encargué de preparar documentos introductorios.
La base de los mismos, en el analisis histérico, contenia ya la vision
teilhardiana que nos impacté en aquellos afios. En el carnaval de 1963,
en Salvador, Bahia, ciudad festiva, mientras las multitudes salian a las
calles a bailar la samba, un grupo de jévenes trabajaba sesudamente en
la creacion de un movimiento politico, que se llamaria Accién Popular,
con una opcion socialista y una visién histérica amplia, en la que el pen-
samiento de Teilhard estaba muy presente. Se leia en la introduccién de
su documento base:

Accién Popular es la expresion de una generacion que traduce en
accién revolucionaria las opciones fundamentales que asumi6, como res-
puesta al desafio de nuestra realidad y como paso de un analisis realista
del proceso social brasilefio en la hora histérica en que vivimos.17

Poco antes, en 1962, Betinho y yo publicamos el libro: Cristianismo
hoy, reuniendo textos del padre Vaz, del dominico fray Thomas
Cardonnel; un manifiesto de los estudiantes de la Universidad Catélica
de Rio; una introduccién mia y una conclusion de Betinho.18 En la intro-
duccién indico:

La historia... camina animada por Dios que, con la participacién
de los hombres, procura superar las divisiones y comunicarlos entre si. Y
en su apice esta Jesus de Nazaret, Dios-Hombre. Las consecuencias son
enormes. Creer en la historia es reconocer que no es absurda y descubrir
su sentido, la linea axial de la creacién hacia su punto omega. Descubrir
el sentido es construirlo. Se impone asi el compromiso con lo real... Lo
real, para nosotros, es Brasil, pais subdesarrollado y explotado... El com-
promiso es esencialmente con los que estan fuera del cuadro del poder,
los pobres y oprimidos. Aqui se reencuentra la perspectiva evangélica: el
amor de predileccién de Jesus para los humildes. Y yendo a una conse-
cuencia logica de tal actitud, la opcion sera por la transformacién radical



148 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

de Brasil...” 19, La influencia de Teilhard esta clara en las primeras frases,
y seguidamente estin las semillas de lo que a partir de 1968, seria la
teologia de la liberacion.

El parrafo final de uno de los articulos de Henrique Vaz, partiendo
de Mounier, deja clara la inspiracion teilhardiana?9. “El pequefio y enco-
gido miedo se refugia en las tranquilas ensenadas del pasado, donde los
mastiles vegetan en la tranquilidad de todos los conformismos. El coraje
Idcido y generoso eleva el gesto amplio al viento de los grandes espacios
libres, desplegando en el mastil mayor la gran vela para la ruta hacia la
mas alta estrella”.

Hay una actualidad enorme de Teilhard para nosotros que, en
América Latina, después de derrotas y de tiempos oscuros en Chile,
Argentina, Uruguay y los veinte largos afios de dictadura en Brasil (1964-
1985), volvemos a tener esperanza en la construccién de una nueva
sociedad.

La relevancia de Teilhard y de Mounier aparece clara en compara-
cién con otros pensamientos.

Muchos veian la realidad predeterminada, en una direccion ya
implicita y finalista, a partir de leyes ineluctables de la historia, especial-
mente en los determinismos econémicos. Hay un marxismo positivista
no dialéctico. Sin embargo del lado marxista, el pensamiento de Antonio
Gramsci intentaba hacer una lectura historica y dialéctica. Sus categorias
de la sociedad civil, hegemonia, coercién, guerra de posiciones y guerra
de movimiento, estaban presentes en los analisis de la realidad que hacia-
mos, en los afos setenta, en cursos para dirigentes cristianos. También
estabamos mas de acuerdo con el pensamiento de Rosa de Luxemburgo
que con el de Lenin. En 1972, en Chile, presenté en un simposio inter-
nacional, el debate de esos dos pensadores, con énfasis en la libertad de
aquella contra la tendencia autoritaria de este.21

Hay, actualmente, una moda posmoderna que nos presenta una
realidad fracturada y sin direccion, como el fin de las llamadas grandes
narrativas.22 O una realidad liquida, ambigua, multiforme y sin punto de
apoyo.23 Jurgen Habermas ve ahi una dimension irracional, con tenden-
cias politicas y culturales neoconservadoras.24

Inclusive, una lectura superficial de Teilhard, viendo un paso apa-
rentemente automatico de la biosfera a la noosfera, podria parecer tam-
bién mecanicista. Por otra parte, él fue considerado por algunos criticos
como tendiendo a un pensamiento totalitario. Mas adelante presento su
enfitica respuesta.

En 1985, con el fin del periodo militar en Brasil, procurabamos
reencontrar autores que fueron importantes en los afios sesenta, para una



Teilhard visto desde América Latina - 149

lectura critica de la realidad. Asi, en ese afio en Sao Paulo, se realizé un
encuentro internacional: El caminar de América

Latina rumbo a la democracia y a la libertad. Escribi un documento
preparatorio: Por qué redescubrir a Teilhard, Mounier y Lebret en la cami-
nada latinoamericana rumbo a la democracia y a la libertad.%5 Repasamos
esos tres autores que habian sido decisivos para los movimientos cristia-
nos antes del golpe de 1964.

El dominico L.J. Lebret, desde su centro Economia y Humanismo,
asesor6 gobiernos en muchos paises, como Colombia y Senegal, en la
preparacion de proyectos de desarrollo. En Brasil hizo un importante tra-
bajo de campo en Sao Paulo, en la construcciéon de un plan maestro para
este estado. A su lado estaban antiguos dirigentes de la JUC como Plinio
de Arruda Sampaio y Francisco Whitaker Ferreira.2¢

La perspectiva politica, en la Accién Popular de la primera fase,
estuvo marcada por el personalismo comunitario de Emmanuel Mounier,
su opcién por un socialismo democratico y una presencia pluralista de
cristianos con miembros de otras perspectivas.

Para una visibn amplia, césmica, estaba el pensamiento de
Teilhard. Los tres autores se complementaban. Lebret trabajaba princi-
palmente la realidad inmediata de la coyuntura, Mounier trataba de dar
una orientaciéon de compromiso —un neologismo muy usado en aquel
tiempo- con la relacién entre fe y politica, que no se confundia con una
peligrosa y ambigua democracia cristiana, sino una fe que iluminaba las
opciones politicas a partir de sus instrumentos tedricos propios. Un texto
de Mounier era una brujula para la accion:

No es mas aceptable considerarse revolucionario por ser cristiano,
que democrata o monarquico por ser cristiano... Aquellos que no somos
cristianos [€] era cristiano y socialista] afirman el derecho de tomar libre-
mente compromisos politicos que provienen de la razén practica. No
pretenden comprometer ahi valores que son por naturaleza trascendentes
a lo politico”.27

En fin, Teilhard abria los grandes horizontes con la perspectiva
de una larga duracioén”.28 Habiamos vivido afos terribles y queriamos
retomar los suefnos y las esperanzas de dos décadas atras. La inmersion
en una realidad contradictoria y conflictiva, no nos permitiria una lectura
determinista del pensamiento de Teilhard. Para nosotros, que habiamos
creado en 1963 la Accién Popular, la “montée laboriouse”, la laboriosa
ascension era inseparable de una accion politica que deberia afrentar
las tensiones concretas en la sociedad, entre dominadores y dominados.

En un apéndice del libro, Himno del Universo, escrito en 1948,
Teilhard va a hacer algunas observaciones sobre el lugar y la parte del



150 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

mal en un mundo en evolucioén. La visién propuesta en su obra, en lugar
de una suerte de idilio humano, trazaba un “drama césmico”.2? Hay aqui
un lugar para pensar las contradicciones y riesgos de la aventura humana.

En una entrevista que dio en 1951, rebate acusaciones:

Pues bien, esa posicion estrictamente objetiva, mal entendida, hizo
nacer y correr sobre mi trabajo un cierto nimero de leyendas... Sobre
todo, fui considerado un optimista, o un utépico beat, que suena con
euforia humana o con un milenarismo confortable. Como si la naturaleza
humana, que los hechos tienen el aliento para anunciar, no apareciese en
mis perspectivas, no como un reposo, sino como una crisis de tension,
pagada con un inmenso rastro de desérdenes y sufrimientos: crisis total-
mente repleta de riesgos y, por tanto, todavia mas dramatica, por causa
de la enormidad de lo que esti en juego -jel éxito del universo, nada
menos!-. Todavia mas grave, se repite que yo seria el profeta de un univer-
so destructor de valores individuales, porque a mi modo de ver, el mundo
se dirige, experimentalmente, a un estado sintético. Pero, en realidad, mi
gran preocupacion siempre fue afirmar, en nombre de los hechos, que
la auténtica unién no confunde, sino que diferencia, y también que, en
el caso de los seres pensantes y amantes -como el ser humano- lejos de
mecanizar, personaliza... Yo me encuentro, asi como la propia estructura
de mi pensamiento cientifico, en las antipodas, tanto de un totalitarismo
social que lleva al hormiguero, cuanto de un panteismo hinduizante que
busca salida y la figura dltima de lo espiritual en direcciéon de una iden-
tificacion de los seres con un fondo comun subyacente a la variedad de
los eventos y de las cosas.3°

Ese admirable texto, Himno del Universo, tiene al final algunos
pensées choisies, pensamientos escogidos. Alli podemos presentir la pre-
sencia de la entropia, como en el pensamiento de Ilya Prigogine, en el
paso del caos al orden,3! y el Principio Esperanza de Ernest Bloch, que
atrajo como un iman desde el futuro.32 Para Teilhard, “la grandeza de
un rio se comprende en su estuario, no en su nacimiento. El secreto del
ser humano, de la misma manera, no esta en momentos pasados de su
vida embrionaria, sino en la naturaleza espiritual del alma”. Segun é€l, el
mundo se construyé “trabajosamente (laborieusement), y a través y gra-
cias a la actividad humana, se reine, emerge y se depura la nueva Tierra”.
Y hay un lugar, en una historia en abierto, para el sufrimiento humano:
“la totalidad del sufrimiento propagado a cada instante, por toda la tierra,
iqué océano inmenso!... En el sufrimiento esta oculta, con una intensidad
extrema, la fuerza ascendente del mundo”. Recordemos que él escribe, a
partir de su experiencia en una China explotada por las potencias occi-
dentales y por el Japon, en un tiempo en que se preparan los horrores de



Teilhard visto desde América Latina - 151

la Segunda Guerra Mundial. Por eso, no se puede afirmar su indiferencia
ante las tensiones en la realidad humana, ademas que eso no siempre
esta claramente explicito. Para nosotros, latinoamericanos, en una regioén
de grandes desigualdades, una vision idilica nos seria intolerable.

En el texto citado arriba, Teilhard hace la pregunta: ;La vida es un
camino o un “impase”, un callejon sin salida? Y viene el sentido del com-
promiso con lo real: “Lo que me apasiona en la vida es poder colaborar
con una obra, con una realidad mas duradera que yo mismo... Entonces,
¢quién no ve el posible drama de una humanidad que perdiera repenti-
namente el gusto de su destino?... tendriamos una dificultad en justificar,
en nuestro espiritu, la presencia de individuos dolorosamente limitados
en sus posibilidades y en su desarrollo. ;Por qué esta gratuita desigualdad
y estas gratuitas restricciones?... El mundo, visto experimentalmente, en
nuestra escala, es un inmenso sondeo, una inmensa busqueda, un inmen-
so ataque: los progresos no pueden hacerse sino al precio de muchos
fracasos y de muchas heridas” Y lanza la esperanza: “Que los hombres,
volviéndose mas conscientes y mas fuertes, se reinan en organizaciones
donde la vida, mejor utilizada, tenga un rendimiento del ciento por uno.
Aqui nos encontramos en nuestras luchas, nuestras decepciones, nuestras
derrotas y nuestros éxitos”.33

Hay en su obra, una perspectiva etnocéntrica, curiosa para quien
vivié tantos afios en Oriente y descubrio la riqueza de su espiritualidad y
la milenaria cultura china. “En este punto de nuestra investigacion, seria
falsificar los hechos por los sentimientos, para no reconocer que, durante
los tiempos histéricos, es por Occidente por donde pasé el eje principal
de la antropogénesis... todos los pueblos, para permanecer humanos...
son llevados a colocar las esperanzas y problemas de la Tierra moderna,
en los mismos términos en que llegd a formularlos el Occidente”.3% Para
una fuerte critica a esa vision, leer al ensayista palestino Edward W. Said,
para quien esa concepcion historica es una forma de Occidente de man-
tener su dominacién.3> Pero no olvidemos que Marx y Freud también
caeran en el mismo etnocentrismo.

Teilhard esta proximo a la actual reflexion holistica, con un para-
digma naciente en el pensamiento contemporineo, con una totalidad
abierta a la aventura.3¢ Y en la base, para Teilhard estd el amor: “Solo el
amor... -es el hecho de una experiencia cotidiana- es capaz de completar
los seres, en cuanto seres, haciendo que se encuentren”.37

Hay lo que Teilhard llama una montée humaine, en la direccion
de un punto omega, una recapitulaciéon, en términos paulinos (Ef 1,10).
Donde tenemos un papel central, en cuanto seres que piensan y hacen.
Me acuerdo de Pascal: “El ser humano es una cafia, la mas flaca de la



152 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

naturaleza; pero es una cana pensante”. Y ahi esta su fuerza. Yo completa-
ria: pensante y actuante. Para nosotros, que vivimos esperanzas, derrotas
y éxitos, en América Latina, el pensamiento de Teilhard nos coloca en una
larga «caminada» -término muy usado entre los cristianos no sélo brasi-
lefios, sino latinoamericanos en general- en la construccién de utopias
concretas.>8

El poeta nicaragiiense, Ernesto Cardenal, recuerda a Teilhard en su
transbordante Céntico Césmico:3?

Del caos a la inteligencia cosmica.

La direccion de la evolucion no se desvia...
Colectividad armonizada de conciencias,

o superconciencia de Chardin.

El planeta como una sola envoltura pensante.

La pluralidad de reflexiones individuales

en una sola reflexion undanime a escala sideral...
O planetizacion (otra vez Chardin)...

Hominizacion”.

Un poeta brasileno, Murilo Mendes, que esta siendo redescubierto,
trae al final de uno de sus libros un aforismo: “El ser humano es un ser
futuro. Un dia seremos visibles”.40

Notas

1 Alceu Amoroso Lima tenia correspondencia diariamente con su hija, monja benedictina.
Esta conseguia descifrar la letra practicamente ilegible del escritor y, en 2003, public
cartas de julio de 1958 a diciembre de 1968, editadas como Cartas do pai. De Alceu
Amoroso Lima para sua filha madre Maria Teresa, Instituto Moreira Salles, 2003. Alli,
en carta de 19 de febrero de 1964, narra ese hecho (p. 331).

2 Ambos libros publicados por la editorial Aubier, en 1946 y 1962. Surnaturel fue al final,
republicado por Desclée de Brouwer, en 1991.

3 A A. Lima, op.cit., carta del 5 de febrero de 1963, p. 261..
4 bidem., p. 263.
5 Ibidem., p. 315.
6 Ibidem., p. 505.
7 Ibidem., p. 529.
8 Ibidem., p. 537.

9 Centro de Documentacion del Secretariado MIEC-JECI, Montevideo, Movimientos
Internacionales de Estudiantes Catdlicos.



Teilhard visto desde América Latina - 153

10 También del Secretariado Miec-Jeci, publicado sin revisiéon del autor.
11 Editora CEP, de Lima, Perd, que publicaria sus obras.

12 Henrique C. de Lima Vaz, “Consciéncia cristd e responsabilidade histérica”, en Luiz
Alberto Gémez de Souza y Herbert José de Souza, Cristianismo Hoje, Ed. Universitaria,
1962, pp. 71-72.

13 Henrique C. de Lima Vaz, Cristianismo e consciéncia histérica, sem editora, 1963.

14 Emmanuel Mounier, “La petite peur du XXéme siécle” (1949), en Oeuvres, Vol. lll, Seuil,
1961, p. 354

15 Teilhard de Chardin, Le Phenoméne Humain, Seuil, 1955, p. 30.
16 JUC, Boletim Nacional n°® 5, 1959. El texto fue extraido de Feu la chrétienté, Seuil, 1950.

17 Para el texto completo, ver Luiz Gonzaga de Souza Lima, Evolugdo politica dos cato-
licos e da Igreja no Brasil, Vozes, 1979. El movimiento Accidon Popular no llegaba a
ser un partido politico. De sabor personalista, era original en medio de las izquierdas
de entonces y hegemonico entre los universitarios. A partir de 1964, con el golpe de
estado, tuve que entrar en la clandestinidad. Sufrira la influencia del pensamiento de
Louis Althusser y, después, del maoismo, ya como AP Marxista-leninista, perdiendo
totalmente la caracteristica inicial. Dejé el movimiento en 1967.

18 va citado antes. Publicado por la Editorial Universitaria, de la Unién Nacional de
Estudiantes, en 1962. Una nueva edicion, de 1964, fue casi toda destruida en el incen-
dio de la UNE, en el dia del golpe, 1° de abril de 1964.

19 Cristianismno hoje, op. cit., pp. 12-13

20 Henrique C. de Lima Vaz, “O cristianismo na diregéo axial da histéria, do pequeno mundo
antigo a aventura cosmica”, en Cristianismo Hoje, p. 87. Direccion axial se liga directa-
mente al pensamiento de Teilhard.

21 “partido y clase social: el debate Lenin — Rosa de Luxemburgo”, Seminario Internacional:
“El estado y el derecho en un periodo de transformacién”, Santiago de Chile, enero
de 1972, meses antes del golpe militar. Publicado en L. A. Gémez de Souza, Classes
populares e Igreja nos caminhos da histéria, Vozes, 1982.

22 Frangois Lyotard, A condigdo pés-moderna, Loyola, 1993; Zygmunt Bauman, Posmodernity
and its discontents, Polity Press, Cambridge, 1997.

23 Zygmunt Bauman, A modernidade liquida, Jorge Zahar Ed.,2001.
24 Jurgen Habermas, Discurso filoséfico da modernidade, Martins Fontes, 2000
25 publicado por IEE-PUC, Sao Paulo, 1985, en tres idiomas.

26 pjjnio de Arruda Sampaio, exilado en Chile, trabajé en programas de reforma agraria;
seria fundador del Partido de los Trabajadores, del cual saldria para otro partido,
el PSOL, en el que fue candidato a presidente de la Republica en 2006. Francisco
Whitaker Ferreira fue uno de los creadores de los Foros Sociales Mundiales, el primero
realizado en Porto Alegre el 2001; también secretario general de la Comision de Justicia
y Paz de la Conferencia de los Obispos del Brasil.

27 Emmanuel Mounier,” Feu la chrétienté”, Oeuvres, vol lll, Seuil, p. 534.

28 Tomo la idea de la reflexion de Fernand Braudel, “Le temps du monde”, en Civilization
matérielle, économie et capitalisme, XVe-Vllle siécle, vol. Ill, Armand Colin, 1979.

29 Teilhard de Chardin, Le phenoméne humain, Seuil, 1955, pp. 345-346.

30 Entrevista en Les Nouvelles Littéraires, enero de 1951: “Nem utépico beat nem milena-
rista”.



154 - Luiz Alberto GOMEZ DE SOUZA

31 |lya Prigogina, Order out of chaos, W. H. Freeman Co.,1980.

32 Ernst Bloh, O Principio Esperanga, Contraponto, 2006.

33 Teilhad de Cardin, Hymne de I'Univers, Seuil, 1961, pp. 81/82, 99/100, 112, 115,122.
3414, p.117.

35 Edward W. Said, Orientalismo. O Oriente como invengdo do Ocidente, Companhia de
Bolso, 2007.

36 ver Fritjof Capra, O tdo da fisica. Um paralelo entre a fisica moderna e o misticismo
oriental, Ed. Cultrix, 1985. Leonardo Boff, Ecologia, mundializagao, espiritualidade,
Atica, 1994; idem, A voz do arco-iris. O novo paradigma emergente, Atica 2000. Mark
Hathaway y Leonardo Boff, O Tao da libertagéo, Vozes, 2012.

37 Teilhard, op, cit. p.157.

38 Luiz Alberto Gémez de Souza, A utopia surgindo no meio de nés, Mauad, 2003

39 Ernesto Cardenal, Cantico Césmico, Editorial Nueva Nicaragua, 1989, pp. 131-132.
40 Murilo Mendes, O discipulo de Emaus, Agir, 1945.

Numero especial da Revista <HORIZONTE»
da PUC de MINAS, Belo Horizonte, Brasil, sobre
«Q Paradigma Pos-Religional»

numero 37, ano 2015, monografico

Um ndamero especial, em varias linguas, que continua a
reflexao teoldgica e das ciéncias da religido apds o lancamen-
to da Proposta Teoldgica do Paradigma Pos-religional feita
pela EATWOT no ano de 2011. 0 novo paradigma se aprofunda
e prolonga com a reflexdo das assinaturas mais reconhecidas
neste campo:

Roger LENAERS, John Shelby SPONG, Maria CORBI, Diar-
muid 0'MURCHU, Lee CORMIE, Danny PILARIO, Geraldina CES-
PEDES, Juan MASIA, Simén Pedro ARNOLD, Faustino TEIXIRA,
Sergio OSORIO, Don CUPITT, Stefen BATCHELOR, Maria LOPEZ
VIGIL, José Maria VIGIL...

Pode recolhé-la on line, na pagina da propria revista:

http://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte




ESP

Teilhard y los pueblos indigenas

Una lectura preliminar

Roberto TOMICHA

Cochabamba, Bolivia

Qué hermoso es el Espiritu cuando se eleva adornado con las riquezas
de la Tierra!

iBafate en la Materia, hijo del Hombre! iSumérgete en ella, alli donde
es mas impetuosa y mas profunda! iLucha en su corriente y bebe sus olas!
iElla es quien ha mecido en otro tiempo tu inconsciencia; es ella quien te
llevaréd hasta Dios! !

Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) es uno de los grandes te6-
logos del siglo XX, que con creatividad buscé releer el misterio cristiano
en sintonia con las interpelaciones y busquedas de varones y mujeres
de su tiempo. Paleont6logo, inmerso en el mundo cientifico, profundo
conocedor de otras miradas y acercamientos a la realidad del mundo, pro-
puso una teologia integradora, unitiva, capaz de reconciliar las aparentes
oposiciones (uno-multiple, materia-espiritu, varén-mujer...) por la via de
la superaciéon espiritual en Cristo, encarnado, presente y transparente en
todo lo que existe: materia, humanidad, cosmos. En definitiva, lo huma-
no y el mundo tienen sentido definitivo y ultimo en Cristo; adquieren
consistencia en el Espiritu, presente en todo el cosmos. Existe, por tanto,
una profunda convergencia entre sentido césmico y sentido cristico,
como plenificacion de lo humano. Es una de las convicciones teologicas
vividas y reflexionadas que Teilhard comparte como propuesta para un
Cristianismo mas sélido, consistente, dialégico, en una sociedad en cons-
tante transformacion.

A 60 afios de su partida, releyendo algunos de sus escritos, la
teologia de Teilhard es tal vez mejor comprendida hoy que en su época.
Muchas de sus intuiciones, provocaciones, metodologias, estilos, caminos



156 - Roberto TOMICHA CHARUPA

a seguir, se han convertido practicamente en un imperativo para quienes
buscamos elaborar hoy una teologia creible, pertinente, creativa, evan-
gélica, que sea siempre “buena noticia” (cf. Mc 1,1) y como tal acogida
por varones y mujeres que se encuentran en los diversos caminos de la
historia y escenarios de la vida.

Desde el Sur, desde donde vivimos y reflexionamos, y, en concreto,
desde la sensibilidad de los pueblos amerindios, Teilhard de Chardin nos
sigue interpelando y animando hoy en nuestros esfuerzos por profundi-
zar y proponer una teologia que tenga en cuenta los pilares ancestrales
y las expresiones simbolicas de los pueblos indigenas. A manera de
introduccion, ofrecemos algunas consideraciones preliminares, poco ela-
boradas, resaltando mas los “puntos de encuentro” entre ambas visiones
teologicas. Esperamos después ofrecer estudios mas profundos y comple-
tos en torno a la figura de este gran tedlogo de frontera, cuyos impulsos
para las teologias amerindias son creativos y pertinentes.

1. Sentido de la Consistencia: “contemplar la vida, saborearla, banarse en sus
misterios”

Teilhard de Chardin fue un permanente y apasionado buscador de
fundamento de la realidad: de la materia, de las cosas, del ser humano,
del universo; un pensador riguroso, en busqueda de lo duradero, de lo
resistente, de la “Consistencia”, a partir de lo “Tangible” y material. EI 15
de agosto de 1950, en la introduccion a su libro El corazon de la mate-
ria, expresaba a propésito: “La Comnsistencia: ése ha sido para mi indu-
dablemente el atributo fundamental del Ser [...] esta aprehension inicial
de lo Absoluto bajo la forma de lo Tangible”2. En efecto, el primado de
lo Inalterable, de lo Irreversible, de la Plenitud, de lo Ultimo, representa
uno de los presupuestos indiscutibles de toda postura humana ante su
entorno. El ser humano auténtico es un buscador de lo Absoluto, en cuyo
proceso escucha y aprende de las diversas miradas y posturas cotidianas
y reflexiones académicas. La reflexion, sin embargo, no es suficiente,
pues requiere al mismo tiempo un encuentro interior consigo mismo y
con aquella Realidad ultima: jes necesario una experiencia espiritual y
mistica! Teilhard, como buen creyente de familia cristiana, encuentra tal
consistencia y la vive en una experiencia espiritual concentrada en el
Cristo encarnado, que asume todo lo material y c6smico.

Desde la perspectiva de los pueblos amerindios, la consistencia
constituye, de hecho, un dato vivido en la experiencia milenaria indige-
na. No se trata, sin embargo, de una consistencia simplemente teérica o
filosofica en cuanto atributo fundamental del Ser, sino de una realidad



Teilhard y los pueblos indigenas - 157

que integra todas las dimensiones del ser humano en su relacién con su
entorno y con el Misterio Absoluto experimentado en sus diversos nom-
bres. Se trata pues de una consistencia practica y vivencial, marcadamente
mitico-simbdlica, narrativa y comunitaria. Precisamente esta consistencia
sustenta la reflexion teoldgica amerindia: “La Teologia India es sumamen-
te concreta [...] Gusta de contemplar la vida, de saborearla, de bafiarse en
sus misterios. De ella extrae su sabiduria milenaria. [...] es integral [...]
No hay nada que tenga que ver con la vida del pueblo que no sea objeto
de la Teologia India”.3

De modo que existiria “puntos de encuentro” entre la postura teo-
l6gica de Teilhard y teologias amerindias en torno a la experiencia de lo
consistente a partir de lo concreto, tangible y césmico, que manifiesta
en ultima instancia una realidad encarnada, prenada de Dios. Hay, sin
embargo, diferencias: la teologia de Teilhard fue y es todavia, en gran
medida, una postura aislada, solitaria, combatida por ciertos sectores,
mientras las teologias amerindias expresan la vivencia comunitaria de
muchos pueblos indigenas, aunque tampoco son comprendidas. No obs-
tante, el tedlogo francés invita a estas teologias a dialogar con las ciencias
y demas disciplinas, a recrear con rigor el misterio cristiano y el propio
lenguaje teolégico, para ofrecer renovadas propuestas teoldgicas.

2. Sentido de la Convergencia: corazonar, “cosmos interrelacionado”, “relacio-
nalidad cosmica”

La busqueda del sentido de la Plenitud o de la Consistencia es
un proceso que supone apertura, escucha e inmersion personal en una
realidad diversa, fronteriza, que generalmente interpela los propios pre-
supuestos aprehendidos y estilos vividos. Se trata de ponerse en camino,
en discusion, con el propésito de dejarse afectar por lo que realmente
es lo Absoluto, y que esta siempre mas alla de nuestras propias visiones,
elucubraciones y codificaciones intelectuales e institucionales. Es un
camino ciertamente riesgoso, pero muchas veces necesario para poder
crecer interiormente y proponer —a partir de la propia experiencia— un
cristianismo reconfigurado, atrayente, espiritual, mistico. En el caso de
nuestro autor, la via tradicional aprehendida de vivencia y reflexion de la
Consistencia basada en cierta filosofia de contraposicion dialéctica de las
cosas, no logra responder a sus inquietudes ultimas. De alli que lograra
superar una vision de la realidad de caracter esencialista por otra mas
convergente: “Y yo fui aprendiendo poco a poco y mi costa hasta qué
punto la Consistencia con la que yo sofiaba por entonces es un efecto, no
de la «ustancia», sino de la «convergencia»” (CM 20-21).



158 - Roberto TOMICHA CHARUPA

Este “descubrimiento”, que se convierte en estilo de vida, actitud
cotidiana y metodologia cientifica, sera el horizonte de vida y compren-
sion que le permitira trascender lo tangible y humano para trasparentar
lo Cristico. Es decir, la convergencia otorga sentido, unidad, o “persona-
lidad” al universo, que asi se cristifica y difunde: “Aqui -en mi ego «paga-
no»-, un Universo personalizindose por convergencia. Alli -en mi ego
cristiano-, una Persona (la de Cristo) universalizandose por Irradiacién”
(CM 48). La mision cristica supone pues la convergencia, que da sentido
a la pluralidad sin menoscabar la unidad, que es espiritual, cristica. Este
proceso convergente ha de tener en cuenta una clave muy importante
de la misma realidad, que le permitira a Teilhard avanzar en su proyecto
evolutivo-cosmico: la trama de las cosas, o el tejido universal, césmico.
Asi, por ejemplo, “Materia y Espiritu, no [son] dos cosas, sino dos estados,
dos rostros de una misma Trama c6smica” (CM 28). En otras palabras, la
convergencia supone la inter-relacion, una “inter-relaciéon de convergen-
cia” (CM 101), que considera la realidad inter-conectada y sostenida por
ciertos ejes, fundamentos o “hilos” mutuamente intercompenetrados.

Lo expresado sobre la concepciéon convergente e inter-relacional
de la realidad representa, sin duda, un rasgo comin y fundamental en
la vivencia y reflexion teoldgica desde categorias indigenas. A proposito,
desde una perspectiva critica a una cierta vision hegemonica occidental,
incluso internalizada en los pueblos indigenas, se ha acufiado la cate-
goria antropologica (que puede ser también teoldgica) del corazonar,
para expresar un proyecto y estilo no sélo convergente e integrador
de lo diverso, sino también insurgente y decolonizador. En efecto, “el
Corazonar, lo que hace es descentrar, desplazar, fracturar la hegemonia
de la razén y poner primero algo que el poder nego, el corazén, y dar a la
raz6n afectividad; [...] el Corazonar le nutre de afectividad, a fin de que
decolonice el caracter perverso, conquistador y colonial que historica-
mente ha tenido”.# En tal sentido, siguiendo las inspiraciones de Teilhard
de Chardin, habria que comenzar a Corazonar una cierta epistemologia
teologica heredada, recuperando lo mejor de la tradicion cristiana de
otros contextos, pero asumiendo los presupuestos senti-pensantes y
simbolico-narrativos de los pueblos indigenas.

Asi, por ejemplo, en el caso del mundo andino, la relacionalidad es
un rasgo principal de racionalidad, que se expresa en la categoria pacha,
vocablo quechua-aymara con muchos significados (tierra, globo terra-
queo, mundo, planeta, espacio de la vida, universo, estratificacion del
cosmos), que incluye el ser humano y el cosmos, pero que, en sintesis,
se podria traducir como “cosmos interrelacionado” o “relacionalidad cés-
mica”.5 Otro vocablo andino que expresa “ubicacién topolégica” (arriba/



Teilhard y los pueblos indigenas - 159

abajo, izquierda/derecha...), “polaridades complementarias” (antes/des-
pués, varén/mujer...), dualidades, transiciones y conexiones es chakana,
o “puente”. En el mundo andino, los diferentes elementos complementa-
rios e interrelacionados contribuyen “a la conservaciéon del orden c6smi-
c0”; es mas, “teologicamente hablando, esta chakana seria la divinidad
como principio ordenador y relacionador de pacha”.® En este sentido,
la vision religiosa andina difiere de la concepcion teolégica occidental,
pero requiere todavia estudios mas profundos para comprender mejor los
alcances de la inter-relacionalidad en la vida y reflexion de los pueblos
originarios. Es también la provocaciéon que nos hace Teilhard.

3. Lo Cosmico, o lo evolutivo: “la creacion como realidad vital a ser celebrada”

Segin Teilhard la realidad misma esta sostenida por tres com-
ponentes universales estrechamente compenetrados: lo Césmico, lo
Humano vy lo Cristico (CM 16). En otras cartas de 1948 y 1950, sefialaba,
sin embargo: “[...] el conjunto debe estar tejido con cuatro hilos, a saber:
Lo C6smico, Lo Humano, Lo Cristico y Lo Femenino [...]”.7 De modo que
serian cuatro los “hilos” o componentes de la realidad en la que se mueve
todo ser humano. Consideraremos estos cuatro pilares de la realidad,
porque tienen mucho que ver en contenido, estructura y simbologia con
la mentalidad relacional dual de los pueblos indigenas.

Para Teilhard, lo c6smico, en primera instancia, tiene su punto de
partida en la tierra, y concretamente en la materia. Ya desde pequeno
nuestro autor sintié aquella pasién por la plenitud, por lo “esencial”, por
lo “absoluto”, por la consistencia material, que la buscé con todo ahinco.
A proposito, escribia en 1917: “La necesidad de poseer por entero algo
«absoluto» era, desde mi infancia, el eje de toda mi vida interior. [...] yo
solo era feliz [...] en la posesion (o el pensamiento) de algin objeto lo
mas precioso, consistente e inalterable posible. Unas veces se trataba de
un trozo de metal, otras veces, saltando al otro extremo, me complacia
en el pensamiento de Dios-Espiritu [...]” (CM 18, nota 1). Desde la admi-
racion por los metales, como el hierro (duro, pesado, resistente), pasa al
incipiente descubrimiento de lo “planetario” a través de los minerales, y
se detiene por un tiempo en las rocas, en busqueda de aquel sentido de
plenitud. En este proceso despertara a la nocién de trama o tejido, como
caracteristica de lo material. Hasta sus 30 afios mantiene y desarrolla “lo
Cosmico «en estado solido»” (CM 23), sin descuidar lo vegetal y animal,
pero luego se iniciara “en las grandezas menos tangibles” (CM 23), pero
apasionantes de la fisica. Asi llegara a clarificar las tres columnas de
su visiéon coésmica y bienaventuranzas internas: la Materia, la Vida y la
Energia (cf. CM 23 y 27).



160 - Roberto TOMICHA CHARUPA

Estos “tres elementos incendiarios” logran “su salida y su sintesis
posibles en un Mundo que, de la condicion fragmentada de Cosmos esta-
tico, se encontraba de repente (por adquisicion de una dimensién mas)
accediendo al estado y la dignidad organicas de una Cosmogénesis” (CM
27). Es el descubrimiento de la evolucién, que para Teilhard significara
liberacion y jubilo: “constataba que el dualismo en el que se me habia
mantenido hasta entonces se disipaba como la niebla ante el sol naciente”
(CM 28). Se trataba de una “evolucion dirigida (es decir, de Génesis)”, que
cambiaba radicalmente su “busqueda fundamental de la Consistencia” de
lo estatico a lo dinamico, de lo “extremadamente simple” a la “extrema
Complejidad orgdnica” (CM 30). En definitiva, del “Hierro” al Espiritu.

Resulta interesante apreciar el proceso de busqueda personal, inte-
rior, vivido por Teilhard, con aquellas intuiciones que surgen en su infan-
cia y culminan en la nocién compleja de cosmogénesis, es decir, de una
realidad en evolucién, organica y dinamica marcada por la presencia del
Espiritu. En sus palabras: “el Universo en gravitacion se encaminaba hacia
el Espiritu como su forma estable en perspectiva [...] el Espiritu, lejos de
ser antagonista o antipoda, era el corazén mismo de la Tangibilidad a la
que yo trataba de llegar” (CM 29). Desde lo indigena, aquel dinamismo
césmico tiene mucho que ver con la caracteristica concreta y nomadica de
los pueblos originarios, que se expresa en la vision religiosa del cosmos
y en el acercamiento respetuoso, celebrativo y simbdlico a la realidad
circundante. En efecto, “la experiencia y la contemplacién de la tierra
como espacio sagrado, del tiempo de su dimensién ciclica, de la creacion
como otra realidad vital que debe ser celebrada y de las fuerzas de la
naturaleza que garantizan la vida, encuentran su expresion englobante
en la cosmovision «contemplativo-rural> [de los pueblos indigenas] y que
debe ser revelada y descubierta”.®

4. Lo Humano, o lo convergente: “la naturaleza es otro ser existente, como el
préjimo”

El aumento de la complejidad césmica como fruto de la cosmogé-
nesis supone para Teilhard una mayor interiorizacion, “es decir, un incre-
mento de psique y de conciencia. Esta conciencia estaria ya presente,
aunque de manera muy rudimentaria, en la materia y habria llegado en
la autoconciencia del hombre hasta la mas elevada formacion alcanzada
hasta ahora” . En efecto, existe una progresiva evolucion en la realidad,
que va desde la cosmogénesis (devenir del universo material), a la biogé-
nesis (desarrollo de los seres vivos), luego a la noogénesis (surgimiento
de la conciencia humana), hasta llegar finalmente a la Cristogénesis (con-
ciencia “interiorizadora” y “unificadora” en el Cristo resucitado).



Teilhard y los pueblos indigenas - 161

Nos interesa el puesto del ser humano en la noogénesis, pues,
como decia el mismo Teilhard: “Hoy el Hombre (0 mas exactamente lo
Humano) constituye la base sobre la que se apoya, articula, cohesiona
y mueve el edificio entero de mi Universo interior. [...] es a través de
la Carne, por la via de la Hominizacién, como se opera la Noogénesis”
(CM 31 y 32). En otras palabras, el ser humano esta llamado a una pro-
funda interiorizacién, a encargarse del cosmos, es decir, a superar una
conciencia meramente individual o social, para adquirir una conciencia
“planetaria”. En tal sentido, la noogénesis ha de estar en funcién de la
noosfera, entendida como “la envoltura pensante de la Tierra” (CM 33).
El ser humano ha de contribuir al “incremento tenaz e irreversible de la
Cerebracion y la Conciencia en la superficie de la Tierra” (CM 38). Tal es
el sentido de una verdadera hominizacion, que llegara a su sentido pleno
en el Punto Omega, donde el universo tiene su verdadera consistencia
en Cristo.

En este proceso, es tarea de la Iglesia y de la teologia conciliar,
integrar, relacionar lo humano con lo cristiano, lo humano con lo divino.
En otras palabras, asumir y vivir realmente el misterio de la encarnacién
con todas las consecuencias histérico-sociales, culturales y césmicas. No
es posible continuar con la disyuntiva o dicotomia de separar a Dios del
ser humano pues, segun Teilhard, lleva al cisma en la Iglesia; tampoco se
puede echar la culpa a quienes abandonan la Iglesia porque tal vez no
encuentran ella un espacio humano-comunitario: “«Cristiano» y <Humano»
tienden a no coincidir por mas tiempo. jHe aqui el gran Cisma que ame-
naza a la Iglesia! Que no digan que este cisma es imaginario, jy menos
adn que toda la culpa la tienen los que se van!” (EE 144). Palabras escritas
hace mas de seis décadas, pero de gran actualidad. De alli la necesidad
de un nuevo cristianismo que suma lo humano para superarlo: “Ahora y
siempre el Cristianismo, por supuesto, pero un Cristianismo re-encarnado
por segunda vez (y como al cuadrado) en las energias espirituales de la
Materia. Justamente el «ltra-cristianismo» que nos es necesario en este
momento para responder a las exigencias crecientes de lo «ultra-huma-
no»” (CM 101).

Desde la experiencia indigena, particularmente de los pueblos
andino-aymaras, resulta claro que el ser humano o jaqi nace o proviene
de la Pachamama o Madre Tierra “en todo el tiempo y espacio de la
Pacha’, teniendo ademais “presente siempre a los espiritus protectores
junto a la naturaleza” . En concreto, “para el aymara toda la naturaleza es
otro ser existente, como el préjimo [...] La humanidad, la naturaleza y los
espiritus [son] una unidad en la Pacha [...] por la relacion y el dialogo [se
convive] en la Pacha”.11 De alli la noci6n actual de suma tamaria (ayma-



162 - Roberto TOMICHA CHARUPA

ra) o sumak kawsay (quechua) para expresar aquel “buen vivir”, que
significa un “buen con-vivir” con todo el cosmos, basado el principio de
la reciprocidad e inter-relacionalidad. En general, la conciencia planetaria
es una dimension constitutiva del ser indigena, que vive cotidianamente
en el respeto a todo su entorno, a todo lo creado. Por cierto, la provoca-
cién de Teilhard es profundizar ain mas las motivaciones y razones de tal
convivencia con la Madre Tierra y el Universo, elaborar una eco-teologia
indigena-cristiana, y proponerla a nivel universal.

5. Lo Cristico, o lo céntrico: “Jesucristo se hizo carne-de-tierra-en-movimiento”

“La Cosmogénesis, después de haberse descubierto, siguiendo su
eje principal, como Biogénesis, y luego como Noogénesis, culmina en la
Cristogénesis que todo cristiano venera”.!2 En efecto, Cristo, en cuanto
Punto Omega de todo el universo, constituye el “punto de convergencia”
de todo el proceso evolutivo convergente; representa la superacion de lo
humano, lo ultra-humano. En palabras de nuestro autor: “Sentido c6smico
y sentido cristico: en mi, dos ejes aparentemente independientes el uno
del otro en su nacimiento, y cuya relacion, convergencia y, finalmente,
identidad de fondo sélo después de mucho tiempo y esfuerzo he acaba-
do por percibir a través y mas alld de lo Humano” (CM 44). Cristo hace
posible de manera definitiva el sentido de participacion, unidad creativa,
convergencia, de todo cuanto existe: “No ya el Ser participado de extra-
posicion y divergencia, sino el Ser participado de pleromizacion y con-
vergencia. Efecto, no ya de la Causalidad, sino de la Unién creadora. Y,
al mismo tiempo, a mis ojos, es Cristo quien, después de ser «cosmizado»,
se «absolutiza» de alguna manera” (CM 58).

Es interesante senalar aquella “inmersion de lo divino en lo carnal”
(CM 48) que no se limita a asumir la “naturaleza humana”, sino todo el
cosmos. De alli que la “encarnacidén” se convierta en “cosmizaciéon”. De
igual modo, para continuar el proceso evolutivo-comunicativo, “trans-
figuracién (o transmutacion) de lo Carnal en una increible Energia de
Irradiacion” (CM 48). Asi el Cristo cosmico se despliega e irradia como
energia, como vitalidad auténtica, como buena noticia, por todo el uni-
verso. De este modo, el cosmos se convierte en creacion; la materia se
cristifica y, por tanto, llega a ser camino de espiritualidad y mistica; se
descubre otro Espiritu, “no ya justo encima de nuestras cabezas, sino
transversalmente y como en el horizonte...” (CM 49). Asi se supera una
cierta vision teoldgica clasica, de estilo mas extrinseco, dualista y dico-
témico, para confluir en una teologia de corte mas interior, integrador,
convergente en lo mistico.



Teilhard y los pueblos indigenas - 163

En América Latina, la religiosa colombiana Laura Montoya Upegui
(1874-1949), contemporanea de Teilhard, seguramente es quien, desde su
propia experiencia, mas ha vivido y celebrado la espiritualidad césmico-
cristica entre indigenas en medio de la selva. Al respecto expresa: “iNo
tienen sagrario pero tienen naturaleza! jAqui si di en el clavo, me dije!
Pero es necesario ensefnarles a las hermanas a buscar a Dios en la natu-
raleza como lo buscan en el sagrario, pues aunque la presencia de El es
distinta, en las dos partes esta y el amor debe saber buscarlo y hallarlo
en donde quiera que se encuentre [...]".13

Desde el punto de vista de las teologias amerindias, sin embargo,
aquel horizonte cristico, de mucha consistencia, fuerza y conviccion crea-
tiva propuesta por Teilhard de Chardin, tal vez sea todavia una de las
tareas pendientes. Sin duda, la experiencia de Cristo entre los pueblos
indigenas es muy rica, variada y creativa, producto de varios siglos de
presencia cristiana, y muy concreta en el caso de las religiosas funda-
das por Laura Montoya. También hay muy buenos estudios historicos,
publicacion de catecismos, recopilacion de narraciones, descripcion de
celebraciones, pero no existe una cristologia indigena fundamental y sis-
tematica . No obstante, hay algunas expresiones que nos pueden ayudan
a comprender el misterio de la encarnaciéon en su amplitud teologica,
como sucede en el caso de la cosmovision nahuatl, donde “la expresion
Jesucristo se encarnd, se entiende como que Jesucristo se hizo carne-de-
tierra-en-movimiento, es decir Tlalnacdyotl’.15 Las teologias amerindias,
si quieren recuperar las dimensiones relacionales, comunitarias y c6smi-
cas de los pueblos indigenas, probablemente deberan profundizar una
cristologia trinitaria, o una teologia trinitaria, a partir de la concepcién de
los Padres de la Iglesia, pero en clave de relacionalidad simbdlica, propia
de las tradiciones autéctonas.

6. Lo Femenino, o lo unitivo: “la esencia de la espiritualidad indigena esta en
la mujer indigena”

Senalaba Teilhard la gran influencia de la mujer en su vida, particu-
larmente su madre: “nada se ha desarrollado en mi sino bajo una mirada
y una influencia de mujer” (CM 64). Asi, a partir de su propia experiencia
de vida, llega a una doble conviccién: a) el acceso a la madurez y pleni-
tud espirituales es posible incorporando la riqueza de lo femenino en sus
multiples expresiones: “Al igual que de luz, oxigeno o vitaminas, ningin
hombre (la evidencia es cada dia mas patente) puede prescindir de lo
Femenino” (CM 64); b) es necesario superar dicotomias en la concepcion
y relacion varén-mujer, mujer-varén, profundizando la “complementarie-
dad fundamental” entre ambos sexos hacia una “tercera via” de supera-



164 - Roberto TOMICHA CHARUPA

cién y sintesis en el Espiritu, Materia matrix. De este modo, la “diada
afectiva” relacional varén-mujer “consuma la aparicion de la moénada
reflexiva” unitiva, que permitird luego superar las tres dimensiones de
la realidad: “la gradual y grandiosa elaboracién de un Neo-césmico, un
Ultra-humano y un Pan-cristico” (CM 66). Es decir, el proceso evolutivo
humano-césmico, que se realiza plenamente en la Cristogénesis, donde
Cristo sera todo en todas las cosas, es posible mediante la contribucion
de lo femenino, presente y activo en cada varén y mujer.

Mas en concreto, “lo Universal Femenino”, en cuanto “cemento
unitivo” que impregna la masa entera de todo lo que existe, hace posible
trascender o trasparentar la materialidad humano-césmica para otorgarle
una dimensién cristica-espiritual. Lo femenino representa aquella poten-
cia creativa espiritual que logra unir la diversidad de componentes, bajo
el principio y la fuerza del amor. De ali la relacién de lo femenino con
el Espiritu, persona divina, cuya mision es hacer posible en lo humano-
c6smico, donde habita la comunidad cristiana, la unién de toda la crea-
cién en el respeto a las diferencias particulares. Es precisamente el deseo
del Jesus: “que todos sean uno [...] para que el mundo crea” (Jn 17,21).

La recuperacion y visibilizaciéon de lo femenino en la vida cristia-
na es todavia un proceso lento. De igual modo, los pueblos indigenas
cristianizados sufren las consecuencias tanto de una ancestral tradicion
patriarcal como un cierto cristianismo marcadamente clerical. De alli la
doble tarea también para las teologias amerindias: recuperar, por una
parte, lo mejor de las sabidurias indigenas con el protagonismo de las
propias mujeres desde una perspectiva de-pos-colonial y, por otra, acoger
e integrar los nuevos estudios sobre lo femenino que provienen de diver-
sos ambitos no soélo teologicos. Por cierto, lo femenino toca a varones y
mujeres, presente en cada uno/a en cuanto tal, pero que crece y madura
en la relacién persona-persona. Asi, por ejemplo, este principio inter-
relacional es muy fuerte en algunos pueblos, como el aymara, donde el
ser humano o jagqi llega a la plenitud de ser persona Unicamente en la
relacion de pareja varon-mujer, mujer-varon, en el matrimonio socialmen-
te aceptado, que le permite un verdadero reconocimiento como adulto en
la propia comunidad originaria.1®

En definitiva, lo femenino no sera sin la participaciéon activa y
creativa de la mujer, que en el caso del mundo indigena, es fuente de
espiritualidad: “La mujer es quien ayuda a que la cultura se haga fuerte
desde el hogar y transmite valores como: compartir, reciprocidad, minga,
solidaridad, dialogo, consenso; con la vivencia de estos valores y lo que
la mujer es en la vida silenciosa del hogar, puedo decir que la esencia de
la espiritualidad indigena esta en la mujer indigena”.17 Toca a la teologia



Teilhard y los pueblos indigenas - 165

amerindia, elaborada y difundida por mujeres y varones, profundizar
y compartir aquella sabiduria de espiritual femenina que ha permitido
durante siglos la sobrevivencia de los pueblos y que hoy puede ser fuente
de vida y unidad para todo lo que existe, para todo lo creado. Asi se haria
realidad el sueno de Pierre Teilhard de Chardin de un nuevo cristianismo
en sintonia con todo el cosmos-creacion:

El Cristianismo, me atreveria a decir, no es otra cosa que un «phylums»
de amor en la Naturaleza. Y, mirado desde este punto de vista, no sola-
mente no es estacionario, sino que estd tan vivo que en este mismo
momento podemos observar que sufre ante nuestros ojos una extraordina-
ria mutacién, elevandose a una conciencia mas firme de su valor universal.
[...]1 (La energia humana, en: EE 185).

Porque sdlo el Cristianismo, entre todas las formas de adoracién naci-
das en el curso de la historia humana, manifiesta, como consecuencia de
este «embrague», el asombroso poder de energizar hasta el extremo,
«amorizéndolas», tanto las potencias de crecimiento y de vida como las
potencias de disminucién y de muerte, en el corazén y en el curso de la
Noogénesis donde nos encontramos envueltos. (Le Christique, en: EE
192).

Notas

1 p TEILHARD DE CHARDIN, Himno del Universo, Madrid: Taurus 1967, p. 65.

2 p. TEILHARD DE CHARDIN, El corazén de la materia, Santander: Sal Terrae 2002, p. 20.
En adelante sera citado en el mismo texto como CM seguido por el nimero de pagina.

3 E. LOPEZ, en: Teologia India. Primer encuentro taller latinoamericano, México-Quito:
CENAMI-Abya Yala 1991, p. 8.

4 p. GUERRERO ARIAS, Corazonar. Una antropologiaa comprometida con la vida. miradas
desde Abya-Yala para la decolonizacion del poder, del saber y del ser, Quito-Ecuador:
Abya Yala 2010, p. 41.

5 J. ESTERMANN, Si el Sur fuera el Norte. Chakanas interculturales entre Andes y
Occidente, La Paz: ISEAT 2008, p. 78. Sobre la categoria pacha, una visién narrativa
desde los propios andino-cristianos: V. MAMANI-C. QUISPE et al., Espiritualidades
Originarias Pacha, nn. 1-9, Cochabamba: EVD-ILAMIS 2007-2014. Sobre la teologia
desde los Andes: J. ESTERMANN (coord.), Teologia Andina. El tejido diverso desde
la fe indigena, tomos I-Il, La Paz: ISEAT-Plural 2006. Cf. R.C. TOMICHA CHARUPA,
“Humanizacion, relacionalidad y comunidad: perspectiva indigena”, Revista CLAR, afio
LIl (1/2014) 92-98.

6 J. ESTERMANN, Si el Sur fuera el Norte, 2008, p. 85.

7 Accomplir 'THomme, Ed. Grasset, pp. 230 y 258, en: P.T DE CHARDIN, E/ corazén de la
materia, p. 15, nota 1.

8 Aportes de la Conferencia Episcopal de Bolivia a la IV Conferencia del Episcopado
Latinoamericano, Santo Domingo 1992, La Paz: s/e 1992, cap. 4.1.

9 M. KEHL, Contemplé Dios toda su obra y estaba muy bien. Una teologia de la creacion,
Barcelona: Herder 2009, pp. 544-545.



166 - Roberto TOMICHA CHARUPA

10 c. QUISPE HUANCA, en: Pacha-Jagi-Runa, Espiritualidades originarias, n. 2,
Cochabamba: EVD-ILAMIS 2007, pp. 42 y 49.

11 ¢, QUISPE HUANCA, en: Pachamamampi suma gamasifiani. Convivimos bien con la
naturaleza, Espiritualidades originarias, n. 5, Cochabamba: EVD-ILAMIS 2009, pp. 57
y 58.

12 p TEILHARD DE CHARDIN, Escritos esenciales. Introduccion y edicion de Ursula King,
Santander: Sal Terrae 2001, p. 131; en adelante, en el texto: EE.

15 B.L. MONTOYA UPEGUI, Autobiografia, Bogota: Congregacion de Misioneras de Maria
Inmaculada y Santa Catalina de Sena 2008, p. 647. Laura Montoya fue canonizada en
el Vaticano el 12 de mayo de 2013.

14 gopre Cristo en los pueblos indigenas, se vea especialmente: CELAM, Teologia India. Ill
Simposio Latinoamericano de Teologia India, vol. Ill, Guatemala, 23-28 de octubre de
2006, Bogota: CELAM 2009.

15 M. PEREZ, ¢, Cémo es Celebrado Cristo en los Pueblos Indigenas de México?, en:
CELAM, Teologia India. Il Simposio Latinoamericano de Teologia India, pp. 389-394,
aqui 392.

16 ¢f. C. QUISPE HUANCA, en: Pacha-Jaqi-Runa, Espiritualidades originarias, n. 2, p. 42.

17 .M. ROMERO, Proceso histérico y analisis teoldgico de los Servidores de la Iglesia
Catdlica de las Nacionalidades Indigenas del Ecuador (SICNIE), 1988-2008; inédita,
Quito 2010, cap. 2.3 final, p. 76. Conslltese también en la red.



ENG

Rereading Teilhard in a Changing World

Federico BATTISTUTTA
Italia

Translated from the Italian by Damien Isabell

The Cone and the Mandala

The undisputed merit of Teilhard de Chardin is that of having
attempted to enter into a vital dialogue between Christianity and the
modern world. Implicitly, he was saying that the presentation of the
Tradition as unconditioned by temporal influences had to give way in
reality to a Tradition situation within an historical process, open to pos-
sible and unexpected results. “At the center of my interests — he wrote to
Leontine Zanta - is the effort to establish and propagate around myself,
a new religion (a better Christianity, we could say) in which the personal
God stops being the great Neolithic of the past in order to become the
soul of the world.”

At this point, Teilhard can speak of a ‘new covenant’ among faith,
science and culture, thereby reuniting the human knowledge that had
been isolated into separate units, cut up into small pieces. Part and parcel
of this confrontation with modernity, there was also an openness to dia-
logue with lay thought such as Marxism in which the ‘principle of hope’
went together with a social praxis of liberation.

He went still further. He had in some ways anticipated the para-
digm of gender in theology. In fact, the discovered in the Marian cult the
need to feminize God (Yahweh) who had been horribly masculinized,
thereby overcoming a certain “Neolithic paternalism”. Because of his
thought, we know that Teilhard was isolated and ostracized. Therefore,
we have good reasons today to rediscover the value of what he has left
to us as his heritage.



168 - Federico BATTISTUTTA

There is above all in Teilhard the intuition of an ascending cosmic
process toward union with God from where he engages in a vast reflec-
tion and an unrestrained desire to embrace everything. His point of view
is mystical. The entire cosmic, biological and social becoming is pictures
by the Frenchy Jesuit as a cone, whose base is constituted of the original,
elementary matter (‘stuff of the universe’). The successive sections of the
cone represent the different stages of the evolutionary process, whereas
the summit is the Omega Point, the highest degree of complexity and
consciousness toward which the universe is striving in its evolution.
Elsewhere, Teilhard illustrates the entire evolutionary phenomenon
looking at the cone from the top down. The Omega Point, the point of
convergence becomes the center of a series of concentric circles, much
like the Tibetan mandala, the Hindu yantra, and the rose window of the
Romanesque and Gothic churches. He adds to this mystical perspective
a third one of another order. As we know, he places the foundation of
all his research on evolutionism, accepted as the true and proper myth
of reference.

In the long run, time has not been wasted; Today, sixty years after
his death, we can reread his contribution enriched by a period of sedi-
mentation. The critical reading that follows expresses this project and
takes into account certain directions that are fundamental for our subse-
quent theological and religious reflection, namely, ecological and animal
perspectives, followed by post-colonial, pluralistic and epistemological
perspectives.

2. An ecological perspective

A number of commentators dub Teilhard as a forerunner of a reli-
gious ecological vision. His writings reveal the methodological approach
of trans-disciplinarity as an epistemological foundation for arriving
at a conception and communication of a unity vision of the universe.
Underneath it all was Teilhard” desire to go beyond a dualistic reading of
reality with all the consequences that derive from it. In his own words:
“The material of the universe (...) is woven from only one piece.” This
means that there are not two distinct natures — matter and spirit — but
only different aspects of one unique reality that has an external compo-
nent that is material and an internal component that is immaterial. The
structure of the world is, therefore, unitary and continual. Every element
finds its place within one great chain of being that moves along on an
upward course. Such a vision has an immediate, practical consequence.
He does not refuse the saeculum, but stays faithful to the earth and
accepts life in its fullness.



Rereadimng Teilhard in a Changing World - 169

Teilhard expresses himself in this way: “It seems that there are only
two attitudes possible for mankind: to love Heaven or to love the Earth.
Now a third way has been discovered: go toward Heaven through the
earth. A true communion with God exists through the world”. Elsewhere
he writes: “In the past, a Christian grew up with the impression that in
order to reach God, he had to abandon everything. Today we discover
that one one can save himself outside of the universe and within the
extension of the Universe”.

However, we can ask if Teilhard’s point of view of man’s role in the
universe is truly ecological. According to him, the living and intelligent
matter at a certain point of its evolution becomes hominized, giving place
to an evolution that is necessarily psychic, irreversible and teleological.
This is the long event of homo sapiens.

However, up to this point, the passage made by Teilhard seems
to be a step back from the non-dualistic openness that we explained
above. In his vision, man re-acquires the central role that he possessed
in Biblical cosmogony (Gen 1-3), in the Ptolemaic universe and in the
Vitruvian image of the Renaissance, which are all products of anti-ecolo-
gical anthropology. It is not by chance that in his intensely poetic work,
Hymn to Matter, he says that man must claim and possess matter for it
gives in “only to violence.” These words echo those of Francis Bacon, one
of the fathers of the scientific method that led humanity to a mechanical
vision of the world. Indeed, according to this English intellectual, nature
must be enslaved, “put into irons” and “be obliged to serve” making the
task of man in nature to force “it with torture to reveal its secrets.” What
a difference between the Hymn of Telhard and the praise of all creation
of St Francis of Assisi! Where is the fraternity and sorority with the sun,
moon and other elements? In Telhard, nature becomes matter, a generic
substance endowed with mass, located in space, on which the technical-
scientific expertise must work.

Furthermore, Teilhard himself had written in 1946 (one year after
the bombardments of Hiroshima and Nagasaki) some reflections on the
atomic bomb in which he did not see a nuclear force to be a menace to
humanity and the planet that risks to fall into a destructive phase. On the
contrary, for him it was an event that gave rise to the “taste of super-crea-
tion”. “Blinding light”, “unusual splendor”, “a formidable shock” - these
were the expressions he used to reveal his explicit admiration. He adds:
“Man has discovered himself to be sacred, not only in his actual forces
but also in his method that would allow him to dominate all the forces
that surround him”. Further on, he seems to have affirmed that he would
not stop to discuss the morality or the justification of such an action (of
liberating atomic energy in order to produce a bomb).



170 - Federico BATTISTUTTA

In all honesty, we cannot follow Teilhard along that kind of route.
We must choose a completely different way. We wish to recall in this
regard what Gregory Bateson affirmed, especially in the writings of the
last period of is life. The idea that accompanies his work is the need to
not interfere with the intrinsic wisdom of living systems. Here is what he
wants: that man enter into a non-manipulative relationship with himself
and with nature so that he comes to accept to be part of a greater pro-
cess that includes the whole living world and inanimate world, in order
to understand himself as being part of a greater wisdom that must be
protected from the hypertrophic intellect of man (which the Greeks call
hybris). Pascal himself said: “The heart has reasons that the reason does
not understand.”

3. An Animal Perspective

It appears clearly that the vision of Teilhard follows criteria that
are rigorously hierarchical within the natural world, at whose summit we
always fin the human being. The image that predominates is that of the
pyramid. But, as Fritjof Capra has recalled, "the import aspect of stratified
order in nature is not the transfer of control, but rather the organization
of the complexity". Within an ecological perspective, the image of the
pyramid is literally rejected and replaced with that of the tree with all
its ramifications (or of the rhizome, as G. Deleuze and F. Guattari affirm,
with its reticular and plural evolution) meaning that we find ourselves
face to face with a network of processes that present models of multiple
organization, characterized by complex and non-linear lives, along which
are propagated signals of information among the various levels, with
interchange in an ascending and descending direction, creating a system
of interconnection that is non hierarchical, within which man is located.

This is not enough. Giorgio Agamben, speaking of the place of
man in the world, has elaborated the concept of antbropological machine
(referring to the distinction coming from Ancient Greece between bios
and zoe, the qualified life, present in the superior faculties of man on the
one hand, and the naked undifferentiated life on the other hand). The
antbropological machine is that dispositive by which we can verify the
production of the human by means of the opposition man/animal and
human/inhuman. Humanity is defined by means of the subtraction and
exclusion of that which, thought belong to life and to the very life of man,
is not considered human. Man becomes man by separating himself from
the animal (an animal lives outside but also inside of him), by affirming
his superiority over other species and thus has the right to consider other
animals as objects placed under his own absolute domination (today mer-



Rereadimng Teilhard in a Changing World - 171

chandise for the multinationals in the agroalimentary sector). Using the
world of Isaac B. Singer, Nobel prize for literature: "In their comparison
all are nazis; for animals Treblinka continues into eternity."

This is the specism (a term coined in the seventies of last century
to fit in which such words as racism, sexism or classism that attempt to
describe the human attitudes that are signed by discrimination toward
non-human animals). Even the Teilhardian anthropology, in what con-
cerns the relationship of man/animal, seems to follow a specist direction.
Take for example this affirmation: "The analysis of the sciences and of
history are much more often exact; but they remove absolutely nothing
of the divine omnipotence nor the spirituality of the soul, nor the super-
natural character of christianity, nor the superiority of man over animals."
We ask ourselves: why continue to affirm the superiority of man over
the other animals and not consider them instead as beings created to
live with us, in relationship, sharing the same earth, the flow of life and
in the end death? Even in this case we begin to hear today new signs of
openness in a animalist and antispecist direction, found in contemporary
theology debat. It is not by chance that they speak of animal theology.
Eugen Drewermann, for example, states that “it is not longer possible to
reject the idea that there is one vital current that has made possible and
continues to develop us as human beings", for life is nothing "if not a
gigantic eternal exchange, without an end." From this point of view and
others like it, how can we not be sensitive to the dominion that today, in
the globalized world, extends its methods of control and administration
over the whole of life: human populations, above all, but also animal non-
human species, seeds and agriculture, entire ecosystems an even over the
earth and the space.

4. Post-colonial perspective

Many persons believe that in many ways Teilhard de Chardin was a
prophetic figure, but at the same time we have to admit that he was also
a man of his epoch. He wish fundamentally a European of the first half of
the twentieth century. A French citizen (when French was still a colonial
power, an official of the Legion of Honor and, above all, a scientist who
was strongly signed by an evolutionary way of thinking.

If it is true that, before reaching the Omega Point, cosmic evolu-
tion will develop for “many millions of years” (as he said in The Human
Phenomenon), et therefore will be developing something totally new, it
is also true that the judgement on the part of Teilhard concerning the
present phase of the noosphere (la sphere of thought, the network that



172 - Federico BATTISTUTTA

is always more complex that englobes the earth, produced by the interac-
tion among human beings) turns out to be a westernizing judgement of
the planet. The enthusiasm for progress and, in particular, for progresses
in the sector of science, technology and world, reveal an implicit exa-
ggerated consideration of the West and its history that is presented as
progress tout court for the human race.

Now with the distance of some years, that model has been critici-
zed in the light of post-colonial studies especially in the last ten years.
This has happened because of the failure of universalizing models of
reference placed in the’ center of critical research that are the results
of the confrontation between cultures in relationships of subordination.
This has been proven to be a Eurocentric position. According to some
post-colonial authors, all humanisms - despite their intention - have
been imperialist, for they spoke for the interests of a class, of sex, of a
race and of a genome. In this regard, the new humanism foreseen by
Teilhard (oriented, however, toward ‘a cosmic beyond - the human futu-
re’) is based on a model of civilization born in Europe that reflects the
presuppositions stemming from that context. In reality, it is a historical
construction and as such is contingent and variable and certainly not uni-
versal. Even more: given the global crisis at hand, it is no longer possible
to identify the Omega Point with the destiny of the West, otherwise the
Omega Point would become a point of exhaustion and of involution, just
as it is described by the American author Don DelLillo in his novel called
precisely Omega Point.

5. A pluralistic perspective

As a corollary to the Eurocentrism, we can add as well the
Christiancentrism of Teilhard. Teilhard, according to the souvenir of Henri
de Lubac, appeared to be an authentic religious, a fervent believer and a
true son of the Catholic church within which he wanted to remain until
the end of his life. As a matter of fact, the ascending evolutionary move-
ment described by him (cosmogenesis, biogenesis, psychogenesis) finds
its summit in Christogenesis.

With the appearance of man, evolution stops from being passively
undergone, reaching the phase of autoevolution and, eventually, this
arrives at its goal with the apparition of Christ. He becomes there the
center of evolution and also its end, the Omega Point. The incarnate
Logos, who had been until now the invisible motor of evolution, now
manifests himself in a visible form on the evolutionary axis. Christ, accor-
ding to Teilhard, becomes the guide, the fulfillment and the perfection



Rereadimng Teilhard in a Changing World - 173

of everything. With the event of the incarnation, we have the full divine
immersion within matter and from this center comes the plan of the
whole evolutionary process.  The incarnation promotes in this way the
christification of the whole cosmos.

In this passage (of his writings) we read about the profound enga-
gement of Teilhard to renew christianity, by putting it in a direct relation-
ship with the contemporary world and opening it up at the at the same
time to unforeseen possibilities. But what can this discourse about chris-
tification of the cosmos have to say today to a world in which religious
pluralism and interreligious dialogue have become obligatory?

In a letter (to Francois-Albert Viallet, who had been for a long
time a privileged dialogue partner before becoming a buddhist monk),
Teilhard wrote that we are leaving an age of religions and are entering
into the age of the religion. The idea of a confluence of religious tradi-
tions into one alone is the consequence of the conviction of a progres-
sive process of unification of the noosphere. The question is whether or
not this confluence will be the result which will lead to a super-religion
that will absorb and annihilate the others. Is this the logical evolution of
the Christian substance? Or is it not a longed for development of “post-
religional” (J.M. Vigil), that recognizes that all religions are human cons-
tructions with a foreseeable future in which are found both a beginning
moment as well as a concluding moment, a dawn and a sunset. This does
not mean the death of spirituality that constitutes the deep level of the
relationship of man with the mystery of life and of death, but rather the
end of religion understood as institution, as a historical product; having
done its job, it can leave.

Teilhard is said to have affirmed that the difference between today
and 10.000 years from now with will be like the difference between a
monkey and a man. If we want to draw out from this phrase its prophetic
power — or that cited at the beginning of this article in which the Jesuit
explicitly speaks of his desire to propagate a new religion in the world —
it is possible to do a reading in the direction of a post-religious paradigm,
as an adequate expression to describe the socio-cultural transformation of
great depth and proportion in which the multiplicity of languages weave
together and criss-cross the society.

6. An Epistemological Perspective

We have already discovered a problematic aspect underlying the
whole vision of Teilhard is the form and foundation that he attributes
to evolution. For it is not an hypothesis, a theory or a system. He writes



174 - Federico BATTISTUTTA

in The Human Phenomenon : “Much more: [it is] a general condition to
which all theories, hypotheses and systems must submit and satisfy in
order to be intelligible and true.” This manner of interpreting evolution
requires deeper attention.

Evolution does not appear here as data elaborated by knowledge,
as one among many ways of perceiving reality: idea rerum, ens rationis, a
conceptual construction by means of reason and language and something
that does not exist outside of the human mind. (’Everything that is said is
said by someone”, H. Maturana and F. Varela”), one modality to map out
a vast and unknown territory (to use a favored image of Bateson), but is
accepted sic et simpliciter as a dogmatic principle, as an absolute truth.
Thereby, science and religion support one another and one explains and
justifies the other.

Where does this kind of vision lead? Raimon Panikkar denounced
evolution as a further form of cultural colonialism, as the result of the
Western fixation to classify everything, which, in order to not give rise
to a vicious circle, it has never dreamed of classifying (and therefore
calling into question) the very criterion of classification. Here is how
Panikkar explains it: “Evolutionary thought — I underline the fact that
the thought and not a simple evolutionism of the species — leads us to a
cultural monomorphism in grand style, being even cosmic, as Teilhard de
Chardin holds. Humanity would be moving along together, in the same
direction. Of course, there are meanderings and spaces of ‘cultural’ liberty
but the Omega Point, as the polar start (or that of the Magi), would be
visible on the horizon for everyone (...) Therefore, a blind alley within
the dominant culture is insurmountable. If you believe that it is the only
true cosmology, then there is no need to deceive oneself about cultural
interfecondation.”

There is more: can it still be proposed that evolutionary thought is
something indisputable in the light of the reconsideration, today in move-
ment, of the criteria of certitude and objectivity assigned to the sciences?
The mutation of the status of knowledge, both scientific and religious,
seem to go in another direction from those proposed by Teilhard: it invi-
tes to a voyage, to research, it opens to a plurality of visions, it refines
(our sensitivity for differences and reinforces our capacity to tolerate
what is immeasurable)” (J-F Lyotard). We are truly opening up to a reli-
gious knowledge in its very essence (the original mythos, that which the
first human community began to talk about). Profoundly renewed of
its epistemological prejudices, it can develop a narrative knowledge, a
discreet faith that is humble - without dogmas, without truths, without
doctrines — that recognizes itself to be incapable of exhausting the infinite
course of the world that is homing and about which it is speaking.



Rereadimng Teilhard in a Changing World - 175

7. Evolution and Elastic Time

One of the fundamental Teilhardian categories finds expression in
the affirmation of the temporal dimension of the cosmos, in the convic-
tion that time is constitutive of the universe and, consequently, that the
cosmos is dynamic and evolutionary in irreversible way. Time becomes
thus an essential coordinate in order to describe all living presences of
the cosmos.

For Teilhard it is a progressive time, signed, as we have seen, by
the kairological event of the incarnation. The temporal and evolutionary
dimension possesses, much like a arrow shot upward, only one direction.
This is the characteristic that distinguishes the expression of tempora-
lity of Western thought. But this is not the only way of perceiving and
conceiving the flow of events. Against such a vision we can oppose the
presence of temporal pluralism. The temporal pluralism is based on the
idea that there can exist different modes of living time, with different
shifts and rhythms that multiply, fold, curve, shatter the flow of events, of
the states of the soul, and even civilizations themselves. These are some
of the richest acquisitions to which the West has arrived in modern and
contemporary critical thought. We think in particular of Walter Benjamin
and Ernst Bloch.

Benjamin, instead of accepting the idea of history as linear time,
empty and homogenous, proposes another, that of history formed by a
loom of different times that are not necessarily tending toward progress,
but which can represent creative processes that deviate with respect to
the historical-evolutionary continuum, capable of breaking it and inte-
rrupting it. Benjamin writes in the Theses on Philosophy of History: “The
conception of a progress of the human race in history is inseparable from
that of a process of history itself as a journey of homogenous and empty
time. The criticism of the idea of this process must be the basis of the cri-
ticism of the idea of progress as such.” Past and future must flow one into
the other, freely, and by the interaction between the two, there can emer-
ge that multiform matter on which uses the capacity, completely human,
of thinking and projecting, in the present, individual and collective life.

Bloch goes even further. He describes time as an elastic structure
which is composed of historical matter. The rhythm and temporal passa-
ges on which events flow — found for example in the world of economy,
art and technology of different civilizations — must be represented by
means of a temporal multiplicity, for we can discover within the past’s
numerous openings and escape routes, some of which are still unexplo-
red but are full of future. Bloch introduced in this question the concept



176 - Federico BATTISTUTTA

of “asynchronicity”: events of the past that are not definitively buried but
can lie sleeping awaiting to be awoken. These are the seeds that bear the
future, which did not have, in the period in which they were born, the
opportunity to develop their potential but which await de become recog-
nized and saved and are always disposed to mature.

There is more. Within this discourse, Bloch introduces also the
distinction between futurum and adventus. Just as the case of the past,
so also the future is pregnant of different possibilities. On the one hand,
there are those innovations that are nothing other than the mere declen-
sion in a future time of what is and of what has always been; here the
future is the prolongation of the present and the past. It is futurum: it
is, just to be clear, the future of futurologists and technocrats of progress
and of innovations at whatever cost. It is not that which interests us. But
if in the past one can express a nostalgia for the future, this awaits the
occasion to concretize and free oneself from the weight of past time and
from the memory of ‘always the same’. Here it is question of the answer
that time offers to waiting and to hope of a different way of understan-
ding life and the relationships among the living. Therefore, when the
facts meet up with these expectations and hopes (and we are capable
of recognizing them and expressing them) the future that is announced
is not futurum but adventus. It happens, it comes to us (venit ad nos)
bringing with it something new. It is plural time. It is our task to learn
to discern and work with it, among possibility that are offered, a latent
fecundity that can transform life.

8. History and Paradoxes

Rousseau affirmed, replying to those who criticized his ideas con-
sidered as not having a structure: “I would rather be a man of paradoxes
than a man of prejudices”. We also want to conclude with a proposition
of a paradox for our times. Within the plurality of temporary shifts, about
which we have spoken, we like to think that today, a spark of adventus is
guarded among the populations that are on the margin of historical pro-
gress, but are founded on the non-competitiveness among human beings
and on the cooperation with other living forms that all share the global
life of the Earth. A great and indispensable contribution is made to this by
the spirituality and indigenous theologies. Or we can say that these seeds
of adventus can lie hidden among civilizations that have disappeared,
annihilated in the name of modernity. Mary Daly, a post-christian feminist
theologian, has spoken about this as an “archaic future”, referring to the
epoch of the matrifocal societies and of the cult of the goddess — from the
high paleolithic age it passed into the neolithic and reached the Bronze



Rereadimng Teilhard in a Changing World - 177

age — in which flourished peaceful communities, founded on a substantial
social equality. For her part, Ched Myers, a North American radical theolo-
gian, speaks of a “primitive future”, holding that in the Bible it is possible
to read a criticism of the civilization in terms of a pathological regression
rather than of progress in knowledge [consciousness?] and of human
history (with the neolithic domestication of plants and animals came the
domestication of human beings and then their intrinsic pauperisation).

These thoughts, when regarded closely, are not very paradoxical.
Around two thousand years ago, in a isolated province of the Roman
empire, certain words that were considered subversive and anarchical
were circulating, speaking of love for one’s neighbor, of peace and of
freedom. The one who had pronounced them was quickly put to death, in
a way that was considered the most humiliating. Historians of the regime
dedicated few lines to this personage; the were convinced that it was not
useful to do deeper research (there were even those who contorted his
name when speaking of him). At the time no one could have thought that
those words would have spread into time and space. The thing, as we
know, developed differently. We are sure to not make a mistake in saying
that today the spark of adventus (that which Teilhard would have called
‘Christic function”) we can still find - in Teilhard and beyond Teilhard - in
the populations and the civilizations that by their very presence witness
to the hope of another possible world, very different from the crazy race
of the global megamachine.






ITA

In-avanti

Rileggere Teilhard in un mondo che cambia

Federico BATTISTUTTA
Italia

1. Il cono e il mandala

Un merito indiscusso di Teilhard de Chardin ¢ quello di aver prova-
to a instaurare un dialogo vitale tra il cristianesimo e il mondo moderno,
con il riconoscimento implicito che cid che si vuole presentare come una
tradizione posta fuori dalle coordinate temporali, in realta si trova inscritta
dentro una processualita storica, aperta a possibili esiti inediti. <A domina-
re i miei interessi — scriveva a Léontine Zanta — & lo sforzo di stabilire, e
di diffondere intorno a me, una nuova religione (chiamiamola un migliore
cristianesimo, se volete) in cui il Dio personale cessa di essere il grande
proprietario neolitico di una volta per diventare ’anima del mondo».

Gia con Teilhard si puo parlare di una “nuova alleanza” tra fede,
scienza e cultura, ricomponendo un sapere umano parcellizzato, scisso,
in frantumi. Sempre all’interno di questo confronto con la modernita vi
¢ stata anche un’apertura al dialogo con il pensiero laico, ad esempio
con il marxismo, secondo una prospettiva in cui il “principio speranza”
si coniuga con una prassi sociale di liberazione. Non solo: egli ha, per
certi versi, anticipato il paradigma di genere in teologia; infatti nel culto
mariano vedeva il bisogno di {emminizzare un Dio (Jahwé) orribilmente
mascolinizzato, superando un certo ‘paternalismo neolitico’». Per tutto cio,
lo sappiamo, Teilhard subi isolamento e ostracismo. Ci sono dunque ampi
motivi per apprezzare cio che ci ha lasciato in eredita.

Vi ¢ innanzitutto in Teilhard lintuizione di un processo cosmi-
co ascendente verso l'unita di Dio e, a partire da cio, vi € un pensare
in grande, un incontenibile desiderio di abbracciare tutto. E’ un punto
d’osservazione mistico. Lintero divenire cosmico, biologico e sociale
viene raffigurato dal gesuita francese come un cono, in cui la base e
costituita dalla materia elementare originaria (la “Stoffa dell’Universo”),



180 - Federico BATTISTUTTA

le sezioni successive rappresentano la varie fasi dei processi evolutivi,
mentre il vertice € il Punto Omega, il piu alto livello di complessita e di
coscienza verso cui 'universo tende nella sua evoluzione. In altre pagine
Teilhard illustra I'intero fenomeno evolutivo ricorrendo a un altro schema,
come se il cono questa volta venisse visto dall’alto. Il Punto Omega, il
punto di convergenza, diviene il centro di una serie di centri concentrici,
come i mandala tibetani, lo yantra hindu o i rosoni delle chiese roma-
niche o gotiche. A questa prospettiva mistica se ne aggiunge un’altra,
di diversa natura. Egli, come € noto, pone a fondamento di tutta la sua
ricerca I’evoluzionismo, assunto come vero e proprio mito di riferimento.

Ma il tempo non trascorre invano. Oggi, a sessant’anni dalla sua
morte, possiamo rileggerne la sua testimonianza arricchiti da quanto il
tempo ha sedimentato. La lettura critica che segue si situa in questa pros-
pettiva, lungo alcune direttrici considerate fondamentali per un discorso
teologico e religioso a venire: prospettiva ecologica, animalista, post-
coloniale, pluralista ed epistemologica.

2. Prospettiva ecologica

Diversi commentatori considerano Teilhard come l'anticipatore di
una visione religiosa ecologica. In lui € rinvenibile I'approccio metodolo-
gico della transdisciplinarieta come base epistemologica per il concepi-
mento e la comunicazione di una visione unitaria dell’'universo. Alla base
vi e il desiderio da parte di Teilhard di oltrepassare una lettura dualistica
della realta, con tutte le conseguenze che ne derivano. Per adoperare le
sue parole da Stoffa dell’Universo (...) € tessuta d’'un solo pezzo». Vale a
dire non vi sono due distinte nature — la materia e lo spirito —, ma due
aspetti differenti di un’unica realta, la quale possiede una componente
esterna, materiale e una interna, immateriale. La struttura del mondo &
pertanto unitaria e continua: ogni elemento trova la sua collocazione
dentro un’unica grande catena dell’essere che procede lungo una via
ascendente.

Tale visione ha una conseguenza pratica immediata: non il rifiuto
del saeculum, bensi la fedelta alla terra e I'accettazione della vita nella
sua pienezza. Scrive Teilhard: «Sembrava che esistessero solo due atti-
tudini possibili per l'vomo: amare il Cielo o amare la Terra. Ecco che si
scopre una terza via: andare verso il Cielo attraverso la Terra. Esiste una
vera Comunione con Dio per mezzo del Mondo». E ancora: dn passato il
cristiano veniva cresciuto nell'impressione che per raggiungere Dio occo-
rreva lasciare tutto. Oggi scopre che non puo salvarsi se non attraverso
I'Universo e nel prolungamento dell'Universo».



In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia - 181

Ma, nella prospettiva di Teilhard, il posto dell'uvomo risponde
davvero a una visione ecologica? Secondo il nostro, la materia vivente
e intelligente, a un determinato stadio del suo sviluppo si € ominizzata,
dando luogo a un’evoluzione biopsichica inarrestabile, irreversibile, teleo-
logica. E’ la lunga vicenda di homo sapiens.

Ma a questo punto il passaggio compiuto da Teilhard pare arre-
trare rispetto all’apertura non-dualista sopra delineata. Nella sua visione
l'uvomo riacquista quella posizione centrale che gia possedeva nella cos-
mogonia biblica (cfr. Genesi 1-3), nell’universo tolemaico e nell'immagine
vitruviana del Rinascimento, che sono tutte il prodotto di antropologie
marcatamente antiecologiche. Non a caso in quell’opera intensamente
poetica che & I'Imno alla materia si dice che 'uvomo deve incatenare e
possedere la materia, poiché essa cede «solo alla violenza». Tali parole
ricordano quelle di Francis Bacon, uno dei padri di quel metodo scienti-
fico che ha condotto 'umanita a una visione meccanicistica del mondo.
Infatti, secondo il pensatore inglese la natura va resa schiava, «nessa
in ceppi», «costretta a servire», in quanto il compito dell'uvomo verso la
natura dev’essere quello di «strapparle con la tortura i suoi segreti». Del
resto quale differenza tra I'Imno teilhardiano e la lode alle creature di
Francesco d’Assisi! Dov’e la fraternita e la sororita con il sole, la luna e
gli altri elementi? In Teilhard la natura diviene materia, sostanza generica
fornita di massa, collocata nello spazio, della quale si deve occupare il
sapere tecnico-scientifico.

Del resto lo stesso Teilhard aveva scritto nel 1946 (un anno dopo i
bombardamenti di Hiroshima e Nagasaki!) alcune riflessioni sulla bomba
atomica, in cui considerava la forza nucleare non una minaccia per
I'umanita e il pianeta, con il rischio di precipitare in una fase distruttiva
e decreante, bensi come un evento che suscita «l gusto della supercrea-
zione». LLuce abbagliante», «splendore inconsueto», <scuotimento formida-
bile»: sono alcune delle espressioni adoperate che rivelano tutte un espli-
cito apprezzamento. E ancora: <'uomo si € scoperto sacro, non soltanto
nella sua forza presente, ma in un metodo che gli avrebbe permesso di
dominare tutte le forze intorno a lui». E poco oltre, nel medesimo scritto,
avrebbe anche affermato che non si sarebbe soffermato a discutere o
giustificare la moralita di un simile atto (liberare I’energia atomica per
produrre la bomba).

Francamente, non possiamo seguire Teilhard lungo tale strada. Ne
va imboccata un’altra, ben differente. Piace ricordare a questo proposito
quanto sosteneva Gregory Bateson, soprattutto negli scritti dell’ultimo
periodo della sua vita. L'idea che attraversa il lavoro di Bateson riguar-
da proprio la necessita di non interferire con la saggezza intrinseca dei



182 - Federico BATTISTUTTA

sistemi viventi. Questo € il punto: entrare in un rapporto non manipola-
torio dell’'uomo con sé stesso e con la natura, fino ad accettare di essere
parte di un processo piut ampio che include l'intero mondo vivente e
il mondo inanimato originario, per riconoscerci come parte di una piu
vasta saggezza che deve essere protetta dalla stessa ipertrofia conoscitiva
dell’'uvomo (cio che i greci chiamavano hybris). Con Pascal, «l cuore ha le
sue ragioni, che la ragione non conosce».

3. Prospettiva animalista

Appare chiaro che la visione di Teilhard segue criteri rigorosa-
mente gerarchici all’interno del mondo naturale, al cui vertice troviamo
sempre l’essere umano. L'immagine che predomina ¢ quella della pira-
mide. Ma, come ha ricordato anche Fritjof Capra, d’aspetto importante
dell’ordine stratificato in natura non € il trasferimento di controllo, ma
piuttosto 'organizzazione della complessita». In una prospettiva ecologica
I'immagine della piramide va letteralmente ribaltata e sostituita con quella
dell’albero con tutte le sue ramificazioni (o del rizoma, come affermano
G. Deleuze e F. Guattari, con il suo andamento reticolare e plurale), nel
senso che ci troviamo dinanzi a reti di processi che presentano modelli
di organizzazione plurimi, caratterizzati da vie complesse e non-lineari,
lungo le quali si propagano segnali di informazione fra i vari livelli, con
scambi in senso ascendente e discendente, creando un sistema di inter-
connessione non gerarchico, al cui interno va collocato 'uomo.

Non basta. Giorgio Agamben, a proposito del posto dell'uomo
nel mondo, ha elaborato il concetto di macchina antropologica (con un
rimando alla distinzione - risalente all’antica Grecia - tra bios e zoe: la vita
qualificata, presente nelle facolta superiori dell'uomo, da una parte, e la
nuda vita indifferenziata, dall’altra). La macchina antropologica & quel
dispositivo in base al quale si verifica la produzione dell’'umano attraverso
lopposizione uomo/animale e umano/inumano. L'umanita viene definita
attraverso la sottrazione e l'esclusione di cido che, pure appartenendo
alla vita, e alla vita stessa dell'uomo, non € reputato umano. L'uomo fa
I'uvomo separandosi dall’animale (un animale che risiede fuori, ma anche
dentro di sé), affermando la sua superiorita sulle altre specie animali e
quindi il diritto di considerare gli altri animali come oggetti posti sotto
il proprio dominio assoluto (oggi merce per le multinazionali del settore
agroalimentare). Con le parole di Isaac B. Singer, premio Nobel per la
letteratura: <Nei loro confronti tutti sono nazisti; per gli animali Treblinka
dura in eterno».

E’ lo specismo (termine coniato negli anni Settanta del secolo
scorso, per calco su parole quali razzismo, sessismo o classismo, con



In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia - 183

l'intento di descrivere gli atteggiamenti umani contrassegnati da una
discriminazione verso gli animali non umani). E anche I’antropologia
teilhardiana, nel rapporto uomo/animale, sembra seguire lindirizzo
specista. Come in questa affermazione: Le analisi della Scienza e della
Storia sono molto spesso esatte; ma non tolgono assolutamente nien-
te all'onnipotenza divina, né alla spiritualita dell'anima, né al carattere
soprannaturale del Cristianesimo, né alla superiorita dell'lUomo sugli
animali»>. Domandiamoci: perché continuare ad affermare la superiorita
dell’'vomo sugli altri animali e non considerarli invece come esseri creati
per vivere insieme a noi, in relazione, dividendo la medesima terra, lo
scorrere della vita e infine la morte? Pure in questo caso possiamo ascol-
tare oggi nuovi segnali di apertura, in direzione animalista e antispecista,
presenti nel dibattito teologico contemporaneo. Non a caso si parla di
teologia animale. Eugen Drewermann, ad esempio, afferma che «non &
piu possibile respingere I'idea che sia un unico flusso vitale quello che
ha reso possibile e che continua a svilupparci come esseri umani», poiché
la vita altro non € «se non uno scambio eterno, gigantesco, senza fine».
E, a partire da simili considerazioni, non essere insensibili al dominio
che oggi, nel mondo globalizzato, estende i suoi apparati di controllo e
amministrazione nei confronti della vita presa nella sua totalita: popola-
zioni umane, innanzitutto, ma anche specie animali non umane, sementi
e colture, interi ecosistemi, fino alla stessa Terra e allo spazio.

4. Prospettiva post-coloniale

Come affermano in molti, sotto diversi aspetti Teilhard de Chardin
¢ una figura profetica, ma si deve ammettere che € stato anche un
uomo del suo tempo. Fu fino in fondo un europeo della prima meta del
Ventesimo secolo. Un cittadino francese (quando la Francia era ancora
una potenza coloniale), un ufficiale della Legion d’Onore e, soprattutto,
uno scienziato fortemente segnato dal pensiero evoluzionista.

Se ¢ vero che, prima di raggiungere il Punto Omega, ’evoluzione
cosmica si sviluppera per «diversi milioni di anni» (cosi, nel Fenomeno
umano), e quindi sviluppando uno scenario completamente inedito, €
vero pure che 'apprezzamento da parte di Teilhard della fase presente
della noosfera (la sfera del pensiero, la rete, sempre pit complessa che
avvolge la Terra, prodotta dall’interazione fra gli esseri umani) finis-
ce per essere un apprezzamento dell’occidentalizzazione del pianeta.
L’entusiasmo per il progresso e, in particolare, per i progressi nei settori
della scienza, della tecnica e del lavoro, rivelano un’implicita considera-
zione sovradimensionata nei confronti dell’Occidente e della sua storia,
presentata come progresso tout court per il genere umano.



184 - Federico BATTISTUTTA

Ora, a distanza di anni, tale modello, riconsiderato anche alla luce
degli studi post-coloniali nati negli ultimi decenni — i quali prendono le
mosse dal crollo dei modelli di riferimento universalistici e pongono al
centro dell’indagine critica i risultati del confronto tra culture in relazione
di subordinazione - si rivela come una costruzione dai tratti eurocentrici.
Per diversi autori post-coloniali tutti gli umanesimi — nonostante le loro
intenzioni — sono stati imperialisti, poiché hanno parlato negli interessi
di una classe, un sesso, una razza, un genoma. In questo senso il nuovo
umanesimo prospettato da Teilhard (pur rivolto verso «un avvenire cos-
mico ultra-umano») risulta plasmato su un modello di civilizzazione sorto
in Europa che risente delle presupposizioni sorte da quel contesto. Di
fatto € un costrutto storico, come tale contingente e variabile, tutt’altro
che universale. Non solo: con la crisi globale in corso non e piu possibile
fare coincidere il destino dell’Occidente con il Punto Omega, altrimenti
quest’ultimo diverrebbe quel punto di esaurimento e di involuzione, cosi
come lo descrive lo scrittore statunitense Don DelLillo nel romanzo che
s’intitola proprio Punto Omega.

5. Prospettiva pluralista

Come corollario all’eurocentrismo va considerato il cristanocentris-
mo teilhardiano. Teilhard, nel ricordo di Henri de Lubac, appare come
un autentico religioso, un fervido credente e un vero figlio della Chiesa
Cattolica, entro la quale volle restare sino all'ultimo giorno della sua vita.
Infatti il movimento evolutivo ascendente da lui descritto (cosmogenesi,
biogenesi, psicogenesi) trova completamento con la Cristogenesi.

Con la comparsa dell'uomo I’evoluzione cessa di essere passiva-
mente subita, raggiungendo la fase di autoevoluzione e, a sua volta, ques-
ta perviene all’apice con I'apparizione di Cristo. Egli diviene cosi il centro
dell’evoluzione e anche il suo fine, il Punto Omega. Il Logos incarnato,
che era stato fino ad allora il motore invisibile dell’evoluzione, a questo
punto si manifesta in forma visibile sull’asse evolutivo. Cristo, secondo
Teilhard, diviene la guida, il completamento e il perfezionamento di ogni
cosa. Con l'avvenimento dell’incarnazione abbiamo la piena immersione
divina dentro la materia e dal centro di essa avviene la pianificazione
dell’intero processo evolutivo. L'incarnazione promuove in questo modo
la cristificazione di tutto il cosmo.

In questo passaggio leggiamo l'impegno profondo da parte di
Teilhard volto a rinnovare il cristianesimo, ponendolo in relazione diretta
con il mondo contemporaneo, aprendolo al contempo a possibilita ine-
dite. Ma il discorso su una cristificazione del cosmo cosa puo dire oggi



In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia - 185

a un mondo in cui il pluralismo religioso e il dialogo interreligioso si
presentano come passaggi inevitabili?

Nel corso di una lettera (a Francois-Albert Viallet, che fu a lungo
un interlocutore privilegiato, prima di divenire un monaco buddhista)
Teilhard scrisse che noi stiamo uscendo dall’eta delle religioni per entrare
nell’eta della religione. L'idea di una confluenza delle tradizioni religiose
in una sola ¢ la conseguenza della convinzione di un progressivo pro-
cesso di unificazione della noosfera. La questione € se questa confluenza
sara I’esito che condurra a una super-religione che assorbira, fagocitera e
annientera le altre. Logica evoluzione della sostanza cristiana? O, piuttos-
to, non € auspicabile uno sviluppo “post-religionale” (J.M. Vigil), vale
a dire il riconoscimento che tutte le religioni sono costruzioni umane,
all’interno di un divenire che prevede, nel corso della loro manifestazio-
ne, tanto un momento iniziale quanto uno conclusivo; tanto un’alba che
un tramonto. Questo non significhera la morte della spiritualita, che cos-
tituisce il livello profondo della relazione dell'uomo con il mistero della
vita e della morte, ma la fine della religione intesa come istituzione, come
prodotto storico, come un’interfaccia che, dopo aver funzionato per molti
secoli, a un certo punto, avendo esaurito il suo ruolo, prende congedo.

A Teilhard ¢ attribuita la frase secondo cui fra la religione di oggi
e quella dell’anno 10.000 vi sara una differenza simile a quella che esis-
te fra la scimmia e I'uvomo. Volendo spingere fino in fondo la valenza
profetica di una simile affermazione - o quella gia riportata all’inizio del
presente scritto, in cui il gesuita parla esplicitamente di un desiderio
di diffondere una nuova religione nel mondo - ¢ possibile una lettura
proprio in direzione di un paradigma post-religionale, come espressione
adeguata a descrivere una trasformazione socio-culturale di grande pro-
fondita e dimensione, in cui una molteplicita di linguaggi, intrecciandosi,
attraversano e percorrono la societa.

6. Prospettiva epistemologica

Si sara gia capito che un aspetto problematico al fondo dell’intera
visione di Teilhard riguarda proprio la forma e la funzione attribuite
all’evoluzione. Per lui non si tratta di un’ipotesi, una teoria o un sistema.
Scrive nel Fenomeno umano: Molto di pili: una condizione generale alla
quale devono piegarsi e soddisfare ormai, per essere intellegibili e vere,
tutte le teorie, tutte le ipotesi, tutti i sistemi». Questo modo di interpretare
Pevoluzione merita uno sguardo approfondito.

L’evoluzione non appare qui come un dato elaborato dalla conos-
cenza, uno dei tanti modi di percepire la realta: idea rerum, ens rationis,



186 - Federico BATTISTUTTA

una costruzione concettuale per mezzo della ragione e del linguaggio di
qualcosa che non esiste al di fuori della mente umana (<Tutto cio che
¢ detto € detto da qualcuno», H. Maturana e F. Varela), una modalita di
mappare un territorio vasto e sconosciuto (per usare un’immagine cara a
Bateson), ma viene assunta sic et simpliciter come principio dogmatico,
come verita assoluta. La scienza e la religione cosi si puntellano e si sos-
tengono a vicenda. L'una spiega e giustifica l'altra.

Verso quale esito conduce una visione del genere? Raimon Panikkar
denunciava I’evoluzione come un’ulteriore forma di colonialismo cultura-
le, come il risultato della fissazione classificatoria dell’Occidente, il quale,
per non dare origine a un circolo vizioso, non ha mai pensato di classifi-
care (e quindi mettere in discussione) proprio il criterio di classificazione.
Riportiamo le parole di Panikkar: Il pensiero evoluzionista — sottolineo il
pensiero e non un semplice evoluzionismo della specie — ci conduce a un
monomorfismo culturale in grande stile, persino cosmico, alla Teilhard de
Chardin. L'umanita procederebbe, nel suo insieme, in una stessa direzio-
ne. Ci sono, certo, dei meandri e degli spazi di liberta “culturali”, ma il
punto omega, come la stella polare (o quella dei magi), sarebbe visibile
all’orizzonte per tutti. (...) Insomma, il vicolo cieco, all’interno della cul-
tura dominante, ¢ insormontabile. Se si crede che sia la sola cosmologia
vera, allora non bisogna illudersi sulla interfecondazione culturale».

Non solo: & ancora proponibile il pensiero evoluzionista come
qualcosa di indiscutibile alla luce della riconsiderazione, oggi in atto, dei
criteri di certezza e oggettivita assegnabili alle scienze? Il mutamento di
statuto del sapere, sia scientifico che religioso, sembra andare in altre
direzioni rispetto a quella a cui si ¢ ispirato Teilhard: invita al viaggio e
alla ricerca, apre alla pluralita di visioni, raffina da nostra sensibilita per
le differenze e rafforza la nostra capacita di tollerare 'incommensurabile»
(J.-F. Lyotard). Ci stiamo davvero aprendo verso un sapere religioso ripor-
tato alla sua essenza (il mythos originario, quello che le prime comunita
umane hanno iniziato a raccontare), profondamente rinnovato quanto ai
riferimenti epistemologici: un sapere narrativo, una fede discreta, umile
- senza dogmi, senza verita, senza dottrine - che riconosce di non poter
pretendere di esaurire l'infinita portata del mondo che si sta esperendo
e di cui si sta parlando.

7. Evoluzione e tempo elastico

Una delle categorie teilhardiane fondamentali si esprime
nell’affermazione della dimensione temporale del cosmo, nella convin-
zione che il tempo € costitutivo dell’universo e, di conseguenza, che il



In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia - 187

cosmo ¢ dinamico ed evolutivo in modo irreversibile. Il tempo diventa
cosi una coordinata essenziale per descrivere qualsiasi presenza vivente
nel cosmo.

Quello di Teilhard € un tempo progressivo, segnato, come abbiamo
visto, dall’evento kairologico dell’incarnazione. La dimensione temporale
ed evolutiva possiede, come una freccia scoccata, una sola direzione.
Questo ¢ un tratto che contraddistingue I'espressione della temporalita
di gran parte del pensiero occidentale. Ma questo non ¢ l'unico modo
di percepire e concepire lo scorrere degli eventi. A tale visione si puo
opporre quella della presenza di un pluralismo temporale.

Il pluralismo temporale poggia sull’idea che possano esistere modi
differenti di vivere il tempo, con scansioni e ritmi diversi che moltiplica-
no, piegano, curvano, frantumano il succedersi degli avvenimenti, degli
stati d’animo, finanche delle stesse civilta. Queste sono alcune delle
acquisizioni piu feconde a cui, in Occidente, € giunto il pensiero critico
moderno e contemporaneo. Nello specifico, ci riferiamo a due autori,
Walter Benjamin ed Ernst Bloch.

Per Benjamin, all’idea di storia come tempo lineare, vuoto e omo-
geneo ne va contrapposta un’altra, quella di una storia formata da trame
di tempi diversi, che non sono necessariamente tendenze di progresso,
ma che possono rappresentare processi creativi e ideativi che deviano
rispetto al continuum storico-evolutivo, al punto da riuscire a infrangerlo
e a interromperlo. Scrive Benjamin nelle Tesi di filosofia della storia: La
concezione di un progresso del genere umano nella storia € inseparabile
da quella di un processo della storia stessa come percorrente un tempo
omogeneo e vuoto. La critica dell’idea di questo processo deve costruire
la base della critica dell’idea del progresso come tale». Passato e futuro
devono scorrere I'uno nell’altro, liberamente, e, dall’interazione fra i due,
puo emergere quella materia multiforme su cui si gioca la capacita, tutta
umana, di pensare e progettare, nel presente, la vita singola e collettiva.

Con Bloch si va ancora piu in la. Egli descrive il tempo come la
struttura elastica di cui € composto il materiale storico. I ritmi e le scan-
sioni temporali su cui scorrono gli eventi - riscontrabili ad esempio nel
campo dell’economia, dell’arte, della tecnologia nelle differenti civilta
- devono venire rappresentati per mezzo di una molteplicita temporale,
cosi che si possano individuare all’interno del passato numerose aperture
e vie di fuga, alcune delle quali ancora inesplorate ma gravide di futu-
ro. Bloch, a questo proposito, introduce il concetto di “asincronia”: gli
eventi del passato non sono definitivamente sepolti, ma possono giacere
dormienti, in attesa di risveglio. Sono questi i semi portatori di avvenire,
che non hanno avuto, nel frangente in cui sono nati, 'opportunita di



188 - Federico BATTISTUTTA

dispiegare le loro potenzialita, ma che attendono di venire riconosciuti e
riscattati, sempre disponibili a una maturazione.

Non solo: dentro questo discorso Bloch introduce anche la distin-
zione tra futurum e adventus. Come nel caso del passato, anche il futuro
¢ pregno di possibilita differenti. Da una parte ci sono quelle novita che
altro non sono se non la mera declinazione in un tempo futuro di cio¢ che
¢ e di cio che da sempre ¢ stato; qui il futuro ¢ il prolungamento del pre-
sente e del passato. E’ il futurum: &, tanto per capirci, il futuro dei futuro-
logi e dei tecnocrati del progresso e delle innovazioni a ogni costo. Non &
cio che qui ci interessa. Ma se nel passato si puo esprimere una nostalgia
del futuro, questa attende 'occasione per concretizzarsi e affrancarsi dal
peso del tempo trascorso e dalla memoria del sempre uguale. Si tratta
della risposta che il tempo fornisce alle attese e alle speranze di un diver-
so modo di intendere la vita e le relazioni fra i viventi. Allora, quando i
fatti vengono incontro a queste attese e a queste speranze (e noi siamo
in grado di riconoscerle e di esprimerle), il futuro che annunciano non ¢
Juturum, ma adventus. Accade, viene verso di noi (venit ad nos) recando
qualcosa di nuovo. E’ il tempo plurale. Sta a noi saper discernere e ope-
rare, fra le possibilita che si presentano, una fecondita latente che puo
trasformare la vita.

8. Storia e paradossi

Preferisco essere uomo del paradosso che uomo dei pregiudizi»,
affermava Rousseau, replicando a chi criticava le sue idee ritenute prive di
costrutto. Anche noi desideriamo concludere proponendo un paradosso
per la nostra epoca. All’interno delle pluralita delle scansioni temporali,
di cui si € parlato, piace pensare che, oggi, una scintilla di adventus & cus-
todita presso quelle popolazioni situate ai margini del progresso storico,
ma fondate sulla non-competitivita fra gli esseri umani e sulla cooperazio-
ne con le altre forme viventi, le quali partecipano tutte alla vita globale
della Terra. Su cid un contributo indispensabile € fornito dalla spiritualita
e dalle teologie indigene. O, addirittura, questo seme di adventus puod
giacere latente presso civilta scomparse, annientate in nome della moder-
nita. A questo proposito Mary Daly, teologa femminista post-cristiana, ha
parlato di “futuro arcaico”, riferendosi all’epoca delle societa matrifocali
e del culto della dea - che dal paleolitico superiore ha attraversato il
neolitico, fino a giungere all’eta del bronzo - in cui fiorivano comunita
pacifiche, fondate su una sostanziale uguaglianza sociale. Dal canto suo
Ched Myers, teologo radicale nordamericano, parla di “futuro primitivo”,
sostenendo che nella Bibbia ¢ possibile leggere una critica della civil-
ta descritta nei termini di una regressione patologica piuttosto che un



In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia - 189

progresso della coscienza e della storia umane (con 1'addomesticamento
neolitico delle piante e degli animali si € ottenuta la domesticazione degli
esseri umani e quindi il loro intrinseco impoverimento).

Questi riferimenti, a ben vedere, non sono cosi paradossali. Circa
duemila anni fa, in una sperduta provincia dell'Impero romano si stavano
diffondendo parole, ritenute sovversive o anarchiche, che raccontavano
di amore verso il prossimo, di pace e di liberta. Chi le aveva pronunciate
fu presto messo a morte, nella maniera ritenuta a quel tempo piu infa-
mante. Gli storici di regime dedicarono poche righe a quel personaggio,
reputando che non fosse necessario compiere ricerche piu approfondite
(ci fu chi, parlando di lui, ne storpio perfino il nome). All’epoca nessuno
avrebbe mai pensato che quelle parole si sarebbero diffuse nel tempo e
nello spazio. Le cose, lo sappiamo, andarono diversamente. Siamo sicu-
ri di non sbagliare nel dire che oggi una scintilla di adventus (cido che
Teilhard avrebbe chiamato “funzione cristica”) la possiamo ritrovare — con
Teilhard, oltre Teilhard — presso quelle popolazioni e quelle civilta che
con la loro presenza testimoniano la speranza in un altro mondo pos-
sibile, ben diverso rispetto alla folle corsa della megamacchina globale.






ESP
Hacia-adelante

Releer a Teilhard en un mundo que cambia

Federico BATTISTUTTA
Italia

Traduccion del italiano de Carlos Corral

1. El cono y el mandala

Un merito indiscutible de Teilhard de Chardin es el de haber proba-
do a instaurar un dialogo vital entre el cristianismo y el mundo moderno,
con el reconocimiento implicito de aquello que se quiere presentar como
una tradiciéon fuera de las coordenadas temporales; ésta en realidad se
encuentra inscrita dentro de un proceso historico, abierto por tanto a la
posibilidad de finales inéditos. <Lo que domina mis intereses —escribia a
Ledntine Zanta—, es el esfuerzo de establecer y difundir alrededor mio,
una nueva religion (un mejor cristianismo, si me permiten) en la cual el
Dios personal deja de ser de una vez el gran propietario neolitico, para
convertirse en el alma del mundo».

Ya con Teilhard se puede hablar de una «ueva alianza» entre fe,
ciencia y cultura, recomponiendo un saber humano desestructurado
y dividido en pedazos. Siempre en el interior de esta tensién con la
modernidad hubo una apertura al dialogo con el pensamiento laico, por
ejemplo, con el marxismo, segiin una perspectiva en la cual el «principio
esperanza» se conjuga con una praxis social de liberacién. No sélo eso: él
ha anticipado, en ciertos versos, el paradigma de género en teologia; de
hecho en el culto mariano veia el anhelo de {eminizar un Dios (Jahwé)
horriblemente masculinizado, superando un cierto ‘patriarcalismo neoli-
tico’». Sabemos que por todo ello Teilhard sufri6é el aislamiento y ostra-
cismo. Existen, por tanto, amplios motivos para apreciar lo que nos ha
dejado en herencia.

Antes de todo, en Teilhard se ve la intuicién de un proceso cés-
mico ascendente hacia la unidad de Dios y, a partir de eso, vemos un
pensar en grande, un deseo incontenible de abarcar todo. Es un punto
de observacion mistico. El completo devenir césmico, biolégico y social



192 - Federico BATTISTUTTA

viene representado por el jesuita francés como un cono, cuya base esta
constituida por la materia elemental originaria (el «ejido del Universo»);
sus sucesivas secciones representan las varias fases del proceso evolutivo,
mientras el vértice es el Punto Omega, el mas alto nivel de complejidad
y conciencia hacia el cual el Universo tiende en su evolucion. En otras
paginas Teilhard ilustra el entero fenémeno evolutivo recorriendo otro
esquema, como si el cono fuese visto desde lo alto. El Punto Omega, el
punto de convergencia, se convierte en el centro de circulos concéntricos,
como el mdndala tibetano, el yantra hindd o el roseton de las iglesias
romanicas o goéticas. A esta perspectiva mistica se suma otra, de natura-
leza diferente. El, como es sabido, establece como fundamento de toda
su busqueda el evolucionismo, estableciéndolo como verdadero y propio
mito de referencia.

El tiempo no transcurre en vano. Hoy, cumpliéndose sesenta afios
de su muerte, podemos releer su testimonio, enriquecido por lo que el
tiempo ha sedimentado. La lectura critica que sigue se sitia en esta pers-
pectiva, a través algunas directrices consideradas fundamentales para un
discurso teologico y religioso futuro: perspectiva ecologica, animalista,
postcolonial, pluralista y epistemolégica.

2. Perspectiva ecoldgica

Diversos autores consideran a Teilhard como el antecesor de una
vision religiosa ecolégica. En él se encuentra la relacion metodologica
de la transdisciplina como base epistemolégica para la concepcién y la
comunicacion de una visién unitaria del universo. Como punto de partida
Teilhard tenia el deseo de superar una lectura dualista de la realidad, con
todas las consecuencias. Empleando sus propias palabras <El Tejido del
Universo (...) esta fabricado de una sola pieza». Cabe mencionar que no
existen dos naturalezas diferentes —la materia y el espiritu—, pero si dos
aspectos diferentes de un realidad tunica, la cual posee una componente
externa, material, y una interna, inmaterial. La estructura del mundo es
por tanto, unitaria y continua: cada elemento encuentra su ubicaciéon den-
tro de una tnica gran cadena del ser hacia una via ascendente.

Esta vision tiene una consecuencia practica inmediata: no rechazar
el saeculum, sino ser fieles a la tierra y aceptar la vida en su totalidad.
Escribe Teilhard: (Parecia que existiesen s6lo dos actitudes posibles para
el hombre: amar el Cielo, o amar la Tierra. Aqui se descubre una terce-
ra via: ir hacia el Cielo a través de la Tierra. Es posible una verdadera
Comunién con Dios a través del Mundo». Y ademas: <En el pasado el
cristiano crecia con la impresiéon de que para encontrar a Dios se debia



En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia - 193

renunciar a todo. Hoy descubre que no puede salvarse si no es a través
del Universo y en su prolongacién».

Pero, en la perspectiva de Teilhard: ;responde verdaderamente el
ser humano a una vision ecolégica? Segun €l, la materia viva e inteligente
en una determinada etapa de su evolucién se ha hominizado, dando paso
a una evolucién biopsiquica, imparable, irreversible y teleolégica. Es la
larga existencia del homo sapiens.

Pero en este punto el recorrido de Teilhard parece retroceder
respecto a la apertura no-dualista arriba mencionada. En su vision el
hombre reconquista la posicién central que poseia en la cosmogonia
biblica (Génesis 1-3), en el universo tolomeico y en la imagen vitruviana
del Renacimiento, que son todos el producto de la antropologia marca-
damente antiecolégica. No en vano, en su obra intensamente poética El
Himno del Universo se dice que el ser humano debe encadenar y poseer
la materia, puesto que ésta cede «s6lo a la violencia». Tales palabras
recuerdan las de Francis Bacon, uno de los padres del método cientifico
que ha conducido a la humanidad a una visién mecanicista del mundo.
De hecho, segin el pensador inglés la naturaleza es esclava, esta «enca-
denada», «constrefiida a servir», mientras el deber del ser humano hacia
ella debe ser el de «arrancarle con la tortura sus secretos». Al final, jqué
gran diferencia entre el himno teilhardiano y el Cdntico de las criaturas
de Francisco de Asis! ;Donde esta la fraternidad y la sororidad con el Sol,
la Luna y demas elementos? En Teilhard la naturaleza deviene materia,
sustancia genérica compuesta de masa, colocada en el espacio, de la cual
se debe ocupar el saber técnico-cientifico.

El mismo Teilhard habia escrito en 1946 (un ano después de los
bombardeos de Hiroshima y Nagasaki) alguna reflexién sobre la bomba
atémica, en la cual consideraba la fuerza nuclear, no una amenaza para
la humanidad y el planeta, aunque si con el riesgo de precipitarse en un
fase destructiva, como un evento que suscita «el gusto de la supercrea-
cién». Luz deslumbrante», «esplendor insélito», «convulsiéon formidable»:
son algunas de las expresiones empleadas que revelan todas un explicita
admiracion. Y ademas: <El hombre se ha descubierto sacro, no sélo por su
fuerza presente, sino por un método que le permitiria dominar todas las
fuerzas en torno suyo». Y mas adelante, en el mismo escrito, afirmara que
no querria ponerse a discutir o justificar la moralidad de un acto como
ése (liberar la energia atomica para producir la bomba).

Francamente, no podemos seguir a Teilhard por este camino. Hay
que tomar otro bien diferente. Merece la pena recordar a este propésito
lo que afirmaba Gregory Bateson, sobretodo en sus ultimos escritos. La
idea que recorre el trabajo de Bateson se ocupa de la necesidad de no



194 - Federico BATTISTUTTA

interferir con la sabiduria intrinseca de los sistemas vivientes. Este es el
punto: entrar en una relacion no manipulada del ser humano consigo
mismo y con la naturaleza, hasta aceptar ser parte de un proceso mas
amplio que incluye el completo mundo viviente y el mundo inanimado
originario, para reconocerse como parte de una mas vasta sabiduria que
debe ser protegida de la misma hipertrofia cognitiva del ser humano (lo
que los griegos llamaban hybris). Con Pascal, «el corazén tiene razones,
que la propia razén nunca entendera».

3. Perspectiva animalista

Parece claro que la visén de Teilhard sigue un criterio rigurosamen-
te jerarquico en el interior del mundo natural, en cuyo vértice encontra-
mos siempre al ser humano. La imagen que predomina es la de la pira-
mide. Pero, como ha recordado Fritjof Capra, «el aspecto importante del
orden estratificado en la naturaleza no es el de transferir control, sino la
organizacién de la compeljidad». En una perspectiva ecologica la imagen
de la piramide se invierte literalmente y es sustituida con la del arbol
con todas sus ramificaciones (o del rizoma, como afirman G. Deleuze y F.
Guattari, con su recorrido reticular y plural), en el sentido que encontra-
mos enfrente las redes de procesos que presentan modelos de organiza-
cion maltiples, caracterizados por vias complejas y no lineales, a través de
las cuales se propagan senales de informacién entre varios niveles, con
intercambio en sentido ascendente y descendente, creando un sistema
de interconexioén no jerarquico, en cuyo interior se sitia el ser humano.

No es suficiente. Giorgio Agamben, a propdsito del lugar del ser
humano en el mundo, ha elaborado el concepto de mdquina antrolopo-
logica (con una llamada a la diferencia —procedente de la antigua Grecia—
entre bios y zoé: la vida cualificada, presente en las facultades superiores
del ser humano, de una parte, y la desnuda vida indiferenciada, de la
otra). La mdquina antrolopologica es aquel dispositivo en base al cual
se verifica la producciéon de lo humano a través de la oposicion hombre/
animal y humano/inhumano. La humanidad viene definida mediante la
sustraccion y la exclusién de lo que, si bien pertenece a la vida, y a la
vida misma del ser humano, no es considerado humano. El ser humano
hace al ser humanio separandose del animal (un animal que permanece
fuera, aunque dentro de si), afirmado su superioridad respecto al resto
de especies animales, y por tanto con el derecho a considerar a los otros
animales como objetos bajo el propio dominio absoluto (hoy mercancias
para las multinacionales del sector agroalimentario). Con las palabras de
Isaac B. Singer, premio Nobel de literatura: «Con los animanles, todos
somos nazis: para ellos Treblinka es eterno».



En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia - 195

Es el especismo (termino acufiado en los afos setenta del siglo
pasado, por analogia del termino racismo, sexismo o clasismo, con el
intento de describir los comportamientos humanos identificativos de una
discriminacién hacia los animales no humanos). También la antropologia
teilhardiana, en la relacion ser humano/animal, parece seguir la direccion
especista. Como en esta afirmacion: «<Los analisis de la ciencia de la his-
toria son mayoritariamente precisos; pero no restan absolutamente nada
a la omnipotencia divina, ni a la espiritualidad del anima, ni al caracter
sobrenatural del cristianismo, ni a la superioridad del ser humano sobre
los animales». Nos preguntamos: jpor qué continuar afirmando la superio-
ridad del ser humano sobre los animales y no considerarlos a todos seres
creados para vivir juntos, en relacion, compartiendo la misma tierra, el
transcurso de la vida y, al final, la muerte? En este caso podemos escuchar
hoy nuevas sefnales de apertura en direccion animalista y antiespecista
presentes en el debate teolégico contemporaneo. No en vano se habla de
teologia animal. Eugen Drewermann, por ejemplo, afirma que «o ya es
posible rechazar la idea que sea un unico flujo vital el que haya hecho
posible y siga desarrollando al ser humano», mientras que la vida no es
mas que «n intercambio eterno, gigantesco, sin fin». A partir conside-
raciones semejantes, ya no poedemos seguir siendo insensibles ante el
dominio humano que hoy, en el mundo globalizado, extiende su apara-
tos de control y de administracién de la vida a todo: poblacién humana,
sobre todo, ademas de especies animales no humanas, semillas, cultivos,
el ecosistema entero, hasta la propia Tierra y el espacio extraterrestre.

4. Perspectiva post-colonial

Como afirman muchos, bajo diversos aspectos Teilhard de Chardin
es una figura profética, aun admitiendo que fue un hombre de su tiem-
po. Fue hasta el final un europeo de la primera mitad del siglo XX. Un
ciudadano francés (cuando Francia era una potencia colonial), un oficial
de la Legion de Honor vy, sobre todo, un cientifico con la impronta del
pensamiento evolucionista.

Si es verdad que antes de alcanzar el Punto Omega la evolucion
cosmica se desarrollara por «varios millones de afos» (asi, en el Fenomeno
Humano), desarrollando por tanto un escenario completamente inédito,
es verdad que la valoracion de Teilhard de la fase presente de la noosfera
(la esfera del pensamiento, la red siempre mas compleja que recubre la
Tierra, producida por la interacion de los seres humanos) acaba siendo
una valoracién de la occidentalizacion del planeta. El entusiasmo por el
progreso y en particular por los progresos en el sector de la ciencia, de
la técnica y del trabajo, revelan implicitamente una consideracion sobre-



196 - Federico BATTISTUTTA

dimensionada respecto de Occidente y su historia, presentada simple y
llanamente como progreso para el genero humano, sin mas matices.

Ahora, a la distancia de decenios, tal modelo, reconsiderado a la
luz de los estudios post-coloniales nacidos en las ultimas décadas -los
cuales hacen caer los modelos de referencia universales y sitian en el
centro del estudio critico los resultados de la oposicién entre cultura y
las relaciones de subordinacion- se evidencian como una construccion de
caracteristicas eurocéntricas. Para diferentes autores post-coloniales todos
los humanismos —al margen de su intenciéon- son estados imperialistas,
por que han hablado en interés de una clase, un sexo, una raza, o un
genoma. En este sentido el nuevo humanismo proyectado por Teilhard
(aunque opuesto a «un devenir césmico ultra-humano») resulta plasmado
en un modelo de civilizaciéon surgido en Europa que se aferra a las pre-
suposiciones nacidas en aquel contexto. De hecho, es una construccién
histérica, y como tal, contingente y variable, ademas de universal. No sélo
eso: con la crisis global actual no es posible hacer coincidir el destino de
Occidente con el Punto Omega; de lo contrario éste se convertiria en el
punto de agotamiento y de involucion, como lo describe el escritor esta-
dounidense Don Delillo en la novela que titula Punto Omega.

5. Perspectiva pluralista

El cristianocentrismo teilhardiano puede considerarse como un
corolario de su eurocentrismo. Teilhard, recordando a Henri de Lubac,
aparece como un auténtico religioso, un creyente ferviente y un verdade-
ro hijo de la Iglesia Catdlica, en la que queria permanecer hasta el ultimo
dia de su vida. De hecho el movimiento evolutivo ascendente por él des-
crito (cosmogénesis, biogénesis, psicogénesis), encuentra su realizacién
con la Cristogénesis.

Con la apariciéon del ser humano, la evoluciéon deja de ser sufrida
pasivamente, llegando a la fase de autoevolucién y, a su vez, ésta alcanza
el cénit con la apariciéon de Cristo. Cristo deviene asi el centro de la evo-
lucién y su fin, el Punto Omega. El Logos encarnado, que habia sido hasta
entonces el motor invisible de la evolucién, en este punto se manifiesta
en forma visible sobre los ejes evolutivos. Cristo, segin Teilhard, se con-
vierte en guia, la consecucion y el perfeccionamiento de todas las cosas.
Con la llegada de la encarnacién tenemos la inmersion plena divina en
la materia y desde el centro viene la planificacion del proceso entero
evolutivo. La encarnacién promueve de esta manera la cristianificacién
de todo el cosmos.

En este apartado leemos el empeno profundo de Teilhard por
renovar el cristianismo, poniéndolo en relacion directa con el mundo con-



En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia - 197

temporaneo, abriéndolo al mismo tiempo a posibilidades inéditas. Pero
el discurso sobre una cristianificacion del cosmos, ;qué podria decir hoy
a un mundo en el que pluralismo religioso y el didlogo interreligioso se
presentan como filtros inevitables?

En una carta (a Frangois-Albert Viallet, que fue por mucho tiempo
un interlocutor privilegiado, antes de hacerse monje budista) Teilhard
escribia que estamos saliendo de la edad de las religiones para entrar
en la edad de la religion. La idea de la transformacion de las tradiciones
religiosas en una sola es la consecuencia de la convicciéon de un proceso
progresivo de unificacion de la nodsfera. La pregunta es si esta transfor-
macion sera el resultado que conducira a una super-religion que absor-
bera, fagocitara y asumira las otras. ;La l6gica evolucion de la sustancia
cristiana? ;O no es mas bien deseable un desarrollo «post-religional»? (J.M.
Vigil), a saber: el reconocimiento que todas las religiones son construc-
ciones humanas, en el interior de un devenir que prevé, en el transcurso
de su manifestacion, tanto un inicio como un final, tanto una alba como
un ocaso. Esto no significara la muerte de la espiritualidad, que constitu-
ye el nivel profundo de la relacion del ser humano con el misterio de la
vida y de la muerte, pero si el final de la religion como institucién, como
resultado histérico, como un interfaz que, después de haber funcionado
durante muchos siglos, en un cierto punto, habiendo cumplido su papel,
se despide.

Se atribuye a Teilhard la frase segun la cual entre la religiéon de hoy
y la del afio 10.000 se dard una distincion similar a la que existe entre el
chimpancé y el ser humano. Queriendo empujar hasta el fondo el aspecto
profético de tal afirmacion —o la ya mencionada en el presente escrito,
en la que el jesuita habla explicitamente de un deseo de difundir una
nueva religiéon en el mundo- es posible una lectura precisamente en la
direccién de un paradigma post-religional, como una expresién adecuada
para describir una transformacién socio-cultural de gran profundidad y
dimensioén, en la que una multiplicidad de lenguajes, interactuando, atra-
viesan y recorren la sociedad.

6. Perspectiva epistemoldgica

Ya se habra captado que un aspecto problematico en el fondo
de la entera vision de Teilhard, tiene que ver con la forma y la funcién
atribuidas a la evolucién. Para €l no se trata de una hipoétesis, una teoria
o un sistema. Escribe en El Fenémeno humano: <Mucho mais: [es] una
condicién general a la cual ya deben plegarse todas las teorias, todas las
hipétesis, todos los sistemas», para ser inteligibles y verdaderos». Merece
la pena profundizar en este modo de interpretar la evolucion.



198 - Federico BATTISTUTTA

La evolucién no aparece aqui como dato elaborado del conoci-
miento, uno de tantos modos de percibir la realidad: idea rerum, ens
rationis, una construccion conceptual por medio de la razén y el lengua-
je de lo que no exista fuera de la mente humana (<Todo lo que ha sido
dicho, ha sido dicho por alguien», H. Maturana y F. Varela), un modo de
mapear un territorio basto y desconocido (usando una imagen proxima a
Bateson), pero viene asumida sic et simpliciter como principio dogmati-
co, como verdad absoluta. La ciencia y la religién se ayudan y sostienen
juntas. Una explica y justifica la otra.

¢Hacia donde conduce una vision asi? Raimon Panikkar denuncia-
ba la evolucion como una ulterior forma de colonialismo cultural, como
el resultado de la fijacion de clasificar del Occidente, el cual, para no
dar origen a un circulo vicioso, no ha pensado jamas clasificar (y por
tanto discutir) el criterio de clasificacion. Empleando las palabras de
Panikkar: “El pensamiento evolucionista —subrayo el pensamiento, no
el simple evolucionismo- nos conduce a un monomorfismo cultural en
grado sumo, incluso césmico, al modo de Teilhard de Chardin. La huma-
nidad procederia, en su conjunto, en una misma direccién. Hay, seguro,
meandros y espacios de libertad “cultural”, pero el Punto Omega, como
la estrella polar (o la de los Reyes Magos), seria visible en el horizonte
para todos. (...) En definitiva, es imposible escapar de una calle sin sali-
da localizada en el interior de la cultura dominante. Si se piensa que sea
la Ginica cosmologia verdadera, no hace falta que nos engafiemos con la
interfecundacién cultural».

Ademas: jes ahora aceptable el pensamiento evolucionista como
indiscutible a la luz de la reconsideracion, hoy activa, de los criterios de
certeza y objetividad adscritos a la ciencia? El cambio del estatuto del
saber, sea cientifico o religioso, parece ir en otras direcciones diferentes
respecto a aquella que inspir6 a Teilhard: invita al viaje y a la busqueda,
se abre a la pluralidad de visiones, refina «nuestra sensibilidad para con
las diferencias, y refuerza nuestra capacidad de tolerar lo inconmensu-
rable» (J.F. Lyotard). Estamos abriéndonos verdaderamente a un saber
religioso llevado de nuevo a su esencia (al mythos original, aquel que las
primeras comunidades humanas comenzaron a contar), profundamente
renovado respecto a las referencias epistemoldgicas: un saber narrativo,
una fe discreta, humilde —sin dogmas, sin verdades, sin doctrina—, que
reconoce no poder dar cuenta del infinito alcance del mundo que esta-
mos experimentando y del que estamos hablando.

7. Evolucién y tiempo elastico

Una de las categorias teilhardianas fundamentales se refiere a la
afirmacién de la dimensién temporal del cosmos, en la conviccion de



En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia - 199

que el tiempo es constitutivo del universo y, consiguientemente, que el
cosmos es dinamico y evolutivo de modo irreversible. El tiempo se trans-
forma en una coordenada esencial para describir cualquier presencia
viviente en el cosmos.

Para Teilhard el tiempo es progresivo, marcado, como hemos visto,
por el evento kairoloégico de la encarnacién. La dimensién temporal y
evolutiva posee, como una flecha lanzada, una sola direccién. Este es
un rasgo que caracteriza la expresion de la temporalidad de gran parte
del pensamiento occidental. Pero éste no es el tinico modo de percibir
y entender el decurso de los eventos. A tal visién se le puede oponer la
presencia de un pluralismo temporal.

El pluralismo temporal descansa en la idea de que podemos vivir
de formas diferentes el tiempo, con exploraciones y ritmos diferentes
que se multiplican, pliegan, curvan, rompiéndose en el sucederse de los
acontecimientos, de los estados de danimo, incluso de la propia civiliza-
cién. Estas son algunas de las adquisiciones mas fecundas a las que, en
Occidente, se ha adherido el pensamiento critico moderno y contempora-
neo. De manera especifica, nos referimos a dos autores, Walter Benjamin
y Ernst Bloch.

Para Benjamin, la idea de la historia como tiempo lineal, vacio y
homogéneo va confrontada con otra, aquella en la que la historia esta
formada por tramos de tiempo diferentes, que no son necesariamente
tendencia de progreso, pero que poseen procesos creativos e ideas que se
desvian respecto al continuum histérico-evolutivo de la historia, al punto
de poder romperlo y interrumpirlo. Escribe Benjamin en las Tesis de la
Sfilosofia de la bistoria: La concepcion de un progreso del género huma-
no en la historia es inseparable de aquella de un proceso de la historia
misma como estimulacién de un tiempo homogéneo y vacio. La critica de
la idea de este proceso debe construir la base de la critica de la idea del
progreso como tal». Pasado y futuro deben fluir uno en el otro, libremen-
te, y, en la interaccion de ambos puede emerger la materia multiforme en
la que se juega la capacidad, toda humana, de pensar y planificar, en el
presente, la vida individual y colectiva.

Con Bloch se va todavia mds all4. El describe el tiempo como la
estructura elastica del que esta compuesto el material histérico. Los rit-
mos y las exploraciones temporales en las que fluyen los eventos —fun-
dadas por ejemplo en el campo de la economia, del arte, de la tecnologia
en las distintas civilizaciones— deben ser representadas por medio de una
multiplicidad temporal, de tal manera que puedan localizar en el interior
del pasado numerosas aperturas y vias de fuga, algunas de las cuales
todavia inexploradas pero llenas de futuro. Bloch, a este fin, introduce el



200 - Federico BATTISTUTTA

concepto de “asincronia”: los eventos del pasado no estan definitivamente
sepultados, sino que pueden estar durmindo, en espera de un despertar.
Son éstas las semillas portadoras de futuro, que no han tenido, en el
instante en el que nacieron, la oportunidad de desplegar su potencial,
pero que esperan ser reconocidas y rescatadas, siempre disponible a su
maduracion.

No sélo eso. Dentro de este discurso Bloch introduce la distincién
entre futurum y adventus. Como en el caso del pasado, también el futuro
esta prenado de posibilidades diferentes. De una parte existen las nove-
dades que son otra cosa que la mera declinaciéon en un tiempo futuro
de lo que es y de lo que siempre fue; aqui el futuro es la prolongacion
del presente y del pasado. Es el futurum: es, tanto para comprender, el
futuro de los futurdlogos y de los tecnécratas del progreso y de la inno-
vacion a cualquier coste. No es esto lo aqui interesa. Pero si en el pasado
se puede expresar una nostalgia del futuro, ésta aguarda la ocasién para
concretizarse y liberarse del peso del tiempo transcurrido y de la memo-
ria del siempre igual. Se trata de la respuesta que el tiempo proporciona a
la espera y a la esperanza de un modo diferente de entender la vida y las
relaciones entre los vivos. Ahora, cuando los hechos vengan al encuentro
de estas esperas y estas esperanzas (y nosotros somos capaces de recono-
cerlas y de expresarlas), el futuro que anuncian no es futurum, es adven-
tus. Sucede, viene hacia nosotros (venit ad nos) trayendo algo nuevo. Es
el tiempo plural. De nosotros depende el saber discerirlo y saber como
actuar, entre las posibilidades que se presentan, una fecundidad latente
que puede transformar la vida.

8. Historia y paradojas

«Prefiero ser un hombre de la paradoja que un hombre de prejui-
cios», afirmaba Rousseau, replicando a quien criticaba sus ideas como
desprovistas de constructo. También nosotros deseamos acabar propo-
niendo una paradoja para nuestra época. En el interior de la pluralidad
de la exploraciones temporales, de las que hemos hablado, nos gusta
pensar que, hoy, una chispa de adventus esti custodiada por las pobla-
ciones situadas al margen del progreso histérico, pero fundadas sobre
la no-competitividad entre los seres humanos en torno a la cooperacién
con otras formas vivientes, las cuales participan todas en la vida global
de la Tierra. Sobre esto, una aportacion indispensable lo proporcionan
la espiritualidad y las teologias indigenas. O, incluso, esta semilla de
adventus puede permanecer latente en las civilizaciones desaparecidas,
aniquiladas en nombre de la modernidad. A este propésito, Mary Daly,
tedloga feminista post-cristiana, ha hablado de “futuro arcaico”, refirién-



En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia - 201

dose a la época de la sociedad matriarcal y del culto de la diosa —que
desde el paleolitico superior ha recorrido el neolitico, hasta llegar a la
edad del bronce—, en la que florecian comunidades pacificas, fundadas
en una sustancial igualdad social. En su canto, Ched Myers, te6logo radi-
cal norteamericano, habla de “futuro primitivo”, sosteniendo que en la
Biblia es posible leer una critica de la civilizacién descrita en términos de
regresion patolégica mas bien que un progreso del conocimiento y de la
historia humana (con la domesticacion neolitica de las plantas y animales
se ha obtenido la domesticacién de los seres humanos y por tanto, su
intrinseco empobrecimiento).

Estas referencias, a buena vista, no son tan paradéjicas. Hace dos
mil aflos, en una provincia perdida del imperio romano, se estaban difun-
diendo palabras, consideradas subversivas o anarquicas, que contaban el
amor hacia el préjimo, de paz y libertad. Quien las habia pronunciado
fue pronto condenado a muerte, de la manera que en aquel tiempo se
consideraba mas infame. Los historiadores del régimen dedicaron pocas
frases a aquel personaje, reputando que no era necesario realizar busque-
das mas profundas (habia quien, hablando de él, distorsion6 incluso su
nombre). En aquella época nadie hubiera pensado que aquellas palabras
serian difundidas en el tiempo y en el espacio. Las cosas, lo sabemos,
transcurrieron por otro camino. Estamos seguros de no equivocarnos
si decimos que hoy una chispa de adventus (o que Teilhard llamaria
“funcion cristica”) la podemos reencontrar —con Teilhard, y mas alla de
Teilhard- en las poblaciones y aquellas civilizaciones que con su pre-
sencia testimonian la esperanza de «otro mundo posible», bien distinto
respecto a la loca carrera de la megamaquina global.



202 -




THE NEW
ARCHEOLOGICAL-BIBLICAL
PARADIGM

EL NUEVO PARADIGMA
ARQUEOLOGICO-BIBLICO

VOICES, vol. XXXVIII, n. 2015/3, New Series, Sept-Dec 2015

at: www.eatwot.net/VOICES

(Interested theological authors and journals, please, contact)



EATWOT'S THEOLOGICAL JOURNAL




A0 AROS
AQ ANOT

LOGY, CONTRIFUTION DF ASLA
{ DF MODTIY EIROPERS CVILIEATION

D HOH, AN EETWOT S MEMBER AT BERLIN

ECUSAENTCAL ARSOLIATION OF THIRD WORLD THEGLOGIARS
VOLUME XKV HE 200004 HIW SIS OCTORIR-DECIMBIR 1010

"

ISFUE ERITER BY EATWOT S INTERMATIOMAL THEDLOSICAL DO 155100
WIDLUME MOV WY 200 MW SERIES APRIL-SEFTEMBER 2004

5 S
1 By
i1

f;l :
|

R}

i |
; oy e
. THEOLOGY OF LIBERATION AND POSCOLOMIAL THOUGHT
TEaan.m DELA LIBERACION ¥ PEMSAMIENTD PUi{ULOMIAI'F

FALE IDITID BY JATWOTS LATIN AMTRICAN THIDLOGICAL COMMITION
WOLUME XXX H® 20141 HEW SERIES JAHUARY-APRIL 2014

BEIATRIN 04 Toaki Wanis THigiocam
ﬁ M EEUMEMICA B TEGLOSOUAT BEL TERCTR MUSED-

==y }
LI‘BERATIDH THEDLDL rﬁND NE'nr PARADICMS

BIUL EDITED Y LATWOT S JHT‘ A& WAL THEOLOG M AL CORMM, 155100
VOLUME MO0V B 207404 ERILS LTORER-DECEMBER FO14



ECUMECAL oo FTHIR _
. ASOCIACION ECUMENICA D’!@m&"gﬁr

ASSOCIATION ‘OECUMENI

eatwot netNOIaS

]



