
Issue Edited by EATWOT 's International Theological Commission
Volume XXXVII Nº 2015/2          New Series         April-Jun2014

Teilhard de Chardin today, seen from South
Teilhard de Chardin hoy, visto desde el Sur

Issue Edited by EATWOT 's International Theological Commission
Volume XXXVII Nº 2015/2          New Series         April-August 2015

Ecumenical Association of Third World Theologians
Asociación Ecuménica de Teólogos/as del Tercer Mundo

Multil
ingual

iss
ue





Teilhard de Chardin Today, Seen From South

Teilhard de Chardin hoy, visto desde el sur

VOICES
Release  1.0

http://InternationalTheologicalCommission.org/VOICES



Advertisements' pages

- The Unbearable Wholeness of Being, Ilia Delio, page 28, English
- Getting the Poor Down from the Cross, EATWOT, page 34, English
- The Genesis of an Asian Theology of Liberation, A. PIERIS, page 40, English
- On Being a Postcolonial Christian, O'MURCHU, page 56, Englsih
- Along the Many Paths of God, EATWOT, full project, page 72, English
- Aunque no haya un Dios ahí arriba, Roger LENAERS, page 106, español
- Vida Eterna. Más alla de cielo e infierno, J.S. SPONG, pág. 118, español
- Teología Cuántica, O'MURCHU, pág. 130, español
- Revista «Horizonte», pág. 154, português.
- Our next VOICES issue -> 167.



Teilhard de Chardin today, 
Seen From South

Teilhard de Chardin hoy, 

visto desde el Sur

Ecumenical Association of Third World Theologians
Asociacion Ecuménica de Teólogos/as del Tercer Mundo

Association Oecumenique des Theologiens du Tiers Monde

http://eatwot.net/VOICES



E A T W O T
Ecumenical Association Of Third World Theologians

Asociación ecuménica de Teólogos/as del Tercer Mundo

A S E T T

VOICES
Theological Journal of EATWOT, 
Ecumenical Association of Third World Theologians

New Series, Volume XXXVIII, 
Number 2015-2, April-August 2015
«Teilhard de Chardin Today, Seen From South».
Issue edited by Latin American Theological Commission,
as the fifth Latin American MINGA for Theological Journals.

Free Digital Printable Bilingual Edition
Release 1.0 of April 1, 2015
ISSN: 2222-0763

EATWOT's Editorial Team: Gerald Boodoo (USA), Ezequiel Silva (Argentina), Arche 
Ligo (Philippines), Adam K. arap Checkwony (Kenya), Kemdirim Protus (Nigeria), 
Intan Darmawati (Indonesia), Michel Andraos (USA) and José María Vigil (Panama).

VOICES' General Editor: José María Vigil
Cover and lay out: Lorenzo Barría and Jose M. Vigil

If you want to print this whole Journal on paper for a local edition,
please, contact us, at http://eatwot.net/VOICES
asking for full resolution printable originals.

All the articles of this issue can be reproduced freely, 
since given the credit to the source. 

You can download VOICES freely, at http://eatwot.net/VOICES

                                               EATWOT's web addresses:

eatwot.net
eatwot-TW.org

eatwot.net/VOICES             
InternationalTheologicalCommission.org

www.Comision.Teologica.Latinoamericana.org
www.Comissao.Teologica.Latinoamericana.org

www.tiempoaxial.org/AlongTheManyPaths
www.tiempoaxial.org/PorLosMuchosCaminos
www.tiempoaxial.org/PelosMuitosCaminhos

www.tiempoaxial.org/PerIMoltiCammini

All EATWOT's addresses:
Institutional address: 

Journal:
Commissions:



CONTENTS - CONTENIDO

Presentation / Presentación...........................................................................9

Teilhard de Chardin desde los empobrecidos..........................................15

Jorge Nicolás ALESSIO, Córdoba, Argentina

O homem que pensou o Universo............................................................29

El hombre que pensó el Universo.............................................................35

Frei BETTO, São Paulo

Teilhard, um místico em comunhão com o Universo..............................41

Teilhard, un místico en comunión con el Universo.................................57

Maria Clara Lucchetti Bingemerm Rio

Memory of Teilhard's Temportal Interment at St.Andrew on Hudson.........73

Recuerdo del entierro provisional de Teilhard en San Andres del Hudson..75

Roger HAIGHT, New York

¿Será teilhardiana la educación del futuro?...............................................77

Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN, Madrid



8  ·  

Teilhard na perspectiva do Sul, do Terceiro Mundo.................................89

Carlos JAMES dos SANTOS, Brasil

Beholding Teilhard from an Indigenous Perspective of Asia.................107

Contemplando a Teilhard desde uma perspectiva indígena asiática.......119

Jojo M. FUNG sj, Malaysia

A criação: una «montée laborieuse». Teilhard visto da América Latina...131

La creación: una ascensión laboriosa. Teilhard visto desde América Latina.143

Luiz Alberto Gómez de SOUZA

Teilard y los pueblos indígenas. Una lectura preliminar............................155

Roberto TOMICHÁ, Cochabamba, Bilivia

Rereading Teilhard in a Changing World...............................................167

Federico BATTISTUTTA, Italia. 

In-avanti. Rileggere Teilhard in un modo che cambia...........................179

Federico BATTISTUTTA, Italia. 

Hacia-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia.....................191

Federico BATTISTUTTA, Italia. 



 ·  9

Presentation

Teilhard de Chardin has been a really special theological phenome-
non. He died in New York at the age of 74 years, April 10, 1955, day which 
that year was Easter Sunday. A massive heart attack felled him when he 
was having tea. He was buried in the nearby Jesuit house of studies in 
the city, in Saint-Andrew-on-Hudson, where his remains still lie today, in 
what was the old Jesuit cemetery. Our cover witnesses it.

The current 60th anniversary of his death comes at a time when 
the memory and studies of Teilhard de Chardin experience a new interest 
worldwide. Teilhard lived his entire life under the prohibition to publish 
his works by the Holy Office (the name the Inquisition had at the time, 
founded in 1542, which today is called the Congregation for the Doctrine 
of the Faith). Before dying Teilhard was wise to entrust his manuscripts 
to a person outside the Jesuit Company, and without legal ties of submis-
sion to the Catholic Church, which effectively allowed the posthumous 
publication, and the explosion that occurred thereafter in the study, the 
translations and the publication of his works, which was such a massive 
phenomenon, that it is difficult to find a similar case in history.

The initial storm of interest in the study of Teilhard de Chardin, 
lasted for several decades. Then came a period of relative calm or cooling 
in studies of Teilhard. Currently, however, it seems we can say that we are 
again witnessing a renewed interest in Teilhard. Today we feel a strong fit 
between his deepest intuitions and the prospect that the sciences of the 
earth and life are providing us in recent times. We speak of a tune – not 
only a non scientific contradiction – or even a spiritual convergence.

The Latin American Theological Commission of EATWOT decided 
to join the celebration of this 60th anniversary by inviting theologians 
to reflect on Teilhard and together write an evaluation from the cur-
rent perspective, and from our social place, the Third World, the South: 



10  ·  10  ·  Presentation

"Teilhard de Chardin today, seen from the South" has been the theme and 
motto. Again, the "package" of texts has been made available to the Latin 
American theological journals in the traditional MINGA (or MUTIRÃO, in 
Portuguese), an annual service that EATWOT graciously offers to Latin 
American theological journals. The result is a bunch of studies and reflec-
tions that form part of this issue of VOICES. This time is already the fifth 
edition of the Minga (congratulations!). We hope that the texts offered by 
our theologians are liked and enjoyed by readers.

The next issue of VOICES, will be dedicated in principle to a really 
new topic: the "new archaeological and biblical paradigm". A profound 
shift in perspective is being recorded in the field of archeology and 
biblical historiography for some years now.The results seem to compel 
a comprehensive review of what we think now has a historical and 
archaeological solid foundation to religious faith. Two very outstanding 
works may be recalled to this respect: the first, the well-known book 
The Bible Was Right, of Werner Keller. The second, by Israel Finkelstein 
– the leader of the group of archaeologists presented as having a "new 
archaeological paradigm" – The Bible Unearthed, which in Portuguese, 
significantly, has been published under the title of And the Bible Was 
Wrong. After this profound change recorded in historiography, faith, and 
especially theology, need to understand themselves under a new light, 
and re-build themselves on these new facts, once the old assumptions 
have been scientifically discarded. We are facing a historic call to rethink 
and rebuild. The theme is just beginning to appear, and it is practically 
unknown. VOICES wants to be at the forefront and give voice to it. We 
look forward to meeting you at our next issue.

Broderly / sisterly, 

EATWOT's Latin American Theological Commission

Comision.Teologica.Latinoamericana.org

Comision.Teologica.Latinoamericana.org/English



 ·  11

Presentación

Teilhard de Chardin ha sido un fenómeno teológico realmente 
particular. Falleció en Nueva York a la edad de 74 años, el 10 de abril 
de 1955, que aquel año era domingo de Pascua. Un infarto fulminante 
lo derribó cuando iba a tomar el té. Y fue enterrado en el estudiantado 
jesuita cercano a la ciudad, en Saint Andrew on Hudson, donde todavía 
reposan sus restos hoy, en lo que fue el antiguo cementerio jesuita de 
aquel inmenso caserón. Nuestra portada da fe de ello. 

El actual 60º aniversario de su muerte tiene lugar en un tiempo 
en que la memoria y los estudios sobre Teilhard de Chardin registran 
un nuevo interés en todo el mundo. Teilhard pasó toda su vida bajo la 
prohibición de publicar sus obras, por parte del Santo Oficio (el nombre 
que entonces tenía la Santa Inquisición fundada en 1542, que hoy día se 
llama Congregación para la Doctrina de la Fe). Antes de morir Teilhard 
tuvo la prudencia de confiar sus manuscritos a una persona ajena a la 
Compañía y sin vinculaciones jurídicas de sumisión a la Iglesia Católica, lo 
que posibilitó efectivamente su publicación póstuma, y la explosión que a 
partir de entonces se produjo en el estudio, la traducción y la publicación 
de sus obras fue un fenómeno masivo del que es difícil encontrar algún 
caso semejante en la historia. 

El vendaval inicial del interés por el estudio de Teilhard de Chardin, 
sólo amainó tras varias décadas. Sobrevino luego un período de una cier-
ta calma o enfriamiento en los estudios sobre Teilhard. Actualmente, sin 
embargo, parece que se puede decir que asistimos de nuevo a una reno-
vación del interés por Teilhard. Se vuelve a sentir hoy día una sintonía 
fuerte entre sus intuiciones profundas, y la perspectiva que las ciencias 
de la tierra y de la vida nos están proporcionando en los últimos tiempos. 
Hablamos de una sintonía –no sólo de no contradicción científica–, de 
convergencia espiritual incluso.



12  ·  

La Comisión Teológica Latinoamericana de la EATWOT decidió 
sumarse a la celebración de este 60º aniversario invitando a los teólogos/
as a reflexionar sobre Teilhard y a escribir en conjunto una evaluación 
desde la perspectiva actual, y desde nuestro lugar social, el Tercer Mundo, 
el Sur: «Teilhard de Chardin hoy, visto desde el Sur» ha sido el tema y el 
lema. Una vez más, el «paquete» de artículos ha sido puesto a disposición 
de las revistas latinoamericanas en la ya tradicional MINGA (o MUTIRÃO 
en portugués), un servicio anual que la EATWOT ofrece gentilmente a 
las revistas teológicas latinoamericanas. El resultado es este ramillete de 
estudios y reflexiones que este número de VOICES vehicula. Esta vez es 
ya la Vª edición de la MINGA. Deseamos que los textos que nos ofrecen 
nuestros teólogos/as sean del agrado y del provecho de los lectores. 

El próximo número de VOICES, estará dedicado en principio a un 
tema realmente nuevo: el «nuevo paradigma arqueológico-bíblico». Hace 
relativamente pocos años se está registrando en este campo de la arqueo-
logía y de la historiografía bíblica un profundo cambio de perspectiva, 
cuyos resultados parecen obligar a una reconsideración global de lo que 
hasa ahora considerábamos bases histórico-arqueológicas sólidas de la fe 
religiosa. Se puede recordar a este respecto dos títulos muy elocuentes: 
el primero, el de conocido libro La Biblia tenía razón, de Werner Keller. 
El segundo, el de Israel Finkelstein –líder del grupo de arqueólogos 
que se presentan como portadores de un «nuevo paradigma arqueológi-
co»– The Bible Unearthed, que en portugués, significativamente, ha sido 
publicado bajo el título de Y la Biblia no tenía razón. Después de este 
profundo cambio registrado en la historiografía, la fe, y sobre todo la 
teología, necesitan recomprenderse a sí mismas, y rehacerse desde los 
nuevos hechos conocidos, una vez que los viejos supuestos han quedado 
científicamente descartados. Estamos ante un llamado histórico al replan-
teamiento y a la reconstrucción. El tema está apenas comenzando y es 
prácticamente desconocido. VOICES quiere estar en primera línea y darle 
voz. Les esperamos. 

Fraternal/sororalmente, 

Comisión Teológica Latinoamericana de la EATWOT

Comision.Teologica.Latinoamericana.org

12  ·  Presentación



 ·  13



14  ·  



 ·  15

Teilhard de Chardin:

Una relectura desde los empobrecidos
José Nicolás ALESSIO*

Córdoba, Argentina

Reflexionar en torno a algunos textos de Teilhard de Chardin2 es 
una aventura sin finales. Deja siempre puertas abiertas a nuevos y anti-
guos interrogantes. 

Vamos a comentar algunos aspectos, sumar algunos interrogantes 
y presentar algunos aportes “desde el sur” empobrecido. Una relectura 
desde los márgenes en el marco de las teologías de la liberación.

Pinceladas rápidas ante el vasto "cosmos" intelectual de este autor. 
Un aporte al tan ansiado "saber ver para ser más”3. 

Abordaremos los siguientes tópicos: la materialidad, la madre uni-
versal, la misa cósmica, la resurrección y por último y de manera más 
detenida, el tema de la cruz.

Tuve hambre. De materia somos

Creemos importante rescatar la mirada sobre "la materia" en TC4. 
No es un tema menor cuando tenemos en cuenta la influencia de "espiri-

1 Sacerdote, catequeta y teólogo ordenado 1981 en la Arquidiócesis de Córdoba, Argentina. 
Sancionado por el Vaticano en el 2013, por defender públicamente la legitimidad teoló-
gica del matrimonio igualitario. 

2 En adelante TC. 
3 Teilhard de Chardin El Fenómeno Humano, Introducción, Ed. Taurus España, 1965, pag. 

198. www.teilharddechardingrupodeestudio.org/index.php/articulos-de-interes/53-el-
fenomeno-humano, consultada en Octubre 2014. 

4 “Oh, divino y potente, ¿cuál es tu nombre? Habla. Soy el fuego que quema y el agua que 
derriba; el amor que inicia y la verdad que pasa. Todo lo que se impone y lo que renue-
va, todo lo que desencadena y todo lo que une: Fuerza, Experiencia, Progreso. Yo soy 
la Materia." Pierre Teilhard de Chardin, Himno al Universo, La potencia espiritual de la 
materia, ed. Paris 1961. 



16  ·  

tualismos" vacíos de contenidos liberadores en nuestra tradición religiosa 
cristiana. O mejor, "espiritualismos" que sirven de narcóticos o excusas 
para eludir la praxis liberadora.

Se supo argumentar contra la teología de la liberación y contra sus 
mentores que eran "materialistas". Lo que no tan veladamente también 
quería decir "marxistas" y, en definitiva, "ateos". Era un adjetivo demasia-
do conocido por los luchadores en tierras latinoamericanas, y ejercía su 
fuerte poder descalificador. Cuando hablábamos de "los pobres" se nos 
aclaraba rápidamente que en el Evangelio Jesús hablaba de "los pobres 
espirituales", los “pobres de espíritu”. 

Y en esa intencionada relectura de la bellísima bienaventuranza en 
Mateo, pretendían esconder la riqueza bíblica del concepto, y sobre todo, 
de la realidad del pobre.

Daba la impresión que aquellos que se animaban a "querer comer" 
y luchaban para lograrlo, eran poco espirituales, poco religiosos, eran 
"materialistas antropocéntricos", hombres y mujeres sin fe. 

No vamos a abundar en el punto, pero queda claro que si, fuimos 
y somos "materialistas", porque para nosotros no es un agravio, es un 
elogio. Somos de materia, somos materia y de ella necesitamos para vivir. 

Aquello que de manera tan poco sutil, y seguramente con otras 
connotaciones, se nos recordaba en los miércoles de cenizas: "polvo eres 
y en polvo te convertirás". 

Cuanto más profundamente materialistas seamos, más fieles somos 
al Espíritu cuya dinámica es precisamente “encarnar”. 

Y TC nos lo recuerda con belleza5. Nada tan espiritual como la 
materia, nada tan material como el espíritu. 

Cuánto más "material", más honramos al Espíritu, cuanto más espi-
rituales, más encarnados somos. A más espiritualidad más encarnación, a 
más encarnación más espiritualidad.

En definitiva, cuando el cuerpo sufre por hambre, el problema es 
espiritual.

Nosotros entendimos, desde estas tierras del Sur ya en los inicios 
de las teologías de la liberación , la sacralidad de la materia. 

Casi por connaturalidad. De raíces en los pueblos nativos de 
América, en el humus de sus cosmovisiones, tuvimos pronta afinidad con 
la materia santa. 

Por eso nos hacemos eco y de aquellas palabras de TC. 

5 Vale la pena leer El Corazón de la Materia, escrito en agosto de 1950. 

16  ·  Jose Nicolás ALESSIO



 ·  17

"Bendita seas, mortal Materia, tú que, disociándote un día en noso-
tros, nos introducirás, por fuerza, en el corazón mismo de lo que es. Sin 
ti, Materia, sin tus ataques, sin tus arranques, viviríamos inertes, estanca-
dos, pueriles, ignorantes de nosotros mismos y de Dios. Tú que castigas y 
que curas, tú que resistes y que cedes, tú que trastocas y que construyes, 
tú que encadenas y que liberas, savia de nuestras almas, mano de Dios, 
carne de Cristo, Materia, yo bendigo"6.

"...te ofreceré el trabajo y la aflicción del mundo sobre el altar de 
la Tierra entera"7.

Gime dolores de parto… De carne femenina

La madre está llorando. Hay que escucharla con atención8. No 
podemos dejar de mencionar el valioso aporte de TC a lo que hoy se 
llaman la "nueva cosmología". La tierra, el universo, considerados como 
vivientes con derecho a vivir. La "madre universal", dirá en el Fenómeno 
Humano.

En este contexto, la "madre tierra9 , seno fecundo de toda simien-
te viviente, "tierra juvenil cargada de potencialidades germinadoras"10, 
útero plagado de posibilidades, está en problemas.

Hoy grita de angustia. No son dolores de parto. Son dolores agó-
nicos. La mujer está golpeada, mutilada, sangra lastimada. Llora como 
lloraban las mujeres acompañado al crucificado. Las lágrimas son agrias, 
mezcladas con sangre. El dolor es muy grande. 

Gime la creación toda. Nuestros modelos de desarrollo económico 
nos llevan a la muerte lenta y segura. La madre lo sabe. 

Destrucción de la capa de ozono, cambio climático global, pérdida 
de biodiversidad, contaminación de todas las aguas. Desechos, basuras 
cada vez más constantes y omnipresentes. Son los desperdicios de la 
mesa de los ricos y de sus fiestas, que no llegan a los "lázaros" de este 

6 “Himno al Universo, La potencia espiritual de la materia”, ed. Paris 1961. 
7 Pierre Teilhard de Chardin, 1961. 
8 "...detectar aquello que se está madurando en este momento en el seno de la Madre uni-

versal". Teilhard de Chardin , 1965:198. 
9 "La Tierra juvenil, ya por su propia composición química inicial, es por ella misma, y en 

su totalidad, el germen increíblemente complejo que necesitamos. Osaría decir que 
de manera congénita llevaba la Previda en sí y ésta en una cantidad definida. Toda 
la cuestión se reduce a considerar de qué manera, a partir de este quantum primitivo, 
esencialmente elástico, pudo emerger todo el resto." Teilhard de Chardin, 1965: 94. 

10 Teilhard de Chardin , 1965: 99 

Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos  ·  17



18  ·  

mundo. 

Se han sustituido los equilibrios de los ecosistemas. Corporaciones 
empresarias alimentarias invadiendo con agrotóxicos nuestros hogares, 
multinacionales mineras lacerando montañas sagradas dejando afluentes 
y ríos llenos de veneno bajo la mirada complaciente de gobiernos que 
siguen apostando a favor de estas nuevas colonialidades y, en particular 
en nuestras tierras del Sur, al agro negocio. Un maná envenenado que 
cotiza en bolsa.

El capitalismo globalizado de estas empresas gigantes es ecocida y 
nosotros somos suicidas si no reaccionamos. Hay que "salvar al Espíritu 
de la Tierra", dirá TC

Este mundo que en sus orígenes estaba pleno de vida, no evolu-
ciona de manera plácida y sin sobresaltos. La "pacha"11 está fuertemente 
amenazada y en ella todos sus hijos e hijas. 

La pacha está asediada, abrumada, no puede respirar. 

Ya en un pasado lejano el gran Dios proponía "cuando entren a la 
tierra que les voy a dar, la tierra cada siete años debe descansar todo un 
año, en honor al Señor. Durante seis años pueden sembrar sus campos, 
podar sus viñedos y recolectar los frutos, pero el séptimo año será un 
tiempo de completo descanso para la tierra, en honor al Señor. Ustedes 
no deben sembrar los campos, podar las viñas, cosechar lo que crezca 
por sí solo, ni recolectar las uvas de los viñedos sin podar. Ese será un 
año de completo descanso para la tierra." (Lev. 25, 3-5) 

Ahora ya no puede descansar solo se cubre y reacciona contra los 
depredadores.

Cómo no asumir la dramaticidad de estas palabras de TC: 

"Porque, en mi violencia, me sucede que mato a mis amantes, 
porque quien me toca no sabe nunca qué potencia va a desencadenar, 
los sabios me temen y me maldicen. Me desprecian con palabras como a 
una mendiga, a una bruja o a una prostituta. Pero sus palabras están en 
contradicción con la vida, y los fariseos que me condenan languidecen 
en el espíritu en que se confinan. Mueren de inanición, y sus discípulos 
les abandonan, porque yo soy la esencia de todo lo que se toca, y porque 
los hombres no pueden pasarse sin mí. Tú, que has comprendido que 
el Mundo —el Mundo amado de Dios— tiene un alma que rescatar, más 

11 “Pachamama” término formado por los vocablos Pacha que en quechua significa universo, 
mundo, tiempo, lugar, y Mama, traducido como madre. Otros consideran la Pachamama 
como una deidad andina vinculada con la tierra, la madre, lo femenino. Diccionario de 
Mitos y Leyendas. 

18  ·  Jose Nicolás ALESSIO



 ·  19

todavía que los individuos, abre ampliamente tu ser a mi inspiración; 
recibe el Espíritu de la Tierra que hay que salvar"12. 

El banquete está preparado… Eucaristía para los hambrientos

Si nos decimos esperantes de aquel final glorioso, de una "misa 
cósmica", en la Noosfera, como un lugar ya determinado y decidido por 
la evolución, debemos y podemos acicatear aún más, el compromiso con 
los heridos del camino, tal como lo hiciera el samaritano anónimo. 

El "final feliz" no debe ser una distracción en los vaivenes de la 
lucha histórica, al contrario, es una razón más para la misma. 

Esos heridos en el camino hacia la Cristogénesis, no pueden dejar 
de ser tenidos en cuenta de manera prioritaria. Deben ser el "centro", 
parafraseando a Jon Sobrino, "si no ponemos a los pobres en el centro, 
muy rápidamente pasan a un lugar secundario".

Por eso, es urgente pasar de la solidaridad dadivosa a la solidaridad 
política13, “quiero comer”, como lo señalábamos más arriba, además de 
un clamor espiritual, es un deseo-derecho político de resonancias cósmi-
cas, por eso, mientras alguien sufra por hambre, sed o desnudez, no hay 
eucaristía en plenitud. 

El banquete está trunco. 

En la misa final, no podrá quedar fuera de la mesa ningún empo-
brecido. En el "mientras" hacia la Noosfera debemos hacemos cargo de 
las entrañas que duelen anémicas. 

La "bendita materia" es, sobre todo, el cuerpo de los dolientes injus-
ticiados14, aquel acontecer del Espíritu, cuando cubre con su sombra el 
cuerpo de María, y "el Verbo se hace carne”, no es una generalidad abs-
tracta, teórica, es un hecho real, una presencia palpable, tangible, mira-
ble. Se hace carne siempre, sobre todo, en el cuerpo de los lastimados.

En la misa cósmica, henchidos de utopías como un canto liberador 
repetimos con TC: "Es por eso que tú me ofreces este Cáliz que recoge la 
amargura de todas las separaciones, de todas las limitaciones, de todos 
los fracasos estériles”15.

12 Pierre Teilhard de Chardin, 1961.
13 “Nuestros actos de ayuda hacen a los pobres más necesitados si no van acompañadas 

por la lucha en erradicar la pobreza”: Don Hélder Câmara.
14 José María VIGIL, La Opción por los Pobres es Opción por la Justicia, y no es preferencial. 

Para un reencuadramiento teológico-sistemático de la OP, en http://servicioskoinonia.
org/relat/371.htm

15 Pierre Teilhard de Chardin, 1961. 

Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos  ·  19



20  ·  

Para los griegos locura… Los crucificados

La perspectiva de TC es la de la teología oficial, aquella que sostie-
ne fundamentalmente el magisterio eclesial aún hoy16.

En esa perspectiva, la cruz real y concreta sufrida por Jesús, es 
diluida básicamente en dos momentos. Primero, asimilando todo dolor, 
ya sea un dolor de muelas como el dolor de las víctimas de las injusti-
cias, como las “cruces que hay que cargar”. Y en un segundo momento, 
todo dolor, sufrimiento, angustia es visto como “ofrenda agradable” a un 
Dios que deseaba que la terrible ofensa del pecado fuera “pagada” con la 
sangre de su hijo, en la cruz. 

Por lo tanto, la cruz ocupa un lugar fundamental para la salvación. 
En la teología del “magisterio eclesial”, a la Cruz, en lugar de rechazarla, 
se le dá un lugar de privilegio “preciso y deseado" por Dios. 

Es “necesaria”. TC no puede obviar la realidad lacerante de la 
humanidad toda17, del “mundo en movimiento”, pero rápidamente 
encuentra un “sentido”18 a esa realidad como “subproductos preciosos y 
reutilizables”. 

16 ''Alguna persona no cristiana podría preguntarnos: ¿Por qué exaltar la cruz? Podemos res-
ponder que nosotros no exaltamos una cruz cualquiera, o todas las cruces: Exaltamos 
la cruz de Jesús, porque en ella se ha revelado al máximo el amor de Dios por la 
humanidad'' . El Padre entregó a su Hijo para salvarnos, y esto comportó la muerte 
de Jesús, y la muerte en la cruz. ¿Por qué? ¿Por qué fue necesaria la cruz? .Por la 
gravedad del mal que nos tenía esclavos. La cruz de Jesús expresa ambas cosas: toda 
la fuerza negativa del mal, y toda la mansa omnipotencia de la misericordia de Dios. 
La cruz parece decretar el fracaso de Jesús, pero en realidad, señala su victoria....Y 
precisamente por esto Dios ha ?exaltado? a Jesús confiriéndole una realeza universal. 
Cuando miramos la cruz donde Jesús fue clavado -prosiguió- contemplamos el signo 
del amor infinito de Dios por cada uno de nosotros y la raíz de nuestra salvación. De 
aquella cruz brota la misericordia del Padre que abraza al mundo entero. Por medio de 
la cruz de Cristo el maligno ha sido vencido y la muerte derrotada, se nos ha dado la 
vida y restituida la esperanza.... ¡La cruz de Jesús es nuestra única y verdadera espe-
ranza! He aquí porqué la Iglesia ¿exalta?... la cruz gloriosa de Jesús, signo del amor 
inmenso de Dios. Signo de nuestra salvación, y camino hacia la resurrección. Y ésta 
es nuestra esperanza''. Papa Francisco, 14 de septiembre 2014, fiesta de la Exaltación 
de la Santa Cruz.

17 “Sufrimos y nos inquietamos al damos cuenta de que las modernas tentativas de la colec-
tivización humana, contrariamente a las previsiones de la teoría y a nuestra esperanza, 
no conducen más que a una disminución y a una esclavitud de las conciencias”. Teilhard 
de Chardin, 1965: 337. 

18 Sin sobresaltos ni precauciones en el texto, las guerras de expansión por el territorio, 
aparecen absolutamente naturalizadas como “interfecundidad…combinaciones biológi-
cas…”. Teilhard de Chardin, 1965: 267; “…lo esencial de la Historia, no consiste precisa-
mente en este encuentro, en este conflicto y, finalmente en la gradual armonización de 
estas grandes corrientes somato psíquicas? “  Teilhard de Chardin, 1965: 268; o cuando 
prácticamente asimila los acontecimientos sociales a procesos biológicos: “en los mil 
fenómenos sociales que nunca hubiéramos supuesto tan estrechamente ligados a la 

20  ·  Jose Nicolás ALESSIO



 ·  21

Veamos:

"Dolores y faltas, lágrimas y sangre: tantos subproductos (a menu-
do preciosos, por otra parte, y aun reutilizables) engendrados en ruta 
por la Noogénesis. He aquí, pues, en fin de cuentas, aquello que en un 
primer tiempo de observación y de reflexión nos revela el espectáculo 
del Mundo en movimiento. Pero esto, ¿es ya verdaderamente todo, y no 
existirá todavía algo por ver? Es decir, ¿-será absolutamente cierto, que, 
a una mirada advertida y sensibilizada por otra luz que no sea la de la 
pura ciencia, la cantidad y la malicia del Mal hic et nunc extendido por 
el Mundo refleje un cierto exceso, inexplicable por nuestra razón, a no 
ser que al efecto, normal de Evolución se aliada el efecto extraordinario 
de alguna catástrofe o desviación primordial?19

Cuando hablamos de “dolores, lágrimas, sangre”, hay que distin-
guir.20 Es indudable que ciertos "males" pueden ser "reutilizables" y 
tal vez, algunos, no muchos, y con muchas comillas, puedan ser consi-
derados "preciosos", pero la cruz no es un "subproducto", o un "efecto 
extraordinario" aliado a la normal Evolución o un punto “necesario" hacia 
el Punto Omega. O por lo menos, no lo es para nosotros.

Si así fuera, la cruz ha sido menguada en su dramaticidad, se la 
ha naturalizado e incorporado a un sistema donde se hace "ineludible". 
Estamos en el discurso de la teología "oficial", donde priman las palabras 
"sacrifico", "ofrenda", "redención", "rescate".

Sólo en términos demasiado abstractos o teóricos se podría pensar 
a la cruz como "útil", como situaciones que nos exigen valores éticos 
épicos, como aquello que pone a prueba nuestra capacidad de humani-
dad amorosa, como aquello que despierta en nosotros esa compasión e 
indignación ética como dolor insoportable. no obstante, no estará nunca 
de más decir que la cruz es aquello que absolutamente queremos evitar, 
desterrar, destruir, acabar, neutralizar. Nosotros, entendemos que "hay 

Biología: en la formación y diseminación de las lenguas; en el desarrollo y la diferencia-
ción de las nuevas industrias; en el establecimiento y la propagación de las doctrinas 
filosóficas y religiosas...” Teilhard de Chardin, 1965: 285. 

19 Teilhard de Chardin, 1965; 395-3966. 
20 El tema de fondo que aquí se aborda es “el mal”. No es el lugar para desarrollar esta 

cuestión, solo decimos desde nuestra perspectiva que el "mal" no es tanto un tema 
metafísico como un aguijón desgarrador. El mal es el sin sentido con olor a sangre 
derramada. Es la ausencia indebida de gozo y libertad, de derechos y esperanzas. Es 
un "no ser dramático", un vacío angustiante. La solución clásica de recurrir al pecado, 
en particular al pecado original, como razón del mal, no es satisfactoria para nuestras 
cruces. Las teorías de la "redención", como solución, donde un Dios ofendido necesita 
sangre para calmar su ira, tampoco. 

Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos  ·  21



22  ·  

que bajar de la cruz a los crucificados", en el decir de Jon Sobrino, no 
consolarlos dándoles un sentido de oblación sagrada.

La cruz es ignominiosa siempre. Puede ser pensada como una 
"oportunidad" para los heroísmos, pero jamás una oportunidad ni busca-
da ni deseada, ni mucho menos legitimada.

Incluso la muerte, tan rápidamente asociada en la teología clásica 
al pecado, debe ser sujeto de un par de distinciones. No es lo mismo la 
muerte, digamos "natural", "biológica", como esencial a nuestra finitud, 
que la "muerte antes de tiempo" como gusta decir Gustavo Gutiérrez. Es 
decir, morirse cuando no habría porque morirse. Incluso, no es lo mismo 
morir en un accidente previsible que morir asesinado por causa del 
Reino. Esta muerte es la muerte de cruz.

En este sentido, no es tan sencillo, yo diría es imposible, cuando 
hablamos de cruz, en el sentido jesuánico, asimilarla a procesos evoluti-
vos definidos, precisos. La muerte biológica es una cuestión de naturale-
za, los crímenes a víctimas inocentes es una cuestión de libertad humana. 
La cruz se resiste a todo "sistema", es un, si se nos permite la expresión 
"contra sistema". Es un "no-ser agónico".

La búsqueda casi angustiosa, obsesiva y rigurosa de una totalidad, 
"del todo", de "lo universal", de lo "absoluto", de la "unidad perfecta", de 
“la unidad de un todo organizado” tan presentes en la vida y los textos 
de TC, esconden el grave riesgo de obviar aquello que no es asimilable, 
aquello que sí o sí rompe la unidad, genera dispersión, conflicto, aquello 
que no encaja en los o el paradigma de pretensiones universales que 
pretende dar razón de todas las leyes naturales y ofrecer explicaciones 
finales, absolutas, cerradas.

El gran “relato evolutivo” rotundo, preciso, absoluto también debe 
ser puesto bajo sospecha.

Hay que asumir la perplejidad del anti-sistema, de lo que no enca-
ja, de lo que sale de cauce, de lo impredecible. Del fragmento que solo 
puede seguir siendo un fragmento.

La angustia del "sin sentido" de los holocaustos históricos solo 
puede repararse, y solo en parte, con el aporte decidido de vidas por la 
vida, de libertades empáticas con el dolor humano. No desde el consuelo 
de ser integrados en procesos hacia el futuro.

 El grito de los inocentes, sin dejar de ser un tema de análisis, 
filosófico, teológico, es mucho más un acicate ético, un desafío a la con-
ciencia de la humanidad. 

 Esta conciencia de la absoluta soledad, donde no hay ni justicie-
ros que impidan la masacre, ni coterráneos que busquen reparación del 

22  ·  Jose Nicolás ALESSIO



 ·  23

daño, ni ahora ni en el futuro, no debe desencadenar en la desesperanza. 
Por el contrario, redobla la apuesta a la humanidad toda que ya no puede 
quedar indiferente.

 No podemos "naturalizar", menos “sacralizar” la cruz como un dato 
irremediable o deseado por Dios en el mundo. 

La contracara de la creación no es el pecado original, es la cruz21.

En Galilea me verán… Resucitar el final de la evolución

Es cierto que ayuda, es un bálsamo, pensar en un destino feliz, el 
final deseado del Cristo Cósmico, todo en todos, todos en todo. La resu-
rrección total22. 

Pero ese bálsamo sería cómplice si nos quitara tan solo algo de la 
radicalidad en el compromiso solidario con las víctimas. De lo contrario, 
nos mentimos.

Si avanzamos, dentro de la Noosfera, a mayores estados de con-
ciencia, preguntarnos por el lugar del sufrimiento inocente concreto, es 
ineludible. A mayor inequidad, mayor conciencia. Más vida para los que 
de hecho tienen “menos vida”.

A la materia y al cuerpo, del Cristo cósmico como Omega del uni-
verso, desde estos pueblos que claman por sus derechos conculcados, 
le damos nervadura. Le ponemos piel, huesos y sangre concretas. A los 
hechos evolutivos le ponemos encarnadura, tierra, barro. Hacemos más 
real lo real. 

Hacemos memoria del resucitado sin olvidar la cruz que, en y desde 
nosotros es una crucifixión constante que se despliega con impiedad. El 
"fenómeno humano" es aquí, primaria y fundamentalmente, "crucifixión".

No nos preocupa tanto pensar “qué evoluciona” si no “quién sufre”. 

21 "... el pecado original simboliza simplemente la inevitable suerte del Mal… atado a la exis-
tencia de todo ser participado… El pecado original es la esencial reacción de lo finito 
por el acto creador. Inevitablemente, con el favor de toda la creación, él se desliza por la 
existencia. Él es el revés de toda la creación" Cfr. Caída, redención y geocentría, 1920. 
Nota sobre algunas representaciones históricas del pecado original, 1922. Colección 
Comment je crois, 1969. 

22 Ya dijimos que para TC la "cruz" es un "paso" necesario para obtener algo mejor, como 
un impulso para obtener lo mejor de lo faltante en la evolución cósmica. “A través de su 
Resurrección, Cristo es liberado de toda limitación de su poder y de la eficiencia de su 
actividad y es entonces capaz de guiar el desarrollo cósmico hacia el ‘Punto Omega’, 
que es la ‘amorización’ terminal (retorno al amor), que se perfecciona en la Parusía, 
el retorno de Cristo." Cfr. “Teilhard perspective” de la “American Teilhard Association” 
Volume 41, Number 1, Spring 2008 (http://amigos.teilharddechardingrupodeestudio.org/
index.php/articulos/11-una-valoracion-historica-del-vaticano-a-teilhard-de-chardin).

Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos  ·  23



24  ·  

Así, la resurrección, como gusta decir Rubén Dri23, es insurrección.

Celebrar la "resurrección" como final fundando en la esperanza, 
alivia la angustia del sin sentido de la cruz, pero es también acicate de 
acciones insurrectas.

La "angustia" de aquello que no es asimilable a ningún sistema o 
proceso evolutivo, solo puede resolverse por vía de la acción comprome-
tida. Solo anunciamos resurrección con legitimidad y veracidad cuando 
mi libertad estupefacta ante el dolor humano se vuelve como el sama-
ritano al herido del camino. Se resucita en las prácticas liberadoras. Si 
solo o principalmente se le predicara al herido un final feliz en el "más 
allá", o en algún momento de la evolución cósmica, estaría falseando a la 
libertad y al amor. 

Estaría estafando. Debo bajar de mi andadura y curar a los heridos. 

Por eso, en la "tela del universo", en esa red de "pan-interligación", 
las víctimas inocentes, la historia del sufrimiento humano, ocupa un lugar 
privilegiado, no como un "momento" del enrollamiento cósmico que ter-
minaría banalizando la crueldad del sufrimiento inocente. 

No siempre podremos ni curar a todos los heridos ni a todas sus 
lastimaduras. Quedan gritos agónicos sin respuesta de ninguna libertad. 
Esta ausencia de respuestas debiera ser un motivo más para impedir que 
se multipliquen estos gemidos. ¿Qué pasará con esos "sin respuesta"? No 
lo sabemos.

Creemos que los degollados estarán junto al cordero. “Y uno de los 
ancianos habló diciéndome: Estos que están vestidos con vestiduras blan-
cas, ¿quiénes son y de dónde han venido? Y yo le respondí: Señor mío, 
tú lo sabes. Y él me dijo: Estos son los que vienen de la gran tribulación, 
y han lavado sus vestiduras y las han emblanquecido en la sangre del 
Cordero. Por eso están delante del trono de Dios, y le sirven día y noche 
en su templo; y el que está sentado en el trono extenderá su tabernáculo 
sobre ellos" (Ap 7, 13). 

Creemos que serán privilegiados en el último y definitivo banque-
te. Creemos que marcharán victoriosos deslumbrantes. Creemos que no 
serán extinguidos ni olvidados. Lo creemos y por eso somos empáticos 
con su suerte. Cuando decimos Dios o Resurrección estamos afirmando 
esta creencia.

Para "centrar" a los empobrecidos, no alcanza con situarlos como 
objetos de la moralidad. No alcanza con decir "por ellos algo hay que 

23 Ruben Dri, Insurrección y Resurrección, ediciones Centro de Estudios Ecuménicos, 1979. 

24  ·  Jose Nicolás ALESSIO



 ·  25

hacer". Por un lado hay que seguir pensando al empobrecido como 
"sujeto" de liberación y por otro, hay que pensar a las víctimas como lo 
absolutamente insobornable, indomable en cualquier sistema, estructura 
o trayectoria evolutiva.

Esa "memoria martirial” es un aguijón ético imposible de olvidar. Y 
esa memoria también es de “resurrección”. Y ese mal, no es simplemente 
"finitud" humana o cósmica, es una cruz que no se puede asimilar a nin-
gún proceso ni ordenación evolutiva. La historia de las víctimas nos lo 
recuerda de manera permanente.

Corolarios abiertos

¿Hay un final? No lo sabemos. Algunos creen que sí. TC era uno de 
ellos. Y lo creía fervientemente24. 

La Cristogénesis llegando al “Punto Omega”, el “Polo superior de 
la Evolución”. La trama del universo ha llegado a su plenitud. ¿Y los cru-
cificados? 

¿Habrán ocupado sólo un lugar necesario y funcional para el final 
de este desarrollo evolutivo?

La Misa Cósmica ¿reserva en el banquete un lugar privilegiado para 
con ellos? No lo sabemos. Algunos creen que sí. TC no desarrolla este 
punto.

Ese "lugar privilegiado" que históricamente es el territorio de “los 
últimos" desde el cual se nos exige una toma de posición, en la consu-
mación de los resucitados, en la red viva entre los seres, no podría dejar 
en el olvido o en un lugar menor, a las víctimas. 

No sólo no debiera perderse la individuación, la personaliza-
ción, como bien lo advierte TC cuando habla del punto Omega o de la 
Cristogénesis si no que se trata de individuos y personas que, en una 
situación particular, merecen mayor atención: los injusticiados. 

El “futuro inextinguible”25, si quiere ser de verdad “futuro” y “para 
siempre” lo exige.

Desde estas tierras heridas, no podemos dejar de replicar el grito 
de los pobres. Si la “angustia” y el “malestar” atraviesan nuestros corazo-

24 “El fin del Mundo; reinversión de equilibrio, separando al Espíritu, ya totalmente construido, 
de su matriz material, para así hacerlo descansar, entonces con todo su peso, en el 
seno de Dios-Omega.“ Teilhard de Chardin, 1965: 366.

25 Teilhard de Chardin, 1965: 297. 

Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos  ·  25



26  ·  

nes, el corazón del “hombre moderno” tema TC, hace explícito26, no será 
si no por la Cruz. 

Ante la Cruz que sigue presente y fatídica, la única actitud legítima 
es evitarla y si no se la puede evitar, curar las heridas. 

El “acceso definitivo” a cualquier tipo de “Conciencia” o “ilumina-
ción” no será tal sin justicia o lucha por la justicia para con negados de 
este mundo.27

De lo contrario, estaremos muy lejos de encontramos a nosotros 
mismos y muy lejos del “descanso” deseado.28

A la pregunta sobre el futuro, sobre “un mañana definitivo”; la “sali-
da conveniente” de la evolución; la “consumación suprema”:

“… ¿qué es lo que debe ser el porvenir para que lleguemos a tener 
la fuerza, o incluso la alegría, de aceptar sus perspectivas y de soportar 
su peso?”29

Nuestra respuesta es : más libertad, más justicia.

26 “Pero menos todavía podemos dudar de manera seria, pienso yo, de que, bajo el efecto 
de una Reflexión que se socializa, los hombres de hoy lleguen a estar particular-
mente inquietos, más aún de lo que lo estuvieron en ningún momento de la Historia. 
Consciente o inesperada, la angustia, una angustia fundamental del ser, atraviesa, a 
pesar de las sonrisas, el fondo de los corazones al final de todas nuestras conversa-
ciones. Poco importa en realidad el hecho de que en nosotros la raíz de esta ansiedad 
pueda estar reconocida de una manera precisa. Algo nos amenaza, algo nos falta más 
que nunca, sin que sepamos exactamente de lo que se trata. Intentemos, pues, poco 
a poco, localizar el origen de este malestar, decantando las causas ilegítimas del des-
equilibrio hasta descubrir el sitio doloroso sobre el cual debemos aplicar el remedio, si 
éste existe en realidad”. Teilhard de Chardin, 1965: 291. 

27 “ …desde hace siglo y medio está a punto de realizarse en nuestros espíritus el acon-
tecimiento tal vez más prodigioso jamás registrado por la Historia: el acceso definitivo 
de la Conciencia hacia un cuadro de dimensiones nueva, y como consecuencia, el 
nacimiento de un Universo completamente renovado, sin un cambio de sus líneas ni de 
sus pliegues, por una simple transformación de su trama íntima”. Teilhard de Chardin, 
1965: 280.

28 “Ya no solo, pues , el Pensamiento formando parte de la Evolución bajo el aspecto de una 
anomalía o de un epifenómeno, sino una Evolución de tal manera reductible perfecta-
mente e identificable a una marcha hacia el Pensamiento, que el mismo movimiento 
de nuestra alma puede expresar y medir los progresos mismos de la Evolución. En 
realidad, y siguiendo la fuerte expresión de Julián Huxley, el Hombre descubriendo que 
su propio ser no es otra cosa que la evolución convertida en consciente de sí misma...
En tanto no lleguen a estar colocados en esta perspectiva, nunca, me parece, nuestros 
espíritus modernos (precisamente por ser modernos y en tanto que modernos) podrán 
hallar descanso y ello por el hecho de que en esta cima, y sólo en ella, les esperan el 
descanso y la iluminación”.Teilhard de Chardin, 1965: 283. 

29 Teilhad de Chardin, 1965: 294. 

26  ·  Jose Nicolás ALESSIO



 ·  27

30 “…la coronación de la Evolución en un acto supremo de visión colectiva obtenido por un 
esfuerzo panhumano de investigación y de construcción Saber para saber. Pero tam-
bién, y aún quizá más aún, saber para poder.” Teilhard de Chardin, 1965: 317. 

31 “…una conquista de la Materia puesta al servicio del Espíritu. Poder más para actuar más. 
Pero finalmente, y por encima de todo, actuar más para llegar a ser más”. Teilhard de 
Chardin, 1965: 318. 

32 “Sólo el amor, por la misma razón de ser el único que debe tomar y reunir a todos los seres 
por el fondo de sí mismos, es capaz y este es un hecho de la cotidiana experiencia de 
dar plenitud a los seres, como tales, al unirlos”. Teilhard de Chardin, 1965: 337. 

33 El amor universal: no ya un algo psicológicamente posible, sino más aún, la única forma 
completa y última con que podemos amar”. Teilhard de Chardin, 1965: 339. 

34 “Y aquí es cuando pienso en el amor cristiano. El amor cristiano, este algo incomprensible 
para aquellos que no lo han gustado. Que lo infinito y lo intangible puedan ser amables; 
que el corazón humano pueda latir para su prójimo con una caridad verdadera, todo eso 
parece a muchas personas que conozco simplemente imposible y casi monstruoso. Y, 
no obstante, fundado o no sobre una ilusión, que existe un tal sentimiento y que incluso 
llegue a ser anormalmente potente, ¿cómo dudarlo con sólo registrar de una manera 
brutal los resultados que nunca cesa de producir a nuestro alrededor?”. Teilhard de 
Chardin, 1965: 375. 

No alcanza tan solo el saber para ser, el saber para poder30. 
Tampoco alcanza el “poder para actuar, actuar para ser más”31. 

Si el amor es la “energía cósmica Fontal”32 del universo los últi-
mos deberán ser los primeros. De lo contrario, ese “amor” es sólo una 
abstracción. 

Y el “amor universal”33 un engaño por más que le diga “cristia-
no”34. 

Teilhard: Una relectura desde los empobrecidos  ·  27



28  ·  



 ·  29

Teilhard:

o homem que pensou o Universo
Frei BETTO*

São Paulo, SP, Brasil

No domingo de Páscoa, 10 de abril de 1955, na comunidade dos 
jesuítas em Nova York, o padre Pierre Teilhard de Chardin, de 73 anos, 
levantou-se da cadeira para servir-se de chá. Não conseguiu chegar à 
mesa. Um ataque cardíaco fulminante pôs fim à sua vida. Em seu enterro 
havia duas ou três pessoas. 

Para muitos, sua morte representava um alívio, pois cessara o movi-
mento daquele cérebro poderoso. Como todos que ousam pensar pela 
própria cabeça, recusando-se a acreditar que a verdade é necessariamente 
filha da autoridade, Teilhard teve um final solitário.

Poucos sabiam que aquela cabeça que parara de pensar fora capaz 
de conceber uma das mais abrangentes visões do Universo, na qual todos 
os elementos se integram, das micropartículas subatômicas à atração de 
toda a matéria pelo Ponto Ômega – que coroaria todos o processo de 
evolução da natureza. 

Essa grandiosa síntese, registrada em livros e artigos – que, durante 
sua vida, seus superiores eclesiásticos nunca permitiram que fossem publi-
cados, com receio de um novo caso Galileu-, integra as mais profundas 
intuições espirituais aos mais avançados conceitos científicos, reduzindo 
a barreira que separa razão e fé. Sua contribuição vai da geologia à teolo-
gia, passando pela física, química, biologia, paleontologia e antropologia. 
Publicada após a sua morte, a obra de Teilhard alcançou, na primeira 
metade da década de 1960, uma repercussão inesperada, figurando meses 
nas listas de best sellers das principais cidades da Europa e dos EUA. 

A renovação católica no Concílio Vaticano II (1962-1965) teve suas 
entrelinhas marcadas pelo pensamento teilhardiano, que ajudou a Igreja a 



30  ·  

abrir-se ao diálogo com a ciência e a inserir-se no mundo moderno, aban-
donando sua secular desconfiança em relação às evidências empíricas da 
pesquisa científica e à autonomia da razão. 

Nascido em 1º. de maio de 1881, em Auvergne - próximo a 
Clermont-Ferrand, no centro da França -, Pierre Teilhard de Chardin foi 
o quarto dos onze filhos de uma família da antiga nobreza. Sua mãe era 
neta de Voltaire (1694-1778), que introduziu na França as teorias de Isaac 
Newton e combateu toda espécie de superstição e intolerância. 

Desde pequeno Teilhard demonstrava vivo interesse pela região 
vulcânica em que morava. Aos 11 anos, ingressou no colégio jesuíta de 
Mongré, onde seu maior interesse era uma matéria que não constava do 
currículo – a geologia. Fascinado pelas epístolas de São Paulo, e motiva-
do pelo “desejo do mais perfeito”, ou seja, de consagrar-se pela vocação 
religiosa, teve a sorte de encontrar um padre-mestre que o convenceu de 
que o melhor serviço de Deus pode ser o amor às pedras... 

Mais tarde, em 1934, ele escreveria: “A originalidade da minha 
crença, da minha convicção, consiste no fato de que ela tem suas raízes 
em dois domínios da vida que, habitualmente, são considerados anta-
gônicos. Por formação e educação intelectual, eu pertenço aos filhos do 
céu. Mas, por temperamento e por estudos profissionais, sou um filho 
da terra. Colocado, assim, entre dois mundos, não estabeleci nenhuma 
separação interior entre eles. Deixei que estes dois mundos agissem em 
plena liberdade um sobre o outro, no mais profundo de mim mesmo” (Je 
m’e explique, p.213-215).

O anticlericalismo reinante na França no início do século XX fez 
com que o jovem Teilhard fosse transferido para a Ilha de Jersey, onde, 
durante três anos, estudou filosofia e teologia. Em seguida, enviaram-no 
ao colégio do Cairo, como professor de física e química. Deixou-se então 
invadir pela mística oriental, que contribuiu para aprofundar seus méto-
dos de oração e a experiência de intimidade com Deus, como Alguém a 
quem o crente se entrega e se integra. Essa experiência o marcaria para 
sempre, criando as bases de sua visão unitária do Universo. 

De 1908 a 1912, estudou teologia em Hastings, na Inglaterra. Em 
24 de agosto de 1911, recebeu a ordenação sacerdotal. No ano seguinte, 
cursou paleontologia no Museu de Paris, onde, pela primeira vez, entrou 
em contato com as ideias socialistas, através de seus colegas de trabalho.

Na prática, a teoria é outra

Em 1913, Teilhard de Chardin participa de sua primeira expedição, 
para investigar pinturas primitivas em cavernas da Espanha. Foi neste 

30  ·  Frei BETTO



 ·  31

momento que, aos 32 anos, imerso na busca do interior da matéria, ele 
descobre o amor a uma mulher. “Estando desde a infância – escreve ele 
em O Coração da Matéria – à procura do coração da matéria, era inevi-
tável que, um dia, eu me encontrasse face a face com o Feminino. [...] 
Parece-me indiscutível que ao homem – mesmo a serviço de uma causa 
ou de Deus – não é possível nenhum acesso à maturidade e à plenitude 
espirituais fora de qualquer influência sentimental que venha nele sen-
sibilizar a inteligência e suscitar, pelo menos inicialmente, as potências 
de amar.”

Nunca se soube com certeza quem foi a mulher que despertou o 
coração do padre Teilhard. Aliás, esse tipo de curiosidade é próprio de 
quem, afetivamente mal resolvido, projeta-se na vida alheia, como os 
ávidos leitores de revistas que tratam dos bastidores da vida de atores 
e atrizes. Ou daqueles que, como dizia Jesus, estão sempre prontos a 
denunciar o cisco no olho alheio, mas não são capazes de enxergar a 
trave no próprio.

Durante a guerra de 1914-1918, serve como enfermeiro, e medita 
sobre o sentido da catástrofe dentro de uma visão maior da história. 
Em 1918, ao afirmar seu compromisso definitivo com a vida religiosa, 
ao fazer os votos solenes, declara que quer destinar seu sacerdócio “a 
divinizar as potências da Terra”. No ano seguinte, entra em contato com 
Maurice Blondel (1861-1949), que vislumbrava o sobrenatural emergindo 
na imanência e na ação, e escreve O poder espiritual da matéria.

Doutora-se em ciência em 1922, na Sorbonne, onde apresenta tese 
sobre Os mamíferos do Eoceno Inferior francês e suas situações. Passa a 
ensinar geologia no Instituto Católico de Paris, até que, em 1923, faz sua 
primeira viagem à China, onde permanece seis meses pesquisando no 
deserto de Ordos, em Tien-Tsin, quando participa da descoberta de um 
depósito de instrumentos paleolíticos, primeira prova da existência do 
homem pré-histórico ao sul daquela região chinesa. Escreve então uma 
de suas mais belas obras, A missa sobre o mundo.

A China representa seu ingresso não apenas numa outra cultura, 
despojada do racionalismo ocidental, mas também em uma outra sensibi-
lidade de apreensão dos fenômenos naturais e históricos. Teilhard como 
que se liberta da lógica cartesiana e de uma espiritualidade onde as ver-
dades a serem criadas tendem a predominar sobre a experiência amorosa 
a ser vivida. Rompe-se, a seus olhos, o limite que, no pensamento ociden-
tal, separa o sagrado e o profano. Toda a realidade se lhe apresenta agora 
diáfana, teofânica, como se imanência e transcendência surgissem a seus 
olhos em cristalina transparência.

Teilhard: o homem que pensou o Universo  ·  31



32  ·  

Se volta a Paris em 1924, seus trabalhos científicos adquirem fama, 
a ponto de lotar os auditórios em que fazia conferências. Seus superiores, 
preocupados com suas ideias, consideradas pouco ortodoxas aos olhos 
de Roma, o forçam a abandonar a cadeira do Instituto Católico de Paris e 
a retornar à China, numa espécie de exílio involuntário. 

De novo em Tien-Tsin, escreve O meio divino e se integra aos 
círculos de cientistas internacionais. Em 1929, participa da descoberta 
de Sinantropo, em Chou-Kou-Tien, e passa a preocupar-se com a origem 
da espécie humana. Em meados de 1931, inicia uma viagem científica, 
de um ano, ao Turquestão chinês. Até 1939, participa de expedições na 
Índia, em Java e na Birmânia. “A ciência me parece uma finalidade cada 
vez menos suficiente à minha existência”, admite. “O verdadeiro interesse 
de minha vida, há muito tempo, é um certo esforço para descobrir Deus 
no mundo.” Começa então a redigir sua obra mais famosa, O fenômeno 
humano. 

É proibido falar

Em 1940, o Japão invade a China; e a Alemanha, a França, defla-
grando a Segunda Grande Guerra. O Vaticano obriga Teilhard a perma-
necer em Pequim até 1946, proibido de publicar seus escritos e divulgar 
o resultado de suas pesquisas. Retorna a Paris em abril de 1946, disposto 
a “trabalhar na reconstrução do espírito”. Debate marxismo e existen-
cialismo com Berdiaeff (1874-1948), filósofo russo radicado na capital 
francesa e tido como um dos inspiradores do existencialismo cristão e 
do personalismo comunitário. Discute o valor espiritual do organismo 
humano com Gabriel Marcel (1889-1973), filósofo e dramaturgo francês 
que considerava o homem um peregrino do absoluto. E dialoga sobre o 
sentido da matéria com Lavelle (1883-1951), filósofo francês que trabal-
hara numa filosofia dos valores. 

O Colégio da França lhe oferece uma cadeira e ele se dirige a 
Roma para pedir a seus superiores permissão de aceitá-la, bem como de 
publicar O fenômeno humano. Nada consegue, senão o reconhecimento 
da comunidade científica que, em 1951, o nomeia membro da Academia 
de Ciências da França. 

No ano anterior, ele havia escrito O coração da matéria, sua auto-
biografia intelectual e espiritual. Segue para a África do Sul à procura dos 
australopitecos. Em seguida, vai a Nova York, quando seus superiores o 
ordenam a retornar à China, onde as expedições científicas e as dificul-
dades de comunicação não lhe permitiam divulgar suas ideias. 

Na mesma época, realizam-se congressos sobre a evolução da natu-

32  ·  Frei BETTO



 ·  33

reza, como o Simpósio Católico de Quebec, no Canadá, para o qual ele 
não é convidado, embora participem cientistas ateus. Retorna à França 
em 1954, e se entusiasma pela experiência dos padres-operários. Mas 
poucos meses depois o enviam de novo aos EUA, de onde jamais retor-
naria com vida.

Membro da Companhia de Jesus, uma ordem religiosa que tem 
como característica a fidelidade indiscutível ao papa, Teilhard de Chardin 
soube, entretanto, não confundir compromissos institucionais com obscu-
rantismo intelectual. Buscou a verdade lá onde ela estivesse, nas pedras 
das montanhas ou nos esqueletos dos ancestrais da raça humana, con-
fiante de que a evidência da verdade é filha do tempo. Por isso, mesmo 
censurado e calado, exilado e marginalizado, não abandonou suas pes-
quisas e escreveu convencido de que a posteridade lhe daria razão, tendo 
tido o cuidado de confiar os originais a parentes e amigos com liberdade 
de divulgar sua obra. Obedeceu sem conceder, lutando sempre pelo dire-
ito de publicar seus escritos. 

À época, tais litígios eram tratados nos bastidores eclesiásticos, sem 
que a imprensa tivesse acesso ou mesmo interesse em difundi-los. A lei-
tura das cartas de Teilhard demonstra que, solitário em sua luta, ele não 
se deixou abater, pois soube transformar as limitações em purificadora 
ascese, como quem se deixa transportar para outro nível de valoração dos 
fatos e reconhecer que a profecia é como um espelho no qual sempre se 
reflete a má consciência do poder.

Teilhard: o homem que pensou o Universo  ·  33



34  ·  

Getting the Poor Down From the Cross 
Cristology of Liberation

Getting the Poor Down from the Cross: still on line digital edition, which was 
printed on paper in many places, 314 pp

Bajar de la cruz a los pobres: edición digital en línea, y también una edición en 
papel, por Dabar, México 293 pp.

Descer da Cruz os Pobres: edição só em papel, pela Paulinas, São Paulo, 357 pp
Deporre i poveri dalla croce: edizione soltanto digitale, nella rete. 

More information at the webpage:
InternationalTheologicalCommission.org

See also, alternatively: servicioskoinonia.org/LibrosDigitales

Printable originals with full resolution can still be requested for local editions 
without profit purposes. 

A classical work of EATWOT's International Theological Commission

In 30 days after the «Noti-
fication» against Jon Sobrino, 
the EATWOT's International 
Theological Commission re-
quested and collected the 
contributions of more than 40 
theologians, from all over the 
world, to reflect and testify 
about their theological work, 
as «getting the poor down from 
the cross». 

As a result, there is this 
digital book, which in its first 
week -40 days after the «Noti-
fication- registered more than 
three thousand downloads.

It continues to be on line 
for downloading in several 
languages (English, Spanish, 
Italian) and in paper (English, 
Spanish, Portuguese).



 ·  35

El domingo de Pascua, 10 de abril de 1955, en la comunidad de los 
jesuitas en Nueva York, el padre Pierre Teilhard de Chardin, de 73 años, 
se levantó de su silla para servirse un té. No consiguió llegar a la mesa. 
Un ataque cardiaco fulminante puso fin a su vida. En su entierro hubo 
dos o tres personas.

Para muchos, su muerte representaba un alivio, pues cesaría el 
movimiento de aquel cerebro poderoso. Como todos los que osan pensar 
con su propia cabeza, negándose a aceptar que la verdad es necesaria-
mente hija de la autoridad, Teilhard tuvo un final solitario.

Pocos sabían que aquella cabeza que paró de pensar, fuera capaz 
de concebir una de las más comprensivas visiones del Universo, en el que 
todos los elementos se integran; desde las micro-partículas subatómicas a 
la atracción de toda la materia por el Punto Omega, que coronaría todos 
los procesos de la evolución de la naturaleza.

Esa grandiosa síntesis, registrada en libros y artículos –que durante 
su vida, sus superiores eclesiásticos nunca permitieron que fuesen publi-
cados por miedo a un nuevo caso Galileo–, integra las más profundas 
intuiciones espirituales con los más avanzados conceptos científicos, redu-
ciendo la barrera que separa razón y fe. Su aportación va de la geología 
a la teología, pasando por la física, química, biología, paleontología y 
antropología. Publicada después de su muerte, la obra de Teilhard alcan-
zó, en la primera mitad de la década de 1960, una repercusión inesperada, 
figurando durante meses en las listas de best sellers de las principales 
ciudades de Europa y de Estados Unidos.

Teilhard:

o hombre que pensó el Universo
Fray BETTO

São Paulo,  SP, Brasil



36  ·  

La renovación católica en el Concilio Vaticano II (1962-1965) tuvo 
sus entrelíneas marcadas por el pensamiento teilhardiano, que ayudó a 
la Iglesia a abrirse al diálogo con la ciencia e insertarse en el mundo 
moderno, abandonando su secular desconfianza en relación a las eviden-
cias empíricas de la investigación científica y a la autonomía de la razón.

Nacido el 1º de mayo de 1881, en Auvergne –próximo a Clermont-
Ferrand, en el centro de Francia–, Pierre Teilhard de Chandin fue el cuar-
to de los once hijos de una familia de la antigua nobleza. Su madre era 
nieta de Voltaire (1694-1778), que introdujo en Francia las teorías de Isaac 
Newton y combatió toda especie de superstición e intolerancia.

Desde pequeño Teilhard demostraba vivo interés por la región 
volcánica en que vivía. A los 11 años, ingresó en el colegio jesuita de 
Mongré, donde su mayor interés era una materia que no constaba en 
el currículo: la geología. Fascinado por las epístolas de San Pablo, y 
motivado por el “deseo de lo más perfecto”, o sea, de consagrarse por 
la vocación religiosa. Tuvo la suerte de encontrar un padre maestro que 
lo convenció de que el mejor servicio de Dios puede ser el amor a las 
piedras… En 1934 le escribiría: 

La originalidad de mi creencia, de mi convicción, consiste en el 
hecho de que ella tiene sus raíces en dos dominios de la vida que, habi-
tualmente, son considerados antagónicos. Por formación y educación 
intelectual, yo pertenezco a los hijos del cielo. Mas, por temperamento y 
por estudios profesionales, soy un hijo de la tierra. Colocado así, entre 
dos mundos, no establecí ninguna separación interior entre ellos. Dejé 
que estos dos mundos procediesen en plena libertad uno sobre el otro, 
en lo más profundo de mí mismo. (Je m'e explique, p. 213-215).

El anticlericalismo reinante en Francia al inicio del siglo XX hace 
que el joven Teilhard fuese transferido a la Isla de Jersey, donde durante 
tres años estudió filosofía y teología. Seguidamente, lo enviaron al cole-
gio de El Cairo como profesor de física y química. Se dejó entonces inva-
dir por la mística oriental, que contribuyó a profundizar sus métodos de 
oración y la experiencia de intimidad con Dios, como Alguien a quien el 
creyente se entrega y se integra. Esa experiencia lo marcará para siempre, 
creando las bases de su visión unitaria del Universo.

De 1908 a 1912, estudió teología en Hastings, Inglaterra. El 24 de 
agosto de 1911 recibió la ordenación sacerdotal. Al año siguiente, cursó 
paleontología en el Museo de París, donde, por primera vez, entró en 
contacto con las ideas socialistas, a través de sus colegas de trabajo.

36  ·  Frei BETTO



 ·  37

En la práctica, la teoría es otra

En 1913, Teilhard de Chardin realiza su primera expedición para 
investigar pinturas primitivas en cavernas de España. Fue en este momen-
to cuando, a los 32 años, inmerso en la búsqueda del interior de la mate-
ria, descubre el amor a una mujer. 

Estando desde la infancia –escribe en El Corazón de la Materia– 
procurando el corazón de la materia, era inevitable que, un día, yo me 
encontrase cara a cara con lo Femenino (…) Me parece indiscutible que 
al hombre –igual al servicio de una causa o de Dios– no le es posible el 
acceso a la madurez y a la plenitud espiritual fuera de cualquier influen-
cia sentimental que venga en él a sensibilizar la inteligencia y suscitar, 
por lo menos inicialmente, las potencias de amar.

Nunca se supo, con certeza, quién fue la mujer que despertó el 
corazón del padre Teilhard. Por otra parte, ese tipo de curiosidad es pro-
pio de quien, afectivamente mal resuelto, se proyecta en la vida ajena, 
como los ávidos lectores de revistas que tratan entre bastidores de la vida 
de actores y actrices. O de aquellos que, como dice Jesús, están siempre 
prontos a denunciar la paja en el ojo ajeno, pero no son capaces de ver 
la viga en el propio.

Durante la guerra de 1914-1918 sirve como enfermero, y medita 
sobre el sentido de la catástrofe dentro de una visión mayor de la histo-
ria. En 1918, al afirmar su compromiso definitivo con la vida religiosa, 
al hacer los votos solemnes, declara que quiere destinar su sacerdocio “a 
divinizar las potencias de la Tierra”. Al año siguiente entra en contacto 
con Maurice Blondel (1861-1949), que vislumbraba lo sobrenatural emer-
giendo en la inmanencia y en la acción, y escribe El Poder espiritual de 
la Materia.

Se doctora en Ciencias en 1922, en la Sorbona, donde presenta la 
tesis sobre Los mamíferos del Eoceno inferior francés y sus situaciones. 
Pasa a enseñar geología en el Instituto Católico de París, hasta que en 
1923, realiza su primer viaje a Tien-Tsin, China, donde permanece seis 
meses investigando en el Desierto de Ordos. Es cuando participa en el 
descubrimiento de un depósito de instrumentos paleolíticos, primera 
prueba de la existencia del hombre prehistórico al sur de aquella región 
china. Escribe entonces una de sus más bellas obras, La Misa sobre el 
Mundo.

China representa su ingreso no solamente en otra cultura, despoja-
da del racionalismo occidental, sino también en otra sensibilidad de apre-
hensión de los fenómenos naturales e históricos. Teilhard como que se 
libera de la lógica cartesiana y de una espiritualidad donde las verdades 

Teilhard: el hombre que pensó el Universo  ·  37



38  ·  

que serán creadas tienden a predominar sobre la experiencia amorosa a 
ser vivida. Se rompe, a sus ojos, el límite que, en el pensamiento occiden-
tal, separa lo sagrado y lo profano. Toda la realidad se le presenta ahora 
diáfana, teofánica, como si inmanencia y transcendencia surgiesen a sus 
ojos en cristalina transparencia.

De vuelta a Paría en 1924, sus trabajos científicos adquieren fama, 
a punto de llenar los auditorios en que pronuncia conferencias. Sus supe-
riores, preocupados con sus ideas, consideradas poco ortodoxas a los 
ojos de Roma, lo fuerzan a abandonar la cátedra del Instituto Católico de 
París y a retornar a China, en una especie de exilio involuntario.

De nuevo en Tien-Tsin, escribe El Medio divino y se integra a los 
círculos de científicos internacionales. En 1929, participa en el descubri-
miento del Sinántropo en Chou-Kou-Tien, y pasa a preocuparse con el 
origen de la especie humana. A mediados de 1931, inicia un viaje cientí-
fico de un año al Turkestán chino. En 1939 participa en expediciones a 
la India, Java y Birmania. “La ciencia me parece una finalidad cada vez 
menos suficiente para mi existencia”, admite. “El verdadero interés de mi 
vida, hace mucho tiempo, es un cierto esfuerzo para descubrir Dios en el 
mundo.” Comienza entonces a escribir su obra más famosa: El Fenómeno 
Humano.

Prohibido hablar

En 1940, Japón invade China; y Alemania y Francia deflagran la 
Segunda Guerra Mundial. El Vaticano obliga a Teilhard a permanecer en 
Pekín hasta 1946, prohibiéndole publicar sus escritos y divulgar el resul-
tado de sus investigaciones. Retorna a París en abril de 1946, dispuesto a 
“trabajar en la reconstrucción del espíritu”. Debate marxismo y existencia-
lismo con Berdiaeff (1874-1948), filósofo ruso radicado en la capital fran-
cesa y tenido como uno de los inspiradores del existencialismo cristiano 
y del personalismo comunitario. Discute el valor espiritual del organismo 
humano con Gabriel Marcel (1889-1973), filósofo y dramaturgo francés 
que consideraba al hombre un peregrino de lo absoluto. Dialoga sobre el 
sentido de la materia con Lavalle (1883-1951), filósofo francés que trabajó 
en una filosofía de los valores.

El Colegio de Francia le ofrece una cátedra y él se dirige a Roma 
para pedir a sus superiores permiso para aceptarla y para publicar El 
Fenómeno Humano. Nada consigue, sino sólo el reconocimiento de la 
comunidad científica que, en 1951, le nombra miembro de la Academia 
de Ciencias de Francia.

38  ·  Frei BETTO



 ·  39

El año anterior, el había escrito El corazón de la materia, su auto-
biografía intelectual y espiritual. Va África del Sur a la procura de los 
australopithecus. A continuación va a Nueva York, cuando sus superiores 
le ordenan volver a China, donde las expediciones científicas y las difi-
cultades de comunicación no le permitían divulgar sus ideas.

En la misma época se realizan congresos sobre la evolución de 
la naturaleza, como el Simposio Católico de Quebec, en Canadá, al que 
él no fue invitado, y en el que participaron científicos ateos. Regresa a 
Francia en 1954, y se entusiasma por la experiencia de los sacerdotes 
obreros. Pero pocos meses después lo envían de nuevo a Estados Unidos, 
de donde jamás retornaría con vida.

Teilhard era miembro de la Compañía de Jesús, una orden religiosa 
que tiene como característica la fidelidad indiscutible al papa. Teilhard 
de Chardin sabe no confundir compromisos institucionales con oscuran-
tismo intelectual. Buscó la verdad donde ella estuviese, en las piedras 
de las montañas o en los esqueletos de los ancestros de la raza humana, 
confiado de que la evidencia de la verdad es hija del tiempo. Por eso, fue 
censurado y callado, exiliado y marginado, pero no abandonó sus inves-
tigaciones y escribió convencido de que la posteridad le daría la razón; 
teniendo cuidado de confiar los originales de sus escritos a parientes y 
amigos con libertad de divulgar su obra. Obedeció sin conceder, luchan-
do siempre por el derecho de publicar sus escritos.

En aquella época, tales litigios eran tratados entre bastidores ecle-
siásticos, sin que la prensa tuviese acceso o interés en difundirlos. La 
lectura de las cartas de Teilhard demuestran que, solitario en su lucha, 
no se dejó abatir, pues supo transformar las limitaciones en ascesis puri-
ficadora, como quien se deja transportar a otro nivel de valoración de los 
hechos, y reconocer que la profecía es como un espejo en el que siempre 
se refleja la mala conciencia del poder.

Teilhard: el hombre que pensó el Universo  ·  39



40  ·  

An Autobiographical 
Excursus on the

Art of Theologizing
in Asia

Alousius
Tie-ris,
5 * >
Tulana Research Centre, 
Gonawala-Kelaniya 
Sri Lanka, 2013



 ·  41

Teilhard de Chardin:

um místico em comunhão com o Universo
Maria Clara LUCCHETTI BINGEMER*

Rio de Janeiro, RJ, Brasil

O ano de 2015 marca uma data importante para aqueles – muitos! – 
que são admiradores incondicionais do grande jesuíta francês, cientista e 
místico, Pierre Teilhard de Chardin. Celebram-se neste ano os 60 anos de 
sua morte. No mundo inteiro preparam-se homenagens e a nossa gostaria 
de ser uma modesta nota que se somasse a esta sinfonia universal, bem 
ao gosto de Teilhard.

É inegavelmente fascinante a figura deste explorador do universo, 
que amava a matéria e nela contemplava a face do Criador e que por suas 
pesquisas ousadas e sua liberdade de pensamento esteve durante longo 
tempo, em vida, proibido de publicar seus escritos. Ao morrer, os mesmos 
vieram a público e hoje Teilhard é um dos mais respeitados pensadores 
cristãos, não sendo consideradas suas obras perigo algum para a fé cristã. 
É mesmo livro de cabeceira e inspirador de papas e teólogos.1 

Nossa proposta neste texto é fazer uma leitura da obra de Teilhard 
a partir da América Latina e, nela, de uma situação bem concreta: o consu-
mismo, característica da pós-modernidade, que se instalou aqui em nosso 
continente. Nossa premissa é que a fúria consumista em um continente 
marcado pela pobreza dissociou ser humano e cosmos, homem, mulher 
e natureza, criando uma falta de sensibilidade para os sentidos humanos 
que chega a ser extremamente nociva para sua própria humanidade.

Em primeiro lugar, portanto, analisaremos esse “recesso dos sen-
tidos” trazido pela sociedade moderna e pós-moderna, procurando per-
ceber como afeta os habitantes do mundo inteiro e não menos os da 
América Latina. Veremos como esse estado de coisas afeta não somente 



42  ·  

a racionalidade, mas o desejo, pulsão mais profunda e humanizante do 
homem e da mulher. O consumismo, entre outras coisas, cria uma “cul-
tura em recesso de desejo” e banaliza tudo aquilo que mais humaniza 
o ser humano, fazendo-o consumir sem cessar e tornar-se sempre mais 
insensível àquilo que está à sua volta, seja a pobreza que padecem tantos, 
seja a negligencia em relação ao cosmos e à terra, pondo em risco a vida 
e o futuro do planeta onde todos vivem.

Em seguida, examinaremos a mística bíblica como mística de 
comunhão com o universo, de sintonia com o criado, incluindo e colo-
cando em comunicação ser humano e mundo, de maneira a que juntos 
reflitam a face do Criador. Procuraremos em seguida ver como Teilhard 
de Chardin se inscreve nessa mística de comunhão com o universo de 
maneira radical e profunda, fazendo com que a mesma passe a constituir 
o cerne de sua esplendida espiritualidade.

Finalmente, examinaremos alguns textos seletos de Teilhard, a fim 
de encontrarmos neles a inspiração para a teologia que hoje se faz em 
nosso continente. Embora Teilhard não tenha sido alguém com grande 
preocupação pelos pobres e embora estes não ocupem parte importante 
em seu pensamento e discurso, não se pode ignorar que seu pensamento 
sobre o cosmos e a natureza são uma contribuição preciosa para toda a 
reflexão teológica sobre a ecologia, que hoje se realiza no mundo inteiro, 
inclusive e de maneira forte e insistente, no continente latino-americano.2  

Uma cultura em recesso de sentidos e de desejo

A loucura consumista que hoje vivemos tem como contrapartida 
uma perda imensa, que leva a uma obsolescência de tudo que é vital e 
novo, inclusive os sentidos e o desejo.  Nesse processo é levada adiante 
uma ascese que vai na contramão da ascese clássica das tradições religio-
sas. Trata-se de uma disciplina que aparece como a grande responsável 
por algo que corre o risco de configurar-se como a morte do desejo e da 
vitalidade. 

A ascese da vida contemporânea, segundo Heissig, é uma cari-
catura da mais rígida ascese religiosa clássica. Sua prática é em grande 
parte inconsciente e isso a torna ainda mais perigosa.4  A intensidade do 
isolamento, a mortificação dos apetites e a frigidez dos sentidos exigidos 
daqueles que optam por viver no centro do mundo civilizado é melhor 
medida pela quantidade de sonolência a que essas coisas induzem do que 
por qualquer austeridade aflitiva destinada a manter o estado de alerta e 
de vigília da corporeidade. Longe do ideal de uma disciplina dos sacra-
mentos, a ascese do cotidiano não é mais do que uma apresentação de 
rotina, um sinal exterior de uma aridez interior.5

42  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  43

Os sintomas identificados nessa situação são: a deterioração do 
diálogo entre as pessoas, já que o conteúdo e a forma deste diálogo 
são recebidos unilateralmente pela mídia do mercado e por ela metabo-
lizados em sínteses não controladas; a repressão e o debilitamento da 
aprendizagem do amor por normas objetivas que não fazem jus a uma 
verdadeira e madura educação dos sentidos; a alimentação se torna cada 
vez mais insalubre, esterilizando o paladar da maioria; a vida intra-muros, 
sedentária e confinada, em ambientes refrigerados ou aquecidos artificial-
mente, sem contato com a natureza, enfraquece o olfato e sua capacidade 
de alerta para os odores simples e naturais e liquefaz a vigilância do 
corpo para vibrar ao ritmo da mudança das estações.6 Ou ainda, como a 
música e o canto se identificam com os aparelhos mecânicos fabricados 
para reproduzi-los, o prazer da performance ao vivo se torna um luxo 
confiado ao cuidado de profissionais, para ser apreciado, novamente, 
apenas na medida em que se pode pagar o altíssimo preço dos espetácu-
los, acessível apenas a uma minoria.7

O tato humano praticamente só entra em contato com coisas arti-
ficiais, tecidos, materiais de toda espécie, dessensibilizando-se em sua 
capacidade de identificar superfícies e texturas naturais. E até mesmo o 
corpo humano, sobretudo o feminino, não é mais natural devido a próte-
ses, silicones e todos os outros enxertos a que se submetem as mulheres 
em nome de uma estética imposta e não livremente escolhida.8 De forma 
que, quando o homem toca o corpo da amada, não é apenas carne e 
pele que encontra, mas algum silicone, metal ou enxerto escondido que 
disfarça a verdadeira corporeidade com a qual deseja estar junto e dar 
prazer e gozo verdadeiros. 

As máquinas que economizam tempo ampliando a capacidade dos 
membros do corpo e dos órgãos lentamente amputam os rudimentos 
básicos de graça e ritmo de trabalho e – além de cada vez mais reduzirem 
os empregos para as pessoas que deles necessitam - redefinem-no como 
uma repetição que impede o pensamento e automatiza o corpo.9 A iden-
tificação do trabalho com o salário faz com que se percam as gratificações 
mais básicas do trabalho produtivo e criativo. Oprimido sob a necessi-
dade de proporcionar a si mesmo e aos seus familiares a manutenção 
das necessidades básicas da vida, o ser humano não consegue pensar 
nem criar. Transformado em máquina ele mesmo, seu corpo experimenta 
outras formas de reificação como um objeto de especialização.10  Com 
efeito, a submissão ao trabalho do tempo quantificado e da exigência 
psíquica leva a uma renúncia obrigatória por parte do trabalhador indi-
vidual.11

Os apetites, de tanto persistirmos em saciá-los, vão ficando sim-

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o Universo  ·  43



44  ·  

plesmente anestesiados. Quanto mais o ritmo sobre-humano oprime, 
tanto mais o espírito se arrasta, dominado por uma espécie de sonambu-
lismo. Tudo isso toma a pessoa por inteiro, e ela acaba por se tornar um 
estado de espírito, mais e antes que um estado de coisas. 

Como diz James Heissig, a escolha contra a pobreza e a privação 
não precisa esperar pela reforma das estruturas sociais.12 Pode-se inau-
gurar uma revolução simples em busca de uma forma de vida igualmente 
simples e talvez mais satisfatoriamente humana. Uma vida mais simples 
necessariamente nos estimularia a usar mais os sentidos, e aliviaria boa 
parte da infelicidade em que parece constituir a vida pós-moderna, quan-
do a depressão e a doença do século e o suicídio aumentam exponencial-
mente nos países em vias de desenvolvimento.13

Ao fazer essa opção, talvez nos surpreendamos com o estado de 
frigidez em que nos encontramos e como nossos sentidos estavam para-
lisados e embotados, incapazes de exercer-se e exercitar-se para realizar 
a única função que lhes é própria: sentir. Nossa sociedade parece anes-
tesiada, parece haver desaprendido a sentir. Enquanto a ascese clássica 
ensinava a disciplinar um corpo que parecia querer sentir e gozar demais, 
agora talvez a ascese necessária seja aquela cujo objetivo consiste em 
reaprender a sentir e a gozar.14 Reaprender a ouvir os ruídos da natureza 
e a boa música; a ver a infinita gama de cores das árvores, dos pássaros 
e do mar; a sentir os odores do primeiro café da manhã, do azeite que 
esquenta na cozinha para preparar o alimento, da terra molhada depois 
da chuva; a degustar um pão puro, sem manteiga e que alimenta com seu 
básico trigo, a sorver com delícia um copo de água fresca em um dia de 
calor; a tocar no pelo do animal de estimação e sentir-lhe a maciez e, mais 
que tudo, tocar no corpo dos seres queridos com abraços, beijos, mãos 
entrelaçadas, sentindo a comunhão na carne que simboliza a do espírito. 

 

De tudo isto, vemos que estamos em uma cultura em recesso de 
desejo. Dentre os muitos medos que invadem e enchem nossa cultura, 
talvez um dos maiores seja o medo diante da ameaça da extinção do 
desejo. Trata-se do medo de uma impotência feita de desinteresse pro-
gressivo, de um fracasso de potência e de capacidade de experimentar 
a dilatação interior – às vezes dolorosa, mas sempre exaltante - que o 
desejo provoca.15 Nossas sociedades tão agressivamente erotizadas, onde 
o erotismo, de tão propalado, banalizou-se e virou mercadoria barata, 
estão na verdade espicaçadas pela obsessão da ausência de desejo. E essa 
obsessão, que pareceria uma hiper-sexualização, na verdade é o contrário 
disso. Fala-se tanto de sexo que se encontra margem para suspeitar que 

44  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  45

não se exercita a sexualidade. O falar e o expor desenfreados do erotismo 
dão a impressão de querer conjurar e exorcizar o medo de um fracasso 
justamente na capacidade desejante.16

A Palavra criadora de Deus é, na Bíblia, elemento constitutivo da 
natureza na sua origem e atividade. E o cosmos, ou mundo criado, é fonte 
de sua revelação. É Deus que faz existir, dirá a Escritura. É Ele que chama 
as coisas de onde não são para que sejam. E o faz por sua palavra. Deus 
diz e aquilo é feito, do nada. E somente Ele é capaz de criar a partir do 
nada tudo que existe.

Deus cria, porém, colocando ordem no criado. Sua Palavra estrutu-
ra o caos. E dialoga com a criatura humana com imenso respeito. Tudo 
isto numa ausência absoluta de violência, numa espécie de doçura fun-
dante, que será sustentáculo para o desenrolar de toda a pedagogia divi-
na com o povo eleito e que nas Escrituras cristãs culminará no Sermão 
da Montanha, quando será proclamada a perfeição do Pai que faz brilhar 
seu sol sobre bons e maus e sua chuva sobre justos e injustos. Neste criar 
no tempo, "no princípio", o relato bíblico não sonha em opor à eterni-
dade de Deus a eternidade do mundo criado. Somente Deus é princípio 
e começo de tudo que existe e o mundo vem depois, ainda que não se 
possa estabelecer datas cronológicas para essa posterioridade do criado. 
Esse "começo", essa "origem sem origem" que só encontra sua fonte no 
mistério inefável que Jesus Cristo chamou de Pai é incompreensível sem 
um "fim". Mas este fim, sem o qual o mundo perderia seu dinamismo, 
nos é radicalmente desconhecido. Este desconhecimento nos impede de 
buscá-lo entre os fenômenos deste mundo e mesmo nas diversas ciências. 

O esforço que vem fazendo a teologia cristã, nos últimos tempos, 
para debruçar-se sobre a problemática da ecologia e da relação do ser 
humano com a totalidade da Criação denota uma tomada de consciência. 
O que está em jogo na questão ecológica é muito mais que um novo tema 
a ser refletido e trabalhado. Está em jogo o futuro mesmo das relações 
homem-natureza-Deus, ou seja, o futuro da vida sobre a terra e do pró-
prio conceito de Deus que é central para o cristianismo: Deus Pai, autor 
da vida, criador e salvador.

Resgatar a relação harmônica entre ser humano e cosmos exorciza 
a suspeita de uma concepção de humanidade equivocadamente indivi-
dualista, aliada a um determinismo econômico e tecnológico onipotentes; 
a visão do homem separado da natureza, vendo nesta uma inimiga a ser 
conquistada e destruída impunemente em nome de um equivocado pro-
gresso; a luta do homem pela vida transformada em ameaçador instinto 
de morte que pesa sobre todas as outras formas de vida. O risco disso é 
banir da vida a noção tão presente para os antigos de ver o cosmos como 

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o Universo  ·  45



46  ·  

uma epifania, ou seja, como a manifestação de um mistério, que pede 
reverência e respeito para quem dele se aproxima. 

Contemplar o mistério do cosmos, porém, não é distração ética, 
feita apenas de lazer e tranquilidade estéticas, mas despertar da preo-
cupação ética primeira, que consiste em dar ou restituir ao homem e à 
mulher despossuídos e espoliados o cosmos que é seu lugar. E essa resti-
tuição se dá sob a forma da matéria à qual o ser humano tem um direito 
assegurado pelo próprio Deus. Toma, então, a forma da "devolução" do 
pão ao faminto, do teto ao desabrigado, da água ao sedento, etc., não 
sendo isso nada mais que restituir um pedaço do cosmos àquele ou àque-
la que dele foi desprovido. Esse gesto ético restituidor é, dentro da lógica 
cristã, o gesto redentor e salvador primeiro e fundamental.

Lugar da ética e do agir moral, a criação é no entanto também 
lugar do patético, do padecido, da vulnerabilidade afetada. Se algo há a 
restituir, esse algo é sintoma de perda, de carência, de sofrimento pela 
necessidade agredida. E essa perda inscreve, necessariamente no cosmos 
a marca do pathos. A utilização desordenada dos recursos da natureza faz 
sofrer tanto ao ser humano como à própria natureza, conclamando por-
tanto à solidariedade, à partilha, à reconciliação na sua dimensão maior. 
Lugar de experiência da paternidade divina, o cosmos é então não apenas 
interpelação ética, mas também receptividade que prova e é provada, 
espaço de paixão e compaixão.

A relação com a natureza não é, portanto, coisa idílica e impassi-
velmente fruída com puro gozo. Mas integra luta, conflito, não sendo à 
toa que os povos originários da América Latina chamam à terra de mãe, 
“Pachamama”. Já na Bíblia, no Antigo e Novo Testamentos, essa relação 
de amor e luta com a natureza e o cosmos se apresentam como constitu-
tivas da experiência do povo de Israel e da primeira Igreja. Juntamente 
com a mística ativa e transformadora, pragmática mesmo da história da 
religião de Israel, existe uma outra dimensão da mística que é a contem-
plação do universo e a constatação maravilhada da diafania que todas 
as coisas tomam habitadas pelo Espírito de Deus. Teilhard de Chardin 
encarnou e viveu essas duas vertentes místicas. 

A mística bíblica enfatiza o compromisso de Deus com o povo, e 
com pessoas históricas: Abraão, Isaac, Jacó, os profetas, etc. Ao lado desta 
mística do compromisso ético, porque Deus se encontra na ação justa e 
na relação amorosa para com os outros, existe também uma mística da 
contemplação. O universo todo foi criado por Deus. Os seres humanos 
(homem e mulher) são lugares-tenentes de Deus, representantes divinos 
em seu ser e em seu agir. Em tudo podemos contemplar a marca registra-

46  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  47

da de Deus impressa nas criaturas e na realidade espiritual e corporal do 
ser humano. Tal saborear a Deus na obra da criação e no trabalho huma-
no permite a louvação e a exaltação da alma que vibra e se entusiasma.

O Novo Testamento prolonga e radicaliza a mesma linha da expe-
riência de Deus na história. Afirma que Deus entrou totalmente na reali-
dade humana, pois se humanizou no judeu Jesus de Nazaré. A partir de 
agora, o lugar de encontro de Deus será preferentemente na vida huma-
na, particularmente, na vida dos crucificados. Esse Deus não se encarnou 
na figura do César em seu trono, nem do Sumo sacerdote em seu altar, 
nem do Sábio em sua cátedra, mas na figura dos oprimidos e excluídos 
que acabam fora da cidade e crucificados. O mistério transcendente que 
se encarnou se encontra crucificado. Grita na cruz por vida e quer res-
suscitar.17

Há ainda uma outra vertente mística no Novo Testamento. Ela é 
claramente contemplativa. Ela afirma que tanto o Filho que se encarnou, 
quanto o Espírito, têm a ver com o mistério da criação. Eles estão aí pre-
sentes, fermentando o processo de ascensão rumo ao Reino da Trindade. 
Eles como que recapitulam em si e no ser humano o universo e lhe dão 
orientação segura de que convergirá numa síntese bem-aventurada. Ele 
também participará da ressurreição de toda a carne. Por isso há futuro 
para as estrelas, para as montanhas, para as plantas, animais e povos.

Se a mística do seguimento é histórica e das mãos abertas para a 
ação, a mística crística e espiritual é dos olhos abertos e cósmica. Ela pro-
cura a unidade em todas as diferenças, na medida em que um fio divino 
perpassa o universo, a consciência e ação humana para uni-los para fren-
te e para cima, na perspectiva da suprema síntese com Deus, Ômega da 
evolução e da criação. Esta mística da unidade e união é bem testemunha-
da pela vertente vigorosa que vem dos Padres gregos (Gregório de Nissa 
e Gregório Nazianzeno), passa pela tradição platônica-agostiniana, chega 
em S. Boaventura com o seu admirável Itinerário da mente para dentro 
de Deus, depois culmina com S. João da Cruz (Subida ao monte Carmelo) 
e com Santa Teresa D’Ávila (castelo e suas moradas) até desembocar nos 
ardentes textos místicos de Teilhard de Chardin.18

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o universo

Uma das figuras mais luminosas da mística no século XX foi o 
jesuíta Teilhard de Chardin (1881-1955). Trata-se de alguém que viveu 
apaixonadamente o seu tempo, abraçando com grande intensidade a 
experiência do Real, com toda a riqueza de sua materialidade. Dizia em 
carta à sua amiga, Leontine Zanta, em outubro de 1926: 	 “Parece 

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o Universo  ·  47



48  ·  

que a Humanidade não voltará a apaixonar-se por Deus antes que Este 
lhe seja mostrado no termo dum movimento que prolongue o nosso culto 
pelo Real concreto, em vez de a ele nos arrancar. Ah!, como o Real seria 
formidavelmente poderoso para nos arrebatar ao nosso egoísmo, se sou-
béssemos olhá-lo na sua prodigiosa grandeza!”.19

Toda a sua vida foi tocada por dois grandes amores: o Mundo e 
Deus. Não conseguia vislumbrar outro caminho de acesso a Deus senão 
através de uma fé apaixonada pelo Mundo. Ali vislumbrava o toque da 
diafania de Deus. Dizia num trecho de sua clássica Missa sobre o Mundo:

 “Pleno da seiva do Mundo, subo para o Espírito que me sorri para 
além de toda conquista, vestido com o esplendor concreto do Universo 
E eu não saberia dizer, perdido no mistério da Carne divina, qual é a 
mais radiosa dessas duas bem-aventuranças: ter encontrado o Verbo para 
dominar a Matéria, ou possuir a Matéria para alcançar e submeter-me à 
luz de Deus”.21

Outro traço singular de sua visão mística é a presença do feminino. 
Trata-se de um dos fios essenciais na dinâmica de todo o seu crescimento 
espiritual. É o primeiro a reconhecer a singularidade dessa “atmosfera” 
na conformação de sua visão unitiva, enquanto luz irradiadora de todo o 
processo de concentração universal. O seu processo vital e reflexivo foi 
tecido pela presença desse olhar e influxo femininos. Eram não poucas 
suas amigas mulheres, entre as quais algumas primas, parentes e outras 
amigas e confidentes. 21  Todas sem exceção, tiveram enorme importân-
cia em sua vida, mística e pensamento. 

Teilhard de Chardin nasceu em maio de 1881 num pequeno vila-
rejo de Sarcenet, na região francesa de Puy-de Dôme. Seus pais tive-
ram onze filhos, sendo ele o quarto de uma numerosa família. Seu pai, 
Emmanuel Teilhard de Chardin, era agricultor erudito, muito interessado 
na observação da natureza. Foi dele que Pierre herdou seu amor pelas 
pedras, plantas e animais. Sua grande “atração pela Matéria” vem da 
infância. Desde cedo vinha atraído por aquilo que “cintilava no coração 
da Matéria”. De sua mãe, Berthe-Adèle de Dompierre d´Hornoy, herdou 
a centelha da devoção cristã.

O itinerário de vida desse grande místico cristão pode ser dividido 
em quatro etapas ou fases. A primeira envolve os anos de sua formação, 
marcadamente tradicional. Passa pela formação jesuíta no colégio de 
Mongré, entrando em seguida na Companhia de Jesus (1899) e ordenan-
do-se sacerdote em agosto de 1911. Podem-se perceber vivos traços da 
espiritualidade jesuítica na cosmovisão de Teilhard, de modo particular 
a percepção da presença e diafania de Deus no mundo. A segunda fase 

48  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  49

cobre sua experiência na guerra, podendo-se situar entre os anos de 
1914 e 1918. Foram anos fecundos para o seu amadurecimento pessoal, 
e ali nasceram suas primeira intuições, firmando-se as bases de sua 
reflexão futura. Conforme Henri de Lubac, foi nesse período, nas noites 
de solidão e na retaguarda das linhas de batalha, que ele pôde refletir e 
rezar longamente, entregando-se à Presença de Deus. Uma terceira fase 
cobre os anos parisienses e as expedições subsequentes, situando-se 
entre os anos de 1919 a 1923, ganhando depois sequência até o início da 
Segunda Guerra Mundial. Esse é o momento de sua formação científica 
em paleontologia e geologia em Paris, coroado com a sua defesa douto-
ral em ciência, no ano de 1922. Chegou na ocasião a ser convidado para 
lecionar geologia no Instituto Católico de Paris. Nesse período surgem os 
primeiros conflitos com as autoridades da igreja católica e da Companhia 
de Jesus, que não estavam preparadas para acolher a novidade de seu 
pensamento. Por decisão de seus superiores é enviado à China para lá dar 
continuidade às suas pesquisas científicas. A primeira viagem ocorreu em 
1923, sendo precursora de outras tantas. Vai praticamente fixar residência 
na China até 1945. Esse país torna-se para ele sua “segunda pátria”, e ali 
desenvolve não só suas reflexões científicas, mas também suas grandes 
intuições espirituais e teológicas, quando então acontece o “pleno ama-
durecimento de suas ideias”. Foi a grande “sorte” de sua vida, reconheceu 
mais tarde, favorecendo a ampliação de seu pensamento e sua elevação 
à escala planetária. Duas importantes obras de Teilhard foram redigidas 
neste período: O meio divino (1926-1927) e O fenômeno humano (1938-
1940). Estas e outras obras de Teilhard não tiveram autorização para 
publicação, o que só veio a ocorrer depois de sua morte, quando então 
deu-se início à edição dos treze volumes de sua obra completa. A última 
fase de sua vida cobre o período que vai do final da Segunda Guerra, 
em 1945, até sua morte, ocorrida em Nova York, na Páscoa de 1955. É 
um período marcado por grande fecundidade intelectual, mas também 
pontuado por muitas tensões e sofrimentos, motivados pela resistência e 
oposição às suas ideias. 

No entanto, se sofridos foram seus anos de maturidade, seus anos 
póstumos assistiram ao que se pode denominar com razão o protago-
nismo histórico de Teilhard de Chardin na Igreja e no mundo intelectual 
do pós-guerra. A irradiação da sua personalidade, a novidade e audácia 
das suas ideias, os vastos horizontes por elas abertos sobretudo a um 
pensamento católico ainda em parte paralisado pelos traumas d6 crise 
modernista, situaram Teilhard no próprio centro do grande confronto 
entre mundo cristão e mundo moderno, que então caminhava para atingir 
seu clímax nos anos que precederam o Concilio Vaticano II. Esse prota-

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o Universo  ·  49



50  ·  

gonismo histórico de Teilhard receberá uma confirmação fulgurante nos 
anos que se seguiram imediatamente à sua morte quando, como uma 
torrente represada e enfim livre, sua obra conhecerá uma difusão mun-
dial, caracterizando um dos mais impressionantes fenômenos editoriais 
do século XX.22

Fenômeno realmente extraordinário esse em que, em ritmo impres-
sionantemente rápido, “todos os escritos de Teilhard confiados à sua 
legatária, Mlle. Jeanne Mortier, e depositados na Fondation Teilhard de 
Chardin de Paris, são entregues ao público (13 volumes das Oeuvres 
Completes, 10 volumes de correspondência, 11 volumes de escritos estri-
tamente científicos): textos doutrinais e científicos, fragmentos de diário, 
escritos íntimos, correspondência, tudo encontra leitores ávidos, muitos 
são traduzidos em diversas línguas, dando origem a uma imensa biblio-
grafia, sem dúvida de valor desigual, mas que, na história da Companhia 
de Jesus, só encontra-paralelo na bibliografia sobre Inácio de Loyola.”23 

Dentre a larga produção de Teilhard podem ser destacadas impor-
tantes obras de síntese, como O meio divino, O fenômeno humano e O 
grupo zoológico humano. Há também os artigos científicos de geologia e 
paleontologia, como igualmente os ensaios envolvendo questões filosó-
ficas, científicas, teológicas e espirituais. Podem também ser lembrados 
seus escritos íntimos e a larga correspondência. O extraordinário epis-
tolário de Teilhard com amigos e confidentes, entre os quais Auguste 
Valensin, Léontine Zanta, Lucile Swan e Henri de Lubac, constitui funda-
mental porta de entrada para o acesso ao pensamento do místico francês.

Ele foi, no interior da Igreja Católica e da Companhia de Jesus, um 
dos primeiros pensadores a intuir e explicitar as extraordinárias impli-
cações científicas, filosóficas e teológicas do evolucionismo biológico 
e da perspectiva evolutiva do universo. Com efeito, a passagem de um 
universo estático e completo a um universo dinâmico e aberto, não podia 
deixar de ser intuído por ele como um autêntico terramoto, uma vertigem 
que começara alguns séculos antes, no Renascimento e especialmente 
com Galileu. Os teólogos envolvidos no caso Galileu não intuíram as 
transformações drásticas a que o heliocentrismo obrigaria no que se refe-
re à concepção de Deus, do Universo, da Vida. Tão drásticas eram essas 
transformações, que Teilhard acredita que os teólogos da Igreja Católica 
ficaram literalmente paralisados pelo medo, e mostraram-se incapazes de 
aceitar o enorme desafio que se lhe colocava24:

“Admiramo-nos ou sorrimos, da perturbação da Igreja posta pela pri-
meira vez diante do sistema de Galileu. Na realidade, os teólogos de então 
sentiam de modo perfeitamente acertado. Com o fim do Geocentrismo, é o 
ponto de vista evolucionista que entra em cena (…) No fundo, desde logo, 

50  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  51

toda a teoria genesíaca da Queda recebia um germe de alteração; e só 
hoje começamos a avaliar a profundidade das mudanças que, a partir de 
então, estavam virtualmente consumadas”25

Teilhard de Chardin foi um grande precursor da espiritualidade 
terrena e cósmica, que vê na terra, no cosmos, na natureza a fonte da 
revelação e a diafania de Deus. A experiência da matéria foi para ele 
essencial, condição e caminho para o acesso ao Meio Divino. Dizia com 
vigor: “Tempera-te na Matéria, Filho da Terra, banha-te em tuas dobras 
ardentes, pois ela é a fonte e a juventude da tua vida”.26 Sua grande máxi-
ma era: ir ao Céu através da Terra. Foi toda uma vida em defesa dessa 
mística vital, numa luta permanente contra o espiritualismo extraterreno 
e desenraizado. Entendia que a verdadeira compreensão do humano 
passa pela “solidariedade com a terra”. 

Na raiz dessa solidariedade terrenal pulsa uma viva espiritualidade. 
É no influxo da graça, como salientou Henrique Cláudio de Lima Vaz, que 
Teilhard encontrou o segredo essencial para sua cosmovisão profética e 
sua resistência contra as forças de oposição. Seria extremamente difícil 
compreender com acerto o seu pensamento excluindo essa dimensão 
da sua vida. Passou por períodos fortes de angústia, e mesmo por crises 
de “antieclesiasticismo”, superadas pela vitalidade de sua fé no Espírito 
e no toque ardente do Meio Divino. O segredo de sua resistência estava 
em sua vida espiritual. Estava certo de que o seu trabalho tinha uma 
motivação maior, que era divina, para além de seu exercício pessoal. E 
sempre movido por um otimismo imarcescível, pontuado pela esperança 
nos humanos e no seu tempo. 

O legado de Teilhard de Chardin hoje

Uma das principais contribuições de Teilhard hoje em dia, na 
era pós-metafísica e mesmo pós-teísta em que vivemos, é sem dúvida a 
reconciliação entre fé e ciência. Toda a sua vida e seu trabalho caminhou 
no sentido de responder à grande pergunta que inquieta o ser humano 
moderno e pós-moderno: é possível pensar Deus, crer em Deus, aceitar 
deus e agir à luz de Sua existência em um mundo que pretende haver 
chegado ao termo do processo ateísta, liquidando de vez a herança teísta 
e o legado da fé de muitas gerações? 

Tal foi o leitmotiv da extraordinária aventura teórica e humana 
vivida por Teilhard de Chardin e só poderemos captar o seu sentido pro-
fundo se nos situarmos no centro irradiador do seu pensamento, que é 
justamente a questão de Deus. O chamado “desencantamento do mundo” 
que é na verdade desencantamento do cosmos visível, com o avanço das 

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o Universo  ·  51



52  ·  

ciências e a autonomia da técnica, vai tornando sempre mais propício 
o terreno para a invalidação da ideia de Deus. A ciência torna-se ateia, 
assim como a técnica, e isso passa a ser o pressuposto metodológico 
indiscutível, sobretudo no que diz respeito a três questões: o problema 
das origens que inclui as três diferenciações cósmicas do universo, da 
vida e do ser humano; o problema da ordem do universo, cuja solução 
postula a auto diferenciação estrutural dos níveis da realidade físico-
biológica; o problema da finalidade, conceito tido como metafísico, subs-
tituído pelo postulado de “desdobrar-se aleatório do universo”.27

Teilhard, homem de fé e consagrado pelos votos religiosos, terá 
de enfrentar com sua mente brilhante e seu coração crente o desafio 
dramático do ateísmo da cultura em que viveu, sobretudo na forma para 
ele a mais desafiadora, que era o ateísmo da ciência. Ele experimentará o 
choque desse ateísmo e desse secularismo no campo do saber científico, 
onde a herança de um cientificismo do século XIX terá relegado a ques-
tão de Deus ao arquivo das questões excluídas do âmbito da ciência.28 
Na verdade ele empreenderá um enorme e ousado esforço a fim de ela-
borar uma fenomenologia do universo científico aberta à transcendência 
de um Deus pessoal pensado como Ponto Ômega.29

Em sua formação de jesuíta, Teilhard foi formado na escola dos 
Exercícios Espirituais de Santo Inácio e nas Constituições da Companhia 
de Jesus. Além disso a teologia e a mística de Paulo de Tarso, do “ser em 
Cristo” e do Cristo cósmico se tornaram o centro de sua visão teológica 
e espiritual.30 Seguindo as pegadas de Santo Inácio, Teilhard entenderá 
o cosmos visível como livro aberto com linguagem a ser decifrada por 
quem o contempla. 

Seu pensamento – indissociável de sua mística- tem uma visão 
cósmica holística, sem deixar de ser analítica e propõe a necessidade 
de deixar de lado uma visão estática do universo para adotar uma visão 
evolutiva e não estática. Assim, um universo em evolução rumo ao Ponto 
Ômega, pensa-o como ao mesmo tempo imanente e absolutamente 
transcendente. A terra, o cosmos e a natureza estão, portanto, prenhes da 
presença divina, são o meio divino por excelência. 

Teilhard dará então, a partir daí, o salto para a teologia, procu-
rando, a partir dessa sua visão central, repensar e reformular alguns dos 
conceitos fundamentais da tradição teológico-dogmática cristã. E ele o 
faz fiel à convicção de que há que haver profundas transformações her-
menêuticas quando se realiza a transição de um cosmos estático para um 
cosmos evolutivo.31

Um mundo em perpétuo movimento, uma terra que pulsa e geme 

52  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  53

desejando evoluir em direção ao ponto Ômega, uma matéria dotada de 
vida que carrega em seu bojo a possibilidade do acesso a Deus são con-
tribuições preciosas para a teologia cristã hoje. Inclusive e muito espe-
cialmente a teologia latino-americana. 

Conclusão: o Deus libertador de Teilhard de Chardin
A reflexão científica, filosófica e teológica de Teilhard de Chardin, 

revelam um Deus que, sem deixar de preocupar-se com a justiça devida 
aos pobres, com a pluralidade cultural e religiosa que alerta para que a 
teologia esteja sempre aberta ao diálogo e com a explosão carismática 
que domina as igrejas históricas dando conta de um afetivo por muito 
tempo represado, revela o seu rosto cósmico e sua afinidade indissolúvel 
com a vida.

Assim, trata-se de uma mística e um pensamento que podem ajudar 
uma cultura consumista e em recesso de desejo, que perdeu o caminho 
para que se dê o contato profundo e consolador dos sentidos humanos 
com o cosmos, que não consegue mais comunicar-se com a natureza e 
as pessoas, mas apenas com máquinas. O Deus de Teilhard de Chardin é 
um Deus vivo e que dá vida e que pode ser encontrado na matéria viva 
criada, encontrada no cosmos, na terra, na natureza. 

O Deus que a experiência mística e o pensamento de Teilhard de 
Chardin revelam coincide harmoniosamente com o que a Escritura chama 
de Deus da vida. Assim, a grandeza e o valor infinito de cada pessoa 
humana, tema tão caro à teologia latino-americana encontra nesse Deus 
da vida teilhardiano uma legitimação de ressonâncias cósmicas e uni-
versais, pois demonstra que apenas assim a evolução pode ser refletida 
e dirigida em direção ao Ponto Ômega tomando em conta não apenas 
seus aspectos antropocêntricos, mas também suas dimensões cósmicas e 
terrenais. 

Toda a ampliação do leque de prioridades da Teologia da 
Libertação, que dilatou-se em direção a campos tais como a ecologia, o 
gênero, a raça e a etnia encontra na mística e na teologia de Teilhard uma 
contribuição preciosa para não se deter nesse avanço e nesse alargamen-
to de sua visão e seu estatuto de inteligência da fé. Que o sexagésimo 
aniversário da morte deste grande místico e pensador cristão seja uma 
boa ocasião para responder a este desafio. 

Notas
1 Por exemplo, o Papa Paulo VI e os teólogos Leonardo Boff, Ursula King, entre outros.
2 V. sobre isso a obra mais recente de Leonardo Boff, de Ivone Gebara, Eduardo Cruz, entre 

outros. 

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o Universo  ·  53



54  ·  

3 Cf. sobre isso Cavanaugh. Être consommé – Une critique chretienne du consumerisme. 
Paris: Editions de l’ homme nouveau, 2007, esp pp.148-154.

4 Cf. Heissig. “The recovery of the senses: against the asceticisms of the age”. In: Journal of 
Ecumenical Studies, v.33,pp.216-237, Spr '96.

5 Ibid., p.224.
6 Ibid. 
7 Ibid.
8 Cf. Novaes, op.cit. Cf., da mesma autora, mais recentemente, Com que corpo eu vou? Rio 

de Janeiro: Pallas, 2010.
9 Cf. SW e sua experiência na fábrica. Ver Weil. "Expérience de la vie d'usine". In: Lussy 

(ed.). Ecrits historiques et politiques II – Oeuvres Complètes. Paris: Gallimard, 1991, 
p. 295.

10 Cf. Ibid. Ver também o famoso filme de Charles Chaplin, Tempos modernos, em que o 
operário acaba identificando-se com a máquina de tal maneira que esta passa a ser 
sua verdadeira identidade. 

11 Cf. Heissig, art cit. p.224.
12 Cf. Heissig, art. cit., p.225.
13 Segundod a Deutsche Welle, a cada 35 segundos, uma pessoa comete suicídio. Apenas 

na Alemanha, há alguém se matando a cada 45 minutos. A cada dia, quarenta//cau-
sas mortis no mundo. Os índices de suicídio são maiores nos países industrializados, 
sendo que, proporcionalmente, o Leste Europeu possui a taxa mais alta, enquanto 
em números Absolutos a China lidera as estatísticas. Cf. http://www.dw-world.de/dw/
article/0,,605532,00.html. Acessado em 25 fev 2011.

14 Cf. Heissig, art. cit., p.225.
15 Cf. Guillebaud. La tyrannie du plaisir. Paris: Seuil, 1998, p.114.
16 Ibid.
17 Cf. L. BOFF, Sentido cristão de mistério e mística in http://www.humaniversidade.com.br/

boletins/sentido_cristao_misterio_mistica.htm acessado em 9/11/2014
18 Cf ibid
19 P. TEILHARD DE CHARDIN, Cartas a Léontine Zanta, Livraria Morais Editora, Lisboa 

1967, p. 91.
20 P. TEILHARD de CHARDIN, Hino do Universo. São Paulo: Paulus, 1994, p. 29.
21 Cf. por exemplo a primeira doutora em letras da França, e jornalista Leontine Zanta que 

manteve com ele viva amizade. Feminista entusiasta, era estimulada nisso por Teilhard, 
que desde a China lhe escrevia cartas encorajadoras com as pequenas vitórias de sua 
amiga e das Equipes Sociais Femininas das quais essa participava: “Voce tem razão de 
ver nelas um triunfo, de fato, para o Feminismo! É se impondo assim que as mulheres 
farão seu espaço na sociedade. “ (Lettres à Léontine Zanta, p. 68)

22 Cf. H. c. de LIMA VAZ, Teilhard de Chardin e a questão de Deus, in Revista MAGIS de fé 
e cultura, número 12 (1996) p 3

23 ibid
24 Cf. A. DINIS, Implicações teológicas do evolucionismo biológico de Teilhard de Chardin, 

in http://www.braga.ucp.pt/resources/documents/FACFIL/implicacoes_teologicas_char-
din_def.doc, acessado em 9/11/2014

54  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  55

25 Teilhard de Chardin, “Queda, redenção e geocentrismo” (1920) em id., A Minha Fé. A 
Matéria e Deus, Lisboa: Ed. Notícias, 2000, p. 46, nota 1.

26 Teilhard de Chardin. Hino do Universo. São Paulo: Paulus, 1994, p. 67
27 H. DE LIMA VAZ, ibid , p. 9. 
28 Ibid, p. 12.
29 Ibid.
30 Ibid, p. 15.
31 O Pe. Vaz, em seu texto por nós citado supra, (p 23) afirma que foi em torno dessas extra-

polações teológicas de Teilhard que se feriram as mais acirradas discussões sobre seu 
pensamento. E remete à obra La pensée religieuse de Teilhard de Chardin, de Henri 
de Lubac, que tornou-se uma referência obrigatória nessas discussões, ao demonstrar 
convincentemente a fidelidade de Teilhard à tradição doutrinal cristã e estabelecer os 
critérios para uma exegese correta do seu pensamento teológico. 

Teilhard de Chardin: um místico em comunhão com o Universo  ·  55



56  ·  

Diarmuid O'MURCHU moves the theological debate into the only valid perspective for 
today: the global one, interdisciplinar, in cosmic and evolutionary dimension, beyond 
religions... He presents a panoramic vision, so courageous as challenging and enthusias-
tic, witnessing the axial transformation we are currently crossing.

Postcolonialism is probably the more radical cultural and epistemological criticism 
ever risen. Brother of our Liberation Theology, it is the stretch it has to cover now to 
keep faithful to its original mission. In Latin American as well all over the world. Being 
a Post-Colonial... will be the only way of being a Christian in the emerging adult world. 



 ·  57

Teilhard de Chardin:

un místico en comunión con el Universo
Maria Clara LUCCHETTI BINGEMER*

Rio de Janeiro, RJ, Brasil

Traducción de  José Luis Paz

El año 2015 marca una fecha importante para aquellos –muchos– 
que son admiradores incondicionales del gran jesuita francés, científico 
y místico, Pierre Teilhard de Chardin. Se celebra en este año los sesenta 
años de su muerte. En el mundo entero se preparan homenajes, y el nues-
tro nos gustaría que fuese una modesta nota que se sumase a esta sinfonía 
universal, al gusto de Teilhard.

Es fascinante la figura de este explorador del universo, que amaba 
la materia y en ella contemplaba la faz del Creador y que por sus osadas 
investigaciones y su libertad de pensamiento, tuvo prohibido publicar sus 
escritos. Tras su muerte, fueron publicados, y hoy Teilhard es uno de los 
más respetados pensadores cristianos, y sus obras ya no son considera-
das un peligro para la fe. Él es libro de cabecera e inspirador de papas 
y teólogos.1 

Nuestro propósito en este texto es hacer una lectura de la obra 
de Teilhard a partir de América Latina y ello, desde una situación bien 
concreta: el consumismo, característica de la posmodernidad, que ya se 
instaló también en nuestro continente. Nuestra premisa es que la furia 
consumista, en un continente marcado por la pobreza, disoció ser huma-
no y cosmos, hombre, mujer y naturaleza, creando una falta de sensibi-
lidad para los sentidos humanos que llega a ser extremadamente nociva 
para su propia humanidad.

En primer lugar, analizaremos ese receso de los sentidos ocasiona-
do por la sociedad moderna y posmoderna, procurando percibir cómo 
afecta a los habitantes del mundo entero y particularmente a los de 
América Latina. Veremos cómo ese estado de cosas afecta, no solamente 



58  ·  

la racionalidad, sino el deseo, la pulsión más profunda y humanizadora 
del hombre y de la mujer. El consumismo, entre otras cosas, crea una 
cultura de retroceso del deseo y banaliza todo lo que más humaniza al 
ser humano. Haciéndole consumir sin cesar, se vuelve más insensible a 
aquello que está a su alrededor, ya sea la pobreza que padecen tantos, o 
la negligencia en relación al cosmos y a la tierra, poniendo en riesgo la 
vida y el futuro del planeta en el que todos vivimos.

A continuación examinaremos la mística bíblica como mística 
de comunión con el universo, de sintonía con lo creado, incluyendo y 
poniendo en comunicación ser humano y mundo, de manera que juntos 
reflejen la faz del Creador. Procuraremos ver cómo Teilhard de Chardin 
se inscribe en esa mística de comunión con el universo, de manera radi-
cal y profunda, haciendo que la misma pase a constituir la médula de su 
espiritualidad.

Finalmente examinaremos algunos textos selectos de Teilhard, con 
el fin de encontrar en ellos la inspiración para la teología que hoy se 
hace en nuestro continente. Aunque Teilhard no ha sido alguien con una 
gran preocupación por los pobres y a pesar de que éstos no ocupen parte 
importante de su pensamiento y discurso, no se puede ignorar que su 
pensamiento sobre el cosmos y la naturaleza son una aportación preciosa 
para toda la reflexión teológica sobre la ecología, que hoy se realiza en el 
mundo entero, incluso –y de manera fuerte e insistente– en el continente 
latinoamericano.2

Una cultura en receso de sentidos y de deseo

La locura consumista que hoy vivimos tiene como contrapartida 
una pérdida inmensa, que lleva a la obsolescencia de todo lo que es vital 
y nuevo, incluso de los sentidos y del deseo.3 En ese proceso es aceptada 
una ascesis que va a contrapelo de la ascesis clásica de las tradiciones 
religiosas. Se trata de una disciplina que aparece como la gran responsa-
ble de algo que corre el riesgo de configurarse como la muerte del deseo 
y de la vitalidad.

Las ascesis de la vida contemporánea, según Heissig, es una carica-
tura de la más rígida ascesis religiosa clásica. Su práctica es en gran parte 
inconsciente, y eso la vuelve todavía más peligrosa 4. La intensidad del 
aislamiento, la mortificación de los apetitos y la frigidez de los sentidos 
exigidos para aquellos que optan por vivir en el centro del mundo civi-
lizado, es medida mejor por la cantidad de somnolencia que esas cosas 
inducen, que por cualquier austeridad aflictiva destinada a mantener el 
estado de alerta y de vigilia de la corporeidad. Lejos del ideal de una dis-

58  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  59

ciplina de los sacramentos, la ascesis de lo cotidiano no es más que una 
presentación de rutina, la señal exterior de una aridez interior.5

Los síntomas identificados en esa situación son: el deterioro del 
diálogo entre las personas, ya que el contenido y la forma de este diálogo 
son recibidos unilateralmente por la mediación del mercado y por ella 
metabolizados en síntesis no controladas; la represión o el debilitamiento 
del aprendizaje del amor por normas objetivas que no hacen justicia a 
una verdadera y madura educación de los sentidos; la alimentación se 
vuelve cada vez más insalubre, esterilizando el paladar de la mayoría; 
la vida intramuros, sedentaria y confinada, en ambientes refrigerados o 
calentados artificialmente, sin contacto con la naturaleza, debilita el olfato 
y su capacidad de alerta para los olores simples y naturales, y liquida la 
vigilancia del cuerpo para vibrar al ritmo del cambio de las estaciones.6  
También, como la música y el canto se identifican con los aparatos mecá-
nicos fabricados para reproducirlos, el placer del perfomance en vivo se 
torna un lujo confiado al cuidado de profesionales, para ser apreciado, 
nuevamente, solo en la medida en que se puede pagar el altísimo precio 
de los espectáculos, accesibles a una minoría.7

El tacto humano prácticamente sólo entra en contacto con cosas 
artificiales, tejidos, materiales de toda especie, desestabilizándose en su 
capacidad de identificar superficies y texturas naturales. Y hasta el mismo 
cuerpo humano, sobre todo el femenino, no es ya natural debido a pró-
tesis, silicona y todos los otros injertos a que se someten las mujeres en 
nombre de una estética impuesta, no libremente escogida.8 De forma que 
cuando el hombre toca el cuerpo de la amada, no es solamente carne y 
piel lo que encuentra, sino silicona, metal o injerto escondido que disfra-
za la verdadera corporeidad con la cual desea estar y dar placer y gozo 
verdaderos.

Las máquinas que economizan tiempo, ampliando la capacidad de 
los miembros del cuerpo y de los órganos, lentamente amputan los rudi-
mentos básicos de la gracia y ritmo del trabajo y, además de reducir los 
empleos para las personas que necesitan de ellos, lo redefinen como una 
repetición que impide el pensamiento y automatiza el cuerpo.9 La identi-
ficación del trabajo con el salario hace que se pierdan las gratificaciones 
más básicas del trabajo productivo y creativo. El ser humano oprimido 
por la necesidad de proporcionar para sí y sus familiares el mantenimien-
to de las necesidades básicas de la vida, no consigue pensar en crear. 
Transformado en máquina él mismo, su cuerpo experimenta otras formas 
de cosificación como un objeto de especialización.10 Como efecto, la 
sumisión al trabajo del tiempo cuantificado y de la exigencia psíquica, 
lleva a una renuncia obligatoria por parte del trabajador individual.11

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el Universo  ·  59



60  ·  

Los apetitos, de tanto persistir en saciarlos, van quedando simple-
mente anestesiados. Cuanto más oprime el ritmo sobrehumano, tanto más 
se arrastra el espíritu, dominado por una especie de sonambulismo. Todo 
eso toma a la persona por entero, y ella acaba por tornarse un estado de 
espíritu, más y antes que un estado de cosas.

Como dice James Heissig, la lucha contra la pobreza y la privación 
no necesita esperar la reforma de las estructuras sociales.12 Se puede 
inaugurar una revolución simple en busca de una forma de vida igual-
mente simple y tal vez más satisfactoriamente humana. Una vida más 
simple, necesariamente nos estimularía a usar más los sentidos, y aliviaría 
buena parte de la infelicidad tan presente en la vida posmoderna, cuando 
la depresión y la dolencia del siglo y el suicidio aumentan exponencial-
mente en los países en vías de desarrollo.13 Al hacer esa opción, tal vez 
nos sorprendemos por el estado de frialdad en que nos encontramos y 
cómo nuestros sentidos estaban paralizados y embotados, incapaces de 
ejercitarse y excitarse para realizar la única función que les es propia: 
sentir. Nuestra sociedad parece anestesiada, parece haber desaprendido 
a sentir. En tanto que la ascesis clásica enseñaba a disciplinar un cuerpo 
que parecía querer sentir y gozar demasiado, ahora, tal vez la ascesis 
necesaria sea aquella cuyo objetivo consiste en reaprender a sentir y a 
gozar.14 Reaprender a oír los sonidos de la naturaleza y la buena música; 
a ver la infinita gama de colores de los árboles, de los pájaros y del mar; 
a sentir los olores del primer café de la mañana, del aceite que se calienta 
en la cocina para preparar el alimento, de la tierra mojada después de 
la lluvia; a degustar un pan puro, sin mantequilla y que alimenta con su 
básico trigo, a sorber con delicia una copa de agua fresca en un día de 
calor, al acariciar el pelo del animal estimado y sentir su blandura y, más 
que todo, tocar el cuerpo de los seres queridos con abrazos, besos, manos 
entrelazadas, sintiendo la comunión en la carne que simboliza el espíritu.

Con todo esto, vemos que estamos en una cultura del receso del 
deseo. De entre los muchos miedos que invaden y llenan nuestra cultura, 
tal vez uno de los mayores sea el miedo ante la amenaza de la extinción 
del deseo. Se trata del miedo a una impotencia causada por el desinterés 
progresivo, de un fracaso de potencia y de capacidad de experimentar 
la dilatación interior –a veces dolorosa, pero siempre exultante– que el 
deseo provoca.15  Nuestras sociedades tan agresivamente erotizadas, 
donde el erotismo, de tan propalado, se banalizó y se transformó en 
mercancía barata, está en verdad picado por la obsesión de la ausencia 
del deseo. Y esa obsesión, que parecería una hipersexualización, en ver-
dad es lo contrario. Se habla tanto de sexo que da pie para sospechar 
que no se ejercita la sexualidad. Hablar y exponer desenfrenadamente de 

60  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  61

erotismo, da la impresión de querer conjurar y exorcizar el miedo de un 
fracaso, justamente de la capacidad deseada.16

La palabra creadora de Dios es, en la Biblia, elemento constitutivo 
de la naturaleza en su origen y actividad. Y el cosmos, o mundo creado, 
es fuente de su revelación. Es Dios quien hace existir, dirá la Escritura. 
Es Él quien llama a las cosas de donde no son, para que sean, y lo hace 
con su palabra. Dios dice, y aquello es hecho, de la nada. Solamente Él 
es capaz de crear, a partir de la nada, todo lo que existe.

Dios crea, sin embargo, colocando orden en lo creado. Su Palabra 
estructura el caos. Y dialoga con la criatura humana con inmenso respeto. 
Todo esto con una ausencia absoluta de violencia, en una especie de dul-
zura fundante, que será sustentáculo para desarrollar toda la pedagogía 
divina con el pueblo elegido y que en las Escrituras cristianas culminará 
en el Sermón de la Montaña, cuando será proclamada la perfección del 
Padre que hace brillar su sol sobre buenos y malos y su lluvia sobre 
justos e injustos. En este crear en el tiempo, “en el principio”, el relato 
bíblico no sueña con oponer la eternidad de Dios a la eternidad del 
mundo creado. Solamente Dios es principio y comienzo de todo lo que 
existe y el mundo viene después; todavía no se pueden establecer datos 
cronológicos para esa posteridad de lo creado. Ese “comienzo”, ese “ori-
gen sin origen” que sólo encuentra su fuente en el misterio inefable que 
Jesucristo proclamó del Padre, es incomprensible sin un fin. Pero este fin 
sin el cual el mundo perdería su dinamismo, nos es radicalmente desco-
nocido. Este desconocimiento nos impide buscarlo entre los fenómenos 
de este mundo e igualmente en las diversas ciencias.

El esfuerzo que viene haciendo la teología cristiana, en los últimos 
tiempos, para asomarse a la problemática de la ecología y de la relación 
del ser humano con la totalidad de la creación, denota una toma de con-
ciencia. Lo que está en juego en esta cuestión de la ecología es mucho 
más que un nuevo tema para ser reflexionado y trabajado. Está en juego 
el futuro de las relaciones hombre-naturaleza-Dios, o sea, el futuro de la 
vida sobre la tierra y del propio concepto de Dios que es central para el 
cristianismo: Dios Padre, autor de la vida, creador y salvador.

Rescatar la relación armónica entre ser humano y cosmos exorciza 
la sospecha de una concepción de humanidad equivocadamente indivi-
dualista, aliada a un determinismo económico y tecnológico omnipoten-
tes; la visión del ser humano separado de la naturaleza, viendo en ésta 
una enemiga a ser conquistada y destruida impunemente en nombre de 
un equivocado progreso; la lucha del ser humano por la vida transfor-
mada en amenazador instinto de muerte, que pesa sobre todas las otras 
formas de vida. El riesgo de ello es desterrar de la vida la noción tan 

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el Universo  ·  61



62  ·  

presente para los antiguos, de ver el cosmos como una epifanía, o sea, 
como una manifestación de un misterio que pide reverencia y respeto 
para quien a él se aproxima.

Contemplar el misterio del cosmos, sin embargo, no es distracción 
ética, hecha sólo de ocio y tranquilidad estéticas, sino despertar de la 
preocupación ética primera, que consiste en dar o restituir al hombre y 
a la mujer desposeídos y expoliados, el cosmos, que es su lugar. Y esa 
restitución se da bajo la forma de la materia a la que el ser humano tiene 
derecho, asegurado por el propio Dios. Toma, entonces, la forma de 
“devolución” del pan al hambriento, del techo al desabrigado, del agua al 
sediento, etc., no siendo eso nada más que restituir un pedazo del cosmos 
a aquel o a aquella, que de aquello fue desposeído/a. Ese gesto ético de 
la restitución es, dentro de la lógica cristiana, el primero y fundamental 
gesto redentor y salvador.

Lugar de la ética y del hacer moral, la creación es también lugar del 
que padece, de la vulnerabilidad afectada. Si algo hay que restituir, ese 
algo es síntoma de pérdida, de carencia, de sufrimiento por la necesidad 
agredida. Y esa pérdida inscribe, necesariamente, en el cosmos la marca 
del pathos. La utilización desordenada de los recursos de la naturaleza 
hace sufrir tanto al ser humano como a la propia naturaleza, proclaman-
do la solidaridad, el compartir, la reconciliación, en su dimensión mayor. 
Lugar de experiencia de la paternidad divina, el cosmos es entonces, no 
solamente, interpelación ética sino también receptibilidad que prueba y 
es probada, espacio de pasión y compasión.

La relación con la naturaleza no es, por tanto, cosa idílica e inal-
terablemente fluida como puro gozo, sino que integra lucha, conflicto, 
no siendo por casualidad que los pueblos originarios de América Latina 
llaman madre (Pachamama), a la Tierra. Ya en la Biblia, en el Antiguo y 
Nuevo Testamento, esa relación de amor y lucha con la naturaleza y el 
cosmos, se presentan como constitutivas de la experiencia del pueblo de 
Israel y de la primera Iglesia. Juntamente con la mística activa y transfor-
madora, pragmática como la historia de la religión de Israel, existe otra 
dimensión de la mística que es la contemplación del universo y la consta-
tación maravillosa de la diafanidad que todas las cosas toman, habitadas 
por el Espíritu de Dios. Teilhard de Chardin encarnó y vivió esas dos 
vertientes místicas.

La mística bíblica enfatiza el compromiso de Dios con el pueblo, y 
con personas históricas: Abraham, Isaac, Jacob, los profetas, etc. Al lado 
de esta mística del compromiso ético, porque Dios se encuentra en la 
acción justa y en la relación amorosa para con los otros, existe también 

62  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  63

una mística de la contemplación. El universo todo fue creado por Dios. 
Los seres humanos (hombre y mujer) son lugares de Dios, representan-
tes divinos en su ser y su hacer. En todo podemos contemplar la marca 
registrada de Dios, impresa en las criaturas y en la realidad espiritual y 
corporal del ser humano. Tal saborear a Dios en la obra de la creación y 
en el trabajo humano, permite el culto y la exaltación del alma que vibra 
y se entusiasma.

El Nuevo Testamento prolonga y radicaliza la misma línea de la 
experiencia de Dios en la historia. Afirma que Dios entró totalmente en 
la realidad humana, pues se humanizó en el judío Jesús de Nazaret. A 
partir de ahora, el lugar del encuentro con Dios será, preferentemente, en 
la vida humana, particularmente en la vida de los crucificados. Ese Dios 
no se encarnó en la figura de César en su trono, ni en el Sumo sacerdote 
en su altar, ni en el sabio en su cátedra, sino en la figura de los oprimi-
dos y excluidos que acaban fuera de la ciudad y crucificados. El misterio 
trascendente que se encarnó, y se encuentra crucificado. Grita en la cruz 
por la vida y quiere resucitar.17

Hay también otra vertiente mística en el Nuevo Testamento, clara-
mente contemplativa. Afirma que tanto el Hijo que se encarnó, cuanto el 
Espíritu, tienen que ver con el misterio de la creación. Están ahí presen-
tes, fermentando el proceso de ascensión rumbo al Reino de la Trinidad. 
Ellos como que recapitulan en sí y en el ser humano el universo y le 
dan orientación segura que convergerá en una síntesis bienaventurada. 
Él también participará de la resurrección de toda la carne. Por eso hay 
futuro para las estrellas, para las montañas, para las plantas, animales y 
pueblos.

Si la mística del seguimiento es histórica y de manos abiertas para 
la acción, la mística crística y espiritual es de ojos abiertos y cósmica. Ella 
procura la unidad de todas las diferencias, en la medida en que un hijo 
divino sobrepasa el universo, la conciencia y acción humana para unirlos 
hacia adelante y hacia arriba, con la perspectiva de la suprema síntesis 
con Dios, Omega de la evolución y la creación. Esta mística de la unidad 
y la unión está bien testimoniada por la vertiente vigorosa que viene de 
los Padres griegos (Gregorio de Nisa y Gregorio Nacianceno), pasa por 
la tradición platónico-agustiniana, llega en S. Buenaventura con su admi-
rable itinerario de la mente para dentro de Dios, y culmina con S. Juan 
de la Cruz –Subida al Monte Carmelo- y con santa Teresa de Ávila –Las 
Moradas y el Castillo interior– hasta desembocar en los ardientes textos 
místicos de Teilhard de Chardin.18

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el Universo  ·  63



64  ·  

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el universo

Una de las figuras más luminosas de la mística en el siglo XX fue 
el jesuita Teilhard de Chardin (1881-1955). Se trata de alguien que vivió 
apasionadamente su tiempo, abrazando con gran intensidad la experien-
cia de lo Real, con toda la riqueza de su materialidad. Decía en carta a su 
amiga Leontine Zanta en octubre de 1926:

Parece que la Humanidad no volverá a apasionarse por Dios antes que 
Éste le sea mostrado en el término de un movimiento que prolongue nues-
tro culto por lo Real concreto, en vez de apartarnos de él. ¡Ah!, ¡cómo lo 
Real sería formidablemente poderoso para arrebatar nuestro egoísmo, si 
supiésemos verlo en su prodigiosa grandeza!.19

Toda su vida fue tocada por sus dos grandes amores: el Mundo y 
Dios. No conseguía vislumbrar otro camino de acceso a Dios sino a través 
de una fe apasionada por el Mundo. Ahí vislumbraba el toque de la dia-
fanidad de Dios. Decía en un párrafo de su clásica Misa sobre el Mundo:

Lleno de savia del Mundo, subo para el Espíritu que me sonríe mas allá 
de toda conquista, vestido con el esplendor concreto del Universo, y yo 
no sabría decir, perdido en el misterio de la Carne divina, cuál es la más 
radiante de esas dos bienaventuranzas: haber encontrado al Verbo para 
dominar la Materia o poseer la Materia para alcanzar y someterme a la 
luz de Dios.20

Otro trazo singular de su visión mística es la presencia de lo feme-
nino. Se trata de uno de los dos hilos esenciales en la dinámica de todo 
su crecimiento espiritual. Lo primero es reconocer la singularidad de esa 
“atmósfera” en la conformación de su visión unitiva, en cuanto luz irra-
diadora de todo el proceso de concentración universal. Su proceso vital 
y reflexivo fue tejido por la presencia de ese mirar e influjo femeninos. 
Eran no pocas sus amigas mujeres, entre las que estaban algunas primas, 
parientes y otras amigas y confidentes.21 Todas sin excepción, tuvieron 
enorme importancia en su vida, mística y pensamiento.

Teilhard de Chardin nació en mayo de 1881 en el pequeño pueblo 
de Sarcenet. En la región francesa de Puy-de Dome. Sus padres tuvieron 
once hijos, siendo él el cuarto. Su padre Enmanuel era agricultor erudito, 
muy interesado en la observación de la naturaleza. Fue de él, que Pierre 
heredó su amor por las piedras, plantas y animales. Su gran atracción por 
la materia viene de la infancia. Desde temprano fue atraído por aquello 
que “centelleaba en el corazón de la materia”. De su madre, Berta Adela 
Dompierre d’Hornoy, heredó la centella de la devoción cristiana.

El itinerario de su vida puede ser dividido en cuatro etapas. La 
primera abarca los años de su formación, marcadamente tradicional. Pasa 

64  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  65

por la formación jesuita en el colegio de Mongré, entrando enseguida a 
la Compañía de Jesús (1899) y ordenado sacerdote en agosto de 1911. Se 
pueden percibir vivos trazos de la espiritualidad jesuita en la cosmovisión 
de Teilhard, de modo particular la percepción de la presencia y diafanía 
de Dios en el mundo. La segunda etapa cubre su experiencia en la gue-
rra, pudiéndose situar entre los años 1914 a 1918. Fueron años fecundos 
para su maduración personal, y allí nacieron sus primeras intuiciones, 
afirmándose las bases de su futura reflexión. Según Henri de Lubac, fue 
en ese período, en las noches de soledad y en la retaguardia de las líneas 
de batalla, donde puede reflexionar y rezar largamente, entregándose a 
la presencia de Dios. Una tercera etapa cubre los años parisinos y las 
expediciones subsecuentes, situándose entre los años 1919 a 1923, y 
extendiéndose hasta el inicio de la Segunda Guerra Mundial. Ese es el 
momento de su formación científica en paleontología en París, coronado 
con su defensa doctoral en ciencias, en 1922. Fue invitado a dar clases de 
geología en el Instituto Católico de París. En ese período surgen los pri-
meros conflictos con las autoridades de la Iglesia católica y la Compañía 
de Jesús, que no estaban preparadas para acoger la novedad de su pen-
samiento. Por decisión de sus superiores es enviado a China para dar 
continuación a sus investigaciones científicas. El primer viaje, al que 
seguirían otros, fue en 1923. Va a fijar su residencia en China en 1945. 
Ese país se vuelve para él su “segunda patria”, y ahí desarrolla no sólo sus 
reflexiones científicas sino también sus grandes intuiciones espirituales y 
teológicas, es cuando acontece la “plena maduración de sus ideas”. Fue la 
gran suerte de su vida, reconocerá más tarde, favoreciendo la ampliación 
de su pensamiento y su elevación a escala planetaria. Dos importantes 
obras de Teilhard fueron escritas en este período: El medio divino (1926-
1927) y El fenómeno humano (1938-1940). Estas y otras obras de Teilhard 
no tuvieron autorización para su publicación, la que ocurrió después de 
su muerte, cuando se inició la publicación de los trece volúmenes de su 
obra completa. La última etapa de su vida cubre el período que va del 
final de la Segunda Guerra Mundial, 1945, hasta su muerte, ocurrida en 
Nueva York en la Pascua de 1955. Es un período marcado por una gran 
fecundidad intelectual y también por muchas tensiones y sufrimientos, 
motivados por la resistencia y oposición a sus ideas.

No obstante, si sufridos fueron sus años de madurez, sus últimos 
años se pueden denominar del protagonismo histórico de Teilhard de 
Chardin en la Iglesia y en el mundo intelectual de la posguerra. La irra-
diación de su personalidad, la novedad y audacia de sus ideas, los vastos 
horizontes abiertos por ellas, sobre todo a un pensamiento católico, toda-
vía, en parte, paralizado por los traumas de la crisis modernista, situaron 

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el Universo  ·  65



66  ·  

a Teilhard en el propio centro de la gran confrontación entre mundo cris-
tiano y mundo moderno, que entonces caminaba para llegar a su clímax 
en los años que precedieron al Concilio Vaticano II. Ese protagonismo de 
Teilhard recibirá una confirmación fulgurante en los años que siguieron 
inmediatamente a su muerte, cuando como un torrente represado y al fin 
libre, su obra conocerá la difusión mundial, caracterizando uno de los 
más impresionantes fenómenos editoriales del siglo XX.22

Fenómeno realmente extraordinario ese en que, en ritmo impre-
sionantemente rápido, “todos los escritos de Teilhard confiados a su 
legataria, Jeanne Mortier, y depositados en la Fundación Teilhard de 
Chardin de París, son entregados al público: 13 volúmenes de las obras 
completas, 10 volúmenes de correspondencia, 11 volúmenes de escritos 
estrictamente científicos. Textos doctrinales y científicos, fragmentos de 
diario, escritos íntimos, correspondencia. Todo encuentra lectores ávidos, 
muchos son traducidos a diversas lenguas, dando origen a una inmen-
sa bibliografía, sin duda de valor desigual, pero que en la historia de 
la Compañía de Jesús, sólo encuentra paralelo en la bibliografía sobre 
Ignacio de Loyola.23

Dentro de la extensa producción de Teilhard pueden ser destaca-
das importantes obras de síntesis, como El medio divino, El fenómeno 
humano y El grupo zoológico humano. Hay también artículos científicos 
de geología y paleontología, como igualmente ensayos de cuestiones 
filosóficas, científicas, teológicas y espirituales. Pueden ser también nom-
brados sus escritos íntimos y la abundante correspondencia. Es extraordi-
nario el epistolario de Teilhard con amigos y confidentes, entre los cuales 
se encuentran: Auguste Valensin, Leontine Zanta, Lucile Swan y Henri de 
Lubac, constituye fundamental puerta de entrada para el acceso al pen-
samiento del místico francés.

Él fue, al interior de la Iglesia católica y de la Compañía de Jesús, 
uno de los primeros pensadores en intuir y explicitar las extraordinarias 
implicaciones científicas, filosóficas y teológicas del evolucionismo bio-
lógico y de la perspectiva evolutiva del universo. Como efecto, al pasar 
de un universo estático y completo a un universo dinámico y abierto, no 
podía dejar de ser intuido por él como un auténtico terremoto, un vértigo 
que comenzara algunos siglos antes, en el Renacimiento y especialmente 
con Galileo. Los teólogos envueltos en el caso Galileo no intuyeron las 
transformaciones drásticas a que el heliocentrismo obligaría en lo que se 
refiere la concepción de Dios, del universo, de la vida. Tan drásticas eran 
esas transformaciones, que Teilhard creía que los teólogos de la Iglesia 

66  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  67

católica quedaron literalmente paralizados por el miedo, y se mostraron 
incapaces de aceptar el enorme desafío que les caía encima.24

Nos admiramos o sonreímos, por la perturbación de la Iglesia puesta 
por primera vez ante el sistema de Galileo. En realidad, los teólogos de 
entonces sentían de modo perfectamente acertado. Con el fin del geocen-
trismo, es el punto de vista evolucionista el que entra en escena (…) En el 
fondo, desde luego, toda la teoría genesíaca de la caída recibía un germen 
de alteración; y sólo hoy comenzamos a evaluar la profundidad de los 
cambios que, a partir de entonces, estaban virtualmente consumados.25 

Teilhard de Chardin fue el gran precursor de la espiritualidad terre-
na y cósmica, que ve en la tierra, en el cosmos, en la naturaleza, la fuente 
de la revelación y la diafanía de Dios. La experiencia de la materia fue 
para él esencial, condición y camino para acceder al Medio Divino. Decía 
con vigor: “Arrímate al calor de la Materia, Hijo de la Tierra, báñate en 
sus repliegues ardientes, pues ella es la fuente y juventud de tu vida”.26 
Su gran máxima era: ir al cielo a través de la tierra. Fue toda una vida en 
defensa de esa mística vital, en una lucha permanente contra el espiritua-
lismo extraterreno y desenraizado. Entendía que la verdadera compren-
sión de lo humano pasa por la “solidaridad con la tierra”.

En la raíz de esa solidaridad terrenal late una viva espiritualidad. 
Es en el influjo de la gracia, como destacó Henrique Claudio de Lima Vaz, 
donde Teilhard encontró el secreto esencial para su cosmovisión profética 
y su resistencia contra las fuerzas de la oposición. Sería extremadamente 
difícil comprender, con acierto, su pensamiento, excluyendo esa dimen-
sión de su vida. Pasó por períodos fuertes de angustia y por crisis de 
“antieclesiasticismo”, superada por la vitalidad de su fe en el Espíritu y en 
el toque ardiente del Medio Divino. El secreto de su resistencia estaba en 
su vida espiritual. Estaba convencido de que su trabajo tenía una motiva-
ción mayor, que era divina, más allá de su ejercicio personal. Y siempre 
movido por un motivo inmarcesible, siempre apuntalado por la esperanza 
en los humanos y en su tiempo.

El legado de Teilhard de Chardin hoy

Una de las principales contribuciones de Teilhard hoy en día, en la 
era posmetafísica y posteísta en que vivimos, es sin duda, la reconcilia-
ción entre fe y ciencia. Toda su vida y su trabajo caminó con el sentido 
de responder a la gran pregunta que inquieta al ser humano moderno y 
posmoderno: ¿es posible pensar en Dios, creer en Dios y actuar a la luz 
de su existencia en un mundo que pretende haber llegado al término del 
proceso ateísta, liquidando de una vez la herencia teísta y el legado de la 
fe de muchas generaciones?

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el Universo  ·  67



68  ·  

Tal fue el leitmotiv de la extraordinaria aventura teórica y humana 
vivida por Teilhard de Chardin y sólo podremos captar su sentido pro-
fundo si nos situamos en el centro irradiador de su pensamiento, que 
es justamente la cuestión de Dios. El llamado “desencanto del mundo”, 
que es en verdad el desencanto del cosmos visible, con el avance de las 
ciencias y la autonomía de la técnica, se va volviendo más propicio el 
terreno para la invalidación de la idea de Dios. La ciencia se torna atea, 
así como la técnica, y eso pasa a ser el presupuesto metodológico indis-
cutible, sobre todo en lo que dice respecto a tres cuestiones: el problema 
de los orígenes que incluye las tres diferenciaciones cósmicas del uni-
verso, de la vida y del ser humano; el problema del orden del universo, 
cuya solución postula la autodiferenciación estructural de los niveles de 
la realidad físico-biológica; el problema de la finalidad, concepto tenido 
como metafísico, sustituido por el postulado del “desbordarse aleatorio 
del universo”.27

Teilhard, hombre de fe y consagrado por los votos religiosos, 
tendrá que enfrentar, con su mente brillante y su corazón creyente, el 
desafío dramático del ateísmo de la cultura que vivió, sobre todo en la 
forma, para él, más desafiante, que era el ateísmo de la ciencia. Él expe-
rimentará el choque de ese ateísmo y de ese secularismo en el campo 
del saber científico, donde la herencia de un cientificismo del siglo XIX 
habrá relegado la cuestión de Dios al archivo de las cuestiones excluidas 
del ámbito de la ciencia.28 En verdad, él emprenderá un enorme y osado 
esfuerzo para elaborar una fenomenología del universo científico abierta 
a la trascendencia de un Dios personal pensado como Punto Omega.29

En su vocación de jesuita, Teilhard fue formado en la escuela de 
los Ejercicios Espirituales de S. Ignacio y en las Constituciones de la 
Compañía de Jesús. Además de la teología y la mística de Pablo de Tarso, 
del “ser en Cristo” y del Cristo cósmico fueron el centro de su visión 
teológica y espiritual.30 Siguiendo las huellas de S. Ignacio, Teilhard 
entenderá el cosmos visible como libro abierto con un lenguaje a ser 
descifrado por quien lo contempla.

Su pensamiento –indisociable de su mística– tiene una visión cós-
mica holística, sin dejar de ser analítica y propone la necesidad de dejar 
de lado una visión estática del universo para adaptar una visión evoluti-
va; un universo en evolución rumbo al Punto Omega, pensado al mismo 
tiempo como inmanente y absolutamente transcendente. La tierra, el 
cosmos y la naturaleza están, por tanto, preñadas de la presencia divina, 
son el medio divino por excelencia.

Teilhard dará, a partir de ahí, el salto para la teología, procurando, 

68  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  69

a partir de esa su visión central, repensar y reformular algunos de los 
conceptos fundamentales de la tradición teológica del dogma cristiano. Él 
sigue fiel a la convicción de que ha de haber profundas transformaciones 
hermenéuticas cuando se realiza la transición de un cosmos estático a un 
cosmos evolutivo.31

Un mundo en perpetuo movimiento, una tierra que pulsa y gime 
deseando evolucionar en dirección al Punto Omega, una materia dotada 
de vida que carga en sus entrañas la posibilidad del acceso a Dios, son 
contribuciones preciosas para la teología cristiana de hoy. Inclusive y 
muy especialmente para la teología latinoamericana.

Conclusión: El Dios libertador de Teilhard de Chardin

La reflexión científica, filosófica y teológica de Teilhard, revelan un 
Dios que, sin dejar de preocuparse por la justicia debida a los pobres, 
con la pluralidad cultural y religiosa que alerta para que la teología esté 
siempre abierta al diálogo, y con la explosión carismática que domina las 
iglesias históricas dando cuenta de un afecto por mucho tiempo represa-
do, revela su rostro cósmico y su afinidad indisoluble con la vida.

Se trata de una mística y un pensamiento que pueden ayudar a una 
cultura consumista y en receso del deseo, que perdió el camino, para que 
se de el contacto profundo y consolador de los sentidos humanos con el 
cosmos, que no consigue ya comunicarse con la naturaleza de las per-
sonas, sino solamente con las máquinas. El Dios de Teilhard es un Dios 
vivo y que da vida, que puede ser encontrado en la materia viva creada, 
encontrada en el cosmos, en la tierra y en la naturaleza.

El Dios que la experiencia mística y el pensamiento de Teilhard 
revelan, coincide armoniosamente con el que la Escritura llama Dios de 
la vida. Así, la grandeza y el valor infinito de cada persona humana, tema 
tan importante en la teología latinoamericana, encuentra en ese Dios de 
la vida teilhardiano una legitimación de resonancias cósmicas y univer-
sales, pues demuestra que solamente así la evolución puede ser reflexio-
nada y dirigida hacia el Punto Omega, tomando en cuenta no solamente 
sus aspectos antropocéntricos sino también sus dimensiones cósmicas y 
terrenales.

Toda ampliación de las prioridades de la teología de la liberación, 
que se extendió a los campos de la ecología, el género, la raza y la etnia, 
encuentra en la mística y en la teología de Teilhard una contribución pre-
ciosa para no detenerse en ese avance y extensión de su visión y de su 
inteligencia de la fe. Que el sexagésimo aniversario de la muerte de este 
gran místico y pensador cristiano sea una buena ocasión para responder 

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el Universo  ·  69



70  ·  

a este desafío.

Notas
1 Por ejemplo, el papa Pablo VI y los teólogos Leonardo Boff, Úrsula King, entre otros.
2 Ver la obra más reciente de Leonardo Boff, Ivone Gebara, Eduardo Cruz, entre otros.
3 Cf. sobre eso Cavanaugh. Être consommé – Une critique chretienne du consumerisme. 

Paris: Editions de l’ homme nouveau, 2007, esp pp.148-154. 
4 Cf. Heissig. “The recovery of the senses: against the asceticisms of the age”. En: Journal 

of Ecumenical Studies, v.33,pp.216-237, Spr 96. 
5 Ibid., p.224
6 Ibid.
7 Ibid.
8 Cf. Novaes, op.cit. Cf., de la misma autora, más recientemente, Com que corpo eu vou? 

Rio de Janeiro: Pallas, 2010. 
9 Cf. SW y su experiencia en la fábrica. Ver Weil. "Expérience de la vie d'usine". En: Lussy 

(ed.). Ecrits historiques et politiques II – Oeuvres Complètes. París: Gallimard, 1991, 
p. 295.

10 Cf. Ibid. Ver también el famoso filme de Charles Chaplin, Tiempos modernos, en que el 
obrero acaba identificándose con la máquina, de tal manera que ésta pasa a ser su 
verdadera identidad.

11 Cf. Heissig, art cit. p.224.
12 Idem., p. 225.
13 Según el Deutsche Welle, del 25 de febrero 2011, cada 35 segundos, una persona comete 

suicidio. Solamente en Alemania, alguien se suicida cada 45 minutos. Los índices de 
suicidio son mayores en los países industrializados, siendo, proporcionalmente, el Este 
europeo el poseedor de la tasa más alta. En cuanto a números absolutos China lidera 
las estadísticas. Cf. http://www.dw-world.de/dw/article/0,,605532,00.html. 

14 Cf. Heissig, art. cit., p. 225
15 Cf. Guillebaud. La tyrannie du plaisir. Paris: Seuil, 1998, p.114.
16 ibid
17 Cf. L. BOFF, Sentido cristão de mistério e mística, en: http://www.humaniversidade.com.

br/boletins/sentido_cristao_misterio_mistica.htm 
18 Cf. ibid.
19 P. Teilhard de Chardin, Cartas a Léontine Zanta, Livraria Morais Editora, Lisboa 1967, p. 

91.
20 P. Teilhard de Chardin, Hino do Universo. São Paulo: Paulus, 1994, p. 29.
21 Cf. por ejemplo, la primera doctora en Letras de Francia y periodista Leontine Zanta que 

mantuvo con él viva amistad. Feminista entusiasta, era estimulada en eso por Teilhard, 
que desde China le escribía cartas alentadoras por las pequeñas victorias de su amiga 
y de los Equipos Sociales Feministas en los que ella participaba: “¡Usted tiene razón al 

70  ·  Maria Clara Lucchetti BINGEMER



 ·  71

ver en ellas un triunfo, de hecho, para el Feminismo! Se impondrá así el que las muje-
res harán su espacio en la sociedad“. (Lettres à Léontine Zanta, p. 68)

22 Cf. H. C. de LIMA VAZ, Teilhard de Chardin e a questão de Deus, en Revista MAGIS de 
fé e cultura, número 12 (1996) p. 3.

23 ibid
24 Cf. A. DINIS, Implicações teológicas do evolucionismo biológico de Teilhard de Chardin, 

en http://www.braga.ucp.pt/resources/documents/FACFIL/implicacoes_teologicas_
chardin_def.doc

25 Teilhard de Chardin, “Queda, redenção e geocentrismo” (1920) en id., A Minha Fé. A 
Matéria e Deus, Lisboa: Ed. Notícias, 2000, p. 46, nota 1. 

26 Teilhard de Chardin. Hino do Universo. São Paulo: Paulus, 1994, p. 67
27 H. de Lima Vaz, op. cit. p. 9.
28 Ibid. P.12.
29 Ibid 
30 Ibid. p. 15
31 El Pe. Vaz, en su texto citado (p. 23), afirma que fué en torno de esas extrapolaciones teo-

lógicas de Teilhard que se producirán las más feroces discusiones sobre su pensamien-
to. Remite a la obra La pensée religieuse de Teilhard de Chardin, de Henri de Lubac, 
que es una referencia obligatoria en esas discusiones, al demostrar, convincentemente, 
la fidelidad de Teilhard a la tradición doctrinal cristiana y establecer los criterios para 
una exégesis correcta de su pensamiento teológico. 

Teilhard de Chardin: un místico en comunión con el Universo  ·  71



72  ·  

A Theological Project Completed!

The fifth and last volume was published 

«Along the Many Paths of GoD»
a five volume collection series, edited by the

Latin American Theological Commission of EATWOT
and concluded by its 

International Theological Commission.

The first and until now unique work addressing the cross-fertilization 
between Theology of Liberation and Theology of Pluralism

The five volumes are:
I. Challenges of Religious Pluralism for Liberation Theology

II. Toward a Latin American Theology of Religious Pluralism
III. Latin American Pluralist Theology of Liberation

IV. International Pluralist Liberating Theology
and the last one now also appearing in English:

V. Toward a Planetary Theology
edited by José María VIGIL vwith the collaboration of:

M. Amaladoss (India), M. Barros (Brazil), A. Brighenti (Brazil),
E.K-F. Chia (Malaysia), A. Egea (Spain), P.F. Knitter (USA), 
D.R. Loy (USA), L. Magesa (Tanzania), J. Neusner (USA), 

I.A. Omar (USA), T. Okure (Nigeria), R. Panikkar (India-Spain), P.C. 
Phan (Vietnam-USA), A. Pieris (Sri Lanka), R. Renshaw (Canada), J.A. 

Robles (Costa Rica), K.L. Seshagiri (USA),  
A.M.L. Soares (Brazil), F. Teixeira (Brazil).

This fifth book is published in English by Dunamis Publishers
To order: dunamis@live.com / dunamispublishers.blogspot.com
For the Spanish edition: editorial@abyayala.org / www.abyayala.org 

(sold also in digital format: at half price, by e-mail )

For further information:
tiempoaxial.org/AlongTheManyPaths

tiempoaxial.org/PorLosMuchosCaminos
tiempoaxial.org/PelosMuitosCaminhos

tiempoaxial.org/PerIMoltiCammini

Comisión Teológica Latinoamericana de ASETT  
comision.teologica.latinoamericana.org

and the International Theological Commission of EATWOT
internationaltheologicalcommission.org



 ·  73

Memory of Teilhard's Temporary Interment

at St. Andrew-on-Hudson
Roger HAIGT*

UTS, New York, USA

Tuesday, April 12, 1955, was a chilly, rainy day in Poukeepsie, 
N.Y. Late in the morning a group of us novices at the Jesuit novitiate 
St. Andrew-on-Hudson were asked to gather on the northeast cloister 
looking out of the back of the building along the side of the chapel. We 
served as a greeting party for the body of Pierre Teilhard de Chardin, S.J., 
who was transported in a hearse from New York City after a requiem Mass 
earlier in the morning at the Church of St. Ignatius Loyola in Manhattan. 
It is safe to say that no one among the novices knew who Pierre Teilhard 
de Chardin was, other than that he was a French Jesuit who was living at 
the time in New York. 

This was the only time in my four years at St. Andrew’s (1954-58) 
that novices or scholastics were asked to welcome a Jesuit being brought 
for burial. It was memorable, too, because this Jesuit was distinctive in our 
imagination for being French rather than an American. Since that was not 
usual, it may have added a sense of mystery about the man. 

I remember especially the somber drizzling of a gray morning, still 
too early in spring for the trees to show any growth, the black hearse 
that pulled up to our novice side of the cloister, and the black clothes and 
umbrellas that marked the scene. According to an official diary kept at St. 
Andrew’s, Emmanuel de Breuvery, S.J., a French economist at the United 
Nations and friend of Pierre, was among the Jesuits who accompanied the 
body from New York. 



74  ·  

The rear of the hearse pointed back to the door of the crypt or 
temporary mausoleum in whose niches Jesuits who died in winter were 
placed because the soil of the cemetery on the grounds was still frozen 
and interment had to be postponed until the spring thaw. We stood a 
bit above the scene and at a distance of about twenty-five yards. Father 
Pierre’s body was transferred from the hearse to one of the niches in the 
crypt that, being around the back of the chapel, was out of our line of 
sight. The service did not take long after the arrival, no more than 15 
minutes. Afterward we went into lunch with the seminary community as 
usual. We saw no more of the funeral party.

74  ·  Roger Haight



 ·  75

Memoria del entierro provisional 

de Teilhard de Chardin

en St. Andrew-on-Hudson
Roger HAIGT*

UTS, New York, USA

El martes 12 de abril 1955, era un día lluvioso frío en Poukeepsie, 
a unos kilómetros al norte de Nueva York, río Hudson arriba. A última 
hora de la mañana se nos pidió a un grupo de nosotros, los novicios del 
noviciado jesuita de St. Andrew-on-Hudson, que nos reuniéramos en el 
claustro noreste de la parte de atrás del edificio a lo largo del lado de la 
iglesia. Aportamos así nuestra presencia en el funeral de Pierre Teilhard 
de Chardin sj, quien fue traído en un coche fúnebre desde la ciudad de 
Nueva York, después de una misa de réquiem, temprano en la mañana, 
en la Iglesia de San Ignacio de Loyola de Manhattan. Puedo asegurar que 
nadie entre los novicios sabía quién era Pierre Teilhard de Chardin, aparte 
de que era un jesuita francés que vivía entonces en Nueva York.

Esta fue la única vez en mis cuatro años en St. Andrew (1954-1958) 
que se pidió a los novicios o estudiantes acompañar a un jesuita en su 
entierro. Fue algo de recordar, porque este jesuita destacaba en nuestra 
imaginación por ser francés, en vez de estadounidense. Como era poco 
habitual, ello añadió un halo de misterio sobre él.

Recuerdo especialmente la llovizna sombría de aquella mañana 
gris, todavía demasiado temprana en aquella primavera como para que 
los árboles mostraran ningún brote. Recuerdo el coche fúnebre negro que 
se detuvo al lado de nosotros, los novicios, en el claustro, y la ropa negra 
y los paraguas negros que marcaron la escena. Según un diario oficial 
guardado en San Andrés, el P. Emmanuel de Breuvery sj, un economista 
francés en las Naciones Unidas, amigo de Pierre, fue uno de los jesuitas 
que acompañaron el cadáver desde Nueva York.



76  ·  

La parte trasera del coche fúnebre dio hacia la puerta de la cripta 
o mausoleo temporal en cuyos nichos eran colocados los jesuitas que 
murieron en el invierno, porque el suelo del terreno del cementerio toda-
vía estaba congelado, y el enterramiento como tal tuvo que ser pospuesto 
hasta que llegó el deshielo de la primavera. 

Nosotros quedamos viendo la escena un poco por encima, a una 
distancia de unos veinticinco metros. El cadáver del Padre Pierre fue 
transferido del coche fúnebre a uno de los nichos en la cripta que, por 
estar a la vuelta de la parte posterior de la capilla, quedaba fuera de 
nuestra línea de visión. El acto no pasó de 15 minutos después de la lle-
gada del cadáver. Después nos fuimos a almorzar con la comunidad del 
seminario, como de costumbre. No vimos más de la celebración funeral.

76  ·  Roger Haight



 ·  77

Así como G.W.F. Hegel sacudió los fundamentos de todo el siglo 
XIX, P. Teilhard de Chardin desató en el XX uno de los más intensos y 
constructivos desasosiegos intelectuales. B. Towers califica la obra de 
Teilhard como el mayor logro en razonamiento sintético desde el pensa-
miento de Aquino. De hecho, es muy probable que, de un modo más o 
menos manifiesto, Teilhard de Chardin haya sido un agente de cambio 
principal de quienes, recientemente, han apostado por la necesidad de 
cambiar las actuales tradiciones y paradigmas y trabajar por "transformar 
un mundo en crisis" (G. Müller-Fahrenholz, 1996): desde J. Krishnamurti 
o K.G. Dürckheim, pasando por la larga lista de investigadores afines a lo 
transpersonal (A.H. Maslow, Ch. Tart, S. Grof, K. Wilber, J. Rof Carballo...), 
etc. Con todo, el legado de Teilhard ha permanecido tan fértil como fugaz, 
dándose la doble paradoja de verse desarrollado por quienes no le suelen 
citar en sus estudios, y no alcanzan, empero, su grado de profundidad 
y compleción. "En diez años, ningún pensamiento se ha difundido más 
hondamente en nuestro tiempo" que el de P. Teilhard de Chardin (M. 
León-Dufour, 1969). 

Pero, a mediados de los años 70, los mismos que le estudiaron 
desde finales de los 50, fueron testigos de la desaparición total de sus 
obras en editoriales y librerías. Al principio, este suceso extrañó, acelerán-
dose reactivamente en unos pocos la inquietud por aquellas genialidades 
que se quedaban sin infraestructura comercial. Después, con los intereses 
y los años, Teilhard se diluyó casi definitivamente; aunque, en quienes le 
conocieron mediante la reflexión desde sus obras, jamás dejase de existir. 

¿Será teilhardiana

la educación del futuro?
Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN*

Universidad Autonoma de Madrid, España

Con permiso de su autor, este artículo ha sido incorporado 
al número colectivo de las revistas latinoamericanas de teología, 

animado por la Comisión Teológica Latinoamericana 
de la ASETT/EATWOT, para 2015. 



78  ·  

Hoy, Teilhard ha entrado en una vía muerta, en un auténtico 
"coma" histórico. La pretensión de estas breves líneas no sólo es de deseo, 
sino de contribución (modesta, pero largamente reflexionada) a su salida 
de este sopor profundo. Es posible que pronto se vuelva al ser humano, 
directamente, sin intermediarios, con la inteligencia fresca, humilde y 
vigorosa, cansada de tanto redil condicionado y tanto filtro sectario. Y es 
probable que se consiga, porque hoy más que nunca, lo que destaca es 
un déficit de mística natural, limpia, correctamente entendida. Y, por la 
misma razón, jamás ha hecho más falta tenerlo y experimentarlo. 

Quizá, entonces, sea el momento de volver a Teilhard de Chardin, 
no tanto como etnólogo, filósofo, teólogo o genio... sino, simplemente, 
como el humanista, y sobre todo como el humanizador. Porque no sólo es 
obvio que sus cuestiones de fondo siguen vigentes: es que son una clave 
de futuro de máxima actualidad. Vuelve Teilhard de Chardin, vuelve el 
hombre. Suscribo ahora lo que ya en los años 60 adelantaba M. Crusafont 
Pairó (1960b), del Consejo Superior de Investigaciones Científicas y 
Comendador de la Orden de Alfonso X el Sabio, al decir: 

Como sucede con todos los genios, dejará durante un largo perío-
do una estela de disputas y de incomprensiones, para luego imponerse 
definitivamente no sólo por lo que dijo, sino por la brecha abierta hacia 
nuevas concepciones filosóficas del fenómeno humano. El P. Teilhard 
de Chardin realizó una enorme proeza que seguramente no habrá sido 
valorada en lo que merece. 

¿Nos encontramos ahora en el momento propicio para esa actua-
lización definitiva? La sospecha de partida es la afirmación de su conve-
niencia. Teilhard es una hipótesis, como el catolicismo, el capitalismo o el 
marxismo son otras hipótesis. Pero con una diferencia: Teilhard se define, 
esencialmente, por la complementariedad y la convergencia con todas las 
demás, sometiéndolas, en todo caso, a una única prueba de validez: el 
reto de la evolución. 

Posibles lastres de Teilhard de Chardin

¿Por qué no llegó mucho más lejos, como cabría esperarse de una 
personalidad tan válida y creativa? Este "viejo estudiante de la Vida", 
como se autocalifica, tuvo dos posibles restricciones principales o han-
dicaps en su vida: ser aristócrata y ser sacerdote católico. A posteriori, 
y con una cierta perspectiva histórica, todo apunta a que fueron dos 
techos tremendos con los que convivió toda su vida, sin negarlos en 
ningún momento. Bajo ambos coexistió con gran humildad, aceptación y 
autodisciplina, aun a costa de una mayor difusión y universalidad, puesto 
que fueron en sí mismos, dos parcialidades desde cuya asociación han 

78  ·  Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN



 ·  79

partido muchas críticas, y cuyo conocimiento ha limitado su divulgación, 
por el difícilmente evitable prejuicio social arraigado en la identidad e 
identificación grupales. 

Dicho de otro modo, cabe sospechar la hipótesis de que, si no 
hubiese nacido en una familia aristócrata, hubiese calado más, en la 
medida en que no se le hubiese criticado por ello. Por otro lado, Teilhard 
no quiso romper o criticar el arquetipo jesuítico. Si no hubiese sido jesui-
ta, lo que le obligó siempre a respetar su voto de obediencia a la Iglesia 
Católica, quizá: 

•	a) No hubiese perdido tantas energías en tanto "encaje de boli-
llos" para no dañar o contradecir a su comunidad religiosa y a su Iglesia, 
a la que amaba. 

•	b) Hubiera publicado en vida sus obras de pensamiento, y mucho 
antes, y habría defendido su ideología abiertamente. 

•	c) No habría sido contemplado sesgadamente a posteriori, tanto 
por los de dentro como por los de fuera de su confesión. En efecto, por 
un lado, el clero ordinario, que a veces aceptaba con entusiasmo sus 
premisas, al poco tiempo no podía soportar los efectos ecuménicos que 
aquellas implicaban, por lo que acababa siendo calificado de peligroso 
y criticado por los intelectuales afines al sector más reaccionario de la 
Iglesia. Por otro, los intelectuales independientes le descalificaban a prio-
ri, por su condición confesional y católica. 

Pero también cabe hacer otra lectura: sin la condición religiosa 
desde la que desarrolló su pensamiento: 

•	a) No hubiese tenido un motivo inherente para medrar y dirigirse 
hacia la totalización y hacia la universalización. 

•	b) Sus ideas compondrían un sistema filosófico más, como el de 
Bergson. Quizá la Compañía de Jesús, al tiempo que le obstaculizaba, le 
promovía y le potenciaba indirecta o subterráneamente incluso sin que-
rerlo. Como si se tratase de una aplicación del "principio de Arquímedes", 
posiblemente las actividades encaminadas al silencio exterior se transfor-
maban en impulso silencioso, aparentemente inadvertido. 

Como tercera desventaja, de carácter histórico-coyuntural, y men-
cionándolo aparte de los otros dos, puede considerarse la muerte de 
Juan XXIII, el Papa teilhardiano; posiblemente, uno de los precursores 
de la perestroika, iniciada oficialmente por el premio Nobel de la paz M. 
Gorvachov. 

Como cuarto y quinto condicionantes, hemos de mencionar su 
lenguaje, frecuentemente asistido por neologismos, y su sistema de pen-
samiento, intensamente sintético. 

¿Será teilhardiana la educación del futuro?  ·  79



80  ·  

Pensamiento

Como claves básicas de su pensamiento, pueden destacarse las 
siguientes: 

•	a) Estaba fundamentado, sostenido y adaptado en una considera-
ble inteligencia. En palabras de J. Piveteau (1964), profesor de la Sorbona 
y presidente de la Academia de Ciencias francesa, P. Teilhard de Chardin 
fue "una de las mayores inteligencias que haya existido jamás". 

•	b) Era considerablemente amplio y dialéctico, probablemente 
porque su inteligencia fuese de tipo "abstracto o verbal" (Thorndike). 

•	c) Sin embargo, Teilhard fue sobre todo investigador científico. 
Desde este punto de vista y al parecer del historiador A. J. Toynbee 
(1960), sus aportaciones fueron suficientes como para considerarle un 
verdadero genio del conocimiento humano. 

•	d) A su cualificación de científico cabía añadirse la de poeta, 
creador y gigante de la espiritualidad, tanto como de la inteligencia (A. J. 
Toynbee, 1960). 

•	e) Dentro de su amplitud, buscaba la orientación hacia la com-
plementariedad (sintética, unitiva, no-parcial, no-fragmentaria) entre 
opuestos tradicionalmente irreconciliables (materia y espíritu, ciencia y 
espiritualidad, Oriente y Occidente, etc.), no sólo desarrollando conteni-
dos integradores, sino, sobre todo, desde su propio comportamiento. 

•	f) Situaba estas síntesis en movimiento, dentro de un evolucio-
nismo de creciente espiritualización, en torno a Cristo, de todo lo real, en 
cuyo devenir la totalidad cobraba un espectacular sentido ascendente e 
irreversible. 

•	g) El ser humano es la "flecha de la evolución", el protagonista 
principal de este proceso evolutivo, al ser el más necesitado y el más 
capaz de hacerlo. 

•	h) El proceso de la evolución humana tiene una escala planetaria, 
universal (y no sólo local, nacional o limitada). 

•	i) La función básica del ser humano, nacida de su compromiso 
con la humanidad, no era otra que construir la Tierra, la vida. 

•	j) La buena realización de esta labor tiene lugar en virtud de un 
acrecentamiento de la complejidad de la conciencia, a partir del desarro-
llo de la capacidad de reflexión de la persona sobre sí misma. He aquí a 
Teilhard como uno de los antecedentes directos del nuevo pensamiento 
complejo, convergente y evolucionista. 

•	k) La complejidad y el crecimiento imparable de la conciencia, 
compatible con el principio físico de la entropía, se caracterizaban por 

80  ·  Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN



 ·  81

la irreversibilidad, con lo que era la base de una actitud intrínsecamente 
optimista. 

•	l) Tal actitud fundamenta, a su vez, el desarrollo de una correla-
tiva sensación de mayor responsabilización con la existencia. 

•	m) Sus pensamientos se ahormaban alrededor del eje de la evolu-
ción, pero estaban dotados de finalismo, tanto respecto al proceso como 
a su resultado último; así, el sentido de la evolución es de inevitable 
mejora, en la medida en que la convergencia de lo humano y de la natu-
raleza tiene lugar, y tiende a perfeccionarse hasta un clímax previsible 
("punto Omega" o Dios o Abba, que así le llamaba Yeshúa), en el que 
tendría lugar la unidad y la divinización generalizada de la humanidad (S. 
García-Bermejo, 1992). 

•	n) Sus razonamientos filosóficos estaban vertebrados por compo-
nentes conceptuales cristianos clásicos y por otros originales, proceden-
tes de la reflexión "cristocéntrica" de su experiencia científica y macrofe-
nomenológica. 

•	o) Las proposiciones teilhardianas no son el resultado de un frío 
razonamiento discursivo. Más bien son un conjunto de intuiciones e ins-
piración geniales, obtenidas como consecuencia de una maduración, de 
una voluntad, de una experiencia y de una transformación mística conti-
nua. 

•	p) Jamás desapareció de sus obras filosóficas el rigor lógico pro-
pio de su pensamiento científico. Más bien, lo complementó con apre-
ciaciones e hipótesis más profundas, integradoras y envolventes de tipo 
evolucionista, teológico y humanista. No obstante, es preciso distinguir 
sus producciones filosóficas de las estrictamente científicas, que son la 
mayoría, aunque se conozcan menos. 

Los dos presupuestos que manejaba más frecuentemente Teilhard 
de Chardin, para una comprensión completa y coherente del fenómeno 
humano eran, por una parte, la creciente preeminencia del pensamiento 
en la constitución del universo, y, por otra, la naturaleza orgánica de la 
sociedad humana. 

Para B. Delfgaauw (1966), cuatro son las tesis fundamentales de 
Teilhard de Chardin: 

•	a) El cosmos en todos sus aspectos, inclusive la humanidad, debe 
entenderse única y exclusivamente como evolución permanente en la que 
cada fase tiene su propio tiempo. 

•	b) En principio, la materia es materia consciente, pero se requiere 
una existencia orgánica muy desarrollada para poder atravesar el umbral 
más allá del cual puede mostrarse como un consciente. 

¿Será teilhardiana la educación del futuro?  ·  81



82  ·  

•	c) En la materia opera una doble energía: por una parte, una 
energía tangencial, que domina a la materia en las conocidas reacciones 
físico-químicas de ésta, y, por otra, una energía radical (sic: es "radial") 
mediante la cual la materia se constituye en unidades cada vez más y más 
desarrolladas. 

•	d) Existe un paralelismo entre complejidad y conciencia. 

Su método de razonamiento intentaba identificar y aprehender lo 
que podría aportarle la observación del fenómeno, en toda su amplitud, 
profundidad y complejidad. Desde el aprendizaje o el mensaje obtenido 
globalmente por medio de su observación interior, pretendía desentrañar 
ese fenómeno. Primero, vivía, experimentaba y entraba en empatía con el 
fenómeno, para después, una vez vivido, una vez con la impregnación de 
su esencia y su existencia en su propia conciencia, traducirlo en reflexio-
nes discursivas. En Teilhard, el nous siempre buscó fundirse, transformar-
se en el fenómeno, para poder observar y experimentar desde su sistema 
de referencia. Era un místico y un fenomenólogo profundísimo para el 
que la distancia entre objeto y sujeto era sólo una entelequia. La habili-
dad de Teilhard para penetrar completamente y en lo más hondo de los 
fenómenos fundamentadores de lo humano, estaba basada en la lógica 
intelectual que emanaba de su disciplina ascética y de su contemplación 
mística. Ello suponía la ardua labor de tener que abrirse para percibir más 
y más lejos, a la vez que experimentar(se), en lo más íntimo, la comple-
tísima coherencia de su asombrosa armonía con norte. 

El objeto de su razón podría sintetizarse, como él mismo decía, 
desde una de sus características frases: "sólo el fenómeno, pero todo el 
fenómeno". "Todo el fenómeno" significaba que su observación y su expe-
riencia también tenían que ser desarrolladas desde el marco de la huma-
nidad y del futuro del hombre. Una vez logrado el objetivo, lo traducía a 
datos formales que volvía a llenar de contenido en cada una de sus obras. 
Como las formalidades fenoménicas no eran muchas en cantidad, fre-
cuentemente podían observarse en ellas reiteraciones de esta naturaleza; 
reiteraciones que, al expresarse con contenidos variados, a pesar de todo 
no cansaban. Una vez identificado, inquirido y profundizado, articulaba 
sus observaciones internas al soporte organizador de su conocimiento, 
que era la idea de la evolución, entendida como el eje permanentemente 
activador de la lógica de la naturaleza. 

Su pensamiento era arriesgado, pero consecuente, porque obede-
cía a una lógica coherente. Ello implicaba la necesidad objetiva de una 
cierta validez y fiabilidad en sus resultados. Curiosamente, sir J.S. Huxley 
(1960), que conociera directamente a Teilhard de Chardin en París en 

82  ·  Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN



 ·  83

1946, siendo presidente de la UNESCO, llegó a "conclusiones muy pare-
cidas", desde su agnosticismo y su práctica científica como zoólogo, a las 
de Teilhard, desde su creencia cristiana y su cualificación paleontológica. 

Este tipo de coincidencias son relativamente frecuentes entre quie-
nes buscan a través de la aventura de la vida y, ocasionalmente, comparan 
sus conclusiones con las de Teilhard. El tiempo también ha dado buena 
cuenta de la misma fiabilidad. Los adelantos humanos que Teilhard avan-
zó se vieron ratificados con posterioridad, solamente porque dio buena 
cuenta de su razón. El profesor J. Rof Carballo (1969) constata un hecho 
que valida las directrices y conclusiones de su pensamiento: "Algo muy 
importante que a mí me impresiona en Teilhard es su poder adivinatorio, 
en este mundo en que vivimos tan acelerado. Inmediatamente después de 
su muerte se han empezado a realizar cosas que él adivinó". 

Valoración

Lo que para muchos fueron "filosofías" sin soporte -y, por diver-
sos motivos, insoportables-, no fue más que el vislumbramiento y el 
correspondiente esbozo de los siguientes pasos a seguir por la religión, 
por la ciencia y por el ser humano en general, porque sabía muy bien 
qué tenía entre manos, su necesidad y el para qué de su razón de ser. 
Lamentablemente, tras Teilhard y salvo excepciones, ni la religión, ni la 
ciencia, ni ninguna forma de expresión del conocimiento humano, ha 
practicado la coexistencia en unicidad. La "fórmula Teilhard de Chardin" 
no ha sido explotada aún. Sin embargo, al enlazar el pasado con lo que 
hoy se ha conseguido, deducimos que el futuro de todas ellas pasa por 
esa fusión, determinada por una creciente complejidad de la conciencia 
humana. Y es que, no sólo "lo que se eleva, converge", como decía; es 
que lo que no ha convergido es porque no se ha elevado ni profundizado 
todavía. 

En sentido estricto, los argumentos de Teilhard no son filosóficos, 
metafísicos, científicos, teológicos o jesuíticos, aunque sí es preciso reco-
nocer, como sintetiza C. Tresmontant (1968), que "Lo primero en el pen-
samiento de Teilhard no es la metafísica, sino la ciencia experimental, y la 
experiencia mística". Se podría decir que se trata del producto intelectual, 
genuino, una nueva aleación, resultante de la contemplación total del 
fenómeno humano; porque lo humano abarca tanto lo somático como lo 
mental y lo espiritual. Por ello, cualquier valoración realizada a partir de 
una categoría lógicamente menos compleja, dejaría a la obra teilhardiana 
prácticamente inabordada e incomprendida, aunque desde su ignorancia 
pueda afectarla y tintarla del color que prefiera, a ojos de quienes no han 
pensado suficientemente (elevándose y profundizándose). Por ejemplo, 

¿Será teilhardiana la educación del futuro?  ·  83



84  ·  

no es exacto que Teilhard haya podido portar una mística incompleta, o 
que su evolucionismo fuese escasamente científico. Más bien, ocurría que 
"Revelación interior y experiencia científica estaban singularmente con-
juntadas en Teilhard"; ésta es, al menos, la opinión de H. de Terra (1967). 

A Teilhard de Chardin sólo le podría valorar completamente otro 
"Teilhard". Y ese "otro" nunca le pretendería descomponer o fragmentar. 
Entre impropio e inmoral sería querer hacerlo de alguien que inquiría 
sobre síntesis como la ley de complejidad-conciencia o la noción de 
ultrahumano, o sea, la superrevolución humana en perspectiva, por tota-
lización y divinización de lo social. O que mostró cómo podrían coope-
rar y fundirse: unidad con diversidad; física y mística; ciencia y religión; 
materialidad y espiritualidad; individuo y humanidad; pasado y futuro; 
persona y Dios; Oriente y Occidente; evolución interior y progreso, etc. 

El pensamiento de Teilhard podría sintetizarse (ultracondensarse) 
en el texto de la medalla de Delamarre, cuyo esquema responde a un 
diseño del propio Teilhard de Chardin, en la que se podía leer: "Tout ce 
qui Monte Converge" ["Todo lo que se eleva converge"] ( J. Rodríguez 
Aramberri, 1970, p. 27). 

De las personas que conocemos que han comenzado a leer a 
Teilhard, muchas le han dejado. Pero la mayor parte de quienes han 
llegado a entrever (con su conciencia) su profundidad y alcance, no han 
quedado indiferentes. Para algunos, expresado simplemente, "Teilhard 
es un lío alambicado". Pero suele serlo más para quienes denotan par-
cialidad y cerrazón egótica. Para quienes tienen la mirada puesta en un 
futuro más humano, con todo lo que ello comporta, les es más sencillo 
comprenderle. En efecto, no toda persona está realmente en disposición 
de profundizar en sus líneas, pero no a causa de una falta de capacidad 
intelectual, sino por las características de su ego. Como, a mi modo de 
ver, acierta a reflexionar F. Riaza (1967): 

En primer lugar, sólo pueden leer comprensiblemente a Teilhard 
aquellos para quienes su calidad de hombres-sin-más despierta un senti-
do profundo de comunidad con la humanidad. Quienes se definen a sí 
mismos exclusivamente como obreros, o como españoles, o como católicos 
y vean en estos nombres ante todo etiquetas de separación y de aislamien-
to frente a los otros hombres, los que se juzguen a sí mismos separados de 
los demás por muros infranqueables de privilegios o por compartimentos 
estancos, éstos no verán en Teilhard más que un soñador iluso y falto de 
"realismo", un "intelectual" que no ha experimentado en carne propia la 
dureza y la maldad de los hombres. Para poder escucharle hace falta un 
mínimo de confianza, de simpatía o de esperanza. 

84  ·  Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN



 ·  85

¿Hacia una educación teilhardiana? 

Poquísimos profesores y pedagogos se han percatado de la capaci-
dad educativa de la obra de Teilhard de Chardin. Esto es lógico, al menos 
a causa de dos haces de razones: de una parte las personales, que aludi-
rían al hecho de que los más veteranos y cultos le ignoren, y que a casi 
nadie de la última generación le suene siquiera; en segundo término, las 
razones epistemológicas, relativas a que a Teilhard de Chardin no se le 
incluya tradicionalmente dentro de los teóricos de la educación. 

Sin embargo, como decía sir A.J. Toynbee, Teilhard fue "Un gran 
hombre de ciencia y una gran alma. Su trabajo da a nuestra generación la 
amplia visión que necesita perentoriamente". Y es cierto que alcanzó de 
pleno a una generación. Quizá, por ello, pueda ser válido suponer que lo 
que fue increíblemente positivo para una, lo pueda ser, mutatis mutandis, 
para sus descendientes, sobre todo, cuando se trata de cuestiones rela-
tivas a la humanidad. Probablemente sea susceptible de transferencia al 
momento presente la mayor parte de su obra, porque, como sucede con 
las producciones perennes, no está determinada por la circunstancia, ni 
condicionada por la temporalidad. 

Pero hay algo más. Teilhard de Chardin fue un meditador de la 
maduración interior de la condición del ser humano, individual y colec-
tivamente entendido. Y confió expresamente en la educación como el 
único procedimiento social de evolución humana. Por conjugar educación 
y evolución, fue algo más que un filósofo de la educación. 

Por desgracia, los cuestionarios ministeriales, la formación del pro-
fesorado, la investigación pedagógica, la enseñanza en general, las admi-
nistraciones educativas, las editoriales de textos escolares y profesionales, 
etc. no parecen estar interesadas en la evolución, como en la curación, 
la corrección, la prevención, la normalización, la integración o la mejora 
hacia la adaptación y el desarrollo social. 

Un aporte teilhardiano (inspirado en su obra) cubriría entre otras 
las siguientes pautas fundamentales: 

•	a) Consideración permanente del concepto y el fenómeno de la 
humanidad, dentro de las reformas educativas parciales de cada sistema. 

•	b) Conceptuación de la vida humana como un fenómeno inclui-
do en una escuela (el mundo) susceptible, por tanto, de un "proyecto de 
centro", de unos "objetivos generales de cada etapa de formación", de una 
"metodología" (globalmente entendida), de unos "criterios de evaluación 
periódica", de unos "contenidos mínimos" que, desde el marco del centro 
educativo, han de atenderse, etc. 

¿Será teilhardiana la educación del futuro?  ·  85



86  ·  

•	c) Trabajo de los diferentes sistemas y subsistemas educativos 
(administración, centro, aula), tomando como fuente de criterio preferen-
te esa dimensión evolutiva, sobre otras pretensiones menores. 

•	d) Conceptuación de la educación como fuente institucional 
cuyo fin último es la evolución humana, y cuyos fines de proceso para ir 
lográndola sean la convergencia y la unidad del ser hombre. 

•	e) Atención administrativa, en todos sus niveles: local, autonómi-
co, nacional, internacional y mundial a aquellos sistemas sociales, cuyas 
pretensiones y logros no sean parciales y egocéntricos, o sea, que colo-
quen sus intereses y sus realizaciones más allá del propio progreso, del 
propio "ismo", para favorecer la dinámica de convergencia y cooperación 
universal, en la tarea conjunta de la "humanización" de la vida, en cuya 
fase de "hominización" nos encontramos. 

•	f) Favorecer la occidentalización del pensamiento y la vida orien-
tal, y la orientalización del pensamiento y el modo de vida occidental. 

•	g) Aprender a interpretar y a comprender la parcialidad definito-
ria de los "ismos", así como el modo de superarla (totalizarla), por desi-
dentificación y convergencia. 

•	h) Investigación en el aula, a todos los niveles, hacia la búsqueda 
del compromiso humano con el quehacer ordinario o extraordinario de 
cada persona con la transformación social y el mejoramiento de la vida. 

•	i) Inclusión en todas las enseñanzas superiores de una parte 
específicamente destinada a la promoción de la condición humana, más 
allá de la cualificación humana. 

•	j) Desarrollo de didácticas fundamentadas en la idea de "ser más", 
en lugar del exclusivo "bien-estar" a que, en última instancia, se conduce 
a los educandos, teniendo en cuenta que ambas pretensiones son perfec-
tamente compatibles. 

•	k) Hincapié en la responsabilidad inherente al hecho de existir, y 
del derecho-deber de trascender positivamente, en un marco funcional de 
posible evolución humana, por medio de toda conducta (especialmente 
del estudio, el trabajo y el esfuerzo conjunto). 

•	l) Aprender a sufrir: toda negatividad tiende a transformarse en 
positividad. 

•	m) Aprender a amar, y a contribuir al proceso creciente de "amo-
rización" de la humanidad. 

•	n) Comprender el significado esencial de toda conducta: nada de 
lo realizado se pierde; todo trasciende. Las ideas se aprovechan cuando 
se está preparado para asimilarlas. No tiene sentido apresurar el progreso 
por encima del ritmo natural de la evolución, que le envuelve. 

86  ·  Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN



 ·  87

•	o) Aprender a perder el miedo a la muerte, por su significado 
en el marco dinámico de la evolución. Cada muerte es un paso hacia la 
noosferización o evolución humana cada vez más consciente. 

•	p) Cultivar la autoconciencia de ser en evolución. Como decía el 
mismo Teilhard de Chardin, citando a Julian Huxley: "el hombre no es 
más que evolución que se hace consciente". 

•	q) Cultivar la autoconciencia de ser hijo de Dios, sin ser algo 
aparte de Dios. 

•	r) Cultivar el sentimiento y la experiencia de universalidad, y el 
optimismo y entusiasmo por la existencia, que de ello espontáneamente 
se deriva. 

•	s) Cultivar la religión como un factor de unidad humana real, más 
allá de sí misma -no como fórmula normativa, exógena, textualista e insti-
tucionalista-, y convertirla en referente para la vivencia mística personal, 
íntima y no-egótica. 

•	t) Formación profunda de los profesores, hacia la enseñanza de 
todo lo anterior, desde la coherencia y su consecuente madurez. 

•	u) Formación profunda de los profesores, no sólo hacia la 
reflexión de su conducta, sus intervenciones, sus tomas de decisiones, 
etc.; sino, sobre todo, hacia la disolución del ego docente, la potenciación 
de su autocrítica, la meditación y el aumento de conciencia convergente, 
para desembocar en una mayor evolución personal, capacidad de pene-
tración cognoscitiva y equilibrio personal. 

El mundo necesita unos fundamentos para una nueva educación 
y una redefinida Pedagogía capaces de justificar una didáctica nueva, no 
parcial, insesgada, limpia y totalizada, ejercida por un profesorado más 
maduro, más asceta y mucho más profundo (verdaderos maestros) que, 
por estar capacitado para serlo, sea más dueño de su escuela que en la 
actualidad (A. de la Herrán Gascón, 1993). 

Sólo por medio de la educación puede mejorarse la humanidad, 
paulatinamente, por dos razones a priori: 

a) La mayoría de los problemas humanos tienen una raíz educativa; 
es lógico, pues, que la institución de la educación sea la encargada de 
protagonizar el proceso de cambio profundo. b) La institución educativa 
es la que dispone de mayores garantías de no-parcialidad o menos sesgo 
-o debería serlo-, para potenciar una revolución educativa centrada en la 
promoción de la evolución humana, más allá de los intereses polarizados 
en lo entendido como propio. 

Una escuela motivada por la necesidad de promover la capacidad 
de evolución de cada ser humano desde que es pequeño, podría ser la 

¿Será teilhardiana la educación del futuro?  ·  87



88  ·  

inyección de estimulante orientación que el ser humano necesita hoy, 
para poder acceder a una bondad abierta y a una mentalidad y un sentir 
verdaderamente universales. La veta, el crisol de conocimientos podría 
tomar en cuenta la obra de Teilhard de Chardin. 

Condensación

Dos referencias, a modo de síntesis: 

•	a) De M. León-Dufour (1969): "la obra del Padre Teilhard de 
Chardin es un rayo de luz proyectado sobre la historia universal, y merece 
que toda 'persona honrada' le dedique una lectura y una reflexión perso-
nales". 

•	b) De F. Riaza (1967): 

A Teilhard le entenderán los hombres que se parecen a él en su 
confianza humana. Él ha reconocido que el deseo colectivo de superación 
"quizá no está plenamente despierto todavía en el alma de nuestro tiem-
po", porque "ciertas evidencias, ciertas aspiraciones no aparecen sino con 
la edad", con una edad a la que la humanidad no ha llegado todavía. 

Las ideas de Teilhard de Chardin, que continúa siendo el gran 
ignorado e incomprendido -no tanto por ser difícil de entender, porque 
es diáfano y didáctico, sino por ausencia de voluntad-, siguen siendo la 
gran ocasión de las personas modernas para descubrirse como seres uni-
versales, en proceso compartido de evolución autoconsciente. 

En este atrio, el del Siglo de la Educación, nos encontramos sumi-
dos en un proceso crítico de evolución humana, en que una nueva edu-
cación es una exigencia ineludible. 

¿Repensar a Teilhard? Quizá sea demasiado tarde. Quizá sea dema-
siado pronto. Quizá éste pueda ser el mejor de los momentos. 

88  ·  Agustín DE LA HERRÁN GASCÓN



 ·  89

Teilhard de Chardin,

na perspectiva do Sul, do Terceiro Mundo
Carlos James DOS SANTOS sj*

Brasil

Ao ler este artigo, é provável que o leitor ou leitora se encontre 
abrigado(a) sob uma moradia, uma construção feita pelo ser humano, 
ou que esteja à sua volta. Poderá então constatar que não se improvisa 
a construção de um edifício, e que toda estrutura complexa criada exige 
uma planta na sua origem, bem como a intencionalidade de seu autor. 
Teremos então de nos perguntar onde está a planta a partir da qual fomos 
feitos, com tamanha complexidade, como é a do nosso corpo e da nossa 
mente? 

Nossos pais não dispuseram, nem podiam fazer planta alguma de 
nós, a partir da qual seríamos feitos. De onde vem então o saber-fazer 
uma pessoa humana, viva, com toda a sua beleza e complexidade? 

As ciências nos explicam que esse saber-fazer está nas duas células 
minúsculas do homem e da mulher, o espermatozoide e o óvulo; e que, 
após a fecundação, o DNA de cada uma das células estará no ovo. Mas, 
então, de onde vem esse saber que está no DNA? 

Esse tipo de pergunta pode receber dois tipos de respostas. Uma, 
que considera o milagre da vida acontecendo no mundo como uma peça 
de uma estrutura mecânica, em que a origem de tudo ocorre por acaso. 
Uma vez iniciado, o processo vai adiante por seleção natural, até que apa-
reça o homem, mas sem ver a relação que há entre tudo e o todo.

Há uma outra forma de responder a questão, que vai mais fundo, 
que busca não apenas explicar como esses processos ocorreram, do ponto 
de vista da ciência e da razão moderna, mas também que busca com-
preender qual o sentido de tudo isso que existe: da bactéria ao cérebro 
humano; do planeta Terra ao sistema solar; do sistema solar até a origem 
do Universo. 

A pergunta pelo sentido das coisas é a que dá o fundamento ético 
da convivência humana e que revela a importância da História, seja ela 
dos Homens, da Vida ou do Universo. Ela busca também respostas expli-



90  ·  

cativas, é verdade; mas vai além. Ela visa, sobretudo, respostas que dão 
conta das relações que unem os seres humanos entre si; os seres huma-
nos com a natureza, e as relações que existem entre todos os fenômenos, 
entre tudo o que há na Terra, no sistema solar, em todo o Universo. Foi 
nessa perspectiva que se colocou o jesuíta francês Pierre Teilhard de 
Chardin, cientista, teólogo e místico (1881-1955).

1. Não é ver para agir. É ver para ser mais.

Depois de ganhar notoriedade junto a intelectuais e cientistas a 
partir do final dos anos 1940 e 1950, a vasta obra científica, teológica e 
espiritual de Teilhard de Chardin perdeu relevância e caiu no ostracismo 
nas décadas seguintes. 

Isso se deu, segundo seu grande conhecedor e pensador jesuíta, 
Pe. Henrique Vaz, porque após o otimismo dos anos que sucederam 
ao Concílio Vaticano II, as teologias então emergentes atravessaram o 
labirinto do desconcerto e da crise, para falar da “morte de Deus”, e para 
lançar mão de instrumentais analíticos, sobretudo das ciências sociais e 
da filosofia moderna, para repensar os conteúdos da teologia e da vida 
da Igreja, desconstruindo dessa forma o edifício tradicional da teologia 
tomista até então dominante. 

Ora, observa Pe. Vaz, “todas essas mudanças operaram-se em sen-
tido contrário ao que fora a marcha vitoriosa do teilhardismo nos anos 
da sua expansão”(Revista Síntese Nova Fase, Belo Horizonte, v. 23, n. 74, 
1996, p.350). Isso porque o pensamento de Teilhard opera no sentido 
oposto ao da fragmentação das teologias modernas e das ciências, de 
modo geral.

O abandono das abordagens holísticas e a fragmentação conse-
quente dos saberes, desde Descartes, se traduziram para as teologias 
pós-conciliares numa busca de sentido para as crises existenciais e de 
civilização; ou busca do sentido de justiça e combate aos sistemas opres-
sores, como ocorreu na América Latina.

Ao passo que Teilhard se propôs desenvolver uma compreensão 
unitária e holística de toda a história da evolução, desde as origens no 
big-bang, numa leitura única que integra a visão das ciências com a fé no 
Deus criador e salvador. Esse lugar de ver e interpretar o mundo e sua 
complexidade prioriza a theoria, a contemplação, no seu ponto de parti-
da; ao contrário das filosofias e teologias modernas, que caminharam na 
direção da práxis, como conceito que une a prática (ação) e a explicação 
da prática (teoria), para compreender a história humana e explicá-la 
como ação transformadora e revolucionária.

90  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  91

Esse foi o enfoque seguido pela(s) Teologia(s) da Libertação na 
América Latina, cujo pressuposto hermenêutico foi o de tomar como 
ponto de partida a análise estrutural da realidade, para pensar e realizar 
a práxis cristã transformadora, à luz da Palavra de Deus, e voltada para 
as causas dos empobrecidos e oprimidos.

	 Seria, no entanto, um engano achar que, por se tratar de posições 
iniciais opostas, a contribuição do Pe. Teilhard de Chardin deixa de ter 
relevância hoje. Para Teilhard, é preciso mudar o modo de ver a realidade, 
porém não para agir primeiramente, mas para ser mais. 

2. Visão unitária de Teilhard: a Matéria como tecido que não pode ser rasgado

Pe. Teilhard de Chardin tinha uma imensa paixão por Deus, que o 
moveu a buscar uma unidade na visão da fé na criação do Mundo, e no 
mistério da Encarnação, com a visão científica e evolutiva do Universo. 
Para ele, era fundamental partir do presente. 

Mas o que vemos quando contemplamos o presente? 

Constatamos que em nosso planeta Terra surgiu o Pensamento, ou 
a esfera do Pensamento, a Noosfera; mas, primeiro, foi preciso que se 
formasse a Biosfera, a fina película que reveste o planeta e que tornou 
possível o surgimento e a manutenção da Vida. Mas para que a Biosfera 
surgisse, foi preciso que se formasse a Litosfera, o planeta terrestre, no 
qual se formou a Biosfera e a Vida se desenvolveu, da bactéria até o 
Homem. 

O Planeta Terra, por sua vez, precisou surgir na posição dentro 
da Zona Habitável do Sistema Solar, há cerca de 4,6 bilhões de anos, na 
exata localização que permite que a água seja líquida. Mais próxima 5% 
do Sol, e o efeito estufa tornaria inviável a água em estado líquido; 20% 
mais distante, seria um planeta gelado, como Marte. 

Ao mesmo tempo, para que exista um Sistema Solar no qual haverá 
um Planeta que tenha água líquida e a Vida possa evoluir, como o caso da 
Terra, será preciso que esse sistema esteja localizado na Zona Habitável 
da Galáxia, no nosso caso, a Via Láctea. Precisará ainda que o seu Sol 
seja uma estrela G2 anã, capaz de emitir luz branca, a que torna possível 
a fotossíntese; fosse um pouco maior, a gravidade do Sol tornaria inviável 
que o Planeta pudesse existir na Zona Habitável; fosse menor, o Planeta 
estaria distante dessa possibilidade, e a Vida seria inviável. 

Em termos de probabilidade, as chances não são zero, mas quase 
isso: são de um sobre um quatrilhão! Porém todas as variáveis impro-
váveis surgiram no momento certo, no lugar certo, com as proporções 
corretas, para que a vida e a autoconsciência pudessem surgir.

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  91



92  ·  

Uma cosmovisão diferente: 

Essa visão de mundo é muito diferente daquela apresentada pela 
Bíblia, que nos traz um cosmo estático, que concebia o universo como 
uma estrutura de esferas concêntricas e sobrepostas da realidade, até o 
empíreo, a última esfera em que se localizava a morada de Deus. Nessa 
visão tradicional, que dominou até Copérnico, Kepler e Galileu, predomi-
nava a dimensão espaço. Nela o tempo era a simples medida da duração 
dos acontecimentos em seus acidentes e nada mais. Esta visão, segundo 
Teilhard, não permite um diálogo honesto com as ciências. Era preciso 
mudar a maneira de ver o mundo, a partir da evolução. 

Entretanto, as ciências modernas ainda não conseguiram realizar 
a proeza de atingir uma visão conjunta, que unifique todos os saberes 
acumulados, porque as ciências operam de uma forma externa à rea-
lidade dos fenômenos que estudam e observam. Identificam a energia 
secundária, tangencial, externa dos fenômenos. Mas sem ver o “dentro 
das coisas”. Para ver por dentro os fenômenos, segundo ele, será preciso 
buscar um eixo de sentido, a que vou comparar a um varal, que ele dá o 
nome de Hiperfísica. 

O varal hiperfísico: a complexidade da Matéria

O varal hiperfísico tem uma de suas pontas estendida na direção 
do passado, no espaço-tempo de suas origens, no big-bang, quando 
começa a se formar e expandir o espaço-tempo, como uma bexiga que vai 
sendo cheia de ar, nas suas dimensões de altura, largura e profundidade, 
e o tempo a sua quarta dimensão. A uma temperatura altíssima, o plasma 
inicial precisa esfriar, para que os primeiros elétrons surjam. Isso levou 
cerca de 300 mil anos. 

Antes do tempo de Plank (10-43 segundos), as ciências não sabem 
o que ocorreu. A partir de então, a Matéria começa a se formar com o 
surgimento dos elétrons e do hidrogênio, o átomo mais simples e leve. 

	 O varal hiperfísico – ou o eixo do tempo centro-complexidade – 
é o que deve revelar a importância e o sentido do surgimento da Terra 
e da autoconsciência. Não pode ser o infinitamente grande das galáxias; 
nem o infinitamente pequeno da Física Quântica, voltada ao estudo das 
subpartículas atômicas. 

O varal hiperfísico é o que se define pelo infinitamente comple-
xo: do surgimento da matéria até o aparecimento do homem, flecha da 
evolução, o único que sabe que sabe. Por isso que, na sua obra mais 
importante, o Fenômeno Humano, Pe. Teilhard fala da Matéria Total, para 
superar dicotomias que opõem matéria e espírito de modo irreconciliável. 

92  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  93

Na longa evolução do Universo, que dura mais de 13 bilhões e 
700 milhões de anos, há uma integridade inatacável do seu conjunto, 
formando um Sistema, em que cada elemento do Cosmo é positivamente 
tecido de todos os outros, sendo impossível “cortar nesta rede e isolar um 
retalho sem que este se desfie e se desfaça por todos os lados”. Todos os 
átomos que formam as moléculas de nosso corpo, ou a matéria mineral 
e orgânica do Planeta, foram criados nas estrelas. 

A Matéria, o Estofo do Universo, não se pode rasgar. Surge daí a 
segunda dimensão dessa integridade inatacável: o Totum (o conjunto). A 
Matéria como um tecido de uma só peça, um bloco, um conjunto, segun-
do um único processo que se desdobra como em um cone, para partir da 
sua base piramidal circular e adquirir na ponta estreita do vértice, maior 
consciência e complexidade. Finalmente, a terceira qualidade da Matéria, 
no varal hiperfísico: o Quantum de Energia, presente na origem e até o 
extremo do Universo, que Teilhard define em relação à duração, nos seus 
13 bilhões e 300 milhões de anos.

Se o leitor fixou a ponta do varal hiperfísico nas origens, após 
10-43 segundo da explosão inicial, teremos de buscar agora onde apoiar 
e estender a outra ponta da extremidade desse varal. 

Uma dica vem dada por uma explicação do físico inglês Stephen 
Hawking (em “O Universo numa casca de noz”), a respeito de um obser-
vador que contemplasse os céus, olhando as estrelas e galáxias, o que é 
o mesmo que olhar o passado.

 “Em um diagrama com o tempo traçado para cima e o espaço 
traçado para os lados, esse é um cone com seu vértice, ou ponta, em nós”. 
Quanto mais voltarmos no passado, descendo o cone a partir do vértice, 
em que se encontra o observador, vemos galáxias cada vez mais remotas; 
quanto mais prosseguirmos na direção do passado, mais o cone se abre 
na sua outra extremidade, pois estaremos olhando regiões de densidade 
de matéria maior, num espaço-tempo que o Universo era mais quente. 
Será possível observar então um fraco fundo de radiação de micro-ondas, 
que se propaga pelo Universo, ao longo do cone de luz, proveniente de 
uma época remota, a da explosão inicial. 

Quando o Universo é considerado do ponto de vista da evolução 
da Matéria que não pode ser rasgada, o aumento e crescimento da com-
plexidade e da consciência seguem uma estrutura que, quando apreendi-
da, é a mesma do cone de luz, de que fala Stephen Hawking.

Ou seja. A outra ponta do varal está posta no observador: o Universo 
convergiu para o Homem, na maior complexidade até então conhecida: a 
arquitetura do cérebro humano, com seus bilhões de neurônios.

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  93



94  ·  

Ora, dirá Teilhard, se ao contemplarmos esse varal do tempo-com-
plexidade, constatamos que o Universo evoluiu da máxima densidade e 
dispersão da matéria, desde a primeira formação dos elétrons, até a máxi-
ma complexidade do cérebro humano, então, tal como ocorre no cone 
de luz, o varal hiperfísico do tempo-complexidade revela que o Universo 
evolutivo possui uma estrutura convergente. Convergiu para o Homem, 
para o cérebro humano! Essa perspectiva do Universo se revela somente 
no varal do tempo-complexidade. Mas o que terá feito que fosse assim?

3. O dentro dos fenômenos: a energia primária psíquica ou radial
Tudo o que existe pela Evolução é resultante de uma mesma 

Energia cósmica, chamada por Teilhard de Energia psíquica ou radial, 
que leva da diversidade à união e unificação da Matéria. É uma energia 
cuidadora, que age segundo leis constantes, e que enfrenta o antagonis-
mo de duas correntes contrárias: a da entropia, “arrastando a matéria 
para estados de extrema desagregação”; e “outra culminando na edifi-
cação de unidades orgânicas cujos tipos superiores, astronomicamen-
te complexos, formam aquilo que denominamos ‘o mundo vivo’” (O 
Fenômeno Humano).  Se a Vida foi possível na Terra, até a emergência do 
Pensamento, foi em função dessa Energia de Complexidade-Consciência, 
que nos conduz ao infinito ordenado e improvável, que fizesse surgir a 
vida e a autoconsciência.

A emergência de uma dimensão qualitativamente nova, como o 
pensamento reflexo, implica, necessariamente, que em todo elemento 
do Universo exista, ainda que seja em grau infinitesimal, alguma psique, 
interioriedade, consciência. Teilhard de Chardin observa que esse é um 
princípio intrínseco na Evolução, uma condição necessária para que a 
complexidade do processo atinja na sua ponta mais desenvolvida, a cons-
ciência reflexiva no Homem. 

Por isso, segundo ele, não faz sentido falar em Cosmo – o mundo 
belo e ordenado, porém estático e acabado – mas em Cosmogênese, em 
temporalidade evolutiva permanente do Universo. 

94  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  95

A Cosmogênese possui leis constantes na sua estrutura evolutiva, 
porque nela age a Energia primária psíquica ou radial: 1) é irreversível 
em sua evolução, de modo a haver continuidade na duração; 2) isso leva 
o Universo a apresentar planos de realidade cada vez mais complexos e 
ricos, com maior concentração psíquica e coesão; 3) um ser é tanto mais 
perfeito quanto mais complexo, mais unificado for e mais elementos 
unifica. Esse processo está em pleno andamento, pois implica também a 
evolução moral e espiritual do ser humano.

No varal hiperfísico do centro-complexidade, constata-se os resul-
tados dessa energia psíquica a agir rumo ao avanço contínuo da comple-
xidade. Esta, por sua vez, é organizada, centrada, estruturada. E, ao invés 
de apontar para o alto, para Deus, como nas cosmovisões tradicionais, 
estáticas – seja a cosmovisão bíblica, seja a grega – aponta para o maior 
teor de consciência, que é o próprio ser humano.

Se a Matéria torna-se cada vez mais complexa, centra-se, interiori-
za-se, espiritualiza-se até a emergência da auto-reflexão, então não existe 
a Matéria de um lado, e, de outro, o Espírito puro, mas Matéria tornando-
se Espírito. 

A energia radial psíquica, para Teilhard, é o modo como se torna 
real a presença de Deus em todo o processo. Vem por dentro, unificando 
a Matéria e espiritualizando-a. Por isso, dirá ele, essa Energia pode muito 
bem receber o nome que lhe convém: Amor! Pois o amor une, e a união 
no amor diferencia.

O “espírito da Terra”

O Planeta Terra é o elemento fundamental de explicação da histó-
ria da vida e da história do homem. Essa significação da Terra para o ser 
humano é o que Teilhard chama de “espírito da Terra”, a única unidade 
humana verdadeiramente real e natural, que torna possível compreender 
nossa situação em relação ao planeta em que nos encontramos. 

Pois a Evolução possui um sentido ao longo da curvatura Espaço-
Tempo do Universo, que pode ser dividido em grandes etapas até o apa-
recimento da Consciência reflexiva. 

No estágio da Pré-Vida da Cosmogênese, em que predomina a 
Matéria inanimada, ocorre na Terra o surgimento da Litosfera, da subs-
tância material que formou a crosta do planeta, há cerca de 4,6 bilhões 
de anos. Ela se forma de modo a ser totalmente favorável ao surgimento 
da vida.

No estágio da Vida, o da Biogênese, preparado pela fase anterior, 
iniciou-se com o aparecimento dos aglomerados de minúsculas bactérias 

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  95



96  ·  

e da célula do tecido vegetal. A Biosfera, a camada da vida propriamente 
dita, teve então início, há cerca de 3,5 bilhões de anos, pelo surgimento 
da atmosfera favorável à aerobiose, por meio da fotossíntese.

A fotossíntese é a magia básica da vida, ao transformar, por meio 
de um processo complexo, a energia solar em alimento para plantas e 
animais, além de reciclar o oxigênio na atmosfera. Esse fenômeno sub-
meteu toda a atmosfera a um processo de transformação profunda, para 
o surgimento da biodiversidade, fazendo-a passar de uma atmosfera de 
alta concentração de gás carbônico para uma atmosfera dinâmica, auto-
reguladora, constituída por um equilíbrio delicado de nitrogênio (79%), 
oxigênio (20%), carbono e outros gases (1%). 

No caso da Vida na Terra, existe nesse processo um caráter de 
aperfeiçoamento progressivo das espécies que é irreversível. Embora 
ocorra por diferenciação, as diferentes espécies produzidas pela evolução 
derivam de uma raiz comum. As espécies vivas, as que existem e as que 
desapareceram, são todas relacionadas entre si, como os ramos de uma 
imensa árvore de pelo menos 3,5 bilhões de anos. 

Nas várias tentativas sucessivas da Evolução, o sistema nervoso 
de todos os seres se aperfeiçoa cada vez mais, de modo irreversível. A 
consciência também se interioriza cada vez mais. No caso das abelhas e 
das formigas, por exemplo, ela existe mediante a coletividade. Com os 
vertebrados, a consciência cresce com o instinto sexual, os sentimentos 
maternais e educativos. De tal forma que o crescimento da consciência 
mostra-se inversamente proporcional ao da especialização físico-biológi-
ca das espécies ao seu habitat. 

No estágio do Pensamento, o ser humano é o menos especializa-
do de todas as espécies, mas também o de maior complexidade; o mais 
dotado de consciência, a consciência reflexa, pois nele uma vontade de 
viver universal converge e se hominiza. Dá sentido ao passado e aponta 
para o futuro. 

A Energia radial ou psíquica integra ou interioriza cada vez mais os 
elementos materiais e corresponde à dimensão psíquica ou espiritual de 
todo o processo de evolução da Matéria. Teilhard se refere a essa dimen-
são como “enrolamento do Universo”. 

O espiritual é, pois, uma dimensão inerente de todo o Universo em 
movimento, e a Vida uma função universal, forma superior e específica 
da ordem cósmica de concentração, de enrolamento material, de interio-
rização espiritual, de unificação e união, em que ocorre uma “mudança 
de estado” no aparecimento do poder de reflexão, na linhagem humana. 
Nas palavras de Teilhard:

96  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  97

A vida não se complica sem leis e como que por acaso. Pelo contrário, 
quer tomada em seu conjunto quer tomada no detalhe dos seus orgâni-
cos, ela progride metodicamente, irreversivelmente em direção e estado 
de consciência cada vez mais elevados. De tal forma que o aparecimento 
último, e bem recente, do Homem sobre a Terra não é senão o resultado, 
regular e lógico, de um processo esboçado desde as origens de nosso pla-
neta”. (Teilhard de Chardin, O Fenômeno Humano)

4. Continuidade e ruptura da Antropogênese

A paleontologia ainda ignora quando e como ocorreu o momen-
to em que se desencadeou o processo dos hominídeos se sapararem 
dos grandes símios, gerando a bifurcação mais radical na história de 
sua evolução, na direção da consciência reflexiva. É o momento da 
Antropogênese, do salto da Evolução para a Noosfera, o estágio da vida 
do Pensamento, a que Teilhard chama de Hominização. Um processo 
progressivo de continuidade evolutiva, mas que em certa altura teve 
de admitir a emergência do todo novo por síntese, na passagem para o 
Humano. Sem ser um processo linear, foi, entretanto, preparado pelos 
estados precedentes, ainda que dotado de propriedades inéditas, impre-
visíveis, e de uma nova especificidade. 

A Hominização foi um processo que decorreu de uma sequência 
de opções de nossos ancestrais hominídeos, quando optaram pelo des-
cendimento das árvores, o que permitiu assumir a postura ereta, liberar 
as mãos dotadas da façanha do polegar opositor (atributo que os demais 
primatas não possuem), bem como liberá-las para múltiplas funções que 
exigiam habilidade e perícia, para criar ferramentas e armas, além das 
pinturas rupestres. 

O desenvolvimento das habilidades manuais polivalentes tem sua 
contrapartida no aumento do volume e da capacidade cerebrais. O des-
envolvimento da consciência ocorre simultaneamente em função dessa 
unidade de adequação entre corpo, desenvolvimento cerebral, mente, 
linguagem, simbolização do mundo e a relação vital com a Terra. Essa 
unidade é que constitui a morada propriamente humana, o Ethos, esse 
lugar definidor de sua própria natureza e mundo. 

Mais. A postura ereta permitiu ao Humano desenvolver a lingua-
gem, deu-lhe um horizonte a partir do qual se situar, criar sua própria 
natureza, elaborar sua morada propriamente humana ─ o seu Ethos ─ a 
partir da qual não basta sobreviver. Tarefa que lhe é atribuída desde o 
nascimento da espécie, ela implica o investimento permanente na sua 
autoconstrução, como viver bem, muito além de seu mero bem-estar. 

O campo ético, segundo Toynbee (A Humanidade e a Mãe Terra), 
é o que nos coloca no dilema do diabolismo ou santidade. 

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  97



98  ·  

Escolher a santidade tem sido, desde nossos remotos ancestrais 
humanos, escolher levar adiante o processo inaugurado pela evolução, 
no investimento na produção de si, pela sua humanização espiritual e 
ética. Numa perspectiva antagônica e complementar, o diabolismo a que 
se refere Toynbee é ruptura, separação, dilaceramento da unidade de 
direção primordialmente estabelecida, correspondendo à renúncia que 
somente o ser humano pode impor a si mesmo, como recusa de querer 
tornar-se o que ele é, dividido entre o dilema de humanizar-se ou não 
sobreviver como humano. Das origens aos nossos dias, esse dilema é 
perene.

Na linguagem da fé, será preciso explicitar a realidade do peca-
do, como força que nega e se opõe ao sentido da energia radial, que é 
o Amor, como anti-amor. Permanecerá então a questão: se o antiamor 
conseguirá se opor e impedir que o processo evolutivo, convergente, uni-
ficador, siga adiante. Sob esse ponto, Teilhard é otimista e esperançoso: 
se o processo chegou até onde estamos, na longa duração de bilhões de 
anos, certamente seguirá adiante, mais cedo ou mais tarde. Mas a questão 
permanece.

5. A convergência da Evolução para o Ponto Ômega: o Cristo cósmico
Para Teilhard, a curvatura Espaço-Tempo da Evolução aponta para 

o futuro, porque convergiu como em um cone, para a singularidade de 
cada pessoa humana. Se convergiu, é porque tem uma estrutura conver-
gente, cujo foco absoluto de convergência é o Ponto Ômega, o Cristo 
Cósmico, pois a presença e força dessa Energia radial revela que possui 
uma dimensão transcendente, divina. 

Por essa razão, o sentido de futuro de toda a evolução do Universo 
vem percebido, de forma sintética, no evento da Revelação e Encarnação 
de Deus, em seu Filho Jesus Cristo. Estamos então na perspectiva do pre-
sente que vislumbra o sentido de futuro, a partir da fé. 

Essa não pode ser uma mera conjectura, pois isso tiraria a consis-
tência e a continuidade da Evolução que fez surgir o Homem. Para que 
seja mantido no coração do ser humano a paixão suficientemente forte 
para levar adiante o processo de sua hominização até o fim – essa tarefa 
essencialmente ética, espiritual, humana e divina, ao mesmo tempo – a 
existência do foco Ômega precisa ser real; fazer sentir sua presença, de 
algum modo, a todos os elementos reflexivos do Universo. 

Ora, isso demanda a abertura e percepção final do Todo, por uma 
fé na Revelação de um Deus-Amor que é origem e fim do processo. Não 
por uma especulação metafísica, abstrata, apriorística sobre o ser, e que 
quer a explicação de tudo; mas por um saber real, fundamentado ele 

98  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  99

mesmo nas ciências, caminho para “uma descrição interpretativa da sig-
nificação do Todo”.

Sob o viés da Hiperfísica, há um sentido, uma direção, um rumo, 
de elevação e convergência, um “para que” de todo o conjunto cósmico. A 
História Humana é parte desse longo e intricado processo. Não obstante 
nossas imensas contradições, a História Humana faz sentido, pois o seu 
sentido se fundamenta numa expectativa de futuro absoluta. Mas sem 
determinismos, pois se trata de autoinvestimento na liberdade.

O Universo faz jús ao nome, não como uma mera justaposição 
de coletividades, mas como um todo organizado em que tudo está 
interconectado a tudo. Nele as variáveis interagem numa tal ordem de 
grandeza – tanto no macro, quanto no microcosmos – que torna incon-
cebível sustentar qualquer hipótese do surgimento da Vida como fruto 
do acaso. Não o acaso, mas a necessidade, diria Teilhard, caracteriza o 
processo da Vida. Pois “o Homem não poderia se ver completamente fora 
da Humanidade nem a Humanidade fora da Vida, nem a Vida fora do 
Universo”. Tampouco “somos comparáveis aos elementos [arbitrariamente 
arranjados] de um buquê, mas às folhas de uma árvore imensa, na qual 
tudo aparece a seu tempo e em seu lugar exato, à medida e por solici-
tação do Todo”. (Teilhard, Mundo, Homem e Deus). 

6. Ciência e fé: a Sobrevida e a expectativa de futuro

Para Teilhard, levar adiante o processo evolutivo é o caminho para 
a Sobrevida. Ela deve evitar o risco do isolamento, individual ou grupal. 
“A saída do Mundo, as portas do Futuro, a entrada no Super-Humano... 
não cederão senão a um só empurrão de todos juntos, numa direção em 
que todos juntos podem reunir e completar numa renovação espiritual 
da Terra”.

A Evolução no Cosmos e na Terra é ainda processo em conver-
gência e avança pela necessidade da socialização humana, um chamado 
à Unificação. Unir é ser mais. E a “união diferencia” e personifica. Ela 
encontra-se em processo pela presença de energias planetárias de com-
pressão e atração. 

Corresponde a uma hominização coletiva da espécie, pela asso-
ciação consciente dos indivíduos, e que faz surgir a Co-reflexão, o aspec-
to coletivo e socializado da reflexão. A dialética da Socialização opera 
pelo antagonismo de duas forças, para chegar à Unificação, para onde a 
Evolução converge. 

Há uma energia de compressão, dado o crescimento da população 
humana no Planeta, com seus 7,2 bilhões de habitantes. Mas a capaci-

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  99



100  ·  

dade da superfície da Terra é limitada para tal expansão populacional 
acelerada. Decorre daí uma compressão crescente, a qual deve levar a 
Humanidade a se organizar cada vez mais, para constituir um Todo, por 
uma concentração energética das consciências. Ou se unirá para pensar 
junto os problemas e aprender a pensar como um conjunto; ou irá perecer.

Optar pela Sobrevida seria o salto para a Unanimização, pela ação 
da força de atração, força amorosa cuja fonte estaria no Amor Absoluto: 
o aparecimento de uma consciência humana que une cada vez mais os 
indivíduos, diferenciando e personalizando sempre mais, cada um como 
foco de amor e de reflexão. Incluiria ainda a unificação social, integrando 
os mais pobres; a universalização da tecnologia a serviço do ser humano; 
e o aprofundamento da visão do Universo.

Da mesma forma que a autoconsciência permitiu o salto para a 
civilização, a civilização fará o seu salto para a unificação e co-reflexão 
da humanidade. Se a evolução fez surgir a arquitetura complexa do cére-
bro humano, fará também o milagre da unificação: para Teilhard, cada 
singularidade humana, cada pessoa, é uma célula nervosa da civilização, 
equivalente ao que cada neurônio é para o cérebro, e terá, por isso, que 
se unir e se articular aos demais. 

Nosso sistema nervoso se desenvolveria mais, pela aquisição de 
um maior número de neurônios e de suas conexões no córtex cerebral, 
na direção de uma consciência universal. Esta seria a força que sintetiza-
ria a variedade das contribuições culturais e espirituais da Humanidade, 
então unificada para a Pesquisa e para a Adoração, vocação de todas as 
pessoas. Estreitaria os laços pessoais na co-reflexão e na conspiração, 
para constituir com os demais uma unanimidade de amor, promovendo 
uma renovação espiritual da Terra, ao fazer a Evolução avançar rumo ao 
Ômega crístico, segundo a identidade das equações: Evolução = Ascenção 
de consciência; Ascenção de consciência = Efeito de União.

7. A incidência de Teilhard, na perspectiva Sul:

A visão de Teilhard sobre a realidade evolutiva do Universo, e seu 
sentido convergente em Cristo, é algo digno de consideração. Para além 
das perdas das utopias antes criadas pelos movimentos sociais, a visão 
de Teilhard incide numa captação profunda de sentido da realidade, que 
reinsere o humano na sua luta pela autonomia e liberdade, porém focado 
agora no todo da humanidade e do planeta. A questão é levar a evolução 
da humanidade adiante, pela dialética da união que diferencia e persona-
liza. Porém numa perspectiva tão abrangente, quanto inspiradora, como 
é a da evolução do Universo, para fundamentar o enfrentamento das 
desigualdades, que são cada vez maiores em toda a Terra.

100  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  101

No entanto, como os empobrecidos e oprimidos internalizam as 
imagens negativas com que são vistos pelos que oprimem e ostentam 
status de poder e riqueza, o trabalho de burilar a autoestima precisará 
passar por algo mais amplo e consistente, que amplie as conquistas das 
terapias comunitárias e as rodas de conversa rumo à autonomia.

Aqui, a visão de Teilhard de Chardin traz uma contribuição de 
enorme valor. Porque na conquista da consciência de si, que assume a 
narrativa de sua história de vida, como memória coletiva que é parte, 
também, da história do lugar, é então iluminada por uma perspectiva tão 
grande quanto o próprio Universo.

Na vida singular de cada pessoa, a longa evolução da Matéria e da 
Vida no espaço-tempo se fez e se faz história. Convergiu para aí; encon-
trou aí um terminal de possibilidade, de fazer que essa evolução siga 
adiante – ou não – segundo o que Teilhard identificou como a unificação 
e co-reflexão da humanidade. 

Há ainda a aproximação da presença dessa Energia radial, fonte 
inspiradora e mobilizadora de sentido, acessível pelas diversas culturas 
que desenvolveram técnicas de meditação e oração, sobretudo nas gran-
des tradições do Oriente.

Acolher esse Ver, como propõe Teilhard, é também uma grande 
escola para a superação dos preconceitos sócioculturais, que alimentam 
e perpetuam relações de dominação e de inferiorização, seja entre sexos, 
entre etnias e entre culturas.

Então a vontade de poder, marca de todo ser humano de que falava 
Nietzsche, passa a ser, como propõe Rollo May, desejo de autorrealização 
e autoconscientização. O apoderamento torna-se negação da alienação. 
Decorre, pois, daí, a importância da educação para barrar ou facilitar o 
apoderamento. 

A Educação Popular, na perspectiva de uma pedagogia libertadora, 
tem sido mediação fundamental para o apoderamento entre as classes 
populares. Vale a frase de Paulo Freire, que abre seu livro “Pedagogia do 
Oprimido”, de que “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta soz-
inho, os homens se libertam em comunhão”. Portanto, o apoderamento 
pessoal só poderá ocorrer por meio do encontro e segundo a dialética 
do encontro. 

Martin Buber explicitava isso, ao afirmar que "O homem se torna 
Eu na relação com o Tu", na atitude de encontro de dois parceiros ou 
parceiras, na reciprocidade e na confirmação mútua, atitude do que cuida 
do ser e com ele se relaciona. A dialética do encontro implica na supe-
ração das barreiras do medo e da insignificância subjetiva e social.

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  101



102  ·  

Atitude do encontro para superar o medo:

O medo paraliza e impede emergir o espírito de aventura nas pes-
soas, fazendo-as submissas e subalternas. A vida não tem efervescência. 
As pessoas viram normóticas, repetindo rotinas sem pensar.

Ansel Grümn, citando o psiquiatra Fritz Riemann, fala das quatro 
formas de angústia que podem dominar o ser humano. A realidade de 
todo ser humano é que ele é fraco e mortal, o que o leva a sentir medo 
da fragilidade de sua existência. Busca então segurança absoluta nas coi-
sas, na posse, nas pessoas. Não se apropria de seu centro de poder, nem 
supera o medo por meio de sua fé. 

O medo do desvalor da existência leva as pessoas a ambicionarem 
ser melhor e superior aos outros. Vale para elas a carta do Tarô da Roda 
da Fortuna: são prisioneiras da verticalidade desta roda, em que os que 
estão em baixo, querem subir a todo custo; os que estão em cima, que-
rem se perpetuar na posição. Oferece o modelo competitivo, comum ao 
capitalismo e à sociedade de consumo: o cidadão tem valor, é digno de 
respeito, se ostentar bens e status social de classe. Sem esses arreios, a 
pessoa humana se vê e é vista como nada.

No Brasil, mendigos são mortos nas ruas como se fossem coisa. No 
caso da morte do índio Galdino, em 1997, em Brasília, os jovens que o 
queimaram vivo disseram: “não sabíamos que era índio, pensávamos que 
fosse mendigo”. Em outra situação, em 2007, no Rio de Janeiro, jovens 
de classe média alta espancaram e roubaram uma empregada doméstica 
em um ponto de ônibus. “Nós não sabíamos que era uma doméstica. 
Pensávamos que fosse prostituta”!

Existe também o medo da culpabilidade da existência. Só de existir, 
a pessoa já se sente culpada; vira um drama precisar dos outros e acaba 
no isolamento. 

Há ainda o medo de tudo que representa uma ameaça, o que tam-
bém impede de correr riscos, uma necessidade da alma humana, como 
bem nos alerta Simone Weil. Sem o risco, o ser humano se encolhe e não 
é propriamente humano. 

Mas há ainda o maior de todos os medos, que é o medo de ser 
livre, o medo da liberdade, como descreveu Eric Fromm. O medo de 
apoderar de si, fazer-se autonomia, assumir a responsabilidade de sua 
existência, e contribuir na esfera pública.

Assumir a perspectiva teilhardiana de Ver o mundo e a evolução é 
por-se numa visão holística a partir da qual todo o Planeta e toda a huma-
nidade podem ser inspiradores para uma interação criativa e produtiva, 
em que as pessoas descobrem seu lugar na Terra e no Universo.

102  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  103

Atitude do encontro: superar a insignificância e ofertar/receber a hospitalidade

Outra dimensão que Teilhard contribui é a da superação da insig-
nificância. Em Inocência e Poder, Rollo May observa que nenhum ser 
humano pode existir muito tempo sem um sentido de sua própria signi-
ficação. “O indivíduo precisa sentir que conta para alguma coisa e para 
alguém, e que precisa viver exteriormente esta significação”. A falta desse 
sentido e a luta para alcançá-lo é o que pode estar por trás de muitos 
atos violentos. 

Quando a violência emerge, ela se nutre da perda de poder 
(impotência) e perda do desejo (apatia). Como a violência pode destruir 
o poder, mas não substitui-lo, como afirma Hanna Arendt, a violência 
comumente é a expressão da impotência. 

Como esquecer, por exemplo, o massacre de Columbine, em abril 
de 1999, nos Estados Unidos, realizado por dois jovens, de 18 e 19 anos, 
em que mataram 15 pessoas e feriram 24, e depois se mataram? Ou no 
Brasil, o massacre na Escola Municipal em Realengo, Rio de Janeiro, em 
que Wellington Menezes, de 23 anos, entrou armado e atirando contra 
estudantes, matando 14 deles, e depois também se matando?

Em todos esses e outros inúmeros casos, o perfil do agressor 
se enquadra no que R. May descreve como pessoas mergulhadas na 
insignificância. Os que se encontram engolfados nela, queixam-se de se 
sentirem sombras, Ets, ou invisíveis. São indivíduos-objeto carentes de 
se tornarem sujeitos-pessoa, com autonomia e autodeterminação. Mas 
sozinhos não conseguem fazê-lo.

Esse processo de reduzir o outro à insignificância atinge dimensões 
sociais e planetárias graves. Que importa se um bilhão de seres humanos 
vivem abaixo da linha da pobreza, e na miséria? A insignificância social 
reduz a condição de dignidade do outro ao infra-humano. Há então perda 
de unidade da espécie humana no Planeta, o que é contraditório ao sen-
tido de evolução revelado pelo Pe. Teilhard de Chardin, e à integridade 
do todo da Matéria, como tecido que não pode ser rasgado. Pois, ao 
contrário do que a indiferença da maioria faz pensar, essa ruptura atinge 
a todos e a todo o Planeta. Todos sofrem e sofrerão os impactos dessa 
gigantesca contradição.

Hospitalidade Incondicional:

Todo ser humano precisa experimentar a hospitalidade incondicio-
nal, pois esta é a condição fundante para que alguém se sinta pertencen-
te ao mundo propriamente humano. Uma questão que já está posta na 

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  103



104  ·  

relação mãe-bebê, em que o bebê precisa se ver no espelho do olhar da 
mãe, a quem cabe oferecer-lhe acolhida, zelo e interesse incondicionais.

A hospitalidade incondicional oferece acolhida ao outro porque 
é, existe, independente de sua origem, classe, religião ou etnia. Ela traz 
como a priori que o outro, por ser outro, é confiável e digno de ser tra-
zido para dentro e receber o que de melhor houver para ser oferecido. 

Como pontua Jacques Derrida, falando sobre o tema, a hospitali-
dade incondicional rejeita a roupagem das regras, das convenções e da 
cortesia, para convidar autenticamente o Outro à sua casa. O discurso 
que lhe é próprio não é o da palavra, mas o “discurso do silêncio”. Por 
meio das palavras entram as convenções e o controle social, e as relações 
terminam por ser muito desigual, o que é também humilhante para o 
despossuído.

A hospitalidade incondicional, segundo Leonardo Boff, está carre-
gada dessa capacidade de sentir e de perceber imediatamente o outro em 
sua necessidade. Por isso é tão comum entre os pobres. Pois a compaixão 
é-lhe outra característica, como aptidão de esvaziar-se de si para ir ao 
encontro dos demais com ânimo de acolher e de cuidar, compartilhando 
a mesma dor do outro. É a oferta e realização do acolhimento pleno da 
alteridade, da singularidade de cada vida humana, bem-vinda naquilo 
que ela é, na totalidade do seu ser, mistério carregado de ambivalências 
e ambiguidades, de luz e trevas, amor e desamor, graça e pecado, mas o 
que faz de cada um a singularidade que cada um é. 

Há um valor irredutível da vida humana, exposto pelo vértice do 
varal do tempo-complexidade, que a faz digna do acolhimento gratuito 
total, para que no mistério do encontro, a singularidade se apodere de 
si, por um poder que vem de dentro e se reconheça no encontro com 
o outro, para se descobrir como poder-com de interagir com os demais, 
no exercício da compaixão e do cuidado, para muito além das formas de 
poder-sobre, opressor e explorador.

Na medida em que o ser humano é impelido a transcender cada 
vez mais seus limites, fronteiras, barreiras políticas, econômica e psíqui-
cas, sente-se também confrontado com suas experiências de finitude e 
mortalidade. 

Mas o ser humano exige imortalidade pessoal e coletiva, eternida-
de; busca tornar suas conquistas humanas e éticas uma realidade irrever-
sível. Porém isso somente será alcançado por meio da união espiritual, 
vocação revelada pela Matéria na sua longa evolução segundo as leis 
da complexidade. Essa união é amorização das relações interpessoais, 
universalização do saber, promoção humana, diálogo ecumênico e inter-
religioso, ultrapassagem de preconceitos e tabus.

104  ·  Carlos James DOS SANTOS



 ·  105

Somente assim, a energia radial, a presença do amor de Deus que 
nos foi dado em Cristo, poderá levar adiante o processo evolutivo, para 
que a humanidade caminhe na sua identificação com Cristo, modelo de 
humanidade humanizada e de vida divina que nos é oferecida gratuita-
mente. Pois "a camada humana da Terra está inteira e perpetuamente sob 
o influxo organizador de Cristo encarnado" (Meio Divino).

“O Amor foi sempre cuidadosamente afastado das construções rea-
listas e positivas do mundo. Um dia terá que se decidir em reconhecer 
no amor a energia fundamental da vida ou, se quiser, o único ambiente 
natural no qual se possa prolongar o movimento ascendente da evolução”.

Teilhard na perspectiva do Sul do Terceiro Mundo  ·  105



106  ·  



 ·  107

Beholding Teilhard de Chardin

From An Indigenous Perspective Of Asia
Jojo M. FUNG sj
Manila, Phipippines

The ingenuity of Teilhard de Chardin in integrating his experien-
ces and insights gleaned from paleontology with philosophy, theology, 
Ignatian Spirituality and biblical theology is truly laudable. His writings 
were truly ahead of his time. Not only has he earned the displeasure 
of some of his French confrère, his writings have incurred the wrath of 
censorship from the Roman authority. The pain of exile has not deterred 
Chardin from living a mystic who experienced God who is all in all in 
everyone and everything in the process of Cosmogenesis. 

 This article aims to critically behold the mystic’s “Ignatianized” 
organic cosmology and “geologized” spirituality from the South. The 
appraisal is offered more particularly from the perspective of Asia that is 
borne of the experience and understanding of indigenous cosmology and 
spirituality. The first section offers a critique of the linear perspective of 
his evolutionary schema and an updated overview from the emerging cos-
mology. As his insights are Christological, the second section proposes a 
supplementary pneumatology that correlates with the updated cosmology. 
This is dealt with in the second section. 

1. Cosmology: Context Specific and Emergent 

 1.1. A Bygone Cosmology. The Teilhardian cosmology is context-
specific to the early 18th and 19 century. Crafting and contextualizing 
the biblical vision of the Pauline Cosmic Christ, including metaphors like 
Alpha and Omega unto the Teilhardian cosmology is indeed ingenious. 

Teilhard’s notion of evolution, while commendably systemic is 
regrettably linear. Progress is an evolutionary movement from below/
lower to above/higher (Teilhard 1961, 143, 159; 1999, 121, 194, 206) and 



108  ·  

advances toward complexity, differentiation and diversification.1 Rooms 
have to be given to the worldview and “world-feel” (Mesa 2000, 5)2 of the 
religio-cultural traditions of the fishing folks, rural farmers and indige-
nous peoples outside of North Atlantic. For those outside the hegemonic 
influence of scientific rationality, progress is spiral, communal, egalitarian 
and cosmic though not necessarily Christological (neither biblically reg-
nocentric or theocentric) in its relation with nature and the spirit-world. 

 Most congenial of all is Teilhard’s explanation that evolution is 
a “rise toward consciousness” for this consciousness also “rises through 
all living beings” (Ibid., 119). In this flow, the humans “are nothing else 
than evolution becomes conscious of itself” (Ibid., 154). Teilhard belie-
ved that this evolution with its genesis in Alpha ultimately culminates in 
some kind of hyperpersonal and supreme consciousness (Ibid., 183) in 
the “Omega Point” (Ibid., 185). At the zenith of evolution, megasynthesis 
(Ibid., 172) and cosmic Christification (Christic union) take place when-
ce “all things finally turn in on Someone” (Ibid., 208) who is the “Great 
Presence” (Ibid., 209) that is “identified with God, the Center of centers, 
and with the Totus Christus” (Teilhard 1961, 99).

1.2. An Emerging cosmology. Since Teilhard’s death in 1955, tre-
mendous strides that far surpass Teilhard’s imagination have been made 
in understanding the universe and life on our planet. Just to name a few. 
In space travel and astronomy, we have images of the comet 67-P from 
Rosetta Satellite of the European Space Agency after a ten-year journey.3 
In astrophysics, advances have been made to identify elementary parti-
cles like quarks and muons; in social network communications, there is 
a proliferation of personal laptops, Facebook, iPads, iPods, smart phones, 
Skype, Viber and Whatsapp. 

The new discovery has enabled humankind to arrive at a more con-
temporaneous cosmology. The emerging cosmology explains the genesis 
of creation as an initial explosion or Big Bang. This sudden explosion 
brought all matter, energy, space and time into existence. The afterglow 
of this explosion resembles a cosmic microwave background radiation 
that Marcus Chown (2006, 147) described a whitish “like the inside of a 
light bulb” to the extent that “ even billions of years after the event, all 
of space is still glowing softly with relic heat of the Big Bang fireball.”4 
Michael Dowd (2009) preferred to call it “the great radiance.”5

A split second after the big bang, an extremely rapid, accelerating 
inflation (Davies 2006; Gribbin 2009) began.6 Thereafter a slow and 
steady development continued for billions of years. Some called this an 
eternal inflation (Primack and Abrams 2006, 190ff) which is a state of 

108  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  109

existence that is eternal.7 This eternal inflation occasions the possibility 
of a multiverse where there is more than just one universe. This multi-
verse, scientists (Steinhardt and Turok 2007) postulate is an infinite open 
universe without any beginning or end.8 The multiverse enjoys an “infi-
nite duration” (Deutsch 2011).9

 Against the backdrop of the genesis of creation, it is easier to grasp 
the data the new cosmology10 with the information enumerated below: 

• The ever-expanding elegance of the universe is about 13.7 billion 
years ago. 

• Our planet earth comes into existence about 3.8 to 4 billion years ago.

• Bacterial organisms that first evolved as single-celled creatures 
about 3.5 billion years ago, and multicellular creatures that initially evol-
ved about 2 billion years ago, are the foundation of all we are and do. We 
are intrinsically connected with everything else in the great web of life. 

• Human existence on planet earth began approximately 7 million 
years ago. 

• Our sun is one of the 100 billion stars that the Milky Way swirls 
around itself, each of them spinning about in a bounded relationship 
with every other one. The Milky Way remains bounded to all 100 billion 
galaxies of the cosmos, as, instant by instant, the universe creates itself as 
a bonded community 

• New stars are born daily, even every few minutes, suggesting that 
our universe is alive, still growing and “flaring forth.” 

• One-thousandth of a second of the so-called big bang, the uni-
verse had cooled sufficiently to 100 billion degrees centigrade for ele-
mentary particles like electrons, protons, and neutrons to form. Three 
minutes later, when the temperature had dropped to 099 million degrees 
centigrade, neutrons and protons combined to form stable atomic nuclei, 
especially those of hydrogen and helium. 

• All the mammals like the chimpanzee and some reptiles share 99 
percent our genes. 

• Atoms can be broken down further into smaller particles.

• Each human has 70 billion cells and each cell contains millions 
of these subatomic particles. 

• Almost 90 percent of genes in the human genome are still dor-
mant in the sense that they have never been activated. 

• The human body contains an estimated 75 trillion cells; it is crea-
ting two billion new blood cells every second; every drop of the body’s 

Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia  ·  109



110  ·  

blood flows through the heart every minute; every bodily movement 
(standing up, sitting down, climbing a flight of stairs, riding a bicycle) 
involves six hundred muscle systems; each thought engages billions of 
nerve cells in the brain to make up to ten thousand connections every 
split second. 

• Yet over 99 percent of the atom is empty space. The empty space 
is far more crucial to our understanding of the subatomic world than 
materiality/physicality. 

• There is a universe/world of small particles in every living cell of 
every living being/organism. 

• Microbial communities co-evolved with humans as the human 
bodies serve as a kind of ecosystem for the bacteria, microbes, virus as 
well as our own cells. These microbes live on our eyeballs, mouth, nose 
and ears, all over our skin and in the human intestines alone, up to a 
hundred trillion active microorganisms. Each of these microbes follow 
has specific roles – help digest foo, produce vitamins, ward off disease 
– but collectively they maintain and advance the life of the human body. 

• Every 5 years, we get a new body. None of the cells of the old 
body remains. 

• Our human life is interrelated to and interdependent on the total 
life in the rest of the universe – with other humans, trees, animals, lakes 
and the air. 

• Our planet earth and creation is really one great interdependent 
self-organizing organism. 

Just as Teilhard has “contemporized” Christian spirituality based on 
the cosmology of his time and made faith relevant to the genuine seekers, 
I believe it impinges on our generation to generate an emerging pneuma-
tology that is relevant to the seekers of today and tomorrow in the light 
of this emerging cosmology of the 21st century. 

2. The Emerging Pneumatology 

 Visibly absent in the Teilhardian spirituality is a forward geological 
pneumatology of the 21st century. In the light of the contemporaneous 
cosmology (Section 1), this emerging pneumatology offers a more orga-
nic notion of the Spirit in terms of the action/activity since “God is an 
activity rather than a person” (Kaufman 2004, xi, 48). This re-thinking of 
the Spirit as action or “activity in the world”11 (Pannenberg 1988, 12)12 
denotes the Spirit “as the marvelous depth of life out of which all life ori-
ginates” and “as active in the self-transcendence of life” (O’ Murchu 2012, 

110  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  111

39, 51, 58). In this sense, it is more relevant to describe “the Spirit in the 
physical universe, rather than the metaphysical; in time rather than the 
eschaton; in space and matter, rather than the supernatural; in movement, 
rather than in presence” (Wofgang Vondey 2009, 35-36)13. This immanent 
presence of the Spirit conveys the cosmic omnipresence of God as con-
veyed by both panenthesism - all things exist and subsist in God and 
‘theo-en-pasism’, God in all things.14 Moreover, the new pneumatology 
understands the Spirit as activity or action of God in creation. 

 The Spirit (Gen 1:1) that hovers over the chaos (tohu va-vohu), 
understood as the unfolding wild and raw material, is the Spirit that 
“awakens from within the chaos a primordial profoundity that is unders-
tood as the “primordial spirit power, a creative resilience, without begin-
ning or end – a foundational, energetic wisdom” (O’ Murchu 2012, 29). 
The Spirit’s action is manifested in the “foundational creativity of ageless 
existence – eternal like the divine life itself – and it has definite connota-
tions of exuberance, elegance, passion, wildness, and prodigious fertility” 
and even “marks the beginning” of everything – even that of the Godhead 
itself.” (Ibid., 158). 

 The Spirit’s action is the principle of “creativity, of evolution, of 
individuation and of intentionality” (Ibid., 196). The Spirit’s action in 
evolution is understood in terms of the three basic movements in the 
cosmic-planetary existence: growth – change – development” (Ibid., 9) 
rather than the Darwinian notion of natural selection, niche formation 
and survival of the fittest (Ibid., 213, footnote 1). Hence Gunter Altner 
(quoted in Bergmann 2006, 253) believes that “the reality of the Spirit 
manifests itself in the self-structuring processes of matter, energy, and 
information” and “characterized by movement, change, growth, and deve-
lopment” (Ibid., 49). 

 In this evolution, the Spirit is understood as integral to the three 
cosmological processes of differentiation, interiority/autopoiesis and 
communion. Differentiation “confers on everything a unique identity” 
(Ibid., 79). Second, interiority suggests that “everything draws its meaning 
from within… particularly forces at work that facilitate and augment the 
capacity for self-organization (autopoiesis)” and thus “leads to greater 
depths within, where the dominance of the relational matrix become 
even more compelling” (Ibid., 79-80). In fact, “interiority highlights the 
within-ness from which all life forms receive their will-to-exist, and the 
accompanying behaviors that favor their growth and flourishing” (Ibid., 
187). What is unique in humans is an interiority capacitated with “self-
reflexive consciousness, free will and the option of personal conscious 
choice.” (Ibid.) 

Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia  ·  111



112  ·  

 Besides autopoiesis is described by Mary Midgley (2010, 105) as 
self-organization.15 Midgley described autopoiesis as the “mysterious 
generation of patterns from within” that is imbued with “something 
akin to an internalized wisdom (consciousness) that enables the system 
to move in the direction of growth, development, and complexity” (O’ 
Murchu 2012, 48).

 Third, communion is facilitated by an interiority that is fostered 
by “reflection, intuition, and inner wisdom, rather than rational analy-
sis” (Ibid., 80). Communion remains “the goal of emergent flourishing” 
for creation (Ibid., 188). Edward (2004, 20) thus expounds communion 
as “that makes things be and become in an evolutionary universe” for 
reasons that “an emergent and interrelational universe springs from 
within the divine communion” because “that same divine communion is 
creation’s eschatological destiny.” 16

 In addition to the Spirit’s action in the cosmological processes, 
the Spirit (Marc Wallace 2002; 2005) “lives and breathes in the creativity 
of nature itself” as “God’s agent of interdependence and unity within all 
creation” (Ibid., 162). Interestingly Wallace (2005, 127) further opines that 
“the Spirit is the hidden, inner life of the world, and the earth is the out-
ward manifestation of the Spirit’s sustaining energies.” In this sense, “the 
Spirit is the “soul” of the earth – the wild, life-giving breath of creation 
– empowering all life-forms to enter into a dynamic relationship with the 
greater whole” (Ibid., 163). 17

 This emergent pneumatology readily resonates with the Great 
Spirit of indigenous spirituality. The indigenous peoples believe that the 
Great Spirit 18 is: 

• All pervasive and all suffusing

• Wholly Other, yet totally present and active in creation

• Bringing forth the creative potentials in creation

• Awesome and at times to be feared, yet intimately close to every 
aspect of life so that life and nature are sacred and spirited

• Life affirming and life giving, present and active in both the pro-
cess of creation and destruction

• Makes humans sacred and yet transpersonal and cosmic 

• Capable of being experienced in nature (e.g. wind and fire), and 
human affective and mental states (feelings, emotion, or sentiments)

• Related to the Creator, the Mystic Owner and Absolute Being at 
the foundation of the world and thus predates and transcends all formal 
religions

112  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  113

 This cosmic Spirit is the Spirit’s action of alerting humankind that 
the humans “have not woven the web of life” as humans “are but one 
thread within it” and that “whatever we do to the web, we do to oursel-
ves” (Ibid., 96). The Spirit informs humankind that “all things are bound 
together” for “all things connect.” (Ibid.) In this sacred web of relation, 
the “Spirit is nothing but relations; it is precisely relationality, the moving 
air that permeates and enlivens things, the open space across which the 
wind of Spirit blows” (Peter Hodgson 1994, 284).19 Besides, the “open 
space is the condition of the possibility of relations” of the Great Spirit, 
for “without it, everything would collapse into sameness” (Ibid., 190).

 At the same time, this Great Cosmic Spirit enjoins humankind to be 
and become a mystic living an everyday experience of “groundedness in 
the Great Spirit … connecting deeply with the sacred within and without, 
and striving to live in graced fidelity to God, the world, and all the other 
creatures who share the planet with us” (Ibid., 98). For this reason, the 
indigenous peoples firmly believe that everything in creation is spirited 
and thus creation is “endowed with an inherited sacredness” (Ibid., 121).

 In this emergent pneumatology, the Creative Spirit is no longer 
defined in terms of essence but movement. Therefore, the Spirit is unders-
tood as “vibration, the flow, the flight, and the unfolding of god that is 
unending and unconfining” (Ibid., 171) in a universe that is “evolving, 
emergent, pervasively infused with patterns and a dynamic sense of 
direction for reasons that “the cosmos, in this sense, is overflowing [sic] 
with spirit because it is interactive, pan-relational, and creative.”20The 
Creative Spirit enables creation to come forth and “thrive and complexify 
through relationships.”21 This is the Creative Sprit that is at the heart 
of cosmic creativity or the self-creativity of the cosmos that exhibits an 
ecosystemic capacity for self-organization with “a kind of homing instinct 
(Simon Conway Morris 2003, 8, 20)22 and “a preferred sense of direction” 
(Lombardo 2006 Stewart 2000).23

	  Neither is the Spirit understood in terms of the seven gifts of 
wisdom, understanding, counsel, fortitude, knowledge, piety, and fear of 
the Lord (Gal. 5:22-23). Drawing from the insights of quantum physics, 
and the central significance of energy in the quantum worldview, Miriam 
Therese Winter (2009, 122-56) enumerates the seven gifts of the Spirit as 
“relationality, uncertainty, probability, complementarity, nonlocality, syn-
chronicity, and change (Ibid., 60).24

 On a personal note, the Spirit is best explained as the fourfold 
activity (Kaufman 2004, xi, 48; Kaufmann 2008, 142, 284; O’ Murchu 2012, 
51, 59)25 of suffusing, sacralizing, sensitizing and sustaining creation. 

Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia  ·  113



114  ·  

(a) Suffusing. The whole cosmos and anthropos enjoy the life of 
profundity, creativity and harmony due to the suffusing presence of the 
Great Spirit. The suffusing presence of the Great Spirit enlivens all and 
everything to the extent that all and everything are sacredly alive in the 
presence and power of the Great Spirit. This suffusing presence ens-
hrouds all and everything with a sense of the mystery of creation and of 
life itself.

 (b) Sensitizing. The Great Spirit sensitizes humankind to the spirit-
presence and power of the Great Spirit, the ancestral and nature spirits 
through tangible consequences of the rituals illustrated by a better har-
vest this year than the previous years, the messages of admonition from 
the dreams and the everyday events in the villages as understood by the 
wo/men elders. As a result the indigenous communities in the ancestral 
homeland live with a heightened sensitivity to the presence and power of 
the Great Spirit, the ancestral and nature spirits. This sensitivity is visibly 
manifested through a reverential relationship of awe, marvel, reverence 
and wonder with nature that the everyday mystics behold as spirited and 
sacred. 

 (c) Sacralizing. Through the annual agricultural ritual celebra-
tions, the Great Spirit sacralizes the families, the farms and the forests, 
and in addition the web of relations between the spirit world and the 
human world, the humans and fellow humans, and lastly, humankind 
and nature. For this reason, the mystics describe the world as spirited 
and thus sacralized by the presence and power of the Great Spirit. This 
sacralization renders all and everything in creation sacred and needs to 
be beholden with awe, reverence and wonder, tinged with an aura of fear 
and the mystery of the sacredness of life. 

 (d) Sustaining. The suffusing, sensitizing and sacralizing presence 
of the Great Spirit is at the same time a ‘sacred power’ that sustains the 
cosmic world and the earth-community. This Great Spirit sustains creation 
through every stage of cosmic implosion-explosion and the epochal chan-
ges in the collective memory of the world and humankind. 

 The Spirit’s action makes possible the reflexive experience of the 
Spirit’s fourfold actions in humankind, the earth and the universe. The 
reflexive awareness in the humans is more than a mental activity of min-
dfulness that makes us mentally aware of mediating the fourfold activities 
of God’s Spirit. The Spirit makes us aware of the entire space within the 
human body and the body feels/experiences the world outside, be it the 
nature around us, the earth we live on and a “bodily feel/experience” 
(Mesa 2000, 5) that I am a part of the whole cosmos. This bodily feel/
experience is best understood as “bodiciousness.” 

114  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  115

At the same time, the Spirit’s action also makes possible the 
reflexivity of the earth and the universe since the particles in the earth 
and universe are “endowed with reflexive consciousness (Teilhard 1961, 
130). This reflexive consciousness in the earth and the cosmos are the 
additional modalities of consciousness other than the modality of “cons-
ciousness life has tried in the animal world” and succeeded in the humans 
(Ibid., 112). In other words, it is the Spirit’s action that makes possible 
the modality of consciousness operating as what scientists (Aczel 2003; 
Clegg 2009) described as entanglement in which a change in one of the 
two quantum particles “is instantly reflected in the other” (Vlatko Verdal 
2011, 20).26

Furthermore, the same Spirit’s action is operative in entrainment 
which “is a principle of physics, defined as the synchronization of two 
or more rhythmic cycles” (O’ Murchu 2012, 79). Both entanglement and 
entrainment point to the organic experience of the earth as “conscious 
earth” and the cosmos as “conscious cosmos/universe” (Teilhard 1999, 
186). Moreover, it is the same Spirit’s action that makes the earth and the 
cosmos experience the suffusing, sacralizing, sensitizing and sustaining 
power of God’ Spirit. The organic reflexivity of the earth of God’s Spirit 
and the Spirit’s activities is what I called “earthiciousness” while the orga-
nic reflexivity of the cosmos of God’s Spirit and the Spirit’s subsequent 
activities is what I called “cosmociousness.” 

Conclusion

In beholding the Teilhardian cosmology, a critical appraisal is 
offered of his contextualized spirituality from an Asian indigenous pers-
pective. This appraisal offers the impetus to generate a geological pneu-
matology in the context of the emergent cosmology of the 21st century. 
The Great Spirit is the activity of the human spirit entering a mystical 
communion with the evolving, emergent and self-organizing Spirit of the 
earth and the cosmos. In the mystical communion, the humans, the earth 
and the cosmos are involved in the suffusing, sacralizing, sensitizing and 
sustaining of anthropoi and the cosmos. Through the interrelated triparti-
te modalities of “bodiciousness”, “earthiciousness” and “cosmociousness”, 
this emergent geological pneumatology postulates the emergence of the 
new creation in which the Spirit becomes the “ALL-ness” of life whence 
God is ultimately over all, through all and all in all, in the discernible and 
mysterious ways of God, the Great Creative Spirit. 

Notas
1 For greater details, see Teilhard de Chardin, Hymn of the Universe (London & New York: 

Harper & Row, 1961) and Sarah Appleton-Weber, The Human Phenomenon, Pierre 
Teilhard de Chardin (Brighton: Sussex Academic Press, 1999).

Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia  ·  115



116  ·  

2 I first read about “worldfeel” in Jose de Mesa’s paper, “Primal Religion and Popular 
Religiosity,” EAPR 37 (2000), 73-82. 

3 After leaving Earth in March 2004, Rosetta has travelled more than 6 billion kilometers 
through the solar system, flying by Earth three times and Mars once, using their gravity 
to slingshot itself towards Comet 67-P. On August 6, 2014, at about 7pm, the comet 
chaser came within 100 kilometers of the surface of Comet 67-P, which is hurtling 
around the Sun at up to 135,000km/h. For more detail, please see www.theage.co.au/
technology/sci-tech/spacecraft-rosetta-arrives-at-ciet-67p-after-decdelong-journey-
20140806-100gux.html, accessed August 12, 2014.

4 For more detail, see Marcus Chown, Quantum Theory Cannot Hurt You (London: Faber & 
Faber, 2006).

5 See Michael Dowd, Thank God for Evolution (San Francisco: council Oak Books, 2009).
6 See Paul Davies, The Goldilocks Enigma: Why is the Universe jus Right for Life? (London: 

Penguin, 2006) and John Gribbin, In Search of the Multiverse (New York: Allen Lane, 
2009).

7 See Joel Primack and Nancy Abrams, The View from the Center of the Universe (New York: 
Riverhead Books, 2006).

8 See Paul Steinhardt, “The Inflation Debate,” Scientific American 304, no. 4: 18-25 & Paul 
Steinhardt and Neil Turok, Endless Universe (New York: Doubleday, 2007).

9 See David Deutsch, The Beginning of Infinity: Explanations That Transform The World (New 
York: Allen Lane, 2011).

10 This data is taken from Louis M. Savary, Teilhard de Chardin The Divine Milieu Explained 
(New York & Mahwah, NJ: Paulist Press, 2007), xii-xiii, 19, 211, 244; Darmuid O’ 
Murchu, In The Beginning Was The Spirit: Science, Religion, and Indigenous Spirituality 
(New York: Orbis Books, 2012), 79, 185, 215; Brian Swimme and Thomas Berry, The 
Universe Story (San Francisco: Harper, 1992). 

11 See Gordon D. Kaufmann, In the Beginning: Creativity (Minneapolis: Augsburg Fortress, 
2004).

12 See Wolfart Pannenberg, “The Doctrine of Creation and Modern Science,” Zygon 23 (1): 
3-21.

13 See Wolfgang Vondey, “The Holy Spirit and the Physical Universe: The Impact of Scientific 
Paradigm Shifts on Contemporary Pneumatology,” Theological Studies 70, no. 1 (March 
2009): 22.

14 Jose I. Gonzalez Faus, I’m Coming, Lord: Contemplatives in Relation, Cristianisme I 
Justicia, 144(2012), 15.

15 Autopoiesis is originally introduced by two Chilean biologists, Humberto Maturana and 
Francisco Varela in 1972. See Mary Midgeley, The Solitary Self (Durhan, UK: Acumen, 
2010).

16 See Denis Edward, Breadth of Life: A Theology of the Creator Spirit (Maryknoll, NY: Orbis 
Books, 2004).

17 See Marc Wallace, Fragments of the Spirit (Harrisburg, PA: Trinity Press International, 
2002) and Finding God in the Singing River (Minneapolis: Fortress Press, 2005).

18 I have added my own reflection on the Great Spirit from the Asian spirituality of sacred 
sustainability to the description of O’ Murchu (2012, 85-86).

19 See Peter C. Hodgson, Winds of the Spirit (London: SCM Press, 1994). 

116  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  117

20 O’ Murchu, In the Beginning Was the Spirit: Science, Religion and Indigenous Spirituality 
(New York: Orbis Books, 2012), 68, 72, 198.

21 Ibid., 72.
22 See Simon Conway Morris, Life’s Solution: Inevitable Humans in a Lonely Universe 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2003).
23 O’ Murchu, op. cit., 68, 72, 98. Also see Thomas Lombardo, The Evolution of Future 

Consciousness (Bloomington, IN: Author House 2006) and John Stewart, Evolution’s 
Arrow: The Direction of Evolution and the Future of Humanity (Canberra: Chapman 
Press, 2000).

24 See Miriam Therese Winter, Paradoxology: Spirituality in a Quantum Universe (Maryknoll, 
NY: Orbis Books, 2009). Also see Stuart A. Kauffman who in his work argues that “the 
creativity in nature is God . . . . God is our name for the creativity in nature. . . . Using 
the word God to mean creativity in nature can help to bring us to the care and reverence 
that creativity deserve.” See Stuart A. Kaufmann, Reinventing the Sacred (New York: 
Basic Books, 2008), 142, 248. 

25 See Gordon D. Kaufmann, In The Beginning, op. cit. and Stuart A. Kaufmann, Reinventing 
the Sacred (New York: Basic Books, 2008).

26 See Amir Aczel, Entanglement (New York: Penguin/Plume, 2003); Brian Clegg, The God 
Effect: Quantum Entanglement (New York: St. Martin’s Press, 2009); Vlatko Verdral, 
“Living in a Quantum World,” Scientific American 304, no. 6 (2011), 20-25.

Beholding Teilhard from an indigenous perspective of Asia  ·  117



118  ·  

Colección «Tiempo Axial»: http://tiempoaxial.org



 ·  119

Contemplando a Teilhard de Chardin

desde una perspectiva indígena asiática
Jojo M. FUNG sj
Manila, Philippines

El ingenio de Teilhard de Chardin de integrar sus experiencias e 
intuiciones tomadas de la paleontología con la teología, la espiritualidad 
ignaciana y la teología bíblica es verdaderamente admirable. Sus escritos 
fueron verdaderamente adelantados a su tiempo. No sólo se ganó el dis-
gusto de algunos hermanos franceses, sino que sus escritos desataron la 
ira de la censura de la autoridad romana. El dolor del exilio no impidió a 
Chardin vivir como místico que experimentó a Dios, que está en todos y 
en todo en el proceso de la cosmogénesis.

Este artículo aspira a observar críticamente, desde el Sur, la cosmo-
logía orgánica “ignaciana” y la espiritualidad “geologizada”. La evaluación 
se ofrece específicamente desde la perspectiva de Asia, que nace de la 
experiencia y la comprensión de la cosmología y la espiritualidad indí-
gena. La primera sección ofrece una crítica de la perspectiva lineal de su 
esquema evolutivo y de una visión actualizada de la cosmología contem-
poránea. Y puesto que sus intuiciones son cristológicas, la segunda sec-
ción propone una pneumatología suplementaria que se correlacione con 
la cosmología actual; esto se trata en la segunda sección.

1. Cosmología: un contexto específico y contemporáneo

1.1 Una cosmología superada. La cosmología de teilhardiana tiene 
un contexto específico de principios del siglo XVIII y del siglo XIX. Crear 
y contextualizar una visión bíblica del Cristo cósmico paulino, incluyendo 
metáforas como Alfa y Omega en la cosmología teilhardiana, es realmente 
ingenioso.

La noción de evolución de Teihard, aunque admirablemente sisté-
mica es lamentablemente lineal. El progreso es un movimiento evolutivo 

Colección «Tiempo Axial»: http://tiempoaxial.org



120  ·  

desde abajo/más bajo hacia arriba/más alto (Teilhard 1961, 143, 159; 
1999, 121, 194, 206) y avanza hacia una complejidad, una diferenciación 
y una diversificación.1 Le tenemos que dar un espacio a la visión del 
mundo y a la “sensación del mundo” (Mesa 2000, 5)2  de las tradiciones 
religiosas-culturales de los pescadores, los campesinos y las personas 
indígenas fuera del Atlántico Norte. Para aquellos fuera de la influen-
cia hegemónica de la racionalidad científica, el progreso es una espiral 
común, igualitaria y cósmica aunque no necesariamente cristológica (ni 
bíblica, reinocéntrica o teocéntrica) en sus relaciones con la naturaleza y 
el mundo espiritual.

Lo más genial de todo es la explicación de Teilhard de que la 
evolución es una “elevación hacia la conciencia”, porque la conciencia 
también “se eleva a través de todos los seres vivos” (ibid, 119). En este 
fluir, los seres humanos “no son nada más que la evolución que se vuelve 
consciente de sí misma” (ibid, 154). Teilhard creía que esta evolución con 
su génesis Alfa culmina finalmente en algún tipo de consciencia hiper-
personal y suprema (ibid, 183) en el “Punto Omega” (ibid, 185). En el 
zenit de la evolución se lleva a cabo la mega-síntesis (ibid, 172) y la cris-
tificación cósmica (unión con Cristo) cuando “finalmente todas las cosas 
se volverán en Quien (ibid, 208) es la “Gran Presencia” (ibid, 209) que 
se “identifica con Dios, el Centro de los centros, con el Totus Christus” 
(Teilhard 1961, 99).

1.2. Una cosmología contemporánea. Desde la muerte de Teilhard 
en 1955 ha habido tremendos avances, que sobrepasan por mucho la 
imaginación de Teilhard, en la comprensión del universo y de la vida en 
nuestro planeta. Sólo para nombrar algunos:

En cuanto a viajes espaciales y astronomía, tenemos imágenes del 
cometa 67-P desde el Satélite Rosetta de la Agencia Espacial Europea des-
pués de diez años de viaje. 3 En astrofísica, se han logrado avances para 
identificar las partículas elementares como el quark y los muones; en la 
red de comunicaciones sociales tenemos una proliferación de laptops 
personales, Facebook, iPads, iPods, teléfonos inteligentes, Skype, Viber 
y Whatsapp.

Los nuevos descubrimientos han permitido a la humanidad llegar 
a una cosmología más contemporánea. La cosmología actual explica la 
génesis de la creación como una gran explosión inicial o big bang. Esta 
súbita explosión dio existencia a toda la materia, la energía, el espacio 
y el tiempo. El resplandor de esta explosión se parece a una radiación 
de microondas cósmica que Marcus Chown (2006, 147) la describió un 
como un blancuzco “interior de un bulbo de luz”, al punto de que hasta 

120  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  121

“después de billones de años después, todo el espacio todavía resplande-
ce suavemente con reliquias de calor de la bola de fuego del big bang”.4  
Michael Dowd (2009) ha preferido llamarlo “el gran resplandor”.5

Una fracción de segundo después del big bang, empezó una infla-
ción extremadamente rápida y acelerada (Davis 2006; Gribbin 2009)6.  
Después siguió un desarrollo lento y constante por billones de años. 
Algunos lo llamaron una eterna inflación (Primack y Abrams 2006, 190ff) 
que es un estado de existencia que es eterno.7 Esta inflación eterna oca-
sionó la posibilidad de un multiverso en el que hay más de un universo. 
Los científicos postulan que este multiverso es un universo abierto infi-
nito sin principio ni fin.8 El multiverso goza de una “duración infinita” 
(Deutsch 2011).9

Sobre el fondo de esta génesis de la creación, es más fácil entender 
los datos de una nueva cosmología10  con la información que enumera-
mos a continuación:

• La elegancia siempre en expansión del universo ocurrió hace 
alrededor de 13,7 mil millones de años

• Nuestro planeta tierra empieza hace 3.8 a 4 mil millones de años.

• Las bacterias, los organismos que primero evolucionaron como 
creaturas unicelulares, aparecieron hace 3.500 millones de años Las cria-
turas multicelulares que empezaron a evolucionar hace 2.000 millones 
de años, son el fundamento de todo lo que somos y hacemos. Estamos 
intrínsecamente conectados con todo en la gran red de la vida.

• La existencia humana en el planeta empezó, más o menos, hace 
7 millones de años.

• Nuestro Sol es una de las 100.000 millones de estrellas que giran 
con la Vía Láctea, cada una de ellas ligada a todas las demás por un tejido 
de relaciones con cada una de las otras. La Vía Láctea permanece unida 
a 100.000 millones de galaxias del cosmos, mientras, a cada instante, el 
universo se crea a sí mismo como una comunidad unida.

• Nuevas estrellas nacen cada día, incluso cada pocos minutos, 
sugiriendo que nuestro universo está vivo, todavía creciendo como una 
“antorcha de luz”.

• En un milisegundo del llamado big bang, el universo se enfrió 
lo suficiente, a 100.000 millones de grados centígrados, como para que 
las partículas elementares como electrones, protones y neutrones se for-
maran. Tres minutos después, cuando la temperatura bajó a 099 millones 
de grados centígrados, los neutrones y protones combinados formaron 
núcleos atómicos estables, especialmente los de hidrógeno y helio.

Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indígena asiática  ·  121



122  ·  

• Todos los mamíferos como el chimpancé y algunos reptiles com-
partimos el 99% de nuestros genes.

• Los átomos se pueden romper en partículas mucho más peque-
ñas.

• Cada ser humano tiene 70 mil millones de células, y cada célula 
contiene millones de estas partículas subatómicas.

• Casi el 90% de nuestros genes humanos todavía están durmien-
do, en el sentido de que nunca han sido activados.

• El cuerpo humano contiene aproximadamente 75 billones de 
células; crea 2000 millones de nuevas células de sangre cada segun-
do; cada gota de la sangre del cuerpo, fluye a través del corazón cada 
minuto; cada movimiento corporal (pararse, sentarse, subir las escaleras, 
montar una bicicleta) implica un sistema de seiscientos músculos; cada 
pensamiento implica miles de millones de células nerviosas en el cerebro 
capaces de hacer diez mil conexiones cada segundo.

• Sin embargo el 99% del átomo es espacio vacío. El espacio vacío 
es mucho más importante para nuestra comprensión del mundo subató-
mico que la materialidad/fisicidad.

• Existe un universo/mundo de pequeñas partículas en cada célula 
vida de cada ser/organismo vivo.

• Las comunidades microbianas co-evolucionan con los seres 
humanos cuando los cuerpos humanos sirven como una especie de eco-
sistema para las bacterias, los microbios, los virus, así como nuestras pro-
pias células. Estos microbios viven en nuestro ojos, boca, nariz y oídos, 
en toda nuestra piel, y el ser humano, sólo en el intestino, tiene alrededor 
de 100 billones de microorganismos activos. Cada uno de estos microbios 
sigue un rol específico, ayuda a digerir la comida, produce vitaminas, 
protege de enfermedades... pero colectivamente sostienen y ayudan a la 
vida del cuerpo humano.

• Cada 5 años tenemos un cuerpo nuevo. Ninguna de las células 
del cuerpo permanece.

• Nuestra vida humana está interrelacionada con y es interdepen-
diente de la totalidad de la vida en el resto del universo, con otros seres 
humanos, árboles, animales, lagos y el aire...

Así como Teilhard “modernizó” la espiritualidad cristiana basado 
en la cosmología de su tiempo e hizo relevante la fe para los buscadores 
genuinos, yo creo que eso impulsa a nuestra generación a generar una 
pneumatología contemporánea que sea relevante para los buscadores de 
hoy y de mañana a la luz de esta cosmología actual del siglo XXI.

122  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  123

2. La pneumatología contemporánea

Visiblemente ausente en la espiritualidad de Teilhard es una 
pneumatología geológica ulterior, del siglo 21. A la luz de la cosmología 
contemporánea (Sección 1), esta pneumatología emergente ofrece una 
noción orgánica del Espíritu, en términos de la acción/actividad, desde 
“Dios es una actividad más que una persona” (Kaufman 2004, xi, 48).11  
Esta re-conceptuación del Espíritu como acción, o como “actividad en el 
mundo” (Pannenberg 1988,12)12 denota el Espíritu como “la maravillosa 
profundidad de la vida a partir de la cual se originó toda la vida” y “como 
una auto-trascendencia activa de la vida” (O’Murchu 2012, 39, 51, 58). En 
este sentido, es más relevante describir “el Espíritu en el universo físico, 
más que en el metafísico; en el tiempo en vez de en el eschaton; en el 
espacio y la materia, en ves de en lo sobrenatural; en el movimiento, más 
que en la presencia” (Wolfgang Vondey 2009, 35-36).13 Esta presencia 
inmanente del Espíritu coincide con la omnipresencia cósmica de Dios, 
como se ve tanto en el panenteísmo: todas las cosas existen y subsisten 
en Dios, y en el “theo-en-pasismo”: Dios en todas las cosas.14 Además, la 
nueva pneumatología entiende el Espíritu como actividad o acción de 
Dios en la creación. 

El Espíritu (Gen 1,1) que revolotea sobre el caos (tohu va-vohu), 
entendido como el desarrollo del material salvaje y crudo, es el Espíritu 
que “despierta del caos una profundidad primordial que es entendi-
da como “el poder primordial espiritual”, una resiliencia creativa, sin 
comienzo ni fin: una sabiduría fundacional y energética” (O’Murchu 
2012, 29). La acción del Espíritu se manifiesta en la “creatividad funda-
cional de la existencia sin edad –eterna como el ser divino–, y tiene una 
connotación definida de exuberancia, elegancia, pasión, carácter natural 
y fertilidad prodigiosa”, y hasta “marca el inicio” de todo, aún de Dios 
mismo” (ibid, 158).

La acción del Espíritu es el principio de “la creatividad, la evolución, 
la individuación y la intencionalidad” (ibid, 196). La acción del Espíritu 
en la evolución se entiende en términos de los tres movimientos básicos 
en la existencia planetaria-cósmica: crecimiento–cambio-desarrollo” (ibid, 
9), más que la noción darwiniana de la selección natural, formación del 
nicho y la sobrevivencia del más apto (ibid, 213, pié de página 1). Por 
lo tanto, Gunter Altner (citado en Bergman 2006, 253) cree que “la reali-
dad del Espíritu se manifiesta en el proceso de auto-estructuración de la 
materia, la energía y la información”, y “se caracteriza por el movimiento, 
el cambio, el crecimiento y el desarrollo” (ibid, 49).

En esta evolución, el Espíritu se entiende como integral a los 
tres procesos cosmológicos de diferenciación, interioridad/autopoiesis 

Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indígena asiática  ·  123



124  ·  

y comunión. La diferenciación “le confiere a todo una identidad única” 
(ibid, 79). Segundo, la interioridad sugiere que “todo saca su significado 
desde dentro… particularmente la fuerza de trabajo que facilita y aumen-
ta la capacidad de la auto-organización (autopoiesis) y entonces “lleva a 
una mayor profundidad interior, donde el dominio de la matriz relacio-
nal se impone aún más” (ibid, 79-80. De hecho, “la interioridad ilumina 
el interior desde el cual se forma toda la vida y recibe su voluntad-de-
existir, y las conductas acompañantes que favorecen el crecimiento y el 
florecimiento” (ibid, 187). Lo que es único en los seres humanos es la 
interioridad capacitada con la “conciencia auto-reflexiva, el libre albedrío 
y la opción personal consciente” (ibid.).

Además la autopoiesis es descrita por Mary Midgley (2010,105) 
como una auto-organización.15 Midgley describe la autopoiesis como la 
“misteriosa generación de patrones desde adentro”, imbuida con “algo 
parecido a una sabiduría interna (consciencia) que capacita el sistema 
para moverse en la dirección del crecimiento, el desarrollo y la comple-
jidad” (O’Murchu 2012, 48).

Tercero, la comunión es facilitada por una interioridad que es 
alimentada por “la reflexión, la intuición y la sabiduría interna, mas que 
por un análisis racional” (ibid, 80). La comunión sigue siendo, para la 
creación, “la meta del florecimiento emergente” (ibid, 188). Edward (2004, 
20) entonces expande la comunión como “lo que hace a las cosas ser y 
convertirse en un universo evolutivo”, por causa de que “un universo 
emergente y expansivo florece desde el interior de la comunión divina”, 
porque “esa misma comunión divina es el destino escatológico de la 
creación.”16

Además de la acción del Espíritu en el proceso cosmológico, el 
Espíritu (Marc Wallace 2002; 2005) “vive y respira en la creatividad de 
la naturaleza misma” como “el agente de Dios de independencia y uni-
dad dentro de la creación” (ibid, 162). De forma interesante, Wallace 
(2005,127) opina que “el Espíritu está escondido, dentro de la vida del 
mundo, y la tierra es una manifestación exterior de la energía sostene-
dora del Espíritu”. En este sentido, “el Espíritu es el “alma” de la tierra 
–el viento, el aliento que da la vida a la creación– que empodera todas 
las formas de vida para entrar a una relación dinámica con la totalidad 
mayor” (ibid, 163). 17

Esta pneumatología emergente en seguida resuena como el Gran 
Espíritu de la espiritualidad indígena. Las personas indígenas creen que 
el Gran Espíritu18 es:

• Lo que permea todo y infunde todo.

124  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  125

• Totalmente Otro, pero totalmente presente y activo en la creación

• Lleva hacia adelante el potencial creativo en la creación

• Asombroso y a veces temible, pero íntimamente cercano a todos 
los aspectos de la vida, por eso la vida y la naturaleza son sagrados y 
espirituales.

• Afirma la vida y la donación de la vida, presente y activo en 
ambos procesos de creación y destrucción

• Hace a los hombres sagrados y al mismo tiempo transpersonales 
y cósmicos.

• Capaz de ser experimentado en la naturaleza (por ej., en el viento 
y el fuego), y en los estados afectivos y mentales humanos (sentimientos, 
emociones o sensaciones).

• Relacionado con el Creador, el Propietario Místico y el Ser 
Absoluto en la fundación del mundo y por eso antecede y trasciende 
todas las religiones formales.

Este Espíritu cósmico es el Espíritu de acción que alerta a la huma-
nidad sobre el hecho de que los hombres “no han tejido la red de la vida”, 
porque los seres humanos “son sólo una hebra en el tejido”, y que “lo que 
hagamos a la red, lo hacemos a nosotros mismos” (ibid, 96). El Espíritu 
informa a la humanidad que “todas las cosas están atadas juntas” porque 
“todas las cosas están conectadas.” (ibid). En esta red sagrada de relación, 
“el Espíritu es solamente relación; es precisamente la relacionalidad, el 
aire que se mueve y permea y vivifica todas las cosas, el espacio abier-
to a través del cual el viento del Espíritu sopla” (Peter Hodgson 1994, 
284).19 Además, el “espacio abierto es la condición de la posibilidad de 
las relaciones” del Gran Espíritu, porque “sin él, todo se colapsa en la 
monotonía” (ibid, 190).

Al mismo tiempo, este Gran Espíritu Cósmico se une a la huma-
nidad para ser y hacerse un ser místico, una experiencia cotidiana de 
“grandiosidad en el Gran Espíritu… conectando profundamente con lo 
sagrado dentro y fuera, y deseando vivir en gracia y fidelidad a Dios, al 
mundo, y a todas las otras creaturas que comparten el planeta con noso-
tros” (ibid, 98). Por este motivo, las personas indígenas creen firmemente 
que todo en la creación tiene espíritu, y que la creación está “embebida 
de sacralidad heredada” (ibid, 121).

En esta pneumatología contemporánea, el Espíritu Creativo ya no 
se define en términos de esencia, sino de movimiento. Por lo tanto, el 
Espíritu se entiende como “vibración, flujo, vuelo, el despliegue de dios, 

Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indígena asiática  ·  125



126  ·  

infinito e ilimitado” (ibid, 171), en un universo que está “evolucionando, 
emergiendo, y permanentemente imbuido con un patrón y un sentido 
dinámico de dirección, por el que “el cosmos, en este sentido, está des-
bordado de espíritu, porque es interactivo, pan-relacional y creativo.”20 
El Espíritu Creativo capacita a la creación para desarrollarse y volverse 
más complejo a través de las relaciones.”21 Éste es el Espíritu Creativo 
que está en el corazón de la creatividad cósmica o la auto-creatividad del 
cosmos que exhibe un ecosistema capaz de auto-organización con “una 
especie de instinto casero” (Simon Conway Morris 2003, 8, 20)22 y “un 
sentido de dirección favorito” (Lombardo 2006 Stewart 2000).23

El Espíritu no se entiende en términos de los siete dones de sabi-
duría, entendimiento, consejo, fortaleza, ciencia, piedad y temor del Señor 
(Gal 5, 22-23). A partir de la intuición de la física cuántica, y la importan-
cia central de la energía desde el punto de vista cuántico, Mirian Therese 
Winter (2009, 122-56) enumera los siete dones del Espíritu como “relacio-
nabilidad, incertidumbre, probabilidad, complementariedad, no localidad, 
sincronicidad y cambio (ibid, 60).24

A nivel personal, el Espíritu se explica mejor como la actividad 
cuádruple (Kaufman 2004, xi, 48; Kaufman 2008, 142, 284; O’Murchu 
2012, 51, 59)25 de infundir, sacralizar, sensibilizar y sostener la creación.

a) Infundir. El cosmos entero y el anthropos goza la vida en pro-
fundidad, creatividad y armonía gracias a la presencia infusa del Gran 
Espíritu. La presencia infusa del Gran Espíritu vivifica todo y todos al 
grado que todo y todos los seres están sagradamente vivos en la presen-
cia del poder del Gran Espíritu. Esta presencia infusa envuelve todo y 
todos con un sentido de misterio de la creación y de la vida misma.

b) Sensibilizar. El Gran Espíritu sensibiliza a la humanidad a la 
presencia espiritual y al poder del Gran Espíritu, el espíritu ancestral y 
natural a través de la consecuencia tangible de los rituales que se llevan a 
cabo para que haya una mejor cosecha este año que los años anteriores, 
el mensaje de advertencia de los sueños y los eventos cotidianos en el 
pueblo entendidos por los hombres y mujeres ancianos. Como resultado, 
las comunidades indígenas en la tierra ancestral viven con la sensibilidad 
elevada a la presencia del poder del Gran Espíritu, el espíritu ancestral y 
natural. Esta sensibilidad es visible y manifiesta a través de una relación 
reverencial de asombro, maravilla, reverencia y asombro con la naturaleza 
que el místico cotidiano considera espiritual y sagrado. 

c) Sacralización. A través de las celebraciones rituales anuales 
agrarias, el Gran Espíritu sacraliza a las familias, las granjas y la foresta, 

126  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  127

así como la red de relaciones entre el mundo espiritual y el mundo huma-
no, los humanos y los otros semejantes, y finalmente, la humanidad y la 
naturaleza. Por este motivo, el místico describe al mundo como espiritual 
y por lo tanto sagrado, por la presencia y el poder el Gran Espíritu. Esta 
sacralización vuelve todo y a todos en la creación sagrados, y necesita ser 
tomado con respeto, reverencia y admiración, teñido con aura de temor 
y el misterio de lo sagrado de la vida.

d) Sostenimiento. La infusión, la sensibilización y la sagrada pre-
sencia del Gran Espíritu es, al mismo tiempo, un “poder sagrado” que 
sostiene el mundo cósmico en la comunidad terrestre. Este Gran Espíritu 
sostiene la creación a través de cada estadio de la implosión-explosión 
cósmica y los cambios de época en la memoria colectiva del mundo y de 
la humanidad.

La acción del Espíritu hace posible la experiencia reflexiva de la 
acción del Espíritu en la humanidad, la tierra y el universo. La concien-
cia reflexiva en los seres humanos es más que una actividad mental que 
nos hace mentalmente conscientes de la mediación de las actividades 
del Espíritu de Dios. El Espíritu nos hace conscientes de todo el espacio 
dentro del cuerpo humano y de las experiencias/sensaciones del mundo 
exterior, de la naturaleza que nos rodea, de la tierra que vivimos y de una 
“experiencia/sensación corporal” (Mesa 2000, 5) de que soy una parte de 
todo el cosmos. Esta experiencia/sensación corporal se entiende mejor 
como “corporeidad”.

Al mismo tiempo, la acción del Espíritu también hace posible la 
reflexión sobre la tierra y el universo desde que las partículas de la tie-
rra y el universo están “embebidas de consciencia reflexiva” (Teilhard 
1961, 130). Esta consciencia reflexiva en la tierra y en el cosmos son 
modalidades adicionales de consciencia, más que una modalidad de 
“vida consciente que lo intentó en el mundo animal” y tuvo éxito en los 
humanos (ibid, 112). En otras palabras, la acción del Espíritu hace posible 
la modalidad de consciencia operante como lo que los científicos (Aczel 
2003; Clegg 2009) describieron como una maraña en la cual un cambio 
en una de las partículas cuánticas “es reflejada instantáneamente en la 
otra” (Vlatko Verdal 2011, 20).26

Además, la misma acción del Espíritu es operativa en el encadena-
miento, que “es el principio de la física, definido como la sincronización 
de dos o más ciclos rítmicos” (O’Murchu 2012, 79). Ambos, maraña y 
encadenamiento, apuntan a la experiencia orgánica de la tierra como una 
“tierra consciente”, y el cosmos como un “cosmos/universo consciente” 

Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indígena asiática  ·  127



128  ·  

(Teilhard 1999, 186). Por otra parte, es la misma acción del Espíritu que 
hace la experiencia y la infusión de la tierra y el cosmos, sacralizando, 
sensibilizando y sosteniendo el poder del Espíritu de Dios. La reflexividad 
orgánica de la tierra y del Espíritu de Dios y la actividad del Espíritu es 
lo que yo llamo “tierra-consciencia” mientras que la reflexividad orgá-
nica del cosmos del Espíritu de Dios y las subsecuentes actividades del 
Espíritu es lo que yo llamo “cosmoconsciencia”.

Conclusión
Analizando la cosmología de Teilhard, ofrecemos una valoración 

crítica de su espiritualidad contextual desde una perspectiva indígena 
asiática. Esta valoración ofrece el ímpetu de generar una pneumatología 
geológica en el contexto de la cosmología actual del siglo XXI. El Gran 
Espíritu es la actividad del espíritu humano que entra en comunión mís-
tica con el Espíritu evolutivo y auto-organizado de la tierra y del cosmos. 
En la comunión mística, los seres humanos, la tierra y el cosmos están 
involucrados en la infusión, sacralización, sensibilización y sostén de los 
anthropoi y del cosmos. A través de la modalidad tripartita interrelaciona-
da de “corporeidad”, “terra-consciencia” y “cosmo-consciencia”, esta pneu-
matología actual geológica postula el surgimiento de una nueva creación 
en la que el Espíritu se vuelve “totalidad” de la vida. Entonces Dios está 
realmente en todo, a través de todo y sobre todo, en los caminos discer-
nibles y misteriosos de Dios, el Gran Espíritu Creativo. 

Notas
1 Para más detalles, ver Teilhard de Chardin, Himno al Universo (London & New York: Harper
2 Leí por primera vez sobre “worldfeel” en el texto de Jose de Mesa, Primal Religion and 

Popular Religiosity, EAPR 37 (2000) 73-82. 
3 Después de dejar la tierra en Marzo de 2004, Rosetta ha viajado más de 6 billones de 

kilómetros a través del sistema solar, volando por la Tierra tres veces y Marte una vez, 
usando su gravedad para acercarse hacia el Cometa 67-P. El 6 de agosto de 2014, 
hacia las 7 pm, el cometa perseguido estuvo a 100 km de la superficie del Cometa 
67-P, que está volando alrededor del sol a 135.000 km/h. Para más detalles, por favor 
véase: http://www.theage.co.au/technology/sci-tech/spacecraft-rosetta-arrives-at-ciet-
67p-after-decdelong-journey-20140806-100gux.html Visitado el 12 de agosto de 2014. 

4 Para más detalle ver Marcus Chown, Quantum Theory Cannot Hurt You (London: Faber 
& Faber, 2006). 

5 Ver Michael Dowd, Thank God for Evolution (San Francisco: Council Oak Books, 2009). 
6 Ver Paul Davies, The Goldilocks Enigma: Why is the Universe jus Right for Life? (London: 

Penguin, 2006) and John Gribbin, In Search of the Multiverse (New York: Allen Lane, 
2009).

7 Ver Joel Primack y Nancy Abrams, The View from the Center of the Universe (New York: 
Riverhead Books, 2006). 

8 Ver Paul Steinhardt, “The Inflation Debate,” Scientific American 304, no. 4: 18-25 & Paul 
Steinhardt and Neil Turok, Endless Universe (New York: Doubleday, 2007). 

128  ·  Jojo M. FUNG 



 ·  129

9 Ver David Deutsch, The Beginning of Infinity: Explanations That Transform The World (New 
York: Allen Lane, 2011). 

10 Estos datos han sido tomados de Louis M. Savary, Teilhard de Chardin The Divine Milieu 
Explained (New York & Mahwah, NJ: Paulist Press, 2007), xii-xiii, 19, 211, 244; Darmuid 
O’ Murchu, In The Beginning Was The Spirit: Science, Religion, and Indigenous 
Spirituality (New York: Orbis Books, 2012), 79, 185, 215; Brian Swimme and Thomas 
Berry, The Universe Story (San Francisco: Harper, 1992). 

11 Ver Gordon D. Kaufmann, In the Beginning: Creativity (Minneapolis: Augsburg Fortress, 
2004).

12 Ver Wolfart Pannenberg, “The Doctrine of Creation and Modern Science,” Zygon 23 (1): 
3-21. 

13 Ver Wolfgang Vondey, “The Holy Spirit and the Physical Universe: The Impact of Scientific 
Paradigm Shifts on Contemporary Pneumatology,” Theological Studies 70, no. 1 (March 
2009): 22. 

14 José I. González Faus, I’m Coming, Lord: Contemplatives in Relation, Cristianisme I 
Justicia, 144(2012), 15.

15 La Autopoiesis es originalmente introducida por dos biólogos chilenos, Humberto 
Maturana and Francisco Varela en 1972. Ver Mary Midgeley, The Solitary Self (Durhan, 
UK: Acumen, 2010).

16 Ver Denis Edward, Breadth of Life: A Theology of the Creator Spirit (Maryknoll, NY: Orbis 
Books, 2004). 

17 Ver Marc Wallace, Fragments of the Spirit (Harrisburg, PA: Trinity Press International, 
2002) and Finding God in the Singing River (Minneapolis: Fortress Press, 2005). 

18 He agrangado mi propia reflexión sobre el Gran Espíritu desde la espiritualidad asiática 
de la sostentabilidad sagrada a la descripción de O’Murchu (2012, 85-86)

19 Ver Peter C. Hodgson, Winds of the Spirit (London: SCM Press, 1994). 
20 O’ Murchu, In the Beginning Was the Spirit: Science, Religion and Indigenous Spirituality 

(New York: Orbis Books, 2012), 68, 72, 198. 
21 Ibid, 72.
22 Ver Simon Conway Morris, Life’s Solution: Inevitable Humans in a Lonely Universe 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2003). 
23 O’ Murchu, op. cit., 68, 72, 98. Véase también Thomas Lombardo, The Evolution of Future 

Consciousness (Bloomington, en: Author House 2006) and John Stewart, Evolution’s 
Arrow: The Direction of Evolution and the Future of Humanity (Canberra: Chapman 
Press, 2000). 

24 Ver Miriam Therese Winter, Paradoxology: Spirituality in a Quantum Universe (Maryknoll, 
NY: Orbis Books, 2009). 

25 También ver a Sutart A. Kaufman, que en su libro argumenta que “la creatividad de la 
naturaleza es Dios… Dios es nuestro nombre para la creatividad en la naturaleza… 
Usar la palabra Dios como creatividad de la naturaleza, nos puede ayudar para cuidar y 
reverenciar la creatividad como se merece.” Stuart A. Kaufman, Reinventing the Sacred 
(New York: Basic Books, 2008), 142, 248. 

26 Ver Amir Aczel, Entanglement (New York: Penguin/Plume, 2003); Brian Clegg, The God 
Effect: Quantum Entanglement (New York: St. Martin’s Press, 2009); Vlatko Verdral, 
“Living in a Quantum World,” Scientific American 304, nº 6 (2011) 20-25. 

Contemplando a Teilhard desde una perspectiva indígena asiática  ·  129



130  ·  130  ·  Jojo M. FUNG 

Colección «Tiempo Axial»: http://tiempoaxial.org



 ·  131

A criação: uma «montée laborieuse»:

Teilhard visto da América Latina
Luiz Alberto Gómez DE SOUZA

Rio de Janeiro, Brasil

A dificuldade do pensamento de Teilhard de Chardin chegar à 
América Latina pode ser exemplificada por um fato. Alceu Amoroso Lima 
foi, durante anos, o leigo católico mais importante do Brasil. Desde 1919, 
escrevia crítica literária, com o pseudônimo de Tristão de Ataíde. Em 
1928, depois de dez anos de correspondência com outro leigo, Jackson de 
Figueiredo, converteu-se ao catolicismo. Ele seria nomeado, mais adiante, 
presidente nacional da Ação Católica recém-criada. Vindo da direita, a lei-
tura de Jacques Maritain e de G. K. Chesterton o faria mudar sua posição 
ideológica. Foi no tempo da guerra civil espanhola (1936-1939), quando 
Maritain, Georges Bernanos e François Mauriac denunciaram a “cruzada” 
de Franco. Jacques Maritain exerceu grande influência na América Latina, 
recebendo violentos ataques dos setores integristas. O filósofo neo-tomis-
ta, com seu Humanismo Integral de 1936, pregaria uma “nova cristan-
dade” e a necessidade de desenhar um ideal histórico. Vai influenciar na 
criação de partidos democrata-cristãos no Chile e na Venezuela. No Brasil, 
Amoroso Lima seria seu principal discípulo. 

Naquele tempo, eram importantes os diretores espirituais. O de 
Amoroso Lima, por muitos anos, foi o jesuíta Leonel Franca, que fundaria 
a Universidade Católica do Rio de Janeiro. Nesse tempo, antes de 1948, 
ano da morte do Padre Franca, Alceu recebera da esposa do embaixador 
do Brasil na China, um exemplar datilografado do que seria o Milieu 
Divin; era um texto de um jesuíta desconhecido que fazia trabalho de 
paleontologia naquele país e que era confessor da embaixadora. Ao lê-lo, 
Alceu ficou tão impressionado com a dimensão espiritual daquele manus-
crito, que o levou a seu diretor espiritual. Este carregou consigo o original 
e não o devolveu nem deu explicações. Nunca apareceu nos documentos 
do Padre Franca. Isso mostra a força, hoje para nós difícil de entender, do 
poder que exercia um sacerdote confessor sobre um leigo da envergadura 
de Amoroso Lima.1

Colección «Tiempo Axial»: http://tiempoaxial.org



132  ·  

Foi impossível publicar, em vida, a obra de Teilhard, morto em 
Nova Iorque em 1955. Isto só se realizou, a partir desse ano, com a 
criação de uma comissão de Haut Patronage, que incluía a rainha 
Marie-José da Bélgica, e dois comitês, um científico e outro geral, com 
intelectuais e cientistas renomados como o príncipe Luís de Broglie, o 
historiador Arnold Toynbee, Gaston Bachelard e o presidente do Senegal 
Léopold Senghor. Foram os anos difíceis do pontificado de Pio XII que, 
com a encíclica Humani Generis (1950), bloqueou a produção teológica. 
O grande amigo de Teilhard, o também jesuíta Henri de Lubac, foi obriga-
do a guardar silêncio, viu retirado da circulação seu livro Surnaturel e só 
em 1962, com os novos ares do concílio que então se iniciava, conseguiu 
publicar La pensée religieuse de Teilhard de Chardin.2 Começaram então 
a ser editadas pelas Éditions du Seuil, as obras de Teilhard, causando 
grande impacto. Logo chegaram à América Latina. O primeiro volume, Le 
Phénomène Humain, foi lançado no mesmo ano de sua morte. Tenho um 
exemplar bem manuseado, que comprei em janeiro de 1959.

É interessante ver a transformação, nesses anos, do pensamento 
de Alceu Amoroso Lima. Começou a tomar, dolorosamente, distância de 
Maritain com seu pessimista Le paysan de la Garonne e se aproximou de 
Teilhard: “A minha mania da lei da perfectibilidade, como fundamental 
no universo, encontra um eco profundo no evolucionismo espiritualista 
de Teilhard de Chardin”.3

Em carta de 22 de fevereiro de 1963 indicava: “Vou ver se termino 
o segundo Teilhard que trouxe. O outro – Milieu Divin – já acabei... Essa 
leitura tem naturalmente ajeitado minhas posições, confirmando umas, 
sugerindo outras e contradizendo algumas, o que exige uma readaptação 
de certos pontos, sempre penosa”. E vai falar de uma “desarrumação 
intelectual e rearrumação a que me está obrigando a leitura completa de 
Teilhard...”.4 Afinal, pôde ter em mãos a edição impressa do texto que 
lera anos antes e que lhe fora subtraído pelas censura eclesiástica.

Em 17 de janeiro de 1964, dirá que Teilhard “é mil vezes mais 
audacioso que Maritain”.5 E, mais adiante, já em 1965: “É um problema 
que vem me perseguindo há muito, há pelo menos dois anos, desde que 
li melhor Teilhard. O que me apaixonou neste não foi sua ciência, nem 
por estar na moda... Foi por ser otimista e acreditar no futuro. Creio ser 
este o ponto crucial de meu teilhardismo”.6 Volta ao tema:”E se, em 1928, 
eram Chesterton e Maritain as duas janelas que se abriam para que eu 
respirasse mais à vontade e encontrasse, por essa vibração deliciosa, o 
caminho da Casa – hoje são Merton e Teilhard que me abrem novas jane-
las para arejar a casa, a Casa onde João XXIII abriu tantas janelas...”.7 Em 
outra carta, de maio de 1966: “Teilhard é o homem da eternidade no fim 

132  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  133

dos tempos – modernos ou antigos - ... o homem da eternidade como 
chave de ouro do tempo”.8 Publicou um longo artigo, de página inteira, 
no Diário de Notícias, sobre o pensamento de Teilhard.

No Peru, Gustavo Gutiérrez, em 1968, num pequeno livro, Fé y 
compromiso”,9 vai introduzir o pensamento de Teilhard e de Emmanuel 
Mounier, quando analisa e relação dialética entre fé e compromisso his-
tórico. Nesse ano, o teólogo peruano proferiu uma célebre palestra, em 
Chimbote, meses antes da reunião do episcopado latino-americano em 
Medellín, que seria o primeiro trabalho da nova corrente teológica que 
surgia, Hacia una teologia de la liberación.10 Seu livro clássico, Teologia 
de la Liberación – Perspectivas,11 foi editado em 1971. Ali se pressente a 
influência de Teilhard.

No Brasil, a Juventude Universitária Católica, a partir de 1959, 
seria o centro de uma renovação eclesial na prática pastoral. Nesse ano, 
numa reunião nacional do movimento, o assistente eclesiástico de Recife, 
Almeri Bezerra, foi buscar em Maritain o conceito de “ideal histórico”, 
para analisar a realidade brasileira. Em 1960, no Congresso dos dez anos 
da JUC, os membros de Belo Horizonte prepararam um documento no 
qual buscavam desenhar uma visão da realidade a partir dessa categoria. 
Mas essa visão dedutiva, de um ideal que descia à realidade, mostrou 
logo seus limites. Quem indicou sua fragilidade foi o jesuíta Henrique 
Claudio de Lima Vaz, certamente o grande filósofo cristão do século pas-
sado. Ali ele dirá:

“Prefiro falar de ‘consciência histórica’ e não de ideal histórico con-
creto”. Na sua concepção, os ideais históricos poderiam ser imobilizados 
como essências puras, numa “fuga sutil da história real. A consciência 
histórica de uma determinada época não suscita seus ideais históricos 
como ‘essências realizáveis’, mas como imagens e modelos de sua essên-
cia efetiva, das suas contradições reais, de seu desdobramento concreto. 
É a análise desse desdobramento que deve orientar as opções lúcidas”. 

Para Lima Vaz, “uma consciência histórica surge e se afirma quando 
uma crítica radical põe em questão todo um mundo de cultura e uma 
nova ‘imagem do mundo’ começa a ser buscada. A consciência históri-
ca dos tempos modernos nasce quando o cosmos ‘natural’ do homem 
antigo se desfaz ao impacto da revolução científico-técnica provocada 
pela criação galileiana da ciência físico-matemática. O homem começa a 
olhar o mundo de uma maneira nova, um novo tipo de ‘subjetividade’ se 
manifesta”.12

E em outro texto indica a compatibilidade dessa nova orientação 
com o cristianismo: “Se a edificação da imagem moderna do mundo traz 

Teilhard visto da América Latina  ·  133



134  ·  

consigo a liquidação definitiva do ‘cosmos’ natural do homem antigo, 
ela não elimina, mas antes conserva, transpostos no contexto de uma 
visão profana, os traços específicos do que constitui uma visão cristã do 
mundo”.13

 Essa categoria de “consciência histórica”, de sabor hegeliano, tinha 
suas raízes, para Padre Vaz, no pensamento de Emmanuel Mounier e de 
Teilhard de Chardin. Ele vai introduzir esses dois autores aos universitá-
rios católicos. 

Um texto de Mounier mostra uma nova maneira de ver as coisas, 
superando uma visão fixista, com significativas e belas metáforas:

 “Na aurora dos tempos modernos, o homem europeu saiu de uma 
espécie de vida uterina, que vivia no interior de um universo fechado 
sobre si mesmo, como um ovo em seu germe... Um belo dia, o universo 
antigo... se abriu como um fruto. Galileu, como um jogador de futebol, 
lançou a terra no espaço; as figuras aritméticas saltaram na pressão do 
cálculo infinitesimal; o contraponto levou o motivo musical até à fuga 
e à melodia indefinida; o maquinismo sacudiu as economias de células 
na direção de uma enorme integral de produção; a lógica quebrou seus 
círculos de segurança e jogou o pensamento em cadeias de relações que 
balançaram no desconhecido; logo, a geometria rompeu o espaço eucli-
diano e se derramou com a física nos hiperespaços. Em todos os lugares, 
a imobilidade, o equilíbrio, a forma, o limite, a perfeição circular, com-
ponentes habituais da ideia de natureza, cederam ao movimento linear, à 
intensidade prospectiva, ao desenrolar, à abertura indefinida, à série ... o 
homem moderno, diante da ideia de um destino fixado, que apenas teria 
de decalcar com aplicação, o substituiu por um destino aberto, lançado à 
sua frente, em direção ao imprevisível e ao infinito”. 14

Esse pensamento está muito próximo de Teilhard. Por isso, foi 
muito fácil ligar esses dois autores. Vejamos um texto de Teilhard. Como 
ele diria ao final do prólogo do Fenômeno Humano, “o Homem, não um 
centro estático do Mundo – como se acreditou por muito tempo; mas eixo 
e flecha da Evolução – o que é muito mais belo”.15

Mounier entrara na reflexão da JUC uns anos antes. Num Boletim 
da JUC de 1959 eu traduzira um texto dele, O temporal, sacramento do 
Reino de Deus.16 Um ano antes, em 1958, como secretário latino-america-
no da Juventude Estudantil Católica Internacional, encontrei o movimento 
uruguaio muito ligado ao pensamento de Maritain, com seus “graus de 
saber”, de cima para baixo. Introduzi as ideias de Mounier e, anos mais 
tarde, um dirigente daquela época me escreveu:”Tu nos fizestes passar 
de Maritain a Mounier”. 

134  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  135

Em maio de 1962, em Belo Horizonte, nos reunimos um grupo 
de profissionais, estudantes e sacerdotes, pensando criar um movimen-
to político com novos horizontes. Ali, com a liderança de Herbert José 
de Souza (Betinho), líder fulgurante de minha geração, desenhamos o 
“esboço ideológico” de um futuro movimento. Foi eleita uma direção 
provisória, encarregada de organizar outro encontro para a criação defi-
nitiva do movimento. Encarreguei-me de preparar documentos introdu-
tórios. A base deles, na análise histórica, trazia a visão teilhardiana, que 
nos impactara naqueles anos. No carnaval de 1963, em Salvador, Bahia, 
cidade festiva, enquanto multidões saíam às ruas para sambar, um grupo 
de jovens trabalhava sisudamente na criação de um movimento político, 
que se chamaria Ação Popular, com uma opção socialista e uma visão 
histórica ampla, onde o pensamento de Teilhard estava muito presente. 
Lia-se na introdução de seu Documento Base:

“A Ação Popular é a expressão de uma geração que traduz em ação 
revolucionária as opções fundamentais que assumiu como resposta ao 
desafio de nossa realidade e como decorrência de uma análise realista 
do processo social brasileiro na hora histórica que nos é dado viver”.17

Pouco antes, em 1962, Betinho e eu publicamos um livro, 
Cristianismo hoje, reunindo textos do Padre Vaz, do dominicano Frei 
Thomas Cardonnel, um manifesto dos estudantes da Universidade Católica 
do Rio, com uma introdução minha e uma conclusão de Betinho.18 Na 
introdução indico:

 “A história... caminha animada por Deus que, com a participação 
dos homens, procura superar as divisões e comunicá-los entre si. E em 
seu ápice está Jesus de Nazaré, Deus-Homem. As consequências são 
enormes. Crer na história é negar-lhe o absurdo e descobrir-lhe o senti-
do, a linha axial da criação para seu ‘ponto ômega’. Descobrir o sentido 
é construí-lo. Impõe-se assim o compromisso com o real ... O real, para 
nós, é o Brasil, país subdesenvolvido e explorado... O compromisso é 
essencialmente com os que estão fora do quadro do poder, com o polo 
dominado, os pobres e oprimidos. Aqui se reencontra a perspectiva evan-
gélica: o amor de predileção de Jesus era para com os humildes. E indo à 
consequência lógica de uma tal atitude, a opção será pela transformação 
radical do Brasil ...”.19 A influência de Teilhard está clara nas primeiras 
frases e, a seguir, estão sementes do que, a partir de 1968, seria a teologia 
da libertação. 

Um parágrafo final de um dos artigos de Henrique Vaz, partindo 
de Mounier, deixa clara também a inspiração teilhardiana:20 “O pequeno 
e encolhido medo abriga-se no ancoradouro das tranquilas enseadas do 
passado, onde os mastros vegetam nas calmarias de todos os confor-

Teilhard visto da América Latina  ·  135



136  ·  

mismos. A coragem lúcida e generosa eleva o gesto largo ao vento dos 
grandes espaços livres, abrindo no mastro grande a grande vela para a 
rota da mais alta estrela”.

Há uma atualidade enorme de Teilhard para nós que, na América 
Latina, depois de derrotas e de tempos escuros no Chile, na Argentina, no 
Uruguai e os vinte longos anos de ditadura no Brasil (1964-1985), volta-
mos a ter esperança na construção de uma nova sociedade. 

A relevância de Teilhard e de Mounier fica clara na comparação 
com outros pensamentos.

Muitos viam a realidade predeterminada, com uma direção já 
implícita e fatalista, a partir de leis da história inelutáveis, especialmente 
nos determinismos econômicos. Há um marxismo positivista não dialéti-
co. Porém do lado marxista, o pensamento de Antonio Gramsci tentava 
fazer uma leitura histórica e dialética. Suas categorias de sociedade civil, 
hegemonia, coerção, guerra de posições e guerra de movimento, estavam 
presentes nas análises da realidade que fazíamos, nos anos setenta, em 
cursos para dirigentes cristãos. Também estávamos mais à vontade com o 
pensamento de Rosa de Luxemburgo do que com o de Lênin. Em 1972, 
no Chile, apresentei, num simpósio internacional, o debate desses dois 
pensadores, com ênfase no libertário daquela, diante de uma tendência 
autoritária deste.21

Há, no presente, uma moda pós-moderna que nos apresenta uma 
realidade fraturada e sem direção, com o fim das chamadas grandes 
narrativas.22 Ou então uma realidade líquida, ambígua, multiforme e sem 
eixos.23 Jürgen Habermas vê aí uma dimensão irracional, com tendências 
políticas e culturais neoconservadoras.24

Entretanto, inclusive uma leitura superficial de Teilhard, vendo 
uma passagem aparentemente automática da biosfera à noosfera, poderia 
também parecer mecanicista. Aliás, ele foi considerado por alguns críti-
cos como tendo um pensamento totalitário. Trago adiante sua resposta 
enfática.

Mas, em 1985, no fim do período militar no Brasil, procurávamos 
reencontrar autores que foram importantes nos anos sessenta, para uma 
leitura crítica da realidade. Assim, em São Paulo, nesse ano, realizou-se 
um encontro internacional, A caminhada da América Latina rumo à 
democracia e á libertação. Preparei um documento preparatório, Porque 
redescobrir Teilhard, Mounier e Lebret na caminhada latino-americana 
rumo à democracia e à libertação.25 Revisitamos esses três autores, que 
tinham sido decisivos para movimentos cristãos antes do golpe de 1964. 

O dominicano padre L-J Lebret assessorou, a partir de seu Centro 
Economia e Humanismo, governos em muitos países, como Colômbia e 

136  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  137

Senegal, na preparação de planos de desenvolvimento. No Brasil fizera 
importante trabalho de campo em São Paulo, na construção de um plano 
diretor para aquele estado. A seu lado estavam antigos dirigentes da JUC 
como Plínio de Arruda Sampaio e Francisco Whitaker Ferreira.26

A perspectiva política, na Ação Popular da primeira fase, estive-
ra marcada pelo personalismo comunitário de Emmanuel Mounier, sua 
opção por um socialismo democrático e uma presença pluralista de cris-
tãos com membros de outras perspectivas. 

Para uma visão ampla, cósmica, estava o pensamento de Teilhard. 
Os três autores se complementavam. Lebret trabalhava principalmente 
a realidade imediata da conjuntura, Mounier tratava de dar uma orien-
tação de engajamento – neologismo muito usado naquele tempo - com a 
relação entre Fé e política, que não se confundia numa perigosa e ambí-
gua democracia cristã, mas numa Fé que iluminava as opções políticas a 
partir de seus instrumentos teóricos próprios. Um texto de Mounier era 
uma bússola para a ação:

”Não é mais aceitável que se afirme revolucionário porque cris-
tão, do que democrata porque cristão, ou monarquista porque cristão... 
Aqueles de nós que somos cristãos [e ele, Mounier era cristão e socialista] 
afirmam o direito de tomar livremente compromissos políticos que pro-
vém da razão prática. Não pretendem comprometer aí valores que são 
por natureza transcendentes ao político”.27

Enfim, Teilhard abria os grandes horizontes na perspectiva de uma 
“longa duração”.28 Tínhamos vivido anos terríveis e queríamos retomar 
os sonhos e as esperanças de duas décadas atrás. A imersão numa realida-
de contraditória e conflitiva, não nos permitiria uma leitura determinista 
do pensamento de Teilhard. Para nós, que tínhamos criado em 1963 a 
Ação Popular, a “montée laborieuse” era inseparável de uma ação política 
que deveria enfrentar as tensões concretas na sociedade, entre domina-
dores e dominados.

 Num apêndice do livro, Hymne de l’Univers, escrito em 1948, 
Teilhard vai fazer algumas observações sobre o lugar e a parte do mal 
num mundo em evolução. Para ele, seria não compreender a visão pro-
posta na sua obra que, em lugar de uma sorte de idílio humano, trazia 
um “drama cósmico!”.29 Há aqui um lugar para pensar as contradições e 
riscos da aventura humana. 

Em entrevista que deu em 1951, rebate acusações:

“Pois bem, essa posição estritamente objetiva, mal-entendida, fez 
nascer e correr sob minhas custas um certo número de lendas... Acima de 
tudo, eu fui considerado um otimista ou um utópico beat, que sonha com 

Teilhard visto da América Latina  ·  137



138  ·  

euforia humana ou com milenarismo confortável. Como se a maturação 
humana, que os fatos têm o fôlego para anunciar, não se apresentasse, 
nas minhas perspectivas, não como um repouso, mas até como uma crise 
de tensão, paga por um imenso rastro de desordens e de sofrimentos: 
crise totalmente repleta de riscos e, portanto, ainda mais dramática, por 
causa da enormidade do que está em jogo (o sucesso de um universo, 
nada menos!)... Ainda mais grave, repete-se que eu seria o profeta de um 
universo destruidor de valores individuais: porque, a meu ver, o mundo 
se dirige, experimentalmente, a um estado sintético. Mas, na realidade, a 
minha grande preocupação sempre foi a de afirmar, em nome dos fatos, 
que a autêntica união não confunde, mas diferencia, e também que, no 
caso de seres pensantes e amantes (como o ser humano), longe de meca-
nizar, personaliza ... eu me encontro, assim como a própria estrutura 
do meu pensamento científico, nos antípodas tanto de um totalitarismo 
social que leva ao formigueiro, quanto de um panteísmo hinduizante 
que busca saída e a figura última do espiritual na direção de uma iden-
tificação dos seres com um fundo comum subjacente à variedade dos 
eventos e das coisas.”30

Esse admirável texto, Hymne de l’Univers, traz ao final algumas 
“pensées choisies”. Ali podemos pressentir a presença da entropia, como 
no pensamento de Ilya Prigogine, na passagem do caos à ordem31 e o 
“princípio esperança” de Ernest Bloch, que atrai como um ímã desde o 
futuro.32 Para Teilhard, “a grandeza de um rio se compreende em seu 
estuário, não em sua nascente. O segredo do homem, da mesma maneira, 
não está em momentos ultrapassados de sua vida embrionária, mas... na 
natureza espiritual da alma”. Segundo ele, o mundo se constrói, “trabal-
hosamente (laborieusement), e através e graças à atividade humana, se 
reúne, emerge e se depura a nova Terra”. E há um lugar, numa história 
em aberto, para o sofrimento humano: “a totalidade do sofrimento espal-
hado, a cada instante, por toda a terra, que oceano imenso!... No sofri-
mento está oculta, com uma intensidade extrema, a força ascendente do 
Mundo”. Lembremos que ele escreve, a partir de sua experiência numa 
China explorada pelas potências ocidentais e pelo Japão, num tempo em 
que se preparam os horrores da segunda guerra mundial. Por isso, não 
se pode afirmar sua indiferença diante das tensões na realidade humana, 
ainda que isso nem sempre esteja claramente explícito. E para nós, latino-
americanos, numa região de grandes desigualdades, uma visão idílica nos 
seria intolerável. 

No texto citado atrás, ele faz a pergunta: “A vida é um caminho ou 
um “impasse” (beco sem saída)?” E vem o sentido do compromisso com o 
real: “O que me apaixona na vida é poder colaborar com uma obra, com 

138  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  139

uma realidade mais duradoura do que eu mesmo... Então, quem não vê o 
drama possível de uma humanidade que perderia repentinamente o gosto 
de seu destino?... teríamos uma dificuldade em justificar, em nosso espí-
rito, a presença de indivíduos dolorosamente limitados em suas possibi-
lidades e em seu desenvolvimento. Por que esta gratuita desigualdade e 
estas gratuitas restrições?... O mundo, visto experimentalmente, em nossa 
escala, é uma imensa sondagem, uma imensa busca, um imenso ataque: 
os progressos não podem se fazer senão ao preço de muitos insucessos 
e de muitas feridas”. E lança a esperança: “Que os homens, tornando-se 
mais conscientes e mais fortes, se reúnam em organizações... onde a 
vida, melhor utilizada, tenha um rendimento de cento por um. Aqui nos 
encontramos em nossas lutas, nossas decepções, nossas derrotas e nossos 
êxitos”.33

Há, entretanto, em sua obra, uma perspectiva etnocêntrica, curio-
sa para quem viveu tantos anos no oriente e descobriu a riqueza de 
sua espiritualidade e a milenar cultura chinesa. ”Neste ponto de nossa 
investigação, seria falsificar os fatos pelos sentimentos, para não recon-
hecer que, durante os tempos históricos, é pelo Ocidente que passou o 
eixo principal da Antropogênese... todos os povos, para permanecerem 
humanos... são levados a se colocar as esperanças e os problemas da 
Terra moderna, nos mesmos termos em que chegou a formulá-los o 
Ocidente”.34 Para uma forte crítica a essa visão, ver o grande ensaísta 
palestino Edward W. Said, para quem essa concepção histórica é uma 
forma do ocidente manter sua dominação.35 Mas não esqueçamos que 
Marx e Freud também caíram no mesmo etnocentrismo.

Teilhard está próximo da atual reflexão holista, com um paradigma 
nascente no pensamento contemporâneo, com uma totalidade aberta à 
aventura.36 E na base, para Teilhard, está o amor: ”Só o amor... –é um fato 
de uma experiência quotidiana– é capaz de completar os seres, enquanto 
seres, fazendo com que se encontrem”.37

Há o que Teilhard chama uma “montée humaine”, na direção de 
um ponto ômega, uma “recapitulação”, em termos paulinos (Efésios 
1,10). Onde temos um papel central, enquanto seres que pensam e agem. 
Lembro Pascal: “0 homem é um caniço, o mais fraco da natureza; mas 
é um caniço pensante”. E aí está sua força. Pensante e atuante, eu com-
pletaria. Para nós, que vivemos esperanças, derrotas e êxitos, na América 
Latina, o pensamento de Teilhard nos coloca numa longa caminhada –
termo muito usado entre cristãos– na construção de utopias concretas.38

O grande poeta nicaraguense, Ernesto Cardenal vai visitar Teilhard 
em seu transbordante Cántico Cósmico:39

Teilhard visto da América Latina  ·  139



140  ·  

“Del caos a la inteligencia cósmica.

La dirección de la evolución no se desvia...

Colectividad armonizada de conciencias,

o superconciencia de Chardin.

El planeta com uma sola envoltura pensante.

La pluralidad de reflexiones individuales

en una sola reflexión unánime a escala sideral...

O planetización (outra vez Chardin)...

Hominización”.

Um poeta brasileiro, Murilo Mendes, que está sendo redescoberto, 
traz ao final de um de seus livros um aforismo: “O homem é um ser futu-
ro. Um dia seremos visíveis”.40

Notas
1 Alceu Amoroso  Lima se correspondia diariamente com sua filha, monja beneditina. Esta 

conseguia decifrar a letra praticamente ilegível do escritor e, em 2003, publicou cartas 
de julho de 1958 a dezembro de 1968, editadas como Cartas do pai. De Alceu Amoroso 
Lima para sua filha madre Maria Teresa, Instituto Moreira Salles, 2003. Ali, em carta de 
19 de fevereiro de 1964, narra esse fato (p. 331). 

2 Ambos livros publicados pela  editora Aubier, em 1946  e 1962. Surnaturel foi afinal repu-
blicado por Desclée de Brower, em 1991.

3 A. A. Lima, op.cit., carta de 5 de fevereiro de 1963, p. 261..
4 Id. Ibidem, p. 263.
5 Id. ibidem p. 315.
6 Id. Ibidem p. 505.
7 Id. Ibidem p.529
8 Id. Ibidem p. 537. 
9 Centro de Documentação do Secretariado MIEC-JECI, Montevideu, movimentos interna-

cionais de estudantes católicos.
10 Também do Secretariado Miec-Jeci, publicado sem revisão do autor.
11 Editora CEP, de Lima, Peru, que publicaria suas obras. 
12 Henrique C. de Lima Vaz, “Consciência cristã e responsabilidade histórica”, in Luiz Alberto 

Gómez de Souza e Herbert José de Souza, Cristianismo Hoje, Ed. Universitária, 1962, 
pp. 71-72.

13 Henrique C. de Lima Vaz, Cristianismo e consciência histórica, sem editora, 1963.
14 Emmanuel Mounier, “La petite peur du XXème siècle” (1949), in Oeuvres, Vol. lll, Seuil, 

1961, p. 354.

140  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  141

15 Teilhard de Chardin, Le Phenomène Humain, Seuil, 1955, p. 30.
16 JUC, Boçletim Nacional nº 5, 1959. O texto foi extraído de Feu la chrétienté, Seuil, 1950.
17 Para o texto completo, ver em Luiz Gonzaga de Souza Lima, Evolução política dos cató-

licos e da Igreja no Brasil, Vozes, 1979. O movimento Ação Popular não chegava a ser 
um partido político. De sabor personalista, era original no meio das esquerdas de então 
e hegemônico entre os universitários. A partir de 1964, com o golpe de estado, teve de 
entrar na clandestinidade. Sofrerá uma influência do pensamento de Louis Althusser 
e, logo depois, do maoísmo, já como AP Marxista-leninista, perdendo totalmente a 
característica inicial. Deixei o movimento em 1967 e Betinho no começo dos anos 70.

18 Já citado antes. Publicado pela Editora Universitária, da União Nacional dos Estudantes, 
em 1962. Uma nova edição, em 1964, foi quase toda destruída no incêndio da UNE, 
no dia do golpe, 1º de abril de 1964.

19 Cristianismno hoje, op. cit., pp. 12-13.
20 Henrique C. de Lima Vaz, “O cristianismo na direção axial da história, do pequeno mundo 

antigo à aventura cósmica”, in Cristianismo Hoje, p. 87. Direção axial se liga diretamen-
te ao pensamento de Teilhard.

21 “Partido e classe social: o debate Lênin – Rosa de Luxemburgo”, Seminário Internacional 
“O estado e o direito num período de transformação”, Santiago do Chile, janeiro de 
19743, meses antes do golpe militar. Publicado em L. A. Gómez de Souza, Classes 
populares e Igreja nos caminhos da história, Vozes, 1982. 

22 François Lyotard, A condição pós-moderna, Loyola, 1993; Zygmunt Bauman, Posmodernity 
and its discontents, Polity Press, Cambridge, 1997.

23 Zygmunt Bauman, A modernidade líquida, Jorge Zahar Ed.,2001.
24 Jürgen Habermas, Discurso filosófico da modernidade, Martins Fontes, 2000.
25 Publicado por IEE-PUC, São Paulo, 1985, em três línguas.
26 Plínio de Arruda Sampaio, exilado no Chile, trabalhou em programas de reforma agrária; 

seria fundador do Partido dos Trabalhadores, do qual sairia para um outro partido, o  
PSOL, onde foi, inclusive, candidato a presidente da Republica em 2006. Francisco 
Whitaker Ferreira foi um dos criadores dos Foruns Sociais Mundiais, o primeiro realiza-
do em Porto Alegre em 2001; também Secretário Geral da Comissão Justiça e Paz da 
Conferência dos Bispos do Brasil.

27 Emmanuel Mounier,” Feu la chrétienté”, Oeuvres, vol lll,Seuil, p. 534.
28 Tomo a ideia da reflexão de Fernand Braudel, “Le temps du monde”, in Civilization maté-

rielle, économie et capitalisme, XVe-Vllle siècle, vol. III, Armand Colin, 1979.
29 Teilhard deChardin, Le phenomène humain, Seuil, 1955, pp. 345-346.
30 Entrevista a Les Nouvelles Littéraires, janeiro de 1951: “Nem utópico beat nem milena-

rista”.
31 Ilya Prigogina, Order out of chaos, W. H. Freeman Co.,1980., 
32 Ernst Bloh, O Princípio Esperança, Contraponto, 2006. 
33 Teilhad de Cardin, Hymne de l’Univers, Seuil, 1961, pp. 81/82, 99/100, 112, 115,122.
34 Id. Ibidem, p.117. 
35 Edward W. Said, Orientalismo. O Oriente como invenção do Ocidente, Companhia de 

Bolso, 2007.

Teilhard visto da América Latina  ·  141



142  ·  

36 Ver Fritjof Capra, O tão da física. Um paralelo entre a física moderna e o misticismo 
oriental, Ed. Cultrix, 1985. Leonardo Boff, Ecologia, mundialização, espiritualidade, 
Ática, 1994; idem, A voz do arco-iris. O novo paradigma emergente, Ática 2000. Mark 
Hathaway e Leonardo Boff, O Tao da libertação, Vozes, 2012.

37 Teilhard, op, cit. p.157.
38 Luiz Alberto Gómez de Souza, A utopia surgindo no meio de nós, Mauad, 2003.
39 Esnesto Cardenal, Cántico Cósmico, Editorial Nueva Nicaragua, 1989, pp. 131-132.
40 Murilo Mendes, O discípulo de Emaús, Agir, 1945.  

142  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  143

La creacion: uma «ascensión laboriosa»

Teilhard visto desde América Latina
Luiz Alberto Gómez DE SOUZA

Rio de Janeiro, Brasil

La dificultad con el pensamiento de Teilhard de Chardin al llegar 
a América Latina puede mostrarse poniendo como ejemplo un hecho. 
Alceu Amoroso Lima fue, durante años, el laico católico más importante 
de Brasil. Desde 1919, escribía crítica literaria con el seudónimo de Tristan 
de Ataide. En 1928, después de diez años de correspondencia con otro 
laico, Jackson de Figuereido, se convirtió al catolicismo. Más adelante 
sería nombrado presidente nacional de la recién creada Acción Católica. 
Viniendo de la derecha, la lectura de Jacques Maritain y G. K. Chesterton 
le haría cambiar su posición ideológica. Fue en el tiempo de la Guerra 
Civil española (1936-1939), cuando Maritain, Georges Bernanos y François 
Mauriac denunciaron la “cruzada” de Franco. Jacques Maritain ejerció gran 
influencia en América Latina, recibiendo violentos ataques de los sectores 
integristas. El filósofo neotomista, con su Humanismo Integral de 1936, 
predicaría una nueva cristiandad y la necesidad de desechar un ideal his-
tórico. Va a influenciar en la creación de partidos demócrata-cristianos en 
Chile y Venezuela. En Brasil Amoroso Lima sería su principal discípulo.

En aquel tiempo, eran importantes los directores espirituales. El 
de Amoroso Lima, por muchos años, fue el jesuita Leonel Franca, que 
fundaría la Universidad Católica de Rio de Janeiro. En ese tiempo, antes 
de 1948, año de la muerte del padre Franca, Alceu recibió de la esposa 
del embajador de Brasil en China, un ejemplar dactilografiado de lo que 
sería El Medio Divino; era un texto de un jesuita desconocido que hacía 
trabajo de paleontología en aquel país y que era confesor de la embaja-
dora. Al leerlo, Alceu quedó tan impresionado con la dimensión espiritual 
de aquel manuscrito que se lo llevó a su director espiritual. Éste tomó el 
libro y no se lo devolvió, ni dio explicación alguna. Nunca apareció en los 



144  ·  

documentos del padre Franca. Esto muestra la fuerza, hoy para nosotros 
difícil de entender, del poder que ejercía un sacerdote confesor sobre un 
laico de la calidad de Amoroso Lima. 1

Fue imposible publicar, durante su vida, la obra de Teilhard, muer-
to en Nueva York en 1955. La edición de sus escritos comenzó el mismo 
año de su muerte, con la creación de una comisión de Haut Patronage, 
que incluía a la reina Marie–José de Bélgica, y dos comités, uno cientí-
fico y otro general, con intelectuales y científicos renombrados como el 
príncipe Louis de Broglie, el historiador Arnold Toynbee, Gaston Bachelar 
y el presidente de Senegal Léopol Senghor. Fueron los años difíciles del 
pontificado de Pio XII que, con la encíclica Humani Generis (1950), blo-
queó la producción teológica. El gran amigo de Teilhard, Henri de Lubac, 
él también jesuita, fue obligado a guardar silencio y fue retirado de la 
circulación su libro Surnaturel. En 1962, con los nuevos aires del Concilio 
Vaticano II, que entonces se iniciaba, consiguió publicar El Pensamiento 
religioso de Teilhard de Chardin2. Comenzarán entonces a ser editadas 
por Editions du Seuil las obras de Teilhard, causando gran impacto. 
Pronto llegaron a América Latina. El primer volumen, El Fenómeno 
humano, fue editado el mismo año de su muerte. Tengo un ejemplar bien 
manoseado, que compré en enero de 1959.

Es interesante ver la transformación, en esos años, del pensamien-
to de Alceu Amoroso Lima. Comenzó a tomar distancia, dolorosamente, 
de Maritain, con su pesimista Le paysan de la Garonne, y se aproximó a 
Teilhard: “Mi manía de la ley de la perfectibilidad, como fundamental en 
el universo, encuentra un eco profundo en el evolucionismo espiritualista 
de Teilhard de Chardin”.3

En carta del 22 de febrero de 1963 indicaba: “Voy a ver si termino 
el segundo Teilhard que traje. El otro – El Medio Divino – ya lo acabé… 
Esa lectura ha recolocado mis posiciones, confirmando unas, sugiriendo 
otras y contradiciendo algunas, lo que exige la readaptación, siempre 
penosa, de ciertos puntos”. Y va a hablar de un “desorden intelectual 
y un reordenamiento al que me está obligando la lectura completa de 
Teilhard…”4. Finalmente, puede tener en sus manos la edición impresa 
del texto que leyera años antes y que le fuera sustraído por la censura 
eclesiástica.

El 17 de enero de 1964, dirá que Teilhard “es mil veces más audaz 
que Maritain”5. Y, más adelante, en 1965: “Es un problema que me viene 
persiguiendo hace tiempo, por lo menos hace dos años, desde que leí 
mejor a Teilhard. Lo que me apasionó no fue su ciencia, ni por estar de 
moda… Fue por ser optimista y creer en el futuro. Creo que es este el 

144  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  145

punto crucial de mi teilhardismo”6. Volviendo al tema: “Y si, en 1928, 
eran Chesterton y Maritain las dos ventanas que se abrían para que 
yo respirase más cómodo y encontrase, por esa vibración deliciosa, el 
camino de la Casa, hoy son Merton y Teilhard los que me abren nuevas 
ventanas para airear la casa, la Casa donde Juan XXIII abrió tantas ven-
tanas…”7. En otra carta de mayo de 1966: “Teilhard es el hombre de la 
eternidad en el fin de los tiempos -modernos o antiguos-… el hombre de 
la eternidad como llave de oro del tiempo”8. Publicó un largo artículo, de 
página entera, en el Diario de Noticias, sobre el pensamiento de Teilhard.

En Perú, Gustavo Gutiérrez, en 1968, en un pequeño libro, Fe y 
Compromiso9, va a introducir el pensamiento de Teilhard y de Emmanuel 
Mounier, cuando analiza la relación dialéctica entre fe y compromiso 
histórico. En ese año, el teólogo peruano dio una famosa conferencia en 
Chimbote: Hacia una teología de la liberación 10, que sería el primer tra-
bajo de la nueva corriente teológica que surgía, meses antes de la reunión 
del episcopado latinoamericano en Medellín. Su libro clásico: Teología de 
la Liberación - Perspectivas11, fue editado en 1971. Allí está presente la 
influencia de Teilhard.

En Brasil, la Juventud Universitaria Católica, a partir de 1959, sería 
el centro de una renovación eclesial en la práctica pastoral. En ese año, 
en una reunión nacional del movimiento, el asistente eclesiástico de 
Recife, Almeri Bezerra, tomó de Maritain el concepto de “ideal histórico”, 
para analizar la realidad brasileña. En 1960, en el Congreso de los diez 
años de la JUC, los miembros de Belo Horizonte prepararon un docu-
mento en el que buscaban dibujar una visión de la realidad a partir de 
esa categoría. Mas esa visión deductiva, de un ideal que descendía a la 
realidad, mostró pronto sus limitaciones. El que las señaló fue el jesuita 
Henrique Claudio de Lima Vaz, ciertamente gran filósofo cristiano del 
siglo pasado. El dijo: “Prefiero hablar de conciencia histórica y no de ideal 
histórico concreto”. En su concepción, los ideales históricos podrían ser 
inmovilizados como esencias puras, en una “fuga sutil de la historia real. 
La conciencia histórica de una determinada época no suscita sus ideales 
históricos como `esencias realizables`, sino como imágenes y modelos de 
su esencia efectiva, de sus contradicciones reales, de su desdoblamiento 
concreto. Es el análisis de ese desdoblamiento el que debe orientar las 
opciones lúcidas”.

Para Lima Vaz, “una conciencia histórica surge y se afirma cuando 
una crítica radical pone en cuestión todo el mundo de la cultura y una 
nueva imagen del mundo comienza a ser buscada. La conciencia histórica 
de los tiempos modernos nace cuando el cosmos ´natural´ del hombre 
antiguo se deshace al impacto de la revolución científico-técnica provo-

Teilhard visto desde América Latina  ·  145



146  ·  

cada por la creación de Galileo de la ciencia físico-matemática. El hom-
bre comienza a mirar el mundo de una nueva manera, un nuevo tipo de 
subjetividad se manifiesta”.12

En otro texto indica la compatibilidad de esa nueva orientación con 
el cristianismo: “Si la edificación de la imagen moderna del mundo trae 
consigo la liquidación definitiva del cosmos natural del hombre antiguo, 
ella no lo elimina, mas bien lo conserva, transpuestos en el contexto de 
una visión profana, los trazos específicos de lo que constituye un visión 
cristiana del mundo”.13

Esa categoría de conciencia histórica, de sabor hegeliano, tenía sus 
raíces, para el padre Vaz, en el pensamiento de Emmanuel Mounier y de 
Teilhard de Chadin. Él va a introducir esos dos autores a los universitarios 
católicos.

Un texto de Mounier muestra una nueva manera de ver las cosas, 
superando una visión fixista, con significativas y bellas metáforas:

En la aurora de los tiempos modernos, el hombre europeo salió 
de una especie de vida uterina, que vivía en el interior de un universo 
cerrado sobre sí mismo como un huevo en su germen… Un bello día, el 
universo antiguo… se abrió como un fruto. Galileo, como un jugador de 
fútbol, lanzó a la tierra en el espacio; las figuras aritméticas saltaron en 
presencia del cálculo infinitesimal; el contrapunto llevó al motivo musical 
hasta la fuga y a la melodía indefinida; el maquinismo sacudió las eco-
nomías de las células en la dirección de una enorme integral de produc-
ción; la lógica quebró sus círculos de seguridad y jugó el pensamiento 
en cadenas de relaciones que se balancearon en lo desconocido, luego, 
la geometría rompió el espacio euclidiano y se derramó como la física en 
los hiperespacios. En todos los lugares, la inmovilidad, el equilibrio, la 
forma, el límite, la perfección circular, componentes habituales de la idea 
de naturaleza, cedieron al movimiento lineal, a la intensidad prospectiva, 
al desenrollar, a la apertura indefinida, a la serie… el ser humano moder-
no, mediante la idea de un destino fijado, que solamente tenía que imitar 
con aplicación; o sustituir por un destino abierto, lanzado hacia adelante, 
en dirección a lo imprevisible y al infinito.14

Ese pensamiento está muy próximo a Teilhard; por eso fue muy 
fácil ligar esos dos autores. Veamos un texto de Teilhard. Como él diría al 
final del prólogo del Fenómeno Humano: “El ser humano, no es un centro 
estático del mundo, como se pensó por mucho tiempo, sino eje y flecha 
de la evolución, lo que es mucho más bello.”15

Mounier entrará en la reflexión de la JUC unos años antes. En un 
boletín de la JUC de 1959 yo traduje un texto de él, Lo temporal, sacra-

146  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  147

mento del Reino de Dios16. Un año antes, 1958, como secretario latino-
americano de la Juventud Estudiantil Católica Internacional, encontré el 
movimiento uruguayo muy ligado al pensamiento de Maritain, con sus 
grados del saber, de arriba para abajo. Introduje las ideas de Mounier y, 
años más tarde, un dirigente de aquella época me escribió: “Tú nos hiciste 
pasar de Maritain a Mounier”.

En mayo de 1962, en Belo Horizonte, nos reunimos un grupo de 
profesionales, estudiantes y sacerdotes, pensando crear un movimiento 
político con nuevos horizontes. Allí con el liderazgo de Herbert José de 
Souza (Betinho), líder fulgurante de mi generación, dibujamos el “esbozo 
ideológico” de un futuro movimiento. Fue elegida una dirección provi-
sional, encargada de organizar otro encuentro para la creación definitiva 
del movimiento. Me encargué de preparar documentos introductorios. 
La base de los mismos, en el análisis histórico, contenía ya la visión 
teilhardiana que nos impactó en aquellos años. En el carnaval de 1963, 
en Salvador, Bahia, ciudad festiva, mientras las multitudes salían a las 
calles a bailar la samba, un grupo de jóvenes trabajaba sesudamente en 
la creación de un movimiento político, que se llamaría Acción Popular, 
con una opción socialista y una visión histórica amplia, en la que el pen-
samiento de Teilhard estaba muy presente. Se leía en la introducción de 
su documento base:

Acción Popular es la expresión de una generación que traduce en 
acción revolucionaria las opciones fundamentales que asumió, como res-
puesta al desafío de nuestra realidad y como paso de un análisis realista 
del proceso social brasileño en la hora histórica en que vivimos.17

Poco antes, en 1962, Betinho y yo publicamos el libro: Cristianismo 
hoy, reuniendo textos del padre Vaz, del dominico fray Thomas 
Cardonnel; un manifiesto de los estudiantes de la Universidad Católica 
de Río; una introducción mía y una conclusión de Betinho.18 En la intro-
ducción indico:

La historia… camina animada por Dios que, con la participación 
de los hombres, procura superar las divisiones y comunicarlos entre sí. Y 
en su ápice está Jesús de Nazaret, Dios-Hombre. Las consecuencias son 
enormes. Creer en la historia es reconocer que no es absurda y descubrir 
su sentido, la línea axial de la creación hacia su punto omega. Descubrir 
el sentido es construirlo. Se impone así el compromiso con lo real… Lo 
real, para nosotros, es Brasil, país subdesarrollado y explotado… El com-
promiso es esencialmente con los que están fuera del cuadro del poder, 
los pobres y oprimidos. Aquí se reencuentra la perspectiva evangélica: el 
amor de predilección de Jesús para los humildes. Y yendo a una conse-
cuencia lógica de tal actitud, la opción será por la transformación radical 

Teilhard visto desde América Latina  ·  147



148  ·  

de Brasil…”19. La influencia de Teilhard está clara en las primeras frases, 
y seguidamente están las semillas de lo que a partir de 1968, sería la 
teología de la liberación.

El párrafo final de uno de los artículos de Henrique Vaz, partiendo 
de Mounier, deja clara la inspiración teilhardiana20. “El pequeño y enco-
gido miedo se refugia en las tranquilas ensenadas del pasado, donde los 
mástiles vegetan en la tranquilidad de todos los conformismos. El coraje 
lúcido y generoso eleva el gesto amplio al viento de los grandes espacios 
libres, desplegando en el mástil mayor la gran vela para la ruta hacia la 
más alta estrella”.

Hay una actualidad enorme de Teilhard para nosotros que, en 
América Latina, después de derrotas y de tiempos oscuros en Chile, 
Argentina, Uruguay y los veinte largos años de dictadura en Brasil (1964-
1985), volvemos a tener esperanza en la construcción de una nueva 
sociedad.

La relevancia de Teilhard y de Mounier aparece clara en compara-
ción con otros pensamientos.

Muchos veían la realidad predeterminada, en una dirección ya 
implícita y finalista, a partir de leyes ineluctables de la historia, especial-
mente en los determinismos económicos. Hay un marxismo positivista 
no dialéctico. Sin embargo del lado marxista, el pensamiento de Antonio 
Gramsci intentaba hacer una lectura histórica y dialéctica. Sus categorías 
de la sociedad civil, hegemonía, coerción, guerra de posiciones y guerra 
de movimiento, estaban presentes en los análisis de la realidad que hacía-
mos, en los años setenta, en cursos para dirigentes cristianos. También 
estábamos más de acuerdo con el pensamiento de Rosa de Luxemburgo 
que con el de Lenin. En 1972, en Chile, presenté en un simposio inter-
nacional, el debate de esos dos pensadores, con énfasis en la libertad de 
aquella contra la tendencia autoritaria de este.21

Hay, actualmente, una moda posmoderna que nos presenta una 
realidad fracturada y sin dirección, como el fin de las llamadas grandes 
narrativas.22 O una realidad líquida, ambigua, multiforme y sin punto de 
apoyo.23 Jurgen Habermas ve ahí una dimensión irracional, con tenden-
cias políticas y culturales neoconservadoras.24

Inclusive, una lectura superficial de Teilhard, viendo un paso apa-
rentemente automático de la biosfera a la noosfera, podría parecer tam-
bién mecanicista. Por otra parte, él fue considerado por algunos críticos 
como tendiendo a un pensamiento totalitario. Más adelante presento su 
enfática respuesta.

En 1985, con el fin del periodo militar en Brasil, procurábamos 
reencontrar autores que fueron importantes en los años sesenta, para una 

148  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  149

lectura crítica de la realidad. Así, en ese año en Sao Paulo, se realizó un 
encuentro internacional: El caminar de América 

Latina rumbo a la democracia y a la libertad. Escribí un documento 
preparatorio: Por qué redescubrir a Teilhard, Mounier y Lebret en la cami-
nada latinoamericana rumbo a la democracia y a la libertad.25 Repasamos 
esos tres autores que habían sido decisivos para los movimientos cristia-
nos antes del golpe de 1964.

El dominico L.J. Lebret, desde su centro Economía y Humanismo, 
asesoró gobiernos en muchos países, como Colombia y Senegal, en la 
preparación de proyectos de desarrollo. En Brasil hizo un importante tra-
bajo de campo en São Paulo, en la construcción de un plan maestro para 
este estado. A su lado estaban antiguos dirigentes de la JUC como Plinio 
de Arruda Sampaio y Francisco Whitaker Ferreira.26

La perspectiva política, en la Acción Popular de la primera fase, 
estuvo marcada por el personalismo comunitario de Emmanuel Mounier, 
su opción por un socialismo democrático y una presencia pluralista de 
cristianos con miembros de otras perspectivas.

Para una visión amplia, cósmica, estaba el pensamiento de 
Teilhard. Los tres autores se complementaban. Lebret trabajaba princi-
palmente la realidad inmediata de la coyuntura, Mounier trataba de dar 
una orientación de compromiso –un neologismo muy usado en aquel 
tiempo– con la relación entre fe y política, que no se confundía con una 
peligrosa y ambigua democracia cristiana, sino una fe que iluminaba las 
opciones políticas a partir de sus instrumentos teóricos propios. Un texto 
de Mounier era una brújula para la acción:

No es más aceptable considerarse revolucionario por ser cristiano, 
que demócrata o monárquico por ser cristiano… Aquellos que no somos 
cristianos [él era cristiano y socialista] afirman el derecho de tomar libre-
mente compromisos políticos que provienen de la razón práctica. No 
pretenden comprometer ahí valores que son por naturaleza trascendentes 
a lo político”.27

En fin, Teilhard abría los grandes horizontes con la perspectiva 
de una larga duración”.28 Habíamos vivido años terribles y queríamos 
retomar los sueños y las esperanzas de dos décadas atrás. La inmersión 
en una realidad contradictoria y conflictiva, no nos permitiría una lectura 
determinista del pensamiento de Teilhard. Para nosotros, que habíamos 
creado en 1963 la Acción Popular, la “montée laboriouse”, la laboriosa 
ascensión era inseparable de una acción política que debería afrentar 
las tensiones concretas en la sociedad, entre dominadores y dominados.

En un apéndice del libro, Himno del Universo, escrito en 1948, 
Teilhard va a hacer algunas observaciones sobre el lugar y la parte del 

Teilhard visto desde América Latina  ·  149



150  ·  

mal en un mundo en evolución. La visión propuesta en su obra, en lugar 
de una suerte de idilio humano, trazaba un “drama cósmico”.29 Hay aquí 
un lugar para pensar las contradicciones y riesgos de la aventura humana.

En una entrevista que dio en 1951, rebate acusaciones:

Pues bien, esa posición estrictamente objetiva, mal entendida, hizo 
nacer y correr sobre mi trabajo un cierto número de leyendas… Sobre 
todo, fui considerado un optimista, o un utópico beat, que sueña con 
euforia humana o con un milenarismo confortable. Como si la naturaleza 
humana, que los hechos tienen el aliento para anunciar, no apareciese en 
mis perspectivas, no como un reposo, sino como una crisis de tensión, 
pagada con un inmenso rastro de desórdenes y sufrimientos: crisis total-
mente repleta de riesgos y, por tanto, todavía más dramática, por causa 
de la enormidad de lo que está en juego -¡el éxito del universo, nada 
menos!-. Todavía más grave, se repite que yo sería el profeta de un univer-
so destructor de valores individuales, porque a mi modo de ver, el mundo 
se dirige, experimentalmente, a un estado sintético. Pero, en realidad, mi 
gran preocupación siempre fue afirmar, en nombre de los hechos, que 
la auténtica unión no confunde, sino que diferencia, y también que, en 
el caso de los seres pensantes y amantes -como el ser humano– lejos de 
mecanizar, personaliza… Yo me encuentro, así como la propia estructura 
de mi pensamiento científico, en las antípodas, tanto de un totalitarismo 
social que lleva al hormiguero, cuanto de un panteísmo hinduizante que 
busca salida y la figura última de lo espiritual en dirección de una iden-
tificación de los seres con un fondo común subyacente a la variedad de 
los eventos y de las cosas.30

Ese admirable texto, Himno del Universo, tiene al final algunos 
pensées choisies, pensamientos escogidos. Allí podemos presentir la pre-
sencia de la entropía, como en el pensamiento de Ilya Prigogine, en el 
paso del caos al orden,31 y el Principio Esperanza de Ernest Bloch, que 
atrajo como un imán desde el futuro.32 Para Teilhard, “la grandeza de 
un río se comprende en su estuario, no en su nacimiento. El secreto del 
ser humano, de la misma manera, no está en momentos pasados de su 
vida embrionaria, sino en la naturaleza espiritual del alma”. Según él, el 
mundo se construyó “trabajosamente (laborieusement), y a través y gra-
cias a la actividad humana, se reúne, emerge y se depura la nueva Tierra”. 
Y hay un lugar, en una historia en abierto, para el sufrimiento humano: 
“la totalidad del sufrimiento propagado a cada instante, por toda la tierra, 
¡qué océano inmenso!... En el sufrimiento está oculta, con una intensidad 
extrema, la fuerza ascendente del mundo”. Recordemos que él escribe, a 
partir de su experiencia en una China explotada por las potencias occi-
dentales y por el Japón, en un tiempo en que se preparan los horrores de 

150  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  151

la Segunda Guerra Mundial. Por eso, no se puede afirmar su indiferencia 
ante las tensiones en la realidad humana, además que eso no siempre 
está claramente explícito. Para nosotros, latinoamericanos, en una región 
de grandes desigualdades, una visión idílica nos sería intolerable.

En el texto citado arriba, Teilhard hace la pregunta: ¿La vida es un 
camino o un “impase”, un callejón sin salida? Y viene el sentido del com-
promiso con lo real: “Lo que me apasiona en la vida es poder colaborar 
con una obra, con una realidad más duradera que yo mismo… Entonces, 
¿quién no ve el posible drama de una humanidad que perdiera repenti-
namente el gusto de su destino?... tendríamos una dificultad en justificar, 
en nuestro espíritu, la presencia de individuos dolorosamente limitados 
en sus posibilidades y en su desarrollo. ¿Por qué esta gratuita desigualdad 
y estas gratuitas restricciones?... El mundo, visto experimentalmente, en 
nuestra escala, es un inmenso sondeo, una inmensa búsqueda, un inmen-
so ataque: los progresos no pueden hacerse sino al precio de muchos 
fracasos y de muchas heridas” Y lanza la esperanza: “Que los hombres, 
volviéndose más conscientes y más fuertes, se reúnan en organizaciones 
donde la vida, mejor utilizada, tenga un rendimiento del ciento por uno. 
Aquí nos encontramos en nuestras luchas, nuestras decepciones, nuestras 
derrotas y nuestros éxitos”.33

Hay en su obra, una perspectiva etnocéntrica, curiosa para quien 
vivió tantos años en Oriente y descubrió la riqueza de su espiritualidad y 
la milenaria cultura china. “En este punto de nuestra investigación, sería 
falsificar los hechos por los sentimientos, para no reconocer que, durante 
los tiempos históricos, es por Occidente por donde pasó el eje principal 
de la antropogénesis… todos los pueblos, para permanecer humanos… 
son llevados a colocar las esperanzas y problemas de la Tierra moderna, 
en los mismos términos en que llegó a formularlos el Occidente”.34 Para 
una fuerte crítica a esa visión, leer al ensayista palestino Edward W. Said, 
para quien esa concepción histórica es una forma de Occidente de man-
tener su dominación.35 Pero no olvidemos que Marx y Freud también 
caerán en el mismo etnocentrismo.

Teilhard está próximo a la actual reflexión holística, con un para-
digma naciente en el pensamiento contemporáneo, con una totalidad 
abierta a la aventura.36 Y en la base, para Teilhard está el amor: “Solo el 
amor… -es el hecho de una experiencia cotidiana- es capaz de completar 
los seres, en cuanto seres, haciendo que se encuentren”.37

Hay lo que Teilhard llama una montée humaine, en la dirección 
de un punto omega, una recapitulación, en términos paulinos (Ef 1,10). 
Donde tenemos un papel central, en cuanto seres que piensan y hacen. 
Me acuerdo de Pascal: “El ser humano es una caña, la más flaca de la 

Teilhard visto desde América Latina  ·  151



152  ·  

naturaleza; pero es una caña pensante”. Y ahí está su fuerza. Yo completa-
ría: pensante y actuante. Para nosotros, que vivimos esperanzas, derrotas 
y éxitos, en América Latina, el pensamiento de Teilhard nos coloca en una 
larga «caminada» -término muy usado entre los cristianos no sólo brasi-
leños, sino latinoamericanos en general- en la construcción de utopías 
concretas.38

El poeta nicaragüense, Ernesto Cardenal, recuerda a Teilhard en su 
transbordante Cántico Cósmico:39

Del caos a la inteligencia cósmica.

La dirección de la evolución no se desvia...

Colectividad armonizada de conciencias,

o superconciencia de Chardin.

El planeta como una sola envoltura pensante.

La pluralidad de reflexiones individuales

en una sola reflexión unánime a escala sideral...

O planetización (otra vez Chardin)...

Hominización”.

Un poeta brasileño, Murilo Mendes, que está siendo redescubierto, 
trae al final de uno de sus libros un aforismo: “El ser humano es un ser 
futuro. Un día seremos visibles”.40

Notas
1 Alceu Amoroso Lima tenia correspondencia diariamente con su hija, monja benedictina. 

Esta conseguía descifrar la letra prácticamente ilegible del escritor y, en 2003, publicó 
cartas de julio de 1958 a diciembre de 1968, editadas como Cartas do pai. De Alceu 
Amoroso Lima para sua filha madre Maria Teresa, Instituto Moreira Salles, 2003. Allí, 
en carta de 19 de febrero de 1964, narra ese hecho (p. 331).  

2 Ambos libros publicados por la editorial Aubier, en 1946 y 1962. Surnaturel fue al final, 
republicado por Desclée de Brouwer, en 1991.

3 A. A. Lima, op.cit., carta del 5 de febrero de 1963, p. 261..
4 Ibidem., p. 263.
5 Ibidem., p. 315.
6 Ibidem., p. 505.
7 Ibidem., p. 529.
8 Ibidem., p. 537.
9 Centro de Documentación del Secretariado MIEC-JECI, Montevideo, Movimientos 

Internacionales de Estudiantes Católicos. 

152  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA



 ·  153

10 También del Secretariado Miec-Jeci, publicado sin revisión del autor.
11 Editora CEP, de Lima, Perú, que publicaría sus obras. 
12 Henrique C. de Lima Vaz, “Consciência cristã e responsabilidade histórica”, en Luiz 

Alberto Gómez de Souza y Herbert José de Souza, Cristianismo Hoje, Ed. Universitária, 
1962, pp. 71-72.

13 Henrique C. de Lima Vaz, Cristianismo e consciência histórica, sem editora, 1963.
14 Emmanuel Mounier, “La petite peur du XXème siècle” (1949), en Oeuvres, Vol. lll, Seuil, 

1961, p. 354
15 Teilhard de Chardin, Le Phenomène Humain, Seuil, 1955, p. 30. 
16 JUC, Boletim Nacional nº 5, 1959. El texto fue extraído de Feu la chrétienté, Seuil, 1950.
17 Para el texto completo, ver Luiz Gonzaga de Souza Lima, Evolução política dos cató-

licos e da Igreja no Brasil, Vozes, 1979. El movimiento Acción Popular no llegaba a 
ser un partido político. De sabor personalista, era original en medio de las izquierdas 
de entonces y hegemónico entre los universitarios. A partir de 1964, con el golpe de 
estado, tuve que entrar en la clandestinidad. Sufrirá la influencia del pensamiento de 
Louis Althusser y, después, del maoísmo, ya como AP Marxista-leninista, perdiendo 
totalmente la característica inicial. Dejé el movimiento en 1967.

18 Ya citado antes. Publicado por la Editorial Universitaria, de la Unión Nacional de 
Estudiantes, en 1962. Una nueva edición, de 1964, fue casi toda destruida en el incen-
dio de la UNE, en el día del golpe, 1º de abril de 1964.

19 Cristianismno hoje, op. cit., pp. 12-13 
20 Henrique C. de Lima Vaz, “O cristianismo na direção axial da história, do pequeno mundo 

antigo à aventura cósmica”, en Cristianismo Hoje, p. 87. Dirección axial se liga directa-
mente al pensamiento de Teilhard.

21 “Partido y clase social: el debate Lenín – Rosa de Luxemburgo”, Seminario Internacional: 
“El estado y el derecho en un período de transformación”, Santiago de Chile, enero 
de 1972, meses antes del golpe militar. Publicado en L. A. Gómez de Souza, Classes 
populares e Igreja nos caminhos da história, Vozes, 1982. 

22 François Lyotard, A condição pós-moderna, Loyola, 1993; Zygmunt Bauman, Posmodernity 
and its discontents, Polity Press, Cambridge, 1997.

23 Zygmunt Bauman, A modernidade líquida, Jorge Zahar Ed.,2001.
24 Jürgen Habermas, Discurso filosófico da modernidade, Martins Fontes, 2000
25 Publicado por IEE-PUC, São Paulo, 1985, en tres idiomas.
26 Plínio de Arruda Sampaio, exilado en Chile, trabajó en programas de reforma agraria; 

sería fundador del Partido de los Trabajadores, del cual saldría para otro partido, 
el PSOL, en el que fue candidato a presidente de la República en 2006. Francisco 
Whitaker Ferreira fue uno de los creadores de los Foros Sociales Mundiales, el primero 
realizado en Porto Alegre el 2001; también secretario general de la Comisión de Justicia 
y Paz de la Conferencia de los Obispos del Brasil.

 27 Emmanuel Mounier,” Feu la chrétienté”, Oeuvres, vol lll, Seuil, p. 534.
28 Tomo la idea de la reflexión de Fernand Braudel, “Le temps du monde”, en Civilization 

matérielle, économie et capitalisme, XVe-Vllle siècle, vol. III, Armand Colin, 1979. 
29 Teilhard de Chardin, Le phenomène humain, Seuil, 1955, pp. 345-346.
30 Entrevista en Les Nouvelles Littéraires, enero de 1951: “Nem utópico beat nem milena-

rista”.

Teilhard visto desde América Latina  ·  153



154  ·  

31 Ilya Prigogina, Order out of chaos, W. H. Freeman Co.,1980.
32 Ernst Bloh, O Princípio Esperança, Contraponto, 2006. 
33 Teilhad de Cardin, Hymne de l’Univers, Seuil, 1961, pp. 81/82, 99/100, 112, 115,122.
34 Id., p.117.
35 Edward W. Said, Orientalismo. O Oriente como invenção do Ocidente, Companhia de 

Bolso, 2007.
36 Ver Fritjof Capra, O tão da física. Um paralelo entre a física moderna e o misticismo 

oriental, Ed. Cultrix, 1985. Leonardo Boff, Ecologia, mundialização, espiritualidade, 
Ática, 1994; idem, A voz do arco-iris. O novo paradigma emergente, Ática 2000. Mark 
Hathaway y Leonardo Boff, O Tao da libertação, Vozes, 2012.

37 Teilhard, op, cit. p.157. 
38 Luiz Alberto Gómez de Souza, A utopia surgindo no meio de nós, Mauad, 2003
39 Ernesto Cardenal, Cántico Cósmico, Editorial Nueva Nicaragua, 1989, pp. 131-132.
40 Murilo Mendes, O discípulo de Emaús, Agir, 1945. 

154  ·  Luiz Alberto GÓMEZ DE SOUZA

Número especial da Revista «HORIZONTE»

da PUC de MINAS, Belo Horizonte, Brasil, sobre

«O Paradigma Pós-Religional» 

número 37, ano 2015, monográfico
Um número especial, em várias línguas, que continua a 

reflexão teológica e das ciências da religião após o lançamen-
to da Proposta Teológica do Paradigma Pós-religional feita 
pela EATWOT no ano de 2011. O novo paradigma se aprofunda 
e prolonga com a reflexão das assinaturas mais reconhecidas 
neste campo:

Roger LENAERS, John Shelby SPONG, Marià CORBÍ, Diar-
muid O'MURCHU, Lee CORMIE, Danny PILARIO, Geraldina CÉS-
PEDES, Juan MASIÁ, Simón Pedro ARNOLD, Faustino TEIXIRA, 
Sergio OSORIO, Don CUPITT, Stefen BATCHELOR, María LÓPEZ 
VIGIL, José Maria VIGIL...

Pode recolhé-la on line, na página da própria revista:

http://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte



 ·  155

Teilhard y los pueblos indígenas

Una lectura preliminar
Roberto TOMICHÁ

Cochabamba, Bolivia

Qué hermoso es el Espíritu cuando se eleva adornado con las riquezas 
de la Tierra!

¡Báñate en la Materia, hijo del Hombre! ¡Sumérgete en ella, allí donde 
es más impetuosa y más profunda! ¡Lucha en su corriente y bebe sus olas! 
¡Ella es quien ha mecido en otro tiempo tu inconsciencia; es ella quien te 
llevará hasta Dios! 1

Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955) es uno de los grandes teó-
logos del siglo XX, que con creatividad buscó releer el misterio cristiano 
en sintonía con las interpelaciones y búsquedas de varones y mujeres 
de su tiempo. Paleontólogo, inmerso en el mundo científico, profundo 
conocedor de otras miradas y acercamientos a la realidad del mundo, pro-
puso una teología integradora, unitiva, capaz de reconciliar las aparentes 
oposiciones (uno-múltiple, materia-espíritu, varón-mujer…) por la vía de 
la superación espiritual en Cristo, encarnado, presente y transparente en 
todo lo que existe: materia, humanidad, cosmos. En definitiva, lo huma-
no y el mundo tienen sentido definitivo y último en Cristo; adquieren 
consistencia en el Espíritu, presente en todo el cosmos. Existe, por tanto, 
una profunda convergencia entre sentido cósmico y sentido crístico, 
como plenificación de lo humano. Es una de las convicciones teológicas 
vividas y reflexionadas que Teilhard comparte como propuesta para un 
Cristianismo más sólido, consistente, dialógico, en una sociedad en cons-
tante transformación. 

A 60 años de su partida, releyendo algunos de sus escritos, la 
teología de Teilhard es tal vez mejor comprendida hoy que en su época. 
Muchas de sus intuiciones, provocaciones, metodologías, estilos, caminos 



156  ·  

a seguir, se han convertido prácticamente en un imperativo para quienes 
buscamos elaborar hoy una teología creíble, pertinente, creativa, evan-
gélica, que sea siempre “buena noticia” (cf. Mc 1,1) y como tal acogida 
por varones y mujeres que se encuentran en los diversos caminos de la 
historia y escenarios de la vida. 

Desde el Sur, desde donde vivimos y reflexionamos, y, en concreto, 
desde la sensibilidad de los pueblos amerindios, Teilhard de Chardin nos 
sigue interpelando y animando hoy en nuestros esfuerzos por profundi-
zar y proponer una teología que tenga en cuenta los pilares ancestrales 
y las expresiones simbólicas de los pueblos indígenas. A manera de 
introducción, ofrecemos algunas consideraciones preliminares, poco ela-
boradas, resaltando más los “puntos de encuentro” entre ambas visiones 
teológicas. Esperamos después ofrecer estudios más profundos y comple-
tos en torno a la figura de este gran teólogo de frontera, cuyos impulsos 
para las teologías amerindias son creativos y pertinentes. 

1. Sentido de la Consistencia: “contemplar la vida, saborearla, bañarse en sus 
misterios”

Teilhard de Chardin fue un permanente y apasionado buscador de 
fundamento de la realidad: de la materia, de las cosas, del ser humano, 
del universo; un pensador riguroso, en búsqueda de lo duradero, de lo 
resistente, de la “Consistencia”, a partir de lo “Tangible” y material. El 15 
de agosto de 1950, en la introducción a su libro El corazón de la mate-
ria, expresaba a propósito: “La Consistencia: ése ha sido para mí indu-
dablemente el atributo fundamental del Ser […] esta aprehensión inicial 
de lo Absoluto bajo la forma de lo Tangible”2. En efecto, el primado de 
lo Inalterable, de lo Irreversible, de la Plenitud, de lo Último, representa 
uno de los presupuestos indiscutibles de toda postura humana ante su 
entorno. El ser humano auténtico es un buscador de lo Absoluto, en cuyo 
proceso escucha y aprende de las diversas miradas y posturas cotidianas 
y reflexiones académicas. La reflexión, sin embargo, no es suficiente, 
pues requiere al mismo tiempo un encuentro interior consigo mismo y 
con aquella Realidad última: ¡es necesario una experiencia espiritual y 
mística! Teilhard, como buen creyente de familia cristiana, encuentra tal 
consistencia y la vive en una experiencia espiritual concentrada en el 
Cristo encarnado, que asume todo lo material y cósmico. 

Desde la perspectiva de los pueblos amerindios, la consistencia 
constituye, de hecho, un dato vivido en la experiencia milenaria indíge-
na. No se trata, sin embargo, de una consistencia simplemente teórica o 
filosófica en cuanto atributo fundamental del Ser, sino de una realidad 

156  ·  Roberto TOMICHÁ CHARUPÁ



 ·  157

que integra todas las dimensiones del ser humano en su relación con su 
entorno y con el Misterio Absoluto experimentado en sus diversos nom-
bres. Se trata pues de una consistencia práctica y vivencial, marcadamente 
mítico-simbólica, narrativa y comunitaria. Precisamente esta consistencia 
sustenta la reflexión teológica amerindia: “La Teología India es sumamen-
te concreta […] Gusta de contemplar la vida, de saborearla, de bañarse en 
sus misterios. De ella extrae su sabiduría milenaria. […] es integral […] 
No hay nada que tenga que ver con la vida del pueblo que no sea objeto 
de la Teología India”.3

De modo que existiría “puntos de encuentro” entre la postura teo-
lógica de Teilhard y teologías amerindias en torno a la experiencia de lo 
consistente a partir de lo concreto, tangible y cósmico, que manifiesta 
en última instancia una realidad encarnada, preñada de Dios. Hay, sin 
embargo, diferencias: la teología de Teilhard fue y es todavía, en gran 
medida, una postura aislada, solitaria, combatida por ciertos sectores, 
mientras las teologías amerindias expresan la vivencia comunitaria de 
muchos pueblos indígenas, aunque tampoco son comprendidas. No obs-
tante, el teólogo francés invita a estas teologías a dialogar con las ciencias 
y demás disciplinas, a recrear con rigor el misterio cristiano y el propio 
lenguaje teológico, para ofrecer renovadas propuestas teológicas. 

2. Sentido de la Convergencia: corazonar, “cosmos interrelacionado”, “relacio-
nalidad cósmica”

La búsqueda del sentido de la Plenitud o de la Consistencia es 
un proceso que supone apertura, escucha e inmersión personal en una 
realidad diversa, fronteriza, que generalmente interpela los propios pre-
supuestos aprehendidos y estilos vividos. Se trata de ponerse en camino, 
en discusión, con el propósito de dejarse afectar por lo que realmente 
es lo Absoluto, y que está siempre más allá de nuestras propias visiones, 
elucubraciones y codificaciones intelectuales e institucionales. Es un 
camino ciertamente riesgoso, pero muchas veces necesario para poder 
crecer interiormente y proponer –a partir de la propia experiencia– un 
cristianismo reconfigurado, atrayente, espiritual, místico. En el caso de 
nuestro autor, la vía tradicional aprehendida de vivencia y reflexión de la 
Consistencia basada en cierta filosofía de contraposición dialéctica de las 
cosas, no logra responder a sus inquietudes últimas. De allí que logrará 
superar una visión de la realidad de carácter esencialista por otra más 
convergente: “Y yo fui aprendiendo poco a poco y mi costa hasta qué 
punto la Consistencia con la que yo soñaba por entonces es un efecto, no 
de la «sustancia», sino de la «convergencia»” (CM 20-21). 

Teilhard y los pueblos indígenas  ·  157



158  ·  

Este “descubrimiento”, que se convierte en estilo de vida, actitud 
cotidiana y metodología científica, será el horizonte de vida y compren-
sión que le permitirá trascender lo tangible y humano para trasparentar 
lo Crístico. Es decir, la convergencia otorga sentido, unidad, o “persona-
lidad” al universo, que así se cristifica y difunde: “Aquí -en mi ego «paga-
no»-, un Universo personalizándose por convergencia. Allí -en mi ego 
cristiano-, una Persona (la de Cristo) universalizándose por Irradiación” 
(CM 48). La misión crística supone pues la convergencia, que da sentido 
a la pluralidad sin menoscabar la unidad, que es espiritual, crística. Este 
proceso convergente ha de tener en cuenta una clave muy importante 
de la misma realidad, que le permitirá a Teilhard avanzar en su proyecto 
evolutivo-cósmico: la trama de las cosas, o el tejido universal, cósmico. 
Así, por ejemplo, “Materia y Espíritu, no [son] dos cosas, sino dos estados, 
dos rostros de una misma Trama cósmica” (CM 28). En otras palabras, la 
convergencia supone la inter-relación, una “inter-relación de convergen-
cia” (CM 101), que considera la realidad inter-conectada y sostenida por 
ciertos ejes, fundamentos o “hilos” mutuamente intercompenetrados. 

Lo expresado sobre la concepción convergente e inter-relacional 
de la realidad representa, sin duda, un rasgo común y fundamental en 
la vivencia y reflexión teológica desde categorías indígenas. A propósito, 
desde una perspectiva crítica a una cierta visión hegemónica occidental, 
incluso internalizada en los pueblos indígenas, se ha acuñado la cate-
goría antropológica (que puede ser también teológica) del corazonar, 
para expresar un proyecto y estilo no sólo convergente e integrador 
de lo diverso, sino también insurgente y decolonizador. En efecto, “el 
Corazonar, lo que hace es descentrar, desplazar, fracturar la hegemonía 
de la razón y poner primero algo que el poder negó, el corazón, y dar a la 
razón afectividad; […] el Corazonar le nutre de afectividad, a fin de que 
decolonice el carácter perverso, conquistador y colonial que histórica-
mente ha tenido”.4 En tal sentido, siguiendo las inspiraciones de Teilhard 
de Chardin, habría que comenzar a Corazonar una cierta epistemología 
teológica heredada, recuperando lo mejor de la tradición cristiana de 
otros contextos, pero asumiendo los presupuestos senti-pensantes y 
simbólico-narrativos de los pueblos indígenas. 

Así, por ejemplo, en el caso del mundo andino, la relacionalidad es 
un rasgo principal de racionalidad, que se expresa en la categoría pacha, 
vocablo quechua-aymara con muchos significados (tierra, globo terrá-
queo, mundo, planeta, espacio de la vida, universo, estratificación del 
cosmos), que incluye el ser humano y el cosmos, pero que, en síntesis, 
se podría traducir como “cosmos interrelacionado” o “relacionalidad cós-
mica”.5 Otro vocablo andino que expresa “ubicación topológica” (arriba/

158  ·  Roberto TOMICHÁ CHARUPÁ



 ·  159

abajo, izquierda/derecha…), “polaridades complementarias” (antes/des-
pués, varón/mujer…), dualidades, transiciones y conexiones es chakana, 
o “puente”. En el mundo andino, los diferentes elementos complementa-
rios e interrelacionados contribuyen “a la conservación del orden cósmi-
co”; es más, “teológicamente hablando, esta chakana sería la divinidad 
como principio ordenador y relacionador de pacha”.6 En este sentido, 
la visión religiosa andina difiere de la concepción teológica occidental, 
pero requiere todavía estudios más profundos para comprender mejor los 
alcances de la inter-relacionalidad en la vida y reflexión de los pueblos 
originarios. Es también la provocación que nos hace Teilhard.

3. Lo Cósmico, o lo evolutivo: “la creación como realidad vital a ser celebrada”

Según Teilhard la realidad misma está sostenida por tres com-
ponentes universales estrechamente compenetrados: lo Cósmico, lo 
Humano y lo Crístico (CM 16). En otras cartas de 1948 y 1950, señalaba, 
sin embargo: “[…] el conjunto debe estar tejido con cuatro hilos, a saber: 
Lo Cósmico, Lo Humano, Lo Crístico y Lo Femenino […]”.7 De modo que 
serían cuatro los “hilos” o componentes de la realidad en la que se mueve 
todo ser humano. Consideraremos estos cuatro pilares de la realidad, 
porque tienen mucho que ver en contenido, estructura y simbología con 
la mentalidad relacional dual de los pueblos indígenas.

Para Teilhard, lo cósmico, en primera instancia, tiene su punto de 
partida en la tierra, y concretamente en la materia. Ya desde pequeño 
nuestro autor sintió aquella pasión por la plenitud, por lo “esencial”, por 
lo “absoluto”, por la consistencia material, que la buscó con todo ahínco. 
A propósito, escribía en 1917: “La necesidad de poseer por entero algo 
«absoluto» era, desde mi infancia, el eje de toda mi vida interior. […] yo 
solo era feliz […] en la posesión (o el pensamiento) de algún objeto lo 
más precioso, consistente e inalterable posible. Unas veces se trataba de 
un trozo de metal, otras veces, saltando al otro extremo, me complacía 
en el pensamiento de Dios-Espíritu […]” (CM 18, nota 1). Desde la admi-
ración por los metales, como el hierro (duro, pesado, resistente), pasa al 
incipiente descubrimiento de lo “planetario” a través de los minerales, y 
se detiene por un tiempo en las rocas, en búsqueda de aquel sentido de 
plenitud. En este proceso despertará a la noción de trama o tejido, como 
característica de lo material. Hasta sus 30 años mantiene y desarrolla “lo 
Cósmico «en estado sólido»” (CM 23), sin descuidar lo vegetal y animal, 
pero luego se iniciará “en las grandezas menos tangibles” (CM 23), pero 
apasionantes de la física. Así llegará a clarificar las tres columnas de 
su visión cósmica y bienaventuranzas internas: la Materia, la Vida y la 
Energía (cf. CM 23 y 27). 

Teilhard y los pueblos indígenas  ·  159



160  ·  

Estos “tres elementos incendiarios” logran “su salida y su síntesis 
posibles en un Mundo que, de la condición fragmentada de Cosmos está-
tico, se encontraba de repente (por adquisición de una dimensión más) 
accediendo al estado y la dignidad orgánicas de una Cosmogénesis” (CM 
27). Es el descubrimiento de la evolución, que para Teilhard significará 
liberación y júbilo: “constataba que el dualismo en el que se me había 
mantenido hasta entonces se disipaba como la niebla ante el sol naciente” 
(CM 28). Se trataba de una “evolución dirigida (es decir, de Génesis)”, que 
cambiaba radicalmente su “búsqueda fundamental de la Consistencia” de 
lo estático a lo dinámico, de lo “extremadamente simple” a la “extrema 
Complejidad orgánica” (CM 30). En definitiva, del “Hierro” al Espíritu.

Resulta interesante apreciar el proceso de búsqueda personal, inte-
rior, vivido por Teilhard, con aquellas intuiciones que surgen en su infan-
cia y culminan en la noción compleja de cosmogénesis, es decir, de una 
realidad en evolución, orgánica y dinámica marcada por la presencia del 
Espíritu. En sus palabras: “el Universo en gravitación se encaminaba hacia 
el Espíritu como su forma estable en perspectiva […] el Espíritu, lejos de 
ser antagonista o antípoda, era el corazón mismo de la Tangibilidad a la 
que yo trataba de llegar” (CM 29). Desde lo indígena, aquel dinamismo 
cósmico tiene mucho que ver con la característica concreta y nomádica de 
los pueblos originarios, que se expresa en la visión religiosa del cosmos 
y en el acercamiento respetuoso, celebrativo y simbólico a la realidad 
circundante. En efecto, “la experiencia y la contemplación de la tierra 
como espacio sagrado, del tiempo de su dimensión cíclica, de la creación 
como otra realidad vital que debe ser celebrada y de las fuerzas de la 
naturaleza que garantizan la vida, encuentran su expresión englobante 
en la cosmovisión «contemplativo-rural» [de los pueblos indígenas] y que 
debe ser revelada y descubierta”.8

4. Lo Humano, o lo convergente: “la naturaleza es otro ser existente, como el 
prójimo”

El aumento de la complejidad cósmica como fruto de la cosmogé-
nesis supone para Teilhard una mayor interiorización, “es decir, un incre-
mento de psique y de conciencia. Esta conciencia estaría ya presente, 
aunque de manera muy rudimentaria, en la materia y habría llegado en 
la autoconciencia del hombre hasta la más elevada formación alcanzada 
hasta ahora” . En efecto, existe una progresiva evolución en la realidad, 
que va desde la cosmogénesis (devenir del universo material), a la biogé-
nesis (desarrollo de los seres vivos), luego a la noogénesis (surgimiento 
de la conciencia humana), hasta llegar finalmente a la Cristogénesis (con-
ciencia “interiorizadora” y “unificadora” en el Cristo resucitado). 

160  ·  Roberto TOMICHÁ CHARUPÁ



 ·  161

Nos interesa el puesto del ser humano en la noogénesis, pues, 
como decía el mismo Teilhard: “Hoy el Hombre (o más exactamente lo 
Humano) constituye la base sobre la que se apoya, articula, cohesiona 
y mueve el edificio entero de mi Universo interior. […] es a través de 
la Carne, por la vía de la Hominización, como se opera la Noogénesis” 
(CM 31 y 32). En otras palabras, el ser humano está llamado a una pro-
funda interiorización, a encargarse del cosmos, es decir, a superar una 
conciencia meramente individual o social, para adquirir una conciencia 
“planetaria”. En tal sentido, la noogénesis ha de estar en función de la 
noosfera, entendida como “la envoltura pensante de la Tierra” (CM 33). 
El ser humano ha de contribuir al “incremento tenaz e irreversible de la 
Cerebración y la Conciencia en la superficie de la Tierra” (CM 38). Tal es 
el sentido de una verdadera hominización, que llegará a su sentido pleno 
en el Punto Omega, donde el universo tiene su verdadera consistencia 
en Cristo. 

En este proceso, es tarea de la Iglesia y de la teología conciliar, 
integrar, relacionar lo humano con lo cristiano, lo humano con lo divino. 
En otras palabras, asumir y vivir realmente el misterio de la encarnación 
con todas las consecuencias histórico-sociales, culturales y cósmicas. No 
es posible continuar con la disyuntiva o dicotomía de separar a Dios del 
ser humano pues, según Teilhard, lleva al cisma en la Iglesia; tampoco se 
puede echar la culpa a quienes abandonan la Iglesia porque tal vez no 
encuentran ella un espacio humano-comunitario: “«Cristiano» y «Humano» 
tienden a no coincidir por más tiempo. ¡He aquí el gran Cisma que ame-
naza a la Iglesia! Que no digan que este cisma es imaginario, ¡y menos 
aún que toda la culpa la tienen los que se van!” (EE 144). Palabras escritas 
hace más de seis décadas, pero de gran actualidad. De allí la necesidad 
de un nuevo cristianismo que suma lo humano para superarlo: “Ahora y 
siempre el Cristianismo, por supuesto, pero un Cristianismo re-encarnado 
por segunda vez (y como al cuadrado) en las energías espirituales de la 
Materia. Justamente el «ultra-cristianismo» que nos es necesario en este 
momento para responder a las exigencias crecientes de lo «ultra-huma-
no»” (CM 101).

Desde la experiencia indígena, particularmente de los pueblos 
andino-aymaras, resulta claro que el ser humano o jaqi nace o proviene 
de la Pachamama o Madre Tierra “en todo el tiempo y espacio de la 
Pacha”, teniendo además “presente siempre a los espíritus protectores 
junto a la naturaleza” . En concreto, “para el aymara toda la naturaleza es 
otro ser existente, como el prójimo […] La humanidad, la naturaleza y los 
espíritus [son] una unidad en la Pacha […] por la relación y el diálogo [se 
convive] en la Pacha”.11 De allí la noción actual de suma tamaña (ayma-

Teilhard y los pueblos indígenas  ·  161



162  ·  

ra) o sumak kawsay (quechua) para expresar aquel “buen vivir”, que 
significa un “buen con-vivir” con todo el cosmos, basado el principio de 
la reciprocidad e inter-relacionalidad. En general, la conciencia planetaria 
es una dimensión constitutiva del ser indígena, que vive cotidianamente 
en el respeto a todo su entorno, a todo lo creado. Por cierto, la provoca-
ción de Teilhard es profundizar aún más las motivaciones y razones de tal 
convivencia con la Madre Tierra y el Universo, elaborar una eco-teología 
indígena-cristiana, y proponerla a nivel universal.  

5. Lo Crístico, o lo céntrico: “Jesucristo se hizo carne-de-tierra-en-movimiento”

“La Cosmogénesis, después de haberse descubierto, siguiendo su 
eje principal, como Biogénesis, y luego como Noogénesis, culmina en la 
Cristogénesis que todo cristiano venera”.12 En efecto, Cristo, en cuanto 
Punto Omega de todo el universo, constituye el “punto de convergencia” 
de todo el proceso evolutivo convergente; representa la superación de lo 
humano, lo ultra-humano. En palabras de nuestro autor: “Sentido cósmico 
y sentido crístico: en mí, dos ejes aparentemente independientes el uno 
del otro en su nacimiento, y cuya relación, convergencia y, finalmente, 
identidad de fondo sólo después de mucho tiempo y esfuerzo he acaba-
do por percibir a través y más allá de lo Humano” (CM 44). Cristo hace 
posible de manera definitiva el sentido de participación, unidad creativa, 
convergencia, de todo cuanto existe: “No ya el Ser participado de extra-
posición y divergencia, sino el Ser participado de pleromización y con-
vergencia. Efecto, no ya de la Causalidad, sino de la Unión creadora. Y, 
al mismo tiempo, a mis ojos, es Cristo quien, después de ser «cosmizado», 
se «absolutiza» de alguna manera” (CM 58). 

Es interesante señalar aquella “inmersión de lo divino en lo carnal” 
(CM 48) que no se limita a asumir la “naturaleza humana”, sino todo el 
cosmos. De allí que la “encarnación” se convierta en “cosmización”. De 
igual modo, para continuar el proceso evolutivo-comunicativo, “trans-
figuración (o transmutación) de lo Carnal en una increíble Energía de 
Irradiación” (CM 48). Así el Cristo cósmico se despliega e irradia como 
energía, como vitalidad auténtica, como buena noticia, por todo el uni-
verso. De este modo, el cosmos se convierte en creación; la materia se 
cristifica y, por tanto, llega a ser camino de espiritualidad y mística; se 
descubre otro Espíritu, “no ya justo encima de nuestras cabezas, sino 
transversalmente y como en el horizonte…” (CM 49). Así se supera una 
cierta visión teológica clásica, de estilo más extrínseco, dualista y dico-
tómico, para confluir en una teología de corte más interior, integrador, 
convergente en lo místico.

162  ·  Roberto TOMICHÁ CHARUPÁ



 ·  163

En América Latina, la religiosa colombiana Laura Montoya Upegui 
(1874-1949), contemporánea de Teilhard, seguramente es quien, desde su 
propia experiencia, más ha vivido y celebrado la espiritualidad cósmico-
crística entre indígenas en medio de la selva. Al respecto expresa: “¡No 
tienen sagrario pero tienen naturaleza! ¡Aquí sí di en el clavo, me dije! 
Pero es necesario enseñarles a las hermanas a buscar a Dios en la natu-
raleza como lo buscan en el sagrario, pues aunque la presencia de Él es 
distinta, en las dos partes está y el amor debe saber buscarlo y hallarlo 
en donde quiera que se encuentre […]”.13

Desde el punto de vista de las teologías amerindias, sin embargo, 
aquel horizonte crístico, de mucha consistencia, fuerza y convicción crea-
tiva propuesta por Teilhard de Chardin, tal vez sea todavía una de las 
tareas pendientes. Sin duda, la experiencia de Cristo entre los pueblos 
indígenas es muy rica, variada y creativa, producto de varios siglos de 
presencia cristiana, y muy concreta en el caso de las religiosas funda-
das por Laura Montoya. También hay muy buenos estudios históricos, 
publicación de catecismos, recopilación de narraciones, descripción de 
celebraciones, pero no existe una cristología indígena fundamental y sis-
temática . No obstante, hay algunas expresiones que nos pueden ayudan 
a comprender el misterio de la encarnación en su amplitud teológica, 
como sucede en el caso de la cosmovisión náhuatl, donde “la expresión 
Jesucristo se encarnó, se entiende como que Jesucristo se hizo carne-de-
tierra-en-movimiento, es decir Tlalnacáyotl”.15 Las teologías amerindias, 
si quieren recuperar las dimensiones relacionales, comunitarias y cósmi-
cas de los pueblos indígenas, probablemente deberán profundizar una 
cristología trinitaria, o una teología trinitaria, a partir de la concepción de 
los Padres de la Iglesia, pero en clave de relacionalidad simbólica, propia 
de las tradiciones autóctonas. 

6. Lo Femenino, o lo unitivo: “la esencia de la espiritualidad indígena está en 
la mujer indígena”

Señalaba Teilhard la gran influencia de la mujer en su vida, particu-
larmente su madre: “nada se ha desarrollado en mí sino bajo una mirada 
y una influencia de mujer” (CM 64). Así, a partir de su propia experiencia 
de vida, llega a una doble convicción: a) el acceso a la madurez y pleni-
tud espirituales es posible incorporando la riqueza de lo femenino en sus 
múltiples expresiones: “Al igual que de luz, oxígeno o vitaminas, ningún 
hombre (la evidencia es cada día más patente) puede prescindir de lo 
Femenino” (CM 64); b) es necesario superar dicotomías en la concepción 
y relación varón-mujer, mujer-varón, profundizando la “complementarie-
dad fundamental” entre ambos sexos hacia una “tercera vía” de supera-

Teilhard y los pueblos indígenas  ·  163



164  ·  

ción y síntesis en el Espíritu, Materia matrix. De este modo, la “díada 
afectiva” relacional varón-mujer “consuma la aparición de la mónada 
reflexiva” unitiva, que permitirá luego superar las tres dimensiones de 
la realidad: “la gradual y grandiosa elaboración de un Neo-cósmico, un 
Ultra-humano y un Pan-crístico” (CM 66). Es decir, el proceso evolutivo 
humano-cósmico, que se realiza plenamente en la Cristogénesis, donde 
Cristo será todo en todas las cosas, es posible mediante la contribución 
de lo femenino, presente y activo en cada varón y mujer. 

Más en concreto, “lo Universal Femenino”, en cuanto “cemento 
unitivo” que impregna la masa entera de todo lo que existe, hace posible 
trascender o trasparentar la materialidad humano-cósmica para otorgarle 
una dimensión crística-espiritual. Lo femenino representa aquella poten-
cia creativa espiritual que logra unir la diversidad de componentes, bajo 
el principio y la fuerza del amor. De alí la relación de lo femenino con 
el Espíritu, persona divina, cuya misión es hacer posible en lo humano-
cósmico, donde habita la comunidad cristiana, la unión de toda la crea-
ción en el respeto a las diferencias particulares. Es precisamente el deseo 
del Jesús: “que todos sean uno […] para que el mundo crea” ( Jn 17,21). 

La recuperación y visibilización de lo femenino en la vida cristia-
na es todavía un proceso lento. De igual modo, los pueblos indígenas 
cristianizados sufren las consecuencias tanto de una ancestral tradición 
patriarcal como un cierto cristianismo marcadamente clerical. De allí la 
doble tarea también para las teologías amerindias: recuperar, por una 
parte, lo mejor de las sabidurías indígenas con el protagonismo de las 
propias mujeres desde una perspectiva de-pos-colonial y, por otra, acoger 
e integrar los nuevos estudios sobre lo femenino que provienen de diver-
sos ámbitos no sólo teológicos. Por cierto, lo femenino toca a varones y 
mujeres, presente en cada uno/a en cuanto tal, pero que crece y madura 
en la relación persona-persona. Así, por ejemplo, este principio inter-
relacional es muy fuerte en algunos pueblos, como el aymara, donde el 
ser humano o jaqi llega a la plenitud de ser persona únicamente en la 
relación de pareja varón-mujer, mujer-varón, en el matrimonio socialmen-
te aceptado, que le permite un verdadero reconocimiento como adulto en 
la propia comunidad originaria.16

En definitiva, lo femenino no será sin la participación activa y 
creativa de la mujer, que en el caso del mundo indígena, es fuente de 
espiritualidad: “La mujer es quien ayuda a que la cultura se haga fuerte 
desde el hogar y transmite valores como: compartir, reciprocidad, minga, 
solidaridad, diálogo, consenso; con la vivencia de estos valores y lo que 
la mujer es en la vida silenciosa del hogar, puedo decir que la esencia de 
la espiritualidad indígena está en la mujer indígena”.17 Toca a la teología 

164  ·  Roberto TOMICHÁ CHARUPÁ



 ·  165

amerindia, elaborada y difundida por mujeres y varones, profundizar 
y compartir aquella sabiduría de espiritual femenina que ha permitido 
durante siglos la sobrevivencia de los pueblos y que hoy puede ser fuente 
de vida y unidad para todo lo que existe, para todo lo creado. Así se haría 
realidad el sueño de Pierre Teilhard de Chardin de un nuevo cristianismo 
en sintonía con todo el cosmos-creación: 

El Cristianismo, me atrevería a decir, no es otra cosa que un «phylum» 
de amor en la Naturaleza. Y, mirado desde este punto de vista, no sola-
mente no es estacionario, sino que está tan vivo que en este mismo 
momento podemos observar que sufre ante nuestros ojos una extraordina-
ria mutación, elevándose a una conciencia más firme de su valor universal. 
[...] (La energía humana, en: EE 185).

Porque sólo el Cristianismo, entre todas las formas de adoración naci-
das en el curso de la historia humana, manifiesta, como consecuencia de 
este «embrague», el asombroso poder de energizar hasta el extremo, 
«amorizándolas», tanto las potencias de crecimiento y de vida como las 
potencias de disminución y de muerte, en el corazón y en el curso de la 
Noogénesis donde nos encontramos envueltos. (Le Christique, en: EE 
192).

Notas
1 P. TEILHARD DE CHARDIN, Himno del Universo, Madrid: Taurus 1967, p. 65.
2 P. TEILHARD DE CHARDIN, El corazón de la materia, Santander: Sal Terrae 2002, p. 20. 

En adelante será citado en el mismo texto como CM seguido por el número de página.
3 E. LÓPEZ, en: Teología India. Primer encuentro taller latinoamericano, México-Quito: 

CENAMI-Abya Yala 1991, p. 8.
4 P. GUERRERO ARIAS, Corazonar. Una antropologíaa comprometida con la vida. miradas 

desde Abya-Yala para la decolonización del poder, del saber y del ser, Quito-Ecuador: 
Abya Yala 2010, p. 41.

5 J. ESTERMANN, Si el Sur fuera el Norte. Chakanas interculturales entre Andes y 
Occidente, La Paz: ISEAT 2008, p. 78. Sobre la categoría pacha, una visión narrativa 
desde los propios andino-cristianos: V. MAMANI–C. QUISPE et al., Espiritualidades 
Originarias Pacha, nn. 1-9, Cochabamba: EVD-ILAMIS 2007-2014. Sobre la teología 
desde los Andes: J. ESTERMANN (coord.), Teología Andina. El tejido diverso desde 
la fe indígena, tomos I-II, La Paz: ISEAT-Plural 2006. Cf. R.C. TOMICHÁ CHARUPÁ, 
“Humanización, relacionalidad y comunidad: perspectiva indígena”, Revista CLAR, año 
LII (1/2014) 92-98.

6 J. ESTERMANN, Si el Sur fuera el Norte, 2008, p. 85.
7 Accomplir l’Homme, Éd. Grasset, pp. 230 y 258, en: P.T DE CHARDIN, El corazón de la 

materia, p. 15, nota 1. 
8 Aportes de la Conferencia Episcopal de Bolivia a la IV Conferencia del Episcopado 

Latinoamericano, Santo Domingo 1992, La Paz: s/e 1992, cap. 4.1. 
9 M. KEHL, Contempló Dios toda su obra y estaba muy bien. Una teología de la creación, 

Barcelona: Herder 2009, pp. 544-545.

Teilhard y los pueblos indígenas  ·  165



166  ·  

10 C. QUISPE HUANCA, en: Pacha-Jaqi-Runa, Espiritualidades originarias, n. 2, 
Cochabamba: EVD-ILAMIS 2007, pp. 42 y 49.

11 C. QUISPE HUANCA, en: Pachamamampi suma qamasiñani. Convivimos bien con la 
naturaleza, Espiritualidades originarias, n. 5, Cochabamba: EVD-ILAMIS 2009, pp. 57 
y 58.

12 P. TEILHARD DE CHARDIN, Escritos esenciales. Introducción y edición de Ursula King, 
Santander: Sal Terrae 2001, p. 131; en adelante, en el texto: EE. 

13 B.L. MONTOYA UPEGUI, Autobiografía, Bogotá: Congregación de Misioneras de María 
Inmaculada y Santa Catalina de Sena 2008, p. 647. Laura Montoya fue canonizada en 
el Vaticano el 12 de mayo de 2013.

14 Sobre Cristo en los pueblos indígenas, se vea especialmente: CELAM, Teología India. III 
Simposio Latinoamericano de Teología India, vol. III, Guatemala, 23-28 de octubre de 
2006, Bogotá: CELAM 2009.

15 M. PÉREZ, ¿Cómo es Celebrado Cristo en los Pueblos Indígenas de México?, en: 
CELAM, Teología India. III Simposio Latinoamericano de Teología India, pp. 389-394, 
aquí 392.

16 Cf. C. QUISPE HUANCA, en: Pacha-Jaqi-Runa, Espiritualidades originarias, n. 2, p. 42.
17 L.M. ROMERO, Proceso histórico y análisis teológico de los Servidores de la Iglesia 

Católica de las Nacionalidades Indígenas del Ecuador (SICNIE), 1988-2008; inédita, 
Quito 2010, cap. 2.3 final, p. 76. Consúltese también en la red.

166  ·  Roberto TOMICHÁ CHARUPÁ



 ·  167

Rereading Teilhard in a Changing World
Federico BATTISTUTTA

Italia

Translated from the Italian by Damien Isabell

The Cone and the Mandala

The undisputed merit of Teilhard de Chardin is that of having 
attempted to enter into a vital dialogue between Christianity and the 
modern world. Implicitly, he was saying that the presentation of the 
Tradition as unconditioned by temporal influences had to give way in 
reality to a Tradition situation within an historical process, open to pos-
sible and unexpected results. “At the center of my interests – he wrote to 
Leontine Zanta – is the effort to establish and propagate around myself, 
a new religion (a better Christianity, we could say) in which the personal 
God stops being the great Neolithic of the past in order to become the 
soul of the world.”

At this point, Teilhard can speak of a ‘new covenant’ among faith, 
science and culture, thereby reuniting the human knowledge that had 
been isolated into separate units, cut up into small pieces. Part and parcel 
of this confrontation with modernity, there was also an openness to dia-
logue with lay thought such as Marxism in which the ‘principle of hope’ 
went together with a social praxis of liberation.

He went still further. He had in some ways anticipated the para-
digm of gender in theology. In fact, the discovered in the Marian cult the 
need to feminize God (Yahweh) who had been horribly masculinized, 
thereby overcoming a certain “Neolithic paternalism”. Because of his 
thought, we know that Teilhard was isolated and ostracized. Therefore, 
we have good reasons today to rediscover the value of what he has left 
to us as his heritage.



168  ·  

There is above all in Teilhard the intuition of an ascending cosmic 
process toward union with God from where he engages in a vast reflec-
tion and an unrestrained desire to embrace everything. His point of view 
is mystical. The entire cosmic, biological and social becoming is pictures 
by the Frenchy Jesuit as a cone, whose base is constituted of the original, 
elementary matter (‘stuff of the universe’). The successive sections of the 
cone represent the different stages of the evolutionary process, whereas 
the summit is the Omega Point, the highest degree of complexity and 
consciousness toward which the universe is striving in its evolution. 
Elsewhere, Teilhard illustrates the entire evolutionary phenomenon 
looking at the cone from the top down. The Omega Point, the point of 
convergence becomes the center of a series of concentric circles, much 
like the Tibetan mandala, the Hindu yantra, and the rose window of the 
Romanesque and Gothic churches. He adds to this mystical perspective 
a third one of another order. As we know, he places the foundation of 
all his research on evolutionism, accepted as the true and proper myth 
of reference. 

In the long run, time has not been wasted; Today, sixty years after 
his death, we can reread his contribution enriched by a period of sedi-
mentation. The critical reading that follows expresses this project and 
takes into account certain directions that are fundamental for our subse-
quent theological and religious reflection, namely, ecological and animal 
perspectives, followed by post-colonial, pluralistic and epistemological 
perspectives.

2. An ecological perspective

A number of commentators dub Teilhard as a forerunner of a reli-
gious ecological vision. His writings reveal the methodological approach 
of trans-disciplinarity as an epistemological foundation for arriving 
at a conception and communication of a unity vision of the universe. 
Underneath it all was Teilhard” desire to go beyond a dualistic reading of 
reality with all the consequences that derive from it. In his own words: 
“The material of the universe (…) is woven from only one piece.” This 
means that there are not two distinct natures – matter and spirit – but 
only different aspects of one unique reality that has an external compo-
nent that is material and an internal component that is immaterial. The 
structure of the world is, therefore, unitary and continual. Every element 
finds its place within one great chain of being that moves along on an 
upward course. Such a vision has an immediate, practical consequence. 
He does not refuse the saeculum, but stays faithful to the earth and 
accepts life in its fullness.

168  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  169

Teilhard expresses himself in this way: “It seems that there are only 
two attitudes possible for mankind: to love Heaven or to love the Earth. 
Now a third way has been discovered: go toward Heaven through the 
earth. A true communion with God exists through the world”. Elsewhere 
he writes: “In the past, a Christian grew up with the impression that in 
order to reach God, he had to abandon everything. Today we discover 
that one one can save himself outside of the universe and within the 
extension of the Universe”.

However, we can ask if Teilhard’s point of view of man’s role in the 
universe is truly ecological. According to him, the living and intelligent 
matter at a certain point of its evolution becomes hominized, giving place 
to an evolution that is necessarily psychic, irreversible and teleological. 
This is the long event of homo sapiens.

However, up to this point, the passage made by Teilhard seems 
to be a step back from the non-dualistic openness that we explained 
above. In his vision, man re-acquires the central role that he possessed 
in Biblical cosmogony (Gen 1-3), in the Ptolemaic universe and in the 
Vitruvian image of the Renaissance, which are all products of anti-ecolo-
gical anthropology. It is not by chance that in his intensely poetic work, 
Hymn to Matter, he says that man must claim and possess matter for it 
gives in “only to violence.” These words echo those of Francis Bacon, one 
of the fathers of the scientific method that led humanity to a mechanical 
vision of the world. Indeed, according to this English intellectual, nature 
must be enslaved, “put into irons” and “be obliged to serve” making the 
task of man in nature to force “it with torture to reveal its secrets.” What 
a difference between the Hymn of Telhard and the praise of all creation 
of St Francis of Assisi! Where is the fraternity and sorority with the sun, 
moon and other elements? In Telhard, nature becomes matter, a generic 
substance endowed with mass, located in space, on which the technical-
scientific expertise must work.

Furthermore, Teilhard himself had written in 1946 (one year after 
the bombardments of Hiroshima and Nagasaki) some reflections on the 
atomic bomb in which he did not see a nuclear force to be a menace to 
humanity and the planet that risks to fall into a destructive phase. On the 
contrary, for him it was an event that gave rise to the “taste of super-crea-
tion”. “Blinding light”, “unusual splendor”, “a formidable shock” – these 
were the expressions he used to reveal his explicit admiration. He adds: 
“Man has discovered himself to be sacred, not only in his actual forces 
but also in his method that would allow him to dominate all the forces 
that surround him”. Further on, he seems to have affirmed that he would 
not stop to discuss the morality or the justification of such an action (of 
liberating atomic energy in order to produce a bomb). 

Rereadimng Teilhard in a Changing World  ·  169



170  ·  

In all honesty, we cannot follow Teilhard along that kind of route. 
We must choose a completely different way. We wish to recall in this 
regard what Gregory Bateson affirmed, especially in the writings of the 
last period of is life. The idea that accompanies his work is the need to 
not interfere with the intrinsic wisdom of living systems. Here is what he 
wants: that man enter into a non-manipulative relationship with himself 
and with nature so that he comes to accept to be part of a greater pro-
cess that includes the whole living world and inanimate world, in order 
to understand himself as being part of a greater wisdom that must be 
protected from the hypertrophic intellect of man (which the Greeks call 
hybris). Pascal himself said: “The heart has reasons that the reason does 
not understand.”

3. An Animal Perspective

It appears clearly that the vision of Teilhard follows criteria that 
are rigorously hierarchical within the natural world, at whose summit we 
always fin the human being. The image that predominates is that of the 
pyramid. But, as Fritjof Capra has recalled, "the import aspect of stratified 
order in nature is not the transfer of control, but rather the organization 
of the complexity". Within an ecological perspective, the image of the 
pyramid is literally rejected and replaced with that of the tree with all 
its ramifications (or of the rhizome, as G. Deleuze and F. Guattari affirm, 
with its reticular and plural evolution) meaning that we find ourselves 
face to face with a network of processes that present models of multiple 
organization, characterized by complex and non-linear lives, along which 
are propagated signals of information among the various levels, with 
interchange in an ascending and descending direction, creating a system 
of interconnection that is non hierarchical, within which man is located.

This is not enough. Giorgio Agamben, speaking of the place of 
man in the world, has elaborated the concept of anthropological machine 
(referring to the distinction coming from Ancient Greece between bios 
and zoe, the qualified life, present in the superior faculties of man on the 
one hand, and the naked undifferentiated life on the other hand). The 
anthropological machine is that dispositive by which we can verify the 
production of the human by means of the opposition man/animal and 
human/inhuman. Humanity is defined by means of the subtraction and 
exclusion of that which, thought belong to life and to the very life of man, 
is not considered human. Man becomes man by separating himself from 
the animal (an animal lives outside but also inside of him), by affirming 
his superiority over other species and thus has the right to consider other 
animals as objects placed under his own absolute domination (today mer-

170  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  171

chandise for the multinationals in the agroalimentary sector). Using the 
world of Isaac B. Singer, Nobel prize for literature: "In their comparison 
all are nazis; for animals Treblinka continues into eternity."

This is the specism (a term coined in the seventies of last century 
to fit in which such words as racism, sexism or classism that attempt to 
describe the human attitudes that are signed by discrimination toward 
non-human animals). Even the Teilhardian anthropology, in what con-
cerns the relationship of man/animal, seems to follow a specist direction. 
Take for example this affirmation: "The analysis of the sciences and of 
history are much more often exact; but they remove absolutely nothing 
of the divine omnipotence nor the spirituality of the soul, nor the super-
natural character of christianity, nor the superiority of man over animals." 
We ask ourselves: why continue to affirm the superiority of man over 
the other animals and not consider them instead as beings created to 
live with us, in relationship, sharing the same earth, the flow of life and 
in the end death? Even in this case we begin to hear today new signs of 
openness in a animalist and antispecist direction, found in contemporary 
theology debat. It is not by chance that they speak of animal theology. 
Eugen Drewermann, for example, states that “it is not longer possible to 
reject the idea that there is one vital current that has made possible and 
continues to develop us as human beings", for life is nothing "if not a 
gigantic eternal exchange, without an end." From this point of view and 
others like it, how can we not be sensitive to the dominion that today, in 
the globalized world, extends its methods of control and administration 
over the whole of life: human populations, above all, but also animal non-
human species, seeds and agriculture, entire ecosystems an even over the 
earth and the space.

4. Post-colonial perspective

Many persons believe that in many ways Teilhard de Chardin was a 
prophetic figure, but at the same time we have to admit that he was also 
a man of his epoch. He wish fundamentally a European of the first half of 
the twentieth century. A French citizen (when French was still a colonial 
power, an official of the Legion of Honor and, above all, a scientist who 
was strongly signed by an evolutionary way of thinking.

If it is true that, before reaching the Omega Point, cosmic evolu-
tion will develop for “many millions of years” (as he said in The Human 
Phenomenon), et therefore will be developing something totally new, it 
is also true that the judgement on the part of Teilhard concerning the 
present phase of the noosphere (la sphere of thought, the network that 

Rereadimng Teilhard in a Changing World  ·  171



172  ·  

is always more complex that englobes the earth, produced by the interac-
tion among human beings) turns out to be a westernizing judgement of 
the planet. The enthusiasm for progress and, in particular, for progresses 
in the sector of science, technology and world, reveal an implicit exa-
ggerated consideration of the West and its history that is presented as 
progress tout court for the human race.

Now with the distance of some years, that model has been critici-
zed in the light of post-colonial studies especially in the last ten years. 
This has happened because of the failure of universalizing models of 
reference placed in the’ center of critical research that are the results 
of the confrontation between cultures in relationships of subordination. 
This has been proven to be a Eurocentric position. According to some 
post-colonial authors, all humanisms – despite their intention - have 
been imperialist, for they spoke for the interests of a class, of sex, of a 
race and of a genome. In this regard, the new humanism foreseen by 
Teilhard (oriented, however, toward ‘a cosmic beyond – the human futu-
re’) is based on a model of civilization born in Europe that reflects the 
presuppositions stemming from that context. In reality, it is a historical 
construction and as such is contingent and variable and certainly not uni-
versal. Even more: given the global crisis at hand, it is no longer possible 
to identify the Omega Point with the destiny of the West, otherwise the 
Omega Point would become a point of exhaustion and of involution, just 
as it is described by the American author Don DeLillo in his novel called 
precisely Omega Point.

5. A pluralistic perspective

As a corollary to the Eurocentrism, we can add as well the 
Christiancentrism of Teilhard. Teilhard, according to the souvenir of Henri 
de Lubac, appeared to be an authentic religious, a fervent believer and a 
true son of the Catholic church within which he wanted to remain until 
the end of his life. As a matter of fact, the ascending evolutionary move-
ment described by him (cosmogenesis, biogenesis, psychogenesis) finds 
its summit in Christogenesis.

With the appearance of man, evolution stops from being passively 
undergone, reaching the phase of autoevolution and, eventually, this 
arrives at its goal with the apparition of Christ. He becomes there the 
center of evolution and also its end, the Omega Point. The incarnate 
Logos, who had been until now the invisible motor of evolution, now 
manifests himself in a visible form on the evolutionary axis. Christ, accor-
ding to Teilhard, becomes the guide, the fulfillment and the perfection 

172  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  173

of everything. With the event of the incarnation, we have the full divine 
immersion within matter and from this center comes the plan of the 
whole evolutionary process.	 The incarnation promotes in this way the 
christification of the whole cosmos. 

In this passage (of his writings) we read about the profound enga-
gement of Teilhard to renew christianity, by putting it in a direct relation-
ship with the contemporary world and opening it up at the at the same 
time to unforeseen possibilities. But what can this discourse about chris-
tification of the cosmos have to say today to a world in which religious 
pluralism and interreligious dialogue have become obligatory?

In a letter (to François-Albert Viallet, who had been for a long 
time a privileged dialogue partner before becoming a buddhist monk), 
Teilhard wrote that we are leaving an age of religions and are entering 
into the age of the religion. The idea of a confluence of religious tradi-
tions into one alone is the consequence of the conviction of a progres-
sive process of unification of the noosphere. The question is whether or 
not this confluence will be the result which will lead to a super-religion 
that will absorb and annihilate the others. Is this the logical evolution of 
the Christian substance? Or is it not a longed for development of “post- 
religional” ( J.M. Vigil), that recognizes that all religions are human cons-
tructions with a foreseeable future in which are found both a beginning 
moment as well as a concluding moment, a dawn and a sunset. This does 
not mean the death of spirituality that constitutes the deep level of the 
relationship of man with the mystery of life and of death, but rather the 
end of religion understood as institution, as a historical product; having 
done its job, it can leave. 

Teilhard is said to have affirmed that the difference between today 
and 10.000 years from now with will be like the difference between a 
monkey and a man. If we want to draw out from this phrase its prophetic 
power – or that cited at the beginning of this article in which the Jesuit 
explicitly speaks of his desire to propagate a new religion in the world – 
it is possible to do a reading in the direction of a post-religious paradigm, 
as an adequate expression to describe the socio-cultural transformation of 
great depth and proportion in which the multiplicity of languages weave 
together and criss-cross the society. 

6. An Epistemological Perspective

We have already discovered a problematic aspect underlying the 
whole vision of Teilhard is the form and foundation that he attributes 
to evolution. For it is not an hypothesis, a theory or a system. He writes 

Rereadimng Teilhard in a Changing World  ·  173



174  ·  

in The Human Phenomenon : “Much more: [it is] a general condition to 
which all theories, hypotheses and systems must submit and satisfy in 
order to be intelligible and true.” This manner of interpreting evolution 
requires deeper attention.

Evolution does not appear here as data elaborated by knowledge, 
as one among many ways of perceiving reality: idea rerum, ens rationis, a 
conceptual construction by means of reason and language and something 
that does not exist outside of the human mind. (‘”Everything that is said is 
said by someone”, H. Maturana and F. Varela”), one modality to map out 
a vast and unknown territory (to use a favored image of Bateson), but is 
accepted sic et simpliciter as a dogmatic principle, as an absolute truth. 
Thereby, science and religion support one another and one explains and 
justifies the other.

Where does this kind of vision lead? Raimon Panikkar denounced 
evolution as a further form of cultural colonialism, as the result of the 
Western fixation to classify everything, which, in order to not give rise 
to a vicious circle, it has never dreamed of classifying (and therefore 
calling into question) the very criterion of classification. Here is how 
Panikkar explains it: “Evolutionary thought – I underline the fact that 
the thought and not a simple evolutionism of the species – leads us to a 
cultural monomorphism in grand style, being even cosmic, as Teilhard de 
Chardin holds. Humanity would be moving along together, in the same 
direction. Of course, there are meanderings and spaces of ‘cultural’ liberty 
but the Omega Point, as the polar start (or that of the Magi), would be 
visible on the horizon for everyone (...) Therefore, a blind alley within 
the dominant culture is insurmountable. If you believe that it is the only 
true cosmology, then there is no need to deceive oneself about cultural 
interfecondation.”

There is more: can it still be proposed that evolutionary thought is 
something indisputable in the light of the reconsideration, today in move-
ment, of the criteria of certitude and objectivity assigned to the sciences? 
The mutation of the status of knowledge, both scientific and religious, 
seem to go in another direction from those proposed by Teilhard: it invi-
tes to a voyage, to research, it opens to a plurality of visions, it refines 
(our sensitivity for differences and reinforces our capacity to tolerate 
what is immeasurable)” ( J-F Lyotard). We are truly opening up to a reli-
gious knowledge in its very essence (the original mythos, that which the 
first human community began to talk about). Profoundly renewed of 
its epistemological prejudices, it can develop a narrative knowledge, a 
discreet faith that is humble – without dogmas, without truths, without 
doctrines – that recognizes itself to be incapable of exhausting the infinite 
course of the world that is homing and about which it is speaking. 

174  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  175

7. Evolution and Elastic Time

One of the fundamental Teilhardian categories finds expression in 
the affirmation of the temporal dimension of the cosmos, in the convic-
tion that time is constitutive of the universe and, consequently, that the 
cosmos is dynamic and evolutionary in irreversible way. Time becomes 
thus an essential coordinate in order to describe all living presences of 
the cosmos.

For Teilhard it is a progressive time, signed, as we have seen, by 
the kairological event of the incarnation. The temporal and evolutionary 
dimension possesses, much like a arrow shot upward, only one direction. 
This is the characteristic that distinguishes the expression of tempora-
lity of Western thought. But this is not the only way of perceiving and 
conceiving the flow of events. Against such a vision we can oppose the 
presence of temporal pluralism. The temporal pluralism is based on the 
idea that there can exist different modes of living time, with different 
shifts and rhythms that multiply, fold, curve, shatter the flow of events, of 
the states of the soul, and even civilizations themselves. These are some 
of the richest acquisitions to which the West has arrived in modern and 
contemporary critical thought. We think in particular of Walter Benjamin 
and Ernst Bloch. 

Benjamin, instead of accepting the idea of history as linear time, 
empty and homogenous, proposes another, that of history formed by a 
loom of different times that are not necessarily tending toward progress, 
but which can represent creative processes that deviate with respect to 
the historical-evolutionary continuum, capable of breaking it and inte-
rrupting it. Benjamin writes in the Theses on Philosophy of History: “The 
conception of a progress of the human race in history is inseparable from 
that of a process of history itself as a journey of homogenous and empty 
time. The criticism of the idea of this process must be the basis of the cri-
ticism of the idea of progress as such.” Past and future must flow one into 
the other, freely, and by the interaction between the two, there can emer-
ge that multiform matter on which uses the capacity, completely human, 
of thinking and projecting, in the present, individual and collective life.

Bloch goes even further. He describes time as an elastic structure 
which is composed of historical matter. The rhythm and temporal passa-
ges on which events flow – found for example in the world of economy, 
art and technology of different civilizations – must be represented by 
means of a temporal multiplicity, for we can discover within the past’s 
numerous openings and escape routes, some of which are still unexplo-
red but are full of future. Bloch introduced in this question the concept 

Rereadimng Teilhard in a Changing World  ·  175



176  ·  

of “asynchronicity”: events of the past that are not definitively buried but 
can lie sleeping awaiting to be awoken. These are the seeds that bear the 
future, which did not have, in the period in which they were born, the 
opportunity to develop their potential but which await de become recog-
nized and saved and are always disposed to mature.

There is more. Within this discourse, Bloch introduces also the 
distinction between futurum and adventus. Just as the case of the past, 
so also the future is pregnant of different possibilities. On the one hand, 
there are those innovations that are nothing other than the mere declen-
sion in a future time of what is and of what has always been; here the 
future is the prolongation of the present and the past. It is futurum: it 
is, just to be clear, the future of futurologists and technocrats of progress 
and of innovations at whatever cost. It is not that which interests us. But 
if in the past one can express a nostalgia for the future, this awaits the 
occasion to concretize and free oneself from the weight of past time and 
from the memory of ‘always the same’. Here it is question of the answer 
that time offers to waiting and to hope of a different way of understan-
ding life and the relationships among the living. Therefore, when the 
facts meet up with these expectations and hopes (and we are capable 
of recognizing them and expressing them) the future that is announced 
is not futurum but adventus. It happens, it comes to us (venit ad nos) 
bringing with it something new. It is plural time. It is our task to learn 
to discern and work with it, among possibility that are offered, a latent 
fecundity that can transform life.

8. History and Paradoxes

Rousseau affirmed, replying to those who criticized his ideas con-
sidered as not having a structure: “I would rather be a man of paradoxes 
than a man of prejudices”. We also want to conclude with a proposition 
of a paradox for our times. Within the plurality of temporary shifts, about 
which we have spoken, we like to think that today, a spark of adventus is 
guarded among the populations that are on the margin of historical pro-
gress, but are founded on the non-competitiveness among human beings 
and on the cooperation with other living forms that all share the global 
life of the Earth. A great and indispensable contribution is made to this by 
the spirituality and indigenous theologies. Or we can say that these seeds 
of adventus can lie hidden among civilizations that have disappeared, 
annihilated in the name of modernity. Mary Daly, a post-christian feminist 
theologian, has spoken about this as an “archaic future”, referring to the 
epoch of the matrifocal societies and of the cult of the goddess – from the 
high paleolithic age it passed into the neolithic and reached the Bronze 

176  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  177

age – in which flourished peaceful communities, founded on a substantial 
social equality. For her part, Ched Myers, a North American radical theolo-
gian, speaks of a “primitive future”, holding that in the Bible it is possible 
to read a criticism of the civilization in terms of a pathological regression 
rather than of progress in knowledge [consciousness?] and of human 
history (with the neolithic domestication of plants and animals came the 
domestication of human beings and then their intrinsic pauperisation).

These thoughts, when regarded closely, are not very paradoxical. 
Around two thousand years ago, in a isolated province of the Roman 
empire, certain words that were considered subversive and anarchical 
were circulating, speaking of love for one’s neighbor, of peace and of 
freedom. The one who had pronounced them was quickly put to death, in 
a way that was considered the most humiliating. Historians of the regime 
dedicated few lines to this personage; the were convinced that it was not 
useful to do deeper research (there were even those who contorted his 
name when speaking of him). At the time no one could have thought that 
those words would have spread into time and space. The thing, as we 
know, developed differently. We are sure to not make a mistake in saying 
that today the spark of adventus (that which Teilhard would have called 
‘Christic function”) we can still find – in Teilhard and beyond Teilhard – in 
the populations and the civilizations that by their very presence witness 
to the hope of another possible world, very different from the crazy race 
of the global megamachine.

Rereadimng Teilhard in a Changing World  ·  177



178  ·  



 ·  179

In-avanti

Rileggere Teilhard in un mondo che cambia
Federico BATTISTUTTA

Italia

1. Il cono e il mandala

Un merito indiscusso di Teilhard de Chardin è quello di aver prova-
to a instaurare un dialogo vitale tra il cristianesimo e il mondo moderno, 
con il riconoscimento implicito che ciò che si vuole presentare come una 
tradizione posta fuori dalle coordinate temporali, in realtà si trova inscritta 
dentro una processualità storica, aperta a possibili esiti inediti. «A domina-
re i miei interessi – scriveva a Léontine Zanta – è lo sforzo di stabilire, e 
di diffondere intorno a me, una nuova religione (chiamiamola un migliore 
cristianesimo, se volete) in cui il Dio personale cessa di essere il grande 
proprietario neolitico di una volta per diventare l’anima del mondo». 

Già con Teilhard si può parlare di una “nuova alleanza” tra fede, 
scienza e cultura, ricomponendo un sapere umano parcellizzato, scisso, 
in frantumi. Sempre all’interno di questo confronto con la modernità vi 
è stata anche un’apertura al dialogo con il pensiero laico, ad esempio 
con il marxismo, secondo una prospettiva in cui il “principio speranza” 
si coniuga con una prassi sociale di liberazione. Non solo: egli ha, per 
certi versi, anticipato il paradigma di genere in teologia; infatti nel culto 
mariano vedeva il bisogno di «femminizzare un Dio (Jahwé) orribilmente 
mascolinizzato, superando un certo ‘paternalismo neolitico’». Per tutto ciò, 
lo sappiamo, Teilhard subì isolamento e ostracismo. Ci sono dunque ampi 
motivi per apprezzare ciò che ci ha lasciato in eredità.

Vi è innanzitutto in Teilhard l’intuizione di un processo cosmi-
co ascendente verso l’unità di Dio e, a partire da ciò, vi è un pensare 
in grande, un incontenibile desiderio di abbracciare tutto. E’ un punto 
d’osservazione mistico. L’intero divenire cosmico, biologico e sociale 
viene raffigurato dal gesuita francese come un cono, in cui la base è 
costituita dalla materia elementare originaria (la “Stoffa dell’Universo”), 



180  ·  

le sezioni successive rappresentano la varie fasi dei processi evolutivi, 
mentre il vertice è il Punto Omega, il più alto livello di complessità e di 
coscienza verso cui l'universo tende nella sua evoluzione. In altre pagine 
Teilhard illustra l’intero fenomeno evolutivo ricorrendo a un altro schema, 
come se il cono questa volta venisse visto dall’alto. Il Punto Omega, il 
punto di convergenza, diviene il centro di una serie di centri concentrici, 
come i mandala tibetani, lo yantra hindu o i rosoni delle chiese roma-
niche o gotiche. A questa prospettiva mistica se ne aggiunge un’altra, 
di diversa natura. Egli, come è noto, pone a fondamento di tutta la sua 
ricerca l’evoluzionismo, assunto come vero e proprio mito di riferimento. 

Ma il tempo non trascorre invano. Oggi, a sessant’anni dalla sua 
morte, possiamo rileggerne la sua testimonianza arricchiti da quanto il 
tempo ha sedimentato. La lettura critica che segue si situa in questa pros-
pettiva, lungo alcune direttrici considerate fondamentali per un discorso 
teologico e religioso a venire: prospettiva ecologica, animalista, post-
coloniale, pluralista ed epistemologica.

2. Prospettiva ecologica

Diversi commentatori considerano Teilhard come l’anticipatore di 
una visione religiosa ecologica. In lui è rinvenibile l’approccio metodolo-
gico della transdisciplinarietà come base epistemologica per il concepi-
mento e la comunicazione di una visione unitaria dell’universo. Alla base 
vi è il desiderio da parte di Teilhard di oltrepassare una lettura dualistica 
della realtà, con tutte le conseguenze che ne derivano. Per adoperare le 
sue parole «la Stoffa dell’Universo (…) è tessuta d’un solo pezzo». Vale a 
dire non vi sono due distinte nature – la materia e lo spirito –, ma due 
aspetti differenti di un’unica realtà, la quale possiede una componente 
esterna, materiale e una interna, immateriale. La struttura del mondo è 
pertanto unitaria e continua: ogni elemento trova la sua collocazione 
dentro un’unica grande catena dell’essere che procede lungo una via 
ascendente.

Tale visione ha una conseguenza pratica immediata: non il rifiuto 
del saeculum, bensì la fedeltà alla terra e l’accettazione della vita nella 
sua pienezza. Scrive Teilhard: «Sembrava che esistessero solo due atti-
tudini possibili per l'uomo: amare il Cielo o amare la Terra. Ecco che si 
scopre una terza via: andare verso il Cielo attraverso la Terra. Esiste una 
vera Comunione con Dio per mezzo del Mondo». E ancora: «In passato il 
cristiano veniva cresciuto nell'impressione che per raggiungere Dio occo-
rreva lasciare tutto. Oggi scopre che non può salvarsi se non attraverso 
l'Universo e nel prolungamento dell'Universo».

180  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  181

Ma, nella prospettiva di Teilhard, il posto dell’uomo risponde 
davvero a una visione ecologica? Secondo il nostro, la materia vivente 
e intelligente, a un determinato stadio del suo sviluppo si è ominizzata, 
dando luogo a un’evoluzione biopsichica inarrestabile, irreversibile, teleo-
logica. E’ la lunga vicenda di homo sapiens. 

Ma a questo punto il passaggio compiuto da Teilhard pare arre-
trare rispetto all’apertura non-dualista sopra delineata. Nella sua visione 
l’uomo riacquista quella posizione centrale che già possedeva nella cos-
mogonia biblica (cfr. Genesi 1-3), nell’universo tolemaico e nell’immagine 
vitruviana del Rinascimento, che sono tutte il prodotto di antropologie 
marcatamente antiecologiche. Non a caso in quell’opera intensamente 
poetica che è l’Inno alla materia si dice che l’uomo deve incatenare e 
possedere la materia, poiché essa cede «solo alla violenza». Tali parole 
ricordano quelle di Francis Bacon, uno dei padri di quel metodo scienti-
fico che ha condotto l’umanità a una visione meccanicistica del mondo. 
Infatti, secondo il pensatore inglese la natura va resa schiava, «messa 
in ceppi», «costretta a servire», in quanto il compito dell’uomo verso la 
natura dev’essere quello di «strapparle con la tortura i suoi segreti». Del 
resto quale differenza tra l’Inno teilhardiano e la lode alle creature di 
Francesco d’Assisi! Dov’è la fraternità e la sororità con il sole, la luna e 
gli altri elementi? In Teilhard la natura diviene materia, sostanza generica 
fornita di massa, collocata nello spazio, della quale si deve occupare il 
sapere tecnico-scientifico.

Del resto lo stesso Teilhard aveva scritto nel 1946 (un anno dopo i 
bombardamenti di Hiroshima e Nagasaki!) alcune riflessioni sulla bomba 
atomica, in cui considerava la forza nucleare non una minaccia per 
l’umanità e il pianeta, con il rischio di precipitare in una fase distruttiva 
e decreante, bensì come un evento che suscita «il gusto della supercrea-
zione». «Luce abbagliante», «splendore inconsueto», «scuotimento formida-
bile»: sono alcune delle espressioni adoperate che rivelano tutte un espli-
cito apprezzamento. E ancora: «L’uomo si è scoperto sacro, non soltanto 
nella sua forza presente, ma in un metodo che gli avrebbe permesso di 
dominare tutte le forze intorno a lui». E poco oltre, nel medesimo scritto, 
avrebbe anche affermato che non si sarebbe soffermato a discutere o 
giustificare la moralità di un simile atto (liberare l’energia atomica per 
produrre la bomba).

Francamente, non possiamo seguire Teilhard lungo tale strada. Ne 
va imboccata un’altra, ben differente. Piace ricordare a questo proposito 
quanto sosteneva Gregory Bateson, soprattutto negli scritti dell’ultimo 
periodo della sua vita. L’idea che attraversa il lavoro di Bateson riguar-
da proprio la necessità di non interferire con la saggezza intrinseca dei 

In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia  ·  181



182  ·  

sistemi viventi. Questo è il punto: entrare in un rapporto non manipola-
torio dell’uomo con sé stesso e con la natura, fino ad accettare di essere 
parte di un processo più ampio che include l’intero mondo vivente e 
il mondo inanimato originario, per riconoscerci come parte di una più 
vasta saggezza che deve essere protetta dalla stessa ipertrofia conoscitiva 
dell’uomo (ciò che i greci chiamavano hýbris). Con Pascal, «il cuore ha le 
sue ragioni, che la ragione non conosce».

3. Prospettiva animalista

Appare chiaro che la visione di Teilhard segue criteri rigorosa-
mente gerarchici all’interno del mondo naturale, al cui vertice troviamo 
sempre l’essere umano. L’immagine che predomina è quella della pira-
mide. Ma, come ha ricordato anche Fritjof Capra, «l’aspetto importante 
dell’ordine stratificato in natura non è il trasferimento di controllo, ma 
piuttosto l’organizzazione della complessità». In una prospettiva ecologica 
l’immagine della piramide va letteralmente ribaltata e sostituita con quella 
dell’albero con tutte le sue ramificazioni (o del rizoma, come affermano 
G. Deleuze e F. Guattari, con il suo andamento reticolare e plurale), nel 
senso che ci troviamo dinanzi a reti di processi che presentano modelli 
di organizzazione plurimi, caratterizzati da vie complesse e non-lineari, 
lungo le quali si propagano segnali di informazione fra i vari livelli, con 
scambi in senso ascendente e discendente, creando un sistema di inter-
connessione non gerarchico, al cui interno va collocato l’uomo.

Non basta. Giorgio Agamben, a proposito del posto dell’uomo 
nel mondo, ha elaborato il concetto di macchina antropologica (con un 
rimando alla distinzione - risalente all’antica Grecia - tra bìos e zoè: la vita 
qualificata, presente nelle facoltà superiori dell’uomo, da una parte, e la 
nuda vita indifferenziata, dall’altra). La macchina antropologica è quel 
dispositivo in base al quale si verifica la produzione dell’umano attraverso 
l’opposizione uomo/animale e umano/inumano. L’umanità viene definita 
attraverso la sottrazione e l’esclusione di ciò che, pure appartenendo 
alla vita, e alla vita stessa dell’uomo, non è reputato umano. L’uomo fa 
l’uomo separandosi dall’animale (un animale che risiede fuori, ma anche 
dentro di sé), affermando la sua superiorità sulle altre specie animali e 
quindi il diritto di considerare gli altri animali come oggetti posti sotto 
il proprio dominio assoluto (oggi merce per le multinazionali del settore 
agroalimentare). Con le parole di Isaac B. Singer, premio Nobel per la 
letteratura: «Nei loro confronti tutti sono nazisti; per gli animali Treblinka 
dura in eterno».

E’ lo specismo (termine coniato negli anni Settanta del secolo 
scorso, per calco su parole quali razzismo, sessismo o classismo, con 

182  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  183

l'intento di descrivere gli atteggiamenti umani contrassegnati da una 
discriminazione verso gli animali non umani). E anche l’antropologia 
teilhardiana, nel rapporto uomo/animale, sembra seguire l’indirizzo 
specista. Come in questa affermazione: «Le analisi della Scienza e della 
Storia sono molto spesso esatte; ma non tolgono assolutamente nien-
te all'onnipotenza divina, né alla spiritualità dell'anima, né al carattere 
soprannaturale del Cristianesimo, né alla superiorità dell'Uomo sugli 
animali». Domandiamoci: perché continuare ad affermare la superiorità 
dell’uomo sugli altri animali e non considerarli invece come esseri creati 
per vivere insieme a noi, in relazione, dividendo la medesima terra, lo 
scorrere della vita e infine la morte? Pure in questo caso possiamo ascol-
tare oggi nuovi segnali di apertura, in direzione animalista e antispecista, 
presenti nel dibattito teologico contemporaneo. Non a caso si parla di 
teologia animale. Eugen Drewermann, ad esempio, afferma che «non è 
più possibile respingere l’idea che sia un unico flusso vitale quello che 
ha reso possibile e che continua a svilupparci come esseri umani», poiché 
la vita altro non è «se non uno scambio eterno, gigantesco, senza fine». 
E, a partire da simili considerazioni, non essere insensibili al dominio 
che oggi, nel mondo globalizzato, estende i suoi apparati di controllo e 
amministrazione nei confronti della vita presa nella sua totalità: popola-
zioni umane, innanzitutto, ma anche specie animali non umane, sementi 
e colture, interi ecosistemi, fino alla stessa Terra e allo spazio. 

4. Prospettiva post-coloniale

Come affermano in molti, sotto diversi aspetti Teilhard de Chardin 
è una figura profetica, ma si deve ammettere che è stato anche un 
uomo del suo tempo. Fu fino in fondo un europeo della prima metà del 
Ventesimo secolo. Un cittadino francese (quando la Francia era ancora 
una potenza coloniale), un ufficiale della Legion d’Onore e, soprattutto, 
uno scienziato fortemente segnato dal pensiero evoluzionista. 

Se è vero che, prima di raggiungere il Punto Omega, l’evoluzione 
cosmica si svilupperà per «diversi milioni di anni» (così, nel Fenomeno 
umano), e quindi sviluppando uno scenario completamente inedito, è 
vero pure che l’apprezzamento da parte di Teilhard della fase presente 
della noosfera (la sfera del pensiero, la rete, sempre più complessa che 
avvolge la Terra, prodotta dall’interazione fra gli esseri umani) finis-
ce per essere un apprezzamento dell’occidentalizzazione del pianeta. 
L’entusiasmo per il progresso e, in particolare, per i progressi nei settori 
della scienza, della tecnica e del lavoro, rivelano un’implicita considera-
zione sovradimensionata nei confronti dell’Occidente e della sua storia, 
presentata come progresso tout court per il genere umano. 

In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia  ·  183



184  ·  

Ora, a distanza di anni, tale modello, riconsiderato anche alla luce 
degli studi post-coloniali nati negli ultimi decenni – i quali prendono le 
mosse dal crollo dei modelli di riferimento universalistici e pongono al 
centro dell’indagine critica i risultati del confronto tra culture in relazione 
di subordinazione – si rivela come una costruzione dai tratti eurocentrici. 
Per diversi autori post-coloniali tutti gli umanesimi – nonostante le loro 
intenzioni – sono stati imperialisti, poiché hanno parlato negli interessi 
di una classe, un sesso, una razza, un genoma. In questo senso il nuovo 
umanesimo prospettato da Teilhard (pur rivolto verso «un avvenire cos-
mico ultra-umano») risulta plasmato su un modello di civilizzazione sorto 
in Europa che risente delle presupposizioni sorte da quel contesto. Di 
fatto è un costrutto storico, come tale contingente e variabile, tutt’altro 
che universale. Non solo: con la crisi globale in corso non è più possibile 
fare coincidere il destino dell’Occidente con il Punto Omega, altrimenti 
quest’ultimo diverrebbe quel punto di esaurimento e di involuzione, così 
come lo descrive lo scrittore statunitense Don DeLillo nel romanzo che 
s’intitola proprio Punto Omega.

5. Prospettiva pluralista

Come corollario all’eurocentrismo va considerato il cristanocentris-
mo teilhardiano. Teilhard, nel ricordo di Henri de Lubac, appare come 
un autentico religioso, un fervido credente e un vero figlio della Chiesa 
Cattolica, entro la quale volle restare sino all'ultimo giorno della sua vita. 
Infatti il movimento evolutivo ascendente da lui descritto (cosmogenesi, 
biogenesi, psicogenesi) trova completamento con la Cristogenesi. 

Con la comparsa dell’uomo l’evoluzione cessa di essere passiva-
mente subita, raggiungendo la fase di autoevoluzione e, a sua volta, ques-
ta perviene all’apice con l’apparizione di Cristo. Egli diviene così il centro 
dell’evoluzione e anche il suo fine, il Punto Omega. Il Logos incarnato, 
che era stato fino ad allora il motore invisibile dell’evoluzione, a questo 
punto si manifesta in forma visibile sull’asse evolutivo. Cristo, secondo 
Teilhard, diviene la guida, il completamento e il perfezionamento di ogni 
cosa. Con l’avvenimento dell’incarnazione abbiamo la piena immersione 
divina dentro la materia e dal centro di essa avviene la pianificazione 
dell’intero processo evolutivo. L’incarnazione promuove in questo modo 
la cristificazione di tutto il cosmo. 

In questo passaggio leggiamo l’impegno profondo da parte di 
Teilhard volto a rinnovare il cristianesimo, ponendolo in relazione diretta 
con il mondo contemporaneo, aprendolo al contempo a possibilità ine-
dite. Ma il discorso su una cristificazione del cosmo cosa può dire oggi 

184  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  185

a un mondo in cui il pluralismo religioso e il dialogo interreligioso si 
presentano come passaggi inevitabili? 

Nel corso di una lettera (a François-Albert Viallet, che fu a lungo 
un interlocutore privilegiato, prima di divenire un monaco buddhista) 
Teilhard scrisse che noi stiamo uscendo dall’età delle religioni per entrare 
nell’età della religione. L’idea di una confluenza delle tradizioni religiose 
in una sola è la conseguenza della convinzione di un progressivo pro-
cesso di unificazione della noosfera. La questione è se questa confluenza 
sarà l’esito che condurrà a una super-religione che assorbirà, fagociterà e 
annienterà le altre. Logica evoluzione della sostanza cristiana? O, piuttos-
to, non è auspicabile uno sviluppo “post-religionale” ( J.M. Vigil), vale 
a dire il riconoscimento che tutte le religioni sono costruzioni umane, 
all’interno di un divenire che prevede, nel corso della loro manifestazio-
ne, tanto un momento iniziale quanto uno conclusivo; tanto un’alba che 
un tramonto. Questo non significherà la morte della spiritualità, che cos-
tituisce il livello profondo della relazione dell’uomo con il mistero della 
vita e della morte, ma la fine della religione intesa come istituzione, come 
prodotto storico, come un’interfaccia che, dopo aver funzionato per molti 
secoli, a un certo punto, avendo esaurito il suo ruolo, prende congedo.

A Teilhard è attribuita la frase secondo cui fra la religione di oggi 
e quella dell’anno 10.000 vi sarà una differenza simile a quella che esis-
te fra la scimmia e l’uomo. Volendo spingere fino in fondo la valenza 
profetica di una simile affermazione - o quella già riportata all’inizio del 
presente scritto, in cui il gesuita parla esplicitamente di un desiderio 
di diffondere una nuova religione nel mondo – è possibile una lettura 
proprio in direzione di un paradigma post-religionale, come espressione 
adeguata a descrivere una trasformazione socio-culturale di grande pro-
fondità e dimensione, in cui una molteplicità di linguaggi, intrecciandosi, 
attraversano e percorrono la società.

6. Prospettiva epistemologica

Si sarà già capito che un aspetto problematico al fondo dell’intera 
visione di Teilhard riguarda proprio la forma e la funzione attribuite 
all’evoluzione. Per lui non si tratta di un’ipotesi, una teoria o un sistema. 
Scrive nel Fenomeno umano: «Molto di più: una condizione generale alla 
quale devono piegarsi e soddisfare ormai, per essere intellegibili e vere, 
tutte le teorie, tutte le ipotesi, tutti i sistemi». Questo modo di interpretare 
l’evoluzione merita uno sguardo approfondito. 

L’evoluzione non appare qui come un dato elaborato dalla conos-
cenza, uno dei tanti modi di percepire la realtà: idea rerum, ens rationis, 

In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia  ·  185



186  ·  

una costruzione concettuale per mezzo della ragione e del linguaggio di 
qualcosa che non esiste al di fuori della mente umana («Tutto ciò che 
è detto è detto da qualcuno», H. Maturana e F. Varela), una modalità di 
mappare un territorio vasto e sconosciuto (per usare un’immagine cara a 
Bateson), ma viene assunta sic et simpliciter come principio dogmatico, 
come verità assoluta. La scienza e la religione così si puntellano e si sos-
tengono a vicenda. L’una spiega e giustifica l’altra. 

Verso quale esito conduce una visione del genere? Raimon Panikkar 
denunciava l’evoluzione come un’ulteriore forma di colonialismo cultura-
le, come il risultato della fissazione classificatoria dell’Occidente, il quale, 
per non dare origine a un circolo vizioso, non ha mai pensato di classifi-
care (e quindi mettere in discussione) proprio il criterio di classificazione. 
Riportiamo le parole di Panikkar: «Il pensiero evoluzionista – sottolineo il 
pensiero e non un semplice evoluzionismo della specie – ci conduce a un 
monomorfismo culturale in grande stile, persino cosmico, alla Teilhard de 
Chardin. L’umanità procederebbe, nel suo insieme, in una stessa direzio-
ne. Ci sono, certo, dei meandri e degli spazi di libertà “culturali”, ma il 
punto omega, come la stella polare (o quella dei magi), sarebbe visibile 
all’orizzonte per tutti. (…) Insomma, il vicolo cieco, all’interno della cul-
tura dominante, è insormontabile. Se si crede che sia la sola cosmologia 
vera, allora non bisogna illudersi sulla interfecondazione culturale». 

Non solo: è ancora proponibile il pensiero evoluzionista come 
qualcosa di indiscutibile alla luce della riconsiderazione, oggi in atto, dei 
criteri di certezza e oggettività assegnabili alle scienze? Il mutamento di 
statuto del sapere, sia scientifico che religioso, sembra andare in altre 
direzioni rispetto a quella a cui si è ispirato Teilhard: invita al viaggio e 
alla ricerca, apre alla pluralità di visioni, raffina «la nostra sensibilità per 
le differenze e rafforza la nostra capacità di tollerare l’incommensurabile» 
( J.-F. Lyotard). Ci stiamo davvero aprendo verso un sapere religioso ripor-
tato alla sua essenza (il mythos originario, quello che le prime comunità 
umane hanno iniziato a raccontare), profondamente rinnovato quanto ai 
riferimenti epistemologici: un sapere narrativo, una fede discreta, umile 
- senza dogmi, senza verità, senza dottrine - che riconosce di non poter 
pretendere di esaurire l’infinita portata del mondo che si sta esperendo 
e di cui si sta parlando.

7. Evoluzione e tempo elastico

Una delle categorie teilhardiane fondamentali si esprime 
nell’affermazione della dimensione temporale del cosmo, nella convin-
zione che il tempo è costitutivo dell’universo e, di conseguenza, che il 

186  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  187

cosmo è dinamico ed evolutivo in modo irreversibile. Il tempo diventa 
così una coordinata essenziale per descrivere qualsiasi presenza vivente 
nel cosmo. 

Quello di Teilhard è un tempo progressivo, segnato, come abbiamo 
visto, dall’evento kairologico dell’incarnazione. La dimensione temporale 
ed evolutiva possiede, come una freccia scoccata, una sola direzione. 
Questo è un tratto che contraddistingue l’espressione della temporalità 
di gran parte del pensiero occidentale. Ma questo non è l’unico modo 
di percepire e concepire lo scorrere degli eventi. A tale visione si può 
opporre quella della presenza di un pluralismo temporale.

Il pluralismo temporale poggia sull’idea che possano esistere modi 
differenti di vivere il tempo, con scansioni e ritmi diversi che moltiplica-
no, piegano, curvano, frantumano il succedersi degli avvenimenti, degli 
stati d’animo, finanche delle stesse civiltà. Queste sono alcune delle 
acquisizioni più feconde a cui, in Occidente, è giunto il pensiero critico 
moderno e contemporaneo. Nello specifico, ci riferiamo a due autori, 
Walter Benjamin ed Ernst Bloch.

Per Benjamin, all’idea di storia come tempo lineare, vuoto e omo-
geneo ne va contrapposta un’altra, quella di una storia formata da trame 
di tempi diversi, che non sono necessariamente tendenze di progresso, 
ma che possono rappresentare processi creativi e ideativi che deviano 
rispetto al continuum storico-evolutivo, al punto da riuscire a infrangerlo 
e a interromperlo. Scrive Benjamin nelle Tesi di filosofia della storia: «La 
concezione di un progresso del genere umano nella storia è inseparabile 
da quella di un processo della storia stessa come percorrente un tempo 
omogeneo e vuoto. La critica dell’idea di questo processo deve costruire 
la base della critica dell’idea del progresso come tale». Passato e futuro 
devono scorrere l’uno nell’altro, liberamente, e, dall’interazione fra i due, 
può emergere quella materia multiforme su cui si gioca la capacità, tutta 
umana, di pensare e progettare, nel presente, la vita singola e collettiva.

Con Bloch si va ancora più in là. Egli descrive il tempo come la 
struttura elastica di cui è composto il materiale storico. I ritmi e le scan-
sioni temporali su cui scorrono gli eventi - riscontrabili ad esempio nel 
campo dell’economia, dell’arte, della tecnologia nelle differenti civiltà 
- devono venire rappresentati per mezzo di una molteplicità temporale, 
così che si possano individuare all’interno del passato numerose aperture 
e vie di fuga, alcune delle quali ancora inesplorate ma gravide di futu-
ro. Bloch, a questo proposito, introduce il concetto di “asincronia”: gli 
eventi del passato non sono definitivamente sepolti, ma possono giacere 
dormienti, in attesa di risveglio. Sono questi i semi portatori di avvenire, 
che non hanno avuto, nel frangente in cui sono nati, l’opportunità di 

In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia  ·  187



188  ·  

dispiegare le loro potenzialità, ma che attendono di venire riconosciuti e 
riscattati, sempre disponibili a una maturazione. 

Non solo: dentro questo discorso Bloch introduce anche la distin-
zione tra futurum e adventus. Come nel caso del passato, anche il futuro 
è pregno di possibilità differenti. Da una parte ci sono quelle novità che 
altro non sono se non la mera declinazione in un tempo futuro di ciò che 
è e di ciò che da sempre è stato; qui il futuro è il prolungamento del pre-
sente e del passato. E’ il futurum: è, tanto per capirci, il futuro dei futuro-
logi e dei tecnocrati del progresso e delle innovazioni a ogni costo. Non è 
ciò che qui ci interessa. Ma se nel passato si può esprimere una nostalgia 
del futuro, questa attende l’occasione per concretizzarsi e affrancarsi dal 
peso del tempo trascorso e dalla memoria del sempre uguale. Si tratta 
della risposta che il tempo fornisce alle attese e alle speranze di un diver-
so modo di intendere la vita e le relazioni fra i viventi. Allora, quando i 
fatti vengono incontro a queste attese e a queste speranze (e noi siamo 
in grado di riconoscerle e di esprimerle), il futuro che annunciano non è 
futurum, ma adventus. Accade, viene verso di noi (venit ad nos) recando 
qualcosa di nuovo. E’ il tempo plurale. Sta a noi saper discernere e ope-
rare, fra le possibilità che si presentano, una fecondità latente che può 
trasformare la vita.

8. Storia e paradossi

«Preferisco essere uomo del paradosso che uomo dei pregiudizi», 
affermava Rousseau, replicando a chi criticava le sue idee ritenute prive di 
costrutto. Anche noi desideriamo concludere proponendo un paradosso 
per la nostra epoca. All’interno delle pluralità delle scansioni temporali, 
di cui si è parlato, piace pensare che, oggi, una scintilla di adventus è cus-
todita presso quelle popolazioni situate ai margini del progresso storico, 
ma fondate sulla non-competitività fra gli esseri umani e sulla cooperazio-
ne con le altre forme viventi, le quali partecipano tutte alla vita globale 
della Terra. Su ciò un contributo indispensabile è fornito dalla spiritualità 
e dalle teologie indigene. O, addirittura, questo seme di adventus può 
giacere latente presso civiltà scomparse, annientate in nome della moder-
nità. A questo proposito Mary Daly, teologa femminista post-cristiana, ha 
parlato di “futuro arcaico”, riferendosi all’epoca delle società matrifocali 
e del culto della dea - che dal paleolitico superiore ha attraversato il 
neolitico, fino a giungere all’età del bronzo - in cui fiorivano comunità 
pacifiche, fondate su una sostanziale uguaglianza sociale. Dal canto suo 
Ched Myers, teologo radicale nordamericano, parla di “futuro primitivo”, 
sostenendo che nella Bibbia è possibile leggere una critica della civil-
tà descritta nei termini di una regressione patologica piuttosto che un 

188  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  189

progresso della coscienza e della storia umane (con l'addomesticamento 
neolitico delle piante e degli animali si è ottenuta la domesticazione degli 
esseri umani e quindi il loro intrinseco impoverimento). 

Questi riferimenti, a ben vedere, non sono così paradossali. Circa 
duemila anni fa, in una sperduta provincia dell’Impero romano si stavano 
diffondendo parole, ritenute sovversive o anarchiche, che raccontavano 
di amore verso il prossimo, di pace e di libertà. Chi le aveva pronunciate 
fu presto messo a morte, nella maniera ritenuta a quel tempo più infa-
mante. Gli storici di regime dedicarono poche righe a quel personaggio, 
reputando che non fosse necessario compiere ricerche più approfondite 
(ci fu chi, parlando di lui, ne storpiò perfino il nome). All’epoca nessuno 
avrebbe mai pensato che quelle parole si sarebbero diffuse nel tempo e 
nello spazio. Le cose, lo sappiamo, andarono diversamente. Siamo sicu-
ri di non sbagliare nel dire che oggi una scintilla di adventus (ciò che 
Teilhard avrebbe chiamato “funzione cristica”) la possiamo ritrovare – con 
Teilhard, oltre Teilhard – presso quelle popolazioni e quelle civiltà che 
con la loro presenza testimoniano la speranza in un altro mondo pos-
sibile, ben diverso rispetto alla folle corsa della megamacchina globale.

In-avanti. Rileggere Teilhard in un mondo che cambia  ·  189



190  ·  



 ·  191

Hacia-adelante

Releer a Teilhard en un mundo que cambia
Federico BATTISTUTTA

Italia

Traducción del italiano de Carlos Corral

1. El cono y el mándala

Un merito indiscutible de Teilhard de Chardin es el de haber proba-
do a instaurar un diálogo vital entre el cristianismo y el mundo moderno, 
con el reconocimiento implícito de aquello que se quiere presentar como 
una tradición fuera de las coordenadas temporales; ésta en realidad se 
encuentra inscrita dentro de un proceso histórico, abierto por tanto a la 
posibilidad de finales inéditos. «Lo que domina mis intereses –escribía a 
Leóntine Zanta–, es el esfuerzo de establecer y difundir alrededor mío, 
una nueva religión (un mejor cristianismo, si me permiten) en la cual el 
Dios personal deja de ser de una vez el gran propietario neolítico, para 
convertirse en el alma del mundo». 

Ya con Teilhard se puede hablar de una «nueva alianza» entre fe, 
ciencia y cultura, recomponiendo un saber humano desestructurado 
y dividido en pedazos. Siempre en el interior de esta tensión con la 
modernidad hubo una apertura al diálogo con el pensamiento laico, por 
ejemplo, con el marxismo, según una perspectiva en la cual el «principio 
esperanza» se conjuga con una praxis social de liberación. No sólo eso: él 
ha anticipado, en ciertos versos, el paradigma de género en teología; de 
hecho en el culto mariano veía el anhelo de «feminizar un Dios (Jahwé) 
horriblemente masculinizado, superando un cierto ‘patriarcalismo neolí-
tico’». Sabemos que por todo ello Teilhard sufrió el aislamiento y ostra-
cismo. Existen, por tanto, amplios motivos para apreciar lo que nos ha 
dejado en herencia. 

Antes de todo, en Teilhard se ve la intuición de un proceso cós-
mico ascendente hacia la unidad de Dios y, a partir de eso, vemos un 
pensar en grande, un deseo incontenible de abarcar todo. Es un punto 
de observación místico. El completo devenir cósmico, biológico y social 



192  ·  

viene representado por el jesuita francés como un cono, cuya base esta 
constituida por la materia elemental originaria (el «tejido del Universo»); 
sus sucesivas secciones representan las varias fases del proceso evolutivo, 
mientras el vértice es el Punto Omega, el más alto nivel de complejidad 
y conciencia hacia el cual el Universo tiende en su evolución. En otras 
páginas Teilhard ilustra el entero fenómeno evolutivo recorriendo otro 
esquema, como si el cono fuese visto desde lo alto. El Punto Omega, el 
punto de convergencia, se convierte en el centro de círculos concéntricos, 
como el mándala tibetano, el yantra hindú o el rosetón de las iglesias 
románicas o góticas. A esta perspectiva mística se suma otra, de natura-
leza diferente. Él, como es sabido, establece como fundamento de toda 
su búsqueda el evolucionismo, estableciéndolo como verdadero y propio 
mito de referencia. 

El tiempo no transcurre en vano. Hoy, cumpliéndose sesenta años 
de su muerte, podemos releer su testimonio, enriquecido por lo que el 
tiempo ha sedimentado. La lectura crítica que sigue se sitúa en esta pers-
pectiva, a través algunas directrices consideradas fundamentales para un 
discurso teológico y religioso futuro: perspectiva ecológica, animalista, 
postcolonial, pluralista y epistemológica. 

2. Perspectiva ecológica

Diversos autores consideran a Teilhard como el antecesor de una 
visión religiosa ecológica. En él se encuentra la relación metodológica 
de la transdisciplina como base epistemológica para la concepción y la 
comunicación de una visión unitaria del universo. Como punto de partida 
Teilhard tenía el deseo de superar una lectura dualista de la realidad, con 
todas las consecuencias. Empleando sus propias palabras «El Tejido del 
Universo (…) está fabricado de una sola pieza». Cabe mencionar que no 
existen dos naturalezas diferentes –la materia y el espíritu–, pero sí dos 
aspectos diferentes de un realidad única, la cual posee una componente 
externa, material, y una interna, inmaterial. La estructura del mundo es 
por tanto, unitaria y continua: cada elemento encuentra su ubicación den-
tro de una única gran cadena del ser hacia una vía ascendente. 

Esta visión tiene una consecuencia práctica inmediata: no rechazar 
el saeculum, sino ser fieles a la tierra y aceptar la vida en su totalidad. 
Escribe Teilhard: «Parecía que existiesen sólo dos actitudes posibles para 
el hombre: amar el Cielo, o amar la Tierra. Aquí se descubre una terce-
ra vía: ir hacia el Cielo a través de la Tierra. Es posible una verdadera 
Comunión con Dios a través del Mundo». Y además: «En el pasado el 
cristiano crecía con la impresión de que para encontrar a Dios se debía 

192  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  193

renunciar a todo. Hoy descubre que no puede salvarse si no es a través 
del Universo y en su prolongación». 

Pero, en la perspectiva de Teilhard: ¿responde verdaderamente el 
ser humano a una visión ecológica? Según él, la materia viva e inteligente 
en una determinada etapa de su evolución se ha hominizado, dando paso 
a una evolución biopsíquica, imparable, irreversible y teleológica. Es la 
larga existencia del homo sapiens.

Pero en este punto el recorrido de Teilhard parece retroceder 
respecto a la apertura no-dualista arriba mencionada. En su visión el 
hombre reconquista la posición central que poseía en la cosmogonía 
bíblica (Génesis 1-3), en el universo tolomeico y en la imagen vitruviana 
del Renacimiento, que son todos el producto de la antropología marca-
damente antiecológica. No en vano, en su obra intensamente poética El 
Himno del Universo se dice que el ser humano debe encadenar y poseer 
la materia, puesto que ésta cede «sólo a la violencia». Tales palabras 
recuerdan las de Francis Bacon, uno de los padres del método científico 
que ha conducido a la humanidad a una visión mecanicista del mundo. 
De hecho, según el pensador inglés la naturaleza es esclava, está «enca-
denada», «constreñida a servir», mientras el deber del ser humano hacia 
ella debe ser el de «arrancarle con la tortura sus secretos». Al final, ¡qué 
gran diferencia entre el himno teilhardiano y el Cántico de las criaturas 
de Francisco de Asis! ¿Dónde está la fraternidad y la sororidad con el Sol, 
la Luna y demás elementos? En Teilhard la naturaleza deviene materia, 
sustancia genérica compuesta de masa, colocada en el espacio, de la cual 
se debe ocupar el saber técnico-científico. 

El mismo Teilhard había escrito en 1946 (un año después de los 
bombardeos de Hiroshima y Nagasaki) alguna reflexión sobre la bomba 
atómica, en la cual consideraba la fuerza nuclear, no una amenaza para 
la humanidad y el planeta, aunque sí con el riesgo de precipitarse en un 
fase destructiva, como un evento que suscita «el gusto de la supercrea-
ción». «Luz deslumbrante», «esplendor insólito», «convulsión formidable»: 
son algunas de las expresiones empleadas que revelan todas un explícita 
admiración. Y además: «El hombre se ha descubierto sacro, no sólo por su 
fuerza presente, sino por un método que le permitiría dominar todas las 
fuerzas en torno suyo». Y más adelante, en el mismo escrito, afirmará que 
no querría ponerse a discutir o justificar la moralidad de un acto como 
ése (liberar la energía atómica para producir la bomba). 

Francamente, no podemos seguir a Teilhard por este camino. Hay 
que tomar otro bien diferente. Merece la pena recordar a este propósito 
lo que afirmaba Gregory Bateson, sobretodo en sus últimos escritos. La 
idea que recorre el trabajo de Bateson se ocupa de la necesidad de no 

En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia  ·  193



194  ·  

interferir con la sabiduría intrínseca de los sistemas vivientes. Éste es el 
punto: entrar en una relación no manipulada del ser humano consigo 
mismo y con la naturaleza, hasta aceptar ser parte de un proceso más 
amplio que incluye el completo mundo viviente y el mundo inanimado 
originario, para reconocerse como parte de una más vasta sabiduría que 
debe ser protegida de la misma hipertrofia cognitiva del ser humano (lo 
que los griegos llamaban hybris). Con Pascal, «el corazón tiene razones, 
que la propia razón nunca entenderá». 

3. Perspectiva animalista

Parece claro que la visón de Teilhard sigue un criterio rigurosamen-
te jerárquico en el interior del mundo natural, en cuyo vértice encontra-
mos siempre al ser humano. La imagen que predomina es la de la pirá-
mide. Pero, como ha recordado Fritjof Capra, «el aspecto importante del 
orden estratificado en la naturaleza no es el de transferir control, sino la 
organización de la compeljidad». En una perspectiva ecológica la imagen 
de la pirámide se invierte literalmente y es sustituida con la del árbol 
con todas sus ramificaciones (o del rizoma, como afirman G. Deleuze y F. 
Guattari, con su recorrido reticular y plural), en el sentido que encontra-
mos enfrente las redes de procesos que presentan modelos de organiza-
ción múltiples, caracterizados por vías complejas y no lineales, a través de 
las cuales se propagan señales de información entre varios niveles, con 
intercambio en sentido ascendente y descendente, creando un sistema 
de interconexión no jerárquico, en cuyo interior se sitúa el ser humano.

No es suficiente. Giorgio Agamben, a propósito del lugar del ser 
humano en el mundo, ha elaborado el concepto de máquina antrolopo-
lógica (con una llamada a la diferencia –procedente de la antigua Grecia– 
entre bios y zoè: la vida cualificada, presente en las facultades superiores 
del ser humano, de una parte, y la desnuda vida indiferenciada, de la 
otra). La máquina antrolopológica es aquel dispositivo en base al cual 
se verifica la producción de lo humano a través de la oposición hombre/
animal y humano/inhumano. La humanidad viene definida mediante la 
sustracción y la exclusión de lo que, si bien pertenece a la vida, y a la 
vida misma del ser humano, no es considerado humano. El ser humano 
hace al ser humanio separándose del animal (un animal que permanece 
fuera, aunque dentro de sí), afirmado su superioridad respecto al resto 
de especies animales, y por tanto con el derecho a considerar a los otros 
animales como objetos bajo el propio dominio absoluto (hoy mercancías 
para las multinacionales del sector agroalimentario). Con las palabras de 
Isaac B. Singer, premio Nobel de literatura: «Con los animanles, todos 
somos nazis: para ellos Treblinka es eterno».

194  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  195

Es el especismo (termino acuñado en los años setenta del siglo 
pasado, por analogía del termino racismo, sexismo o clasismo, con el 
intento de describir los comportamientos humanos identificativos de una 
discriminación hacia los animales no humanos). También la antropología 
teilhardiana, en la relación ser humano/animal, parece seguir la dirección 
especista. Como en esta afirmación: «Los análisis de la ciencia de la his-
toria son mayoritariamente precisos; pero no restan absolutamente nada 
a la omnipotencia divina, ni a la espiritualidad del ánima, ni al carácter 
sobrenatural del cristianismo, ni a la superioridad del ser humano sobre 
los animales». Nos preguntamos: ¿por qué continuar afirmando la superio-
ridad del ser humano sobre los animales y no considerarlos a todos seres 
creados para vivir juntos, en relación, compartiendo la misma tierra, el 
transcurso de la vida y, al final, la muerte? En este caso podemos escuchar 
hoy nuevas señales de apertura en dirección animalista y antiespecista 
presentes en el debate teológico contemporáneo. No en vano se habla de 
teología animal. Eugen Drewermann, por ejemplo, afirma que «no ya es 
posible rechazar la idea que sea un único flujo vital el que haya hecho 
posible y siga desarrollando al ser humano», mientras que la vida no es 
más que «un intercambio eterno, gigantesco, sin fin». A partir conside-
raciones semejantes, ya no poedemos seguir siendo insensibles ante el 
dominio humano que hoy, en el mundo globalizado, extiende su apara-
tos de control y de administración de la vida a todo: población humana, 
sobre todo, además de especies animales no humanas, semillas, cultivos, 
el ecosistema entero, hasta la propia Tierra y el espacio extraterrestre. 

4. Perspectiva post-colonial

Como afirman muchos, bajo diversos aspectos Teilhard de Chardin 
es una figura profética, aun admitiendo que fue un hombre de su tiem-
po. Fue hasta el final un europeo de la primera mitad del siglo XX. Un 
ciudadano francés (cuando Francia era una potencia colonial), un oficial 
de la Legión de Honor y, sobre todo, un científico con la impronta del 
pensamiento evolucionista. 

Si es verdad que antes de alcanzar el Punto Omega la evolución 
cósmica se desarrollará por «varios millones de años» (así, en el Fenómeno 
Humano), desarrollando por tanto un escenario completamente inédito, 
es verdad que la valoración de Teilhard de la fase presente de la noosfera 
(la esfera del pensamiento, la red siempre más compleja que recubre la 
Tierra, producida por la interación de los seres humanos) acaba siendo 
una valoración de la occidentalización del planeta. El entusiasmo por el 
progreso y en particular por los progresos en el sector de la ciencia, de 
la técnica y del trabajo, revelan implícitamente una consideración sobre-

En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia  ·  195



196  ·  

dimensionada respecto de Occidente y su historia, presentada simple y 
llanamente como progreso para el genero humano, sin más matices.

Ahora, a la distancia de decenios, tal modelo, reconsiderado a la 
luz de los estudios post-coloniales nacidos en las últimas décadas –los 
cuales hacen caer los modelos de referencia universales y sitúan en el 
centro del estudio crítico los resultados de la oposición entre cultura y 
las relaciones de subordinación– se evidencian como una construcción de 
características eurocéntricas. Para diferentes autores post-coloniales todos 
los humanismos –al margen de su intención– son estados imperialistas, 
por que han hablado en interés de una clase, un sexo, una raza, o un 
genoma. En este sentido el nuevo humanismo proyectado por Teilhard 
(aunque opuesto a «un devenir cósmico ultra-humano») resulta plasmado 
en un modelo de civilización surgido en Europa que se aferra a las pre-
suposiciones nacidas en aquel contexto. De hecho, es una construcción 
histórica, y como tal, contingente y variable, además de universal. No sólo 
eso: con la crisis global actual no es posible hacer coincidir el destino de 
Occidente con el Punto Omega; de lo contrario éste se convertiría en el 
punto de agotamiento y de involución, como lo describe el escritor esta-
dounidense Don DeLillo en la novela que titula Punto Omega.

5. Perspectiva pluralista

El cristianocentrismo teilhardiano puede considerarse como un 
corolario de su eurocentrismo. Teilhard, recordando a Henri de Lubac, 
aparece como un auténtico religioso, un creyente ferviente y un verdade-
ro hijo de la Iglesia Católica, en la que quería permanecer hasta el último 
día de su vida. De hecho el movimiento evolutivo ascendente por él des-
crito (cosmogénesis, biogénesis, psicogénesis), encuentra su realización 
con la Cristogénesis. 

Con la aparición del ser humano, la evolución deja de ser sufrida 
pasivamente, llegando a la fase de autoevolución y, a su vez, ésta alcanza 
el cénit con la aparición de Cristo. Cristo deviene así el centro de la evo-
lución y su fin, el Punto Omega. El Logos encarnado, que había sido hasta 
entonces el motor invisible de la evolución, en este punto se manifiesta 
en forma visible sobre los ejes evolutivos. Cristo, según Teilhard, se con-
vierte en guía, la consecución y el perfeccionamiento de todas las cosas. 
Con la llegada de la encarnación tenemos la inmersión plena divina en 
la materia y desde el centro viene la planificación del proceso entero 
evolutivo. La encarnación promueve de esta manera la cristianificación 
de todo el cosmos.

En este apartado leemos el empeño profundo de Teilhard por 
renovar el cristianismo, poniéndolo en relación directa con el mundo con-

196  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  197

temporáneo, abriéndolo al mismo tiempo a posibilidades inéditas. Pero 
el discurso sobre una cristianificación del cosmos, ¿qué podría decir hoy 
a un mundo en el que pluralismo religioso y el diálogo interreligioso se 
presentan como filtros inevitables?

En una carta (a François-Albert Viallet, que fue por mucho tiempo 
un interlocutor privilegiado, antes de hacerse monje budista) Teilhard 
escribía que estamos saliendo de la edad de las religiones para entrar 
en la edad de la religión. La idea de la transformación de las tradiciones 
religiosas en una sola es la consecuencia de la convicción de un proceso 
progresivo de unificación de la noósfera. La pregunta es si está transfor-
mación será el resultado que conducirá a una super-religión que absor-
berá, fagocitará y asumirá las otras. ¿La lógica evolución de la sustancia 
cristiana? ¿O no es más bien deseable un desarrollo «post-religional»? ( J.M. 
Vigil), a saber: el reconocimiento que todas las religiones son construc-
ciones humanas, en el interior de un devenir que prevé, en el transcurso 
de su manifestación, tanto un inicio como un final, tanto una alba como 
un ocaso. Esto no significará la muerte de la espiritualidad, que constitu-
ye el nivel profundo de la relación del ser humano con el misterio de la 
vida y de la muerte, pero sí el final de la religión como institución, como 
resultado histórico, como un interfaz que, después de haber funcionado 
durante muchos siglos, en un cierto punto, habiendo cumplido su papel, 
se despide.

Se atribuye a Teilhard la frase según la cual entre la religión de hoy 
y la del año 10.000 se dará una distinción similar a la que existe entre el 
chimpancé y el ser humano. Queriendo empujar hasta el fondo el aspecto 
profético de tal afirmación –o la ya mencionada en el presente escrito, 
en la que el jesuita habla explícitamente de un deseo de difundir una 
nueva religión en el mundo– es posible una lectura precisamente en la 
dirección de un paradigma post-religional, como una expresión adecuada 
para describir una transformación socio-cultural de gran profundidad y 
dimensión, en la que una multiplicidad de lenguajes, interactuando, atra-
viesan y recorren la sociedad. 

6. Perspectiva epistemológica

Ya se habrá captado que un aspecto problemático en el fondo 
de la entera visión de Teilhard, tiene que ver con la forma y la función 
atribuidas a la evolución. Para él no se trata de una hipótesis, una teoría 
o un sistema. Escribe en El Fenómeno humano: «Mucho más: [es] una 
condición general a la cual ya deben plegarse todas las teorías, todas las 
hipótesis, todos los sistemas», para ser inteligibles y verdaderos». Merece 
la pena profundizar en este modo de interpretar la evolución. 

En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia  ·  197



198  ·  

La evolución no aparece aquí como dato elaborado del conoci-
miento, uno de tantos modos de percibir la realidad: idea rerum, ens 
rationis, una construcción conceptual por medio de la razón y el lengua-
je de lo que no exista fuera de la mente humana («Todo lo que ha sido 
dicho, ha sido dicho por alguien», H. Maturana y F. Varela), un modo de 
mapear un territorio basto y desconocido (usando una imagen próxima a 
Bateson), pero viene asumida sic et simpliciter como principio dogmati-
co, como verdad absoluta. La ciencia y la religión se ayudan y sostienen 
juntas. Una explica y justifica la otra. 

¿Hacia dónde conduce una visión así? Raimon Panikkar denuncia-
ba la evolución como una ulterior forma de colonialismo cultural, como 
el resultado de la fijación de clasificar del Occidente, el cual, para no 
dar origen a un circulo vicioso, no ha pensado jamás clasificar (y por 
tanto discutir) el criterio de clasificación. Empleando las palabras de 
Panikkar: “El pensamiento evolucionista –subrayo el pensamiento, no 
el simple evolucionismo– nos conduce a un monomorfismo cultural en 
grado sumo, incluso cósmico, al modo de Teilhard de Chardin. La huma-
nidad procedería, en su conjunto, en una misma dirección. Hay, seguro, 
meandros y espacios de libertad “cultural”, pero el Punto Omega, como 
la estrella polar (o la de los Reyes Magos), sería visible en el horizonte 
para todos. (…) En definitiva, es imposible escapar de una calle sin sali-
da localizada en el interior de la cultura dominante. Si se piensa que sea 
la única cosmología verdadera, no hace falta que nos engañemos con la 
interfecundación cultural».

Además: ¿es ahora aceptable el pensamiento evolucionista como 
indiscutible a la luz de la reconsideración, hoy activa, de los criterios de 
certeza y objetividad adscritos a la ciencia? El cambio del estatuto del 
saber, sea científico o religioso, parece ir en otras direcciones diferentes 
respecto a aquella que inspiró a Teilhard: invita al viaje y a la búsqueda, 
se abre a la pluralidad de visiones, refina «nuestra sensibilidad para con 
las diferencias, y refuerza nuestra capacidad de tolerar lo inconmensu-
rable» ( J.F. Lyotard). Estamos abriéndonos verdaderamente a un saber 
religioso llevado de nuevo a su esencia (al mythos original, aquel que las 
primeras comunidades humanas comenzaron a contar), profundamente 
renovado respecto a las referencias epistemológicas: un saber narrativo, 
una fe discreta, humilde –sin dogmas, sin verdades, sin doctrina–, que 
reconoce no poder dar cuenta del infinito alcance del mundo que esta-
mos experimentando y del que estamos hablando. 

7. Evolución y tiempo elástico

Una de las categorías teilhardianas fundamentales se refiere a la 
afirmación de la dimensión temporal del cosmos, en la convicción de 

198  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  199

que el tiempo es constitutivo del universo y, consiguientemente, que el 
cosmos es dinámico y evolutivo de modo irreversible. El tiempo se trans-
forma en una coordenada esencial para describir cualquier presencia 
viviente en el cosmos.

Para Teilhard el tiempo es progresivo, marcado, como hemos visto, 
por el evento kairológico de la encarnación. La dimensión temporal y 
evolutiva posee, como una flecha lanzada, una sola dirección. Éste es 
un rasgo que caracteriza la expresión de la temporalidad de gran parte 
del pensamiento occidental. Pero éste no es el único modo de percibir 
y entender el decurso de los eventos. A tal visión se le puede oponer la 
presencia de un pluralismo temporal.

El pluralismo temporal descansa en la idea de que podemos vivir 
de formas diferentes el tiempo, con exploraciones y ritmos diferentes 
que se multiplican, pliegan, curvan, rompiéndose en el sucederse de los 
acontecimientos, de los estados de ánimo, incluso de la propia civiliza-
ción. Éstas son algunas de las adquisiciones más fecundas a las que, en 
Occidente, se ha adherido el pensamiento crítico moderno y contemporá-
neo. De manera específica, nos referimos a dos autores, Walter Benjamin 
y Ernst Bloch.

Para Benjamin, la idea de la historia como tiempo lineal, vacío y 
homogéneo va confrontada con otra, aquella en la que la historia está 
formada por tramos de tiempo diferentes, que no son necesariamente 
tendencia de progreso, pero que poseen procesos creativos e ideas que se 
desvían respecto al continuum histórico-evolutivo de la historia, al punto 
de poder romperlo y interrumpirlo. Escribe Benjamin en las Tesis de la 
filosofía de la historia: «La concepción de un progreso del género huma-
no en la historia es inseparable de aquella de un proceso de la historia 
misma como estimulación de un tiempo homogéneo y vacío. La crítica de 
la idea de este proceso debe construir la base de la crítica de la idea del 
progreso como tal». Pasado y futuro deben fluir uno en el otro, libremen-
te, y, en la interacción de ambos puede emerger la materia multiforme en 
la que se juega la capacidad, toda humana, de pensar y planificar, en el 
presente, la vida individual y colectiva. 

Con Bloch se va todavía más allá. Él describe el tiempo como la 
estructura elástica del que está compuesto el material histórico. Los rit-
mos y las exploraciones temporales en las que fluyen los eventos –fun-
dadas por ejemplo en el campo de la economía, del arte, de la tecnología 
en las distintas civilizaciones– deben ser representadas por medio de una 
multiplicidad temporal, de tal manera que puedan localizar en el interior 
del pasado numerosas aperturas y vías de fuga, algunas de las cuales 
todavía inexploradas pero llenas de futuro. Bloch, a este fin, introduce el 

En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia  ·  199



200  ·  

concepto de “asincronía”: los eventos del pasado no están definitivamente 
sepultados, sino que pueden estar durmindo, en espera de un despertar. 
Son éstas las semillas portadoras de futuro, que no han tenido, en el 
instante en el que nacieron, la oportunidad de desplegar su potencial, 
pero que esperan ser reconocidas y rescatadas, siempre disponible a su 
maduración. 

No sólo eso. Dentro de este discurso Bloch introduce la distinción 
entre futurum y adventus. Como en el caso del pasado, también el futuro 
está preñado de posibilidades diferentes. De una parte existen las nove-
dades que son otra cosa que la mera declinación en un tiempo futuro 
de lo que es y de lo que siempre fue; aquí el futuro es la prolongación 
del presente y del pasado. Es el futurum: es, tanto para comprender, el 
futuro de los futurólogos y de los tecnócratas del progreso y de la inno-
vación a cualquier coste. No es esto lo aquí interesa. Pero si en el pasado 
se puede expresar una nostalgia del futuro, ésta aguarda la ocasión para 
concretizarse y liberarse del peso del tiempo transcurrido y de la memo-
ria del siempre igual. Se trata de la respuesta que el tiempo proporciona a 
la espera y a la esperanza de un modo diferente de entender la vida y las 
relaciones entre los vivos. Ahora, cuando los hechos vengan al encuentro 
de estas esperas y estas esperanzas (y nosotros somos capaces de recono-
cerlas y de expresarlas), el futuro que anuncian no es futurum, es adven-
tus. Sucede, viene hacia nosotros (venit ad nos) trayendo algo nuevo. Es 
el tiempo plural. De nosotros depende el saber discerirlo y saber cómo 
actuar, entre las posibilidades que se presentan, una fecundidad latente 
que puede transformar la vida. 

8. Historia y paradojas

«Prefiero ser un hombre de la paradoja que un hombre de prejui-
cios», afirmaba Rousseau, replicando a quien criticaba sus ideas como 
desprovistas de constructo. También nosotros deseamos acabar propo-
niendo una paradoja para nuestra época. En el interior de la pluralidad 
de la exploraciones temporales, de las que hemos hablado, nos gusta 
pensar que, hoy, una chispa de adventus está custodiada por las pobla-
ciones situadas al margen del progreso histórico, pero fundadas sobre 
la no-competitividad entre los seres humanos en torno a la cooperación 
con otras formas vivientes, las cuales participan todas en la vida global 
de la Tierra. Sobre esto, una aportación indispensable lo proporcionan 
la espiritualidad y las teologías indígenas. O, incluso, esta semilla de 
adventus puede permanecer latente en las civilizaciones desaparecidas, 
aniquiladas en nombre de la modernidad. A este propósito, Mary Daly, 
teóloga feminista post-cristiana, ha hablado de “futuro arcaico”, refirién-

200  ·  Federico BATTISTUTTA



 ·  201

dose a la época de la sociedad matriarcal y del culto de la diosa –que 
desde el paleolítico superior ha recorrido el neolítico, hasta llegar a la 
edad del bronce–, en la que florecían comunidades pacíficas, fundadas 
en una sustancial igualdad social. En su canto, Ched Myers, teólogo radi-
cal norteamericano, habla de “futuro primitivo”, sosteniendo que en la 
Biblia es posible leer una crítica de la civilización descrita en términos de 
regresión patológica más bien que un progreso del conocimiento y de la 
historia humana (con la domesticación neolítica de las plantas y animales 
se ha obtenido la domesticación de los seres humanos y por tanto, su 
intrínseco empobrecimiento).

Estas referencias, a buena vista, no son tan paradójicas. Hace dos 
mil años, en una provincia perdida del imperio romano, se estaban difun-
diendo palabras, consideradas subversivas o anárquicas, que contaban el 
amor hacia el prójimo, de paz y libertad. Quien las había pronunciado 
fue pronto condenado a muerte, de la manera que en aquel tiempo se 
consideraba más infame. Los historiadores del régimen dedicaron pocas 
frases a aquel personaje, reputando que no era necesario realizar búsque-
das más profundas (había quien, hablando de él, distorsionó incluso su 
nombre). En aquella época nadie hubiera pensado que aquellas palabras 
serían difundidas en el tiempo y en el espacio. Las cosas, lo sabemos, 
transcurrieron por otro camino. Estamos seguros de no equivocarnos 
si decimos que hoy una chispa de adventus (lo que Teilhard llamaría 
“función crística”) la podemos reencontrar –con Teilhard, y más allá de 
Teilhard– en las poblaciones y aquellas civilizaciones que con su pre-
sencia testimonian la esperanza de «otro mundo posible», bien distinto 
respecto a la loca carrera de la megamáquina global. 

En-adelante. Releer a Teilhard en un mundo que cambia  ·  201



202  ·  



 ·  203

VOICES, vol. XXXVIII, n. 2015/3, New Series, Sept-Dec 2015

at: www.eatwot.net/VOICES

(Interested theological authors and journals, please, contact)

The New  
Archeological-Biblical 

Paradigm 
El nuevo paradigma 

Arqueológico-Bíblico

Our next issue: 

Nuestro próximo número:



204  ·  

Free downloadable at:  eatwot.net/VOICES

First 
issues

of 
New

Series

Ecumenical Association of Third World Theologians

Asociación Ecuménica de Teólogos/as del Tercer Mundo

50 Years Since Vatican II 
Seen from Latin America

50 años del Vaticano II
Mirados desde América Latina

A 50 anos do Vaticano II
Olhados da América Latina

Issue Edited by EATWOT's Latin American Theological Commission

Volume XXXIV Nº 2011/4     New Series    September-December 2011

Latin
 A

meric
an

Spanish & Portuguese 

E
  d

  i
  t

  i
  o

  n

Eatwot's Theological Journal

Ecumenical Association of Third World Theologians

Asociación Ecuménica de Teólogos/as del Tercer Mundo

Toward a Post-religional Paradigm? 

EATWOT's Latin American Consultation on Religion

¿Hacia un Paradigma Posreligional?

Consulta Teológica Latinoamericana sobre Religión

Para um paradigma pós-religional?

Consulta Teológica Latino-americana sobre religião

Issue Edited by EATWOT's Latin American Theological Commission

Volume XXXV Nº 2012/1     New Series    January-March 2012

L
a

ti
n

 A
m

e
r

ic
a

n

Spa
nis

h &
 P

ortu
gues

e 

E
  
d

  
i 
 t

  
i 
 o

  
n



 ·  205

Last issues



206  ·  

eatwot.net/VOICES                               ISSN: 2222-0763

Ecumenical Association of Third World Theologians
Asociación Ecuménica de Teólogos/as del Tercer Mundo

Association Oecuménique des Théologiens du Tiers Monde


