
1

PASIÓN POR LA VIDA 

VIVIR RESUCITANDO

PASCUA
2015

Abril de 2015 / Nº 8 / Año 3



2

Dossier Nueva Tierra 
Abril de 2015 
Año 3 / Nº 8 

Día de Pascua 2015

Producción y selección de textos:  
Susana Ramos / Néstor Borri

Diseño: 
Sebastián Prevotel / Barbi Couto

Foto de tapa: Thiago Leon de Oliveira Quiroz

www.nuevatierra.org.ar 
facebook.com/centronuevatierra



3

LA RESURRECIÓN: UN 
PROYECTO IGUALITARIO 

E INCLUSIVO

La PASCUA  es un acontecimiento porque es la experiencia perso-
nal y colectiva de la intensidad de un PASO  que es capaz de atrave-
sar un drama, un cuerpo lastimado y hasta un tiempo desgarrador… 
existencial, personal y colectivo. 

Por eso la PASCUA no es apenas una liturgia ungida, un ritual de 
calendario, ni tan solo un memorial de tradiciones y devociones. 
Es una experiencia y un proyecto; una manifestación y un llamado 
a sentir por la vida una atracción irresistible, a no achicarnos ante 

Foto: Jean Lopez



4

el dolor, la perdida y el miedo y transitar la fragilidad, los límites y 
hasta la misma muerte… 

La Pascua es una invitación:  a recorrer la vida en toda su anchura, 
en sus bordes y en los pliegues, y a confiar en la fuerza de trans-
formación que tienen nuestros gestos, nuestras opciones y nues-
tros compromisos, porque precisamente allí circula una savia  que 
renueva, una potencia creadora que suma vida para que nuestros 
recorridos y nuestras  marchas sean pasos que sigan fecundando la 
historia y se llenen las casas, las calles y las plazas de una inconte-
nible ganas de vivir.

Que nuestros deseos y nuestros pasos sean signos de que vamos de 
camino resucitando.

Feliz PASCUA de RESURRECCIÓN

Nestor Borri – Susana Ramos  
Centro Nueva Tierra



5

La existencia aún reserva encantos; 
en cien lugares está todavía en sus comienzos 
un juego de fuerzas puras
y a las cuales nadie toca 
a menos que se arrodille y venere.
 
(R M Rilke - XX - S. a Orfeo)

Fortalecer la confianza en la muerte 
desde las más hondas alegrías 
y magnificencias de la vida y 
a la misma muerte, 
que nunca fue algo extraño, 
y ajena, hacerla de nuevo 
como a la callada 
cosavedora de todo lo que vive, 
más reconocible y palpable.
 
(R M Rilke Epistolario Español)

Fotografìas: Debora Valado



6

Somos una imagen 
de calles y pantallas
que solo al sumergirnos
en el alba de tu fantasía
encendemos cada amanecer
la originalidad de los colores.

Somos una pasión 
de afinidades y desgarros
que solo en tu corazón
respiramos la armonía
primera y última
de todas las diversidades.

Somos una palabra
de propuestas y de escuchas
que solo en tu exacto decirte
encarnamos en el rostro
la densidad del silencio
y la agilidad de las letras.

Somos un empeño
germinal y definitivo
que solo en tu creatividad
fecundamos la historia
con la fidelidad de las raíces
y la novedad de los vientos.

Somos una esquirla
del dolor humano
que solo dentro de la herida 
de tu pecho abierto
alisamos nuestras aristas
y reposamos con sociego.

Somos una alegría
hija de la pascua
que solo en el amor 
de tu eterno presente
ya resucitamos todas las muertes
mientras vamos de camino.

En tu resurrección

Fotografìas: Debora Valado



7

Fotografìas: Debora Valado

Para hacernos idea de lo que quiere decir esta paradoja habría 
que proceder de la conclusión hacia atrás. ¿Y si Jesús no...? Susti-
tuyendo los puntos suspensivos por aquellas cosas que, de no haber 
sucedido, de haber sido de otro modo, de haberse evitado, darían 
lugar curiosamente a la paradoja contraria que tan familiar nos re-
sulta a los profesionales de la psicología: Vivir de muerte. No solo 

LA EXPERIENCIA EN LA TUMBA VACIA:  
PSICOLOGIA NARRATIVA DE Mc 16,1-8

MORIR DE VIDA
Mercedes Navarro Puerto, cc



8

Quienes, especialmente, evitan 
sistemáticamente los cambios 
mediante los cuales avanza la 
vida se encaminan a un vivir de 
muerte. Ni el miedo ni los cam-
bios son por sí mismos impe-
dimentos para una vida plena, 
para la satisfacción y la cons-
ciencia de la vida. El miedo y 
los cambios son integrados en 
los procesos normales de creci-
miento y maduración humana. 
En la actualidad es fácil perci-
bir estos dinamismos no solo 
en las personas concretas, sino 
en las instituciones, que son, 
supuestamente, organismos 
vivos. Aquellas instituciones, 
como muchas del ámbito reli-
gioso, que se parapetan contra 
los cambios propios del vivir, se 
encaminan aun  vivir de muerte 
que les conducirá antes o des-
pués a la autodestrucción. 

La oruga que pretende seguir 
siendo oruga morirá no sólo a 
su posibilidad de metamorfosis 
en mariposa, sino a su propia 

condición de oruga. Como el 
niño que se niega dejar de serlo 
y mata su infancia y su madurez, 
o la adolescente que se perpetúa 
y arruina su fase de transición y 
su adultez. Vivir de muerte.

La paradoja de la resurrección 
es la de morir de vida. En el caso 
de Jesús la paradoja es aun más 
fuerte, pues la resurrección del 
crucificado dice que ese despojo 
en la cruz ha llegado al máximo 
de vida, y la manifestación de su 
verdad es que Dios lo resucita. 
Esta paradoja es un dardo car-
gado de cuestiones a la diana 
de lo que entendemos por vida 
y las representaciones que de 
ella tenemos. A la par que nos 
devuelve a la singularidad, dice 
algo también de cristalizacio-
nes culturales.  Pensemos en las 
nuestras, actuales, acerca de la 
comprensión de la vida y lo que 
imaginamos como plenitud. Su 
símbolo es una mujer joven y 
bella. Permanentemente joven y 
bella. Cristalizada, congelada en 

encontramos numerosas patologías que avalan la paradoja,  sino 
que, desgraciadamente, con frecuencia se convierte en un modo de 
existencia. Quienes viven sobre la premisa del miedo viven de muer-
te, se vuelven incapaces de aceptar la vida. 



9

un canon socialmente impues-
to. Asustada, aterrorizada inclu-
so, ante la idea de cambiar en 
el cuerpo y en el alma. Presa de 
miradas que, pretendiendo ser 
de vida, ocultan la muerte.

Esta incursión en nuestro mun-
do nos devuelve, de nuevo, a 
la figura de Jesús como sujeto 
individual y a su proyecto. El 
evangelio indica que el Reina-
do de Dios inaugurado por él se 
expande, que el grupo de segui-
miento sigue vivo, que todo lo 
que él cambió respecto a la for-
ma de creer, de estar vivo, de ser 
sanos, de vivir, continúa. Jesús 
es mostrado por el narrador no 
sólo como inaugurador y predi-
cador del proyecto del Reinado 
de Dios, sino como encarnación 
viva dedicó proyecto. Si esto es 
así, podemos decir que Jesús, 
bajo la mirada  de Dios, es en sí 
mismo su propio proyecto.

La formulación podría parecer 
alejada de las representaciones 
sociales del mundo de la histo-
ria de Marcos. No lo niego. Sin 
embargo, podemos ir más allá 
de los contenidos de dichas re-
presentaciones para explorar 
los datos que subyacen detrás. 
Por ejemplo, un detenido estu-

dio del episodio de la hemorroi-
sa muestra que ella es mostrada 
por el narrador como proyecto 
propio e individual de curación.  
Más todavía: Jesús sanciona po-
sitivamente que ella se ocupe 
de sí  misma y elogia su fe. En 
las representaciones sociales de 
la época los varones tenían pro-
yectos propios,  que, no obstan-
te, eran incluidos  en proyectos 
colectivos que miraban hacia 
atrás (los ancestros) y hacia 
delante (Ia descendencia). Esta 
manera de hacerse con un pro-
yecto propio contaba con for-
talezas y debilidades.  Formaba 
parte de la cultura general, el pa-
triarcado compartido, y quedaba 
enraizado y amparado en él. El 
hombre que lograba su propósi-
to podía dar subida por satisfe-
cha y cumplida. También, desde 
luego, podía fracasar. El sistema 
lo miraba atentamente, es ver-
dad, hasta el punto de no per-
derlo de su punta de mira, pues, 
en realidad, su proyecto era, a la 
postre, morir siendo un hombre, 
demostrando su virilidad. Ese 
sistema, sin embargo, llevaba in-
corporada la posibilidad de co-
rregir posibles desviaciones de 
la norma o supuestos fracasos 
en los primeros intentos. Si no 
tenía hijos, por ejemplo, podía 



10

repudiar a su mujer y buscarse 
otra que se los diera. Podía, tam-
bién, hacerse un sitio digno en 
el sistema de patronazgo al uso. 
A las mujeres el sistema apenas 
si las contemplaba. Eran nece-
sarias, pero una vez realizada su 
misión podían ser sustituidas y, 
en todo caso, eran seres prescin-
dibles, «idénticas e intercambia-
bles», tomando prestada la frase 
de una filósofa española1. Su sin-
gularidad quedaba escondida en 
la colectividad. En realidad, las 
mujeres raramente podían con-
vertirse a sí mismas en proyec-
tos propios e individuales. En el 
caso citado de la hemorroisa, lo 
más probable es que se tratara 
de una mujer estéril a causa de 
su metrorragia, de manera que 
no podía siquiera entrar en el 
sistema para formar parte de su 
lugar funcional. A esta luz, toda 
la escena de su curación cobra 
un significado diferente. Ella, en 
sí misma, en su cuerpo, puede y 
debe ser su propio proyecto. El 
pilar que lo sostiene es la fe y 
no su condición de hembra, que 
es  decir de madre de hijos va-
rones. Como  parte del proyecto 
1. “Celia AMOROS, Hacia una critica de Ia 
razón  patriarcal (Barcelona: Anthropos,  
1991); EADEM, La gran diferencia y sus 
pequeñas consecuencias... para Ia lucha de 
las mujeres (Valencia:Catedra,2005); Ana 
M. FERNANDEZ,Lamujer deIailusión.

colectivo, la hemorroisa estaba 
viviendo de muerte. En su en-
cuentro con Jesús, ella puede 
morir de vida. La fe la impulsa 
hacia delante.

EL PROYECTO DE SI

La singularidad manifiesta, que 
va tan de la mano con los dere-
chos humanos sobre los que hoy 
apoyamos nuestra antropología 
y números actuaciones de ni-
veles distintos, tiene profundas 
raíces en el evangelio y en la 
Pascua. Nadie dudaría  en sus-
cribir que Jesús no solo es un 
proyecto de Dios, su Padre, sino 
que es un proyecto individual y 
libre. Jesús, a pesar y contra lo 
que dictan las circunstancias, 
toma decisiones sobre su vida. 
Sobre todo, toma decisiones so-
bre el sentido de esa vida. Algo 
así solo puede hacerlo quien 
sabe que su vida en sí misma 
tiene sentido. Quien se ha con-
vertido en su propio proyecto. 
En el Jesús de Marcos, como 
queda dicho de alguna manera, 
hay momentos de coincidencia 
y también de distinción entre 
la vida de Jesús y el Reinado 
de Dios. Jesús asume el Reino 
como propio hasta el punto de 



11

que se convierte así mismo en 
dicho proyecto cuando predica, 
sana, expulsa demonios..., pero 
a la vez se refiere a él como una 
realidad mayor y más amplia, 
de manera que, aun formando 
parte y perteneciendo a dicho 
proyecto, impulsado por el Es-
píritu desde el Bautismo, Jesús 
es Jesús, y el Reinado de Dios, el 
Reinado de Dios. Cuando el na-
rrador lo  propone en la última 
cena ofreciendo su vida, otor-
gándole sentido, no menciona 
este proyecto, sino que habla de 
su sangre, de su vida, que se en-
trega por muchos y todos.

Esta distinción es importan-
te. No obstante, no es la única  
característica de Jesús como  
proyecto  en sí  mismo.  Jesús 
vive y muere por el Reino,  por 
todos,  pero lo hace de mane-
ra tan  libre que la causa, en sí 
misma,  queda centrada en él, 
de manera  que  encontramos 
otro modo más complejo de 
percibirlo como proyecto singu-
lar.  Morir por todos,  creer que 
eso tiene sentido,  es tremenda-
mente osado. Da a su persona y 
a su vida un valor imposible de 
superar.  Esto ha sido entendi-
do generalmente como  propio 
y ex-clusivo del Hijo de Dios. 

Solo el Hijo de Dios puede al-
canzar esas cosas de concien-
cia del valor de sí, pues ¿quién, 
sino  Dios, avala y confirma di-
cho valor?, ¿quién sino es Dios 
puede hacer algo así?, ¿Sobre 
quién, sino  sobre su Hijo, po-
dría hacerlo?  Estas preguntas 
retóricas, sin  embargo, recaen 
directamente sobre el valor de 
cada ser humano, semejante a 
la divinidad (Gn1,27). Son de-
vueltas a cada humano de quien 
Jesús aparece como paradigma. 
Si estamos en lo cierto,  signifi-
ca que solo si Jesús se hace a sí 
mismo proyecto propio, que es 
decir que se toma tan en serio 
como  para saber que debe cum-
plir el proyecto que él es, para 
cumplir su misión en la vida y 
para darle sentido pleno, solo en 
ese caso se hace plena humani-
dad y muere de vida. Su repetida  
formulación sobre sí como Hijo 
de lo Humano adquiere todo 
su sentido. Y si Jesús es plena 
humanidad y paradigma  de lo 
humano y si en ese proceso  hay 
lo mismo  hombres que muje-
res,  judíos que paganos, adultos 
que  niños/as, ¿quien puede ya 
dudar de que cada uno de esos 
humanos puede emularle, a la 
vez que  le sigue, y trabaja por 
ser él o ella igualmente proyecto 



12

de sí y hacer de sí el proyecto  de 
su vida?
Hay otro dato a tener en cuenta,  
sobre el que ya hemos reflexio-
nado arriba, y es que la resurrec-
ción de Jesús, según Marcos,  
impide a nadie, ni de dentro ni 
de fuera del relato, quedarse con 
el «muerto», es decir, poseer a 
Jesús muerto en exclusiva, y,  
por ello, impide quedarse con  el 
derecho a decir quién es, tanto  
para incluir a otros como para 
excluirlos de su proyecto, el que 
es él y el que inauguró. La au-
sencia del cadáver y la resurrec-
ción  hacen  universal a Jesús al 
impedir que nadie  se apropie de 
él, ni personas concretas ni ins-
tituciones concretas. Tal vez Ia 
presencia de las mujeres como 
testigos únicas  pueda  llevamos 
a inferir que, de pertenecer, per-
tenecería a la humanidad que 
ellas, por su condición de muje-
res y de personajes singulares,  
podrían representar. Es decir, al 
paradigma de lo humano.

No estoy descubriendo nada  
que en el mundo antiguo no 
estuviera formulado, aunque es-
casamente llevado a la práctica.  
La filosofía  había reflexionado  
sobre el autoconocimiento y la 
autoconciencia, a las que consi-

deraba tareas difíciles y loables, 
es más, tareas necesarias y do-
tadas de trascendencia. Lo que 
cada cual hace de sí y para sí no 
queda únicamente en sí. No aca-
ba con la muerte. No repercute 
solo en las cuatro personas que 
le rodean. Tiene repercusiones 
positivas o negativas de largo 
alcance. Lo que cada cual hace 
de sí y consigo, en la medida  
en que es humano, humaniza. 
Expande lo humano, permite la 
evolución. Por el contrario, lo 
que alguien destruye de lo hu-
mano en sí es regresivo para la 
misma humanidad. No solo en 
relación con las consecuencias 
de ciertas decisiones (por ejem-
plo, matar a Jesús2; por ejemplo,  
el genocidio judío). En esta pers-
2. La pregunta  sobre  Ia autoria  de Ia 
muerte  de Jesus no ha sido todavia  res-
pondida satisfactoriamente. Mi hipótesis  
es que nunca lo sera. No se trata solo de Ia 
reconsuucci6n hist6rica de Ia misma.  En 
l as narraciones  evangelicas subyace una 
cuesti6n  que se expande  y se expandira 
sobre  Ia misma  humanidad. Ya sabemos 
que lo mataron  los romanos,  los lideres 
religiosos judios, l os ejecutores o verdugos 
que l e crucificaron y remataron, aunque 
no tenga nombre propio I a mayo ria de 
ellos.  Pero I a envergadura  de esa muerte  
(como  Ia de tantas otras  muertes)  implica,  
como  en circul os concentricos, a toda  Ia 
humanidad, a cada una de las personas  
que nos ll amamos humanas. Pablo llega a 
decir, al  referirse al proceso abierto  en  Ia 
misma  humanidad,  que afecta al universo, 
que todo sigue en expectaci6n  esperando 
el alumbramiento.



13

pectiva, la paradoja  de la indivi-
dualidad es muy densa.  Cuanto  
más consciente de sí es cada 
cual, más consciencia  aporta  
a la humanidad. Cuanto menos  
consciente, más sombra  arroja 
sobre ella, más posibilidad  de 
destrucción.  Estas afirmaciones 
hoy día, con toda razón, suelen 
hacerse en relación con la res-
posibilidad ecológica. No es tan 
claro ni tan evidente que se ha-
gan sobre cada ser humano en 
sí y por sí. Generalmente se ha-
bla de nuestra responsabilidad  
humana ante los demás o por 
los demás. Esta idea, asociada 
al ágape cristiano,  ha conquis-
tado grandes  logros. Sin embar-
go, mirado  en otra perspectiva, 
descubrimos que también ha 
servido puntualmente al siste-
ma  patriarcal como pirámide  
multiplicadora de opresiones. 
La caridad, hasta hace bien  
poco, sobre la base de ideas e 
ideales identificada  con el cris-
tianismo,  ha consistido en ha-
cer por los demás, entregarse a 
los demás, dar a los otros lo que 
necesitan  (creemos que  nece-
sitan), darles, incluso, identidad 
y sentido desde lo que hemos 
considerado identidad y sen-
tido.  Por ejemplo,  hemos pro-
yectado en colectivos de perso-



14

nas una determinada idea de la 
pobreza, de forma que pobres y 
ricos han cristalizado en grupos 
diferentes. Esto, por ejemplo, no 
responde a la manera  en que 
Marcos presenta a Jesús ni tam-
poco a la hondura  de la frase de 
la tradición paulina «siendo rico 
se hizo pobre» ni de la del cuar-
to evangelio de la escuela  joani-
ca: «el Verbo se  hizo carne».

La figura de Jesús en la narra-
ción  de Marcos es humana  has-
ta el máximo y por ello tiene la 
virtud de expandir y ahondar en 
la humanidad. Y solo cuando la 
fase de la vida terrestre termina  
y Dios sanciona  esa humanidad 
in extremis con la resurrección, 
puede el lector volver a leer el 
principio del evangelio, donde  
afirma que ese Jesús es el Cristo 
Hijo de Dios. No es una formu-
lación cuyo sentido  pueda  ser 
reducido al esquema temporal: 
premisa sola, o sola conclusión,  
porque en ella el tiempo se con-
densa  y es a la vez inicio y final, 
presupuesto  y conclusión.
No se trata solo, por tanto, de 
hacer algo por los demás e in-
cluso en lugar de los demás. Mo-
rir por todos significa tener con-
ciencia de ser un humano  hasta 
el fondo.  De ninguna  manera 

quiere decir que haya necesidad 
de sustituir a unos por otros. No 
prima el sistema de la resta o la 
división, el sistema disyuntivo 
del paradigma limitado.  Pri-
ma el sistema multiplicador y 
de suma, de repercusiones en 
ondas concéntricas. Lo que Je-
sús consigue en sí y para sí es 
una conquista de la humanidad 
para siempre. Lógicamente, no 
es algo que se pueda imponer, 
sino que por ser humano queda 
impregnado de libertad. El len-
guaje es una capacidad simbó-
lica conquista da para la huma-
nidad. Lo que cada ser humano 
haga con su propia  capacidad 
lingüística no afecta al logro 
en sí. Puesto que Jesús puede 
dar vida, expulsar el mal, sanar, 
devolver dignidad... gracias a la 
Ruah de Dios, cada ser huma-
no puede igualmente,  con  esa  
misma Ruah,  hacer  las mismas 
obras de Jesús («y aun mayores», 
como dice el cuarto evangelio) . 
Jesús desarrolla esa capacidad 
en sí y, al hacerlo, la humanidad 
también la desarrolla con él. Los 
personajes  menores  de Marcos 
lo confirman.  No estamos, por 
tanto,  ante algo que se  puede  
proyectar, sino  ante algo que 
se puede transmitir.  Esto nos 
devuelve, nuevamente, a la sin-



15

gularidad,  al proyecto que cada 
cual es para sí  mismo y su enor-
me responsabilidad, y ante la 
importancia y la fuerza del tes-
timonio. Nos devuelve, por todo 
ello, a las mujeres del final. A su 
experiencia y a su condición  de 
testigos y transmisoras.

LA EXPERIENCIA DE  LA 
TUMBA Y EL PROYECTO 
DE SI

El narrador de Marcos, veíamos, 
presenta a las mujeres con nom-
bre propio y luego como grupo. 
Ninguno de estos datos anula 
el otro. Son sujetos individua-
les  aunque  van como grupo.  
Hay una experiencia de cada 
una y una experiencia grupal. 
La psicología contempla la una 
y la otra en sus posibilidades de 
convergencia en algunas pun-
tas  y divergencia en otros. Cada 
una de las mujeres vive su pro-
pia e intransferible experiencia. 
Cada una de las emociones  esta 
marcada por la individualidad  
de cada mujer. El narrador no 
nos ha proporcionado acceso a 
este nivel. La misma ley de la 
economía  narrativa ha buscado 
la manera de ofrecer el dato de 
Ia individualidad sin dar a co-

nocer el contenido de cada una. 
La experiencia, tal como nos es 
narrada, es sin duda grupal. No 
solamente  como suma de expe-
riencias singulares, sino como 
experiencia con elementos co-
munes.
El narrador ha permitido, como 
queda vista, que el lector tenga 
un mayor grado de acceso a la 
experiencia conjunta a través 
de los verbos y del sentido que 
ellos condensan. Los verbos 
en plural, antes de entrar en la 
tumba, manifiestan las inten-
ciones comunes, las decisiones 
acordes. En la tumba y fuera 
de ella, sin embargo, remiten 
a reacciones más propias de lo 
que en psicología de grupo y de 
las masas se entiende como de 
contagio emocional, como una 
experiencia aumentada, magni-
ficada, expandida en extensión 
y en intensidad.

El punto  de vista de ellas indi-
ca que lo que consiguen y viven 
para sí, lo consiguen para cual-
quier otro ser humano. Eso se 
verifica en la  transmisión de la 
experiencia, con su importante y 
decisiva dimensión verbal (hay 
que contarla)  y con las otras di-
mensión es menos conscientes,  
pero muy eficaces, no sujetas a 



16

la palabra. La dimensión emo-
cional, no verbal e inconsciente,  
dice «hemos tenido  una fuerte 
experiencia». La dimensión ver-
bal consciente intenta narrar lo 
sucedido. Marcos termina su 
evangelio, repetimos,  con unas 
mujeres que dicen a sus oyen-
tes y lectores: hemos tenido una  
intensísima e impactante expe-
riencia. En qué consiste ese algo 
que la narración  verbal, el relato 
evangélico, va a transmitir.  Por 
tanto,  en la narración del evan-
gelio está la percepción y la voz 
de las mujeres de la tumba.  Ese 
es su testimonio. Lo que consi-

guen  para sí  lo consiguen  para 
toda la humanidad. Esa humani-
dad ya no  puede seguir como  si 
eso no existiera. Lo que se quie-
ra hacer o no con la transmisión 
de dicha experiencia es cosa de 
cada cual. Basta con que nos re-
mitamos a la historia del cristia-
nismo.

Por estos motivos, la identidad  
de estas mujeres queda abier-
ta. Esa identidad remite a sus 
experiencias, a su fe y a sus 
propios interrogantes. A la pre-
gunta ¿quiénes son? No se pue-
de responder como se responde 



17

a esa pregunta en relación con 
Jesús. Ellas no han muerto y su 
ipseidad  no es accesible para 
el lector. El lector debe buscar 
indicios de respuesta desde el 
mismo evangelio de Marcos. 
Esto significa que, según el  na-
rrador, los personajes perfilan 
su identidad dependiendo de su 
relación con Jesús. El lector, por 
esta razón, se encuentra  con la 
dificultad de que el  narrador las 
hace visibles en unas circuns-
tancias muy diferentes a las 
del resto de los personajes. La 
identidad abierta de estas mu-
jeres depende,  par tanto, de las 
escenas finales del evangelio, 
de la resolución de la trama en 
el lugar  de Ia ejecución de Je-
sús y del cierre del relato.  Estas 
características dotan a las muje-
res de mayor apertura, si cabe. 
Tampoco a ellas, por tanto, se 
las puede definir en perfiles ce-
rrados.  Esta apertura  favorece 
esas notas de tipos que deben  
ser combinadas  con sus nom-
bres singulares.

Concluyendo, diríamos que 
las mujeres que aparecen en la 
tumba vacía en el final de Mar-
cos son las primeras receptoras 
de la conquista  sobre la muerte 
que Dios ha ratificado en Jesús 

con la resurrección. Son las pri-
meras e inmediatas beneficia-
das de ese logro humano de lo 
humano. Sus reacciones emoti-
vas son el primer testimonio  de 
que se han dejado impactar, de 
que es algo profundamente cer-
cano a lo humano, tanto como 
para dejarlas «fuera de sí». Por 
tanto, lo de Jesús (que es Jesús 
mismo hecho su propio proyec-
to de humanidad) no solo ha 
pasado a ellas, sino que forma 
parte de ellas. Ellas, así, son por-
tadoras  de la novedad del logro 
humano  que es Jesús. Como 
portadoras  ya son beneficiosas 
para la humanidad. La novedad, 
sin embargo, no las lleva direc-
tamente a hacer algo por otros, 
a morir por los demás y en su 
nombre, ni a «sacrificarse» en lu-
gar de, o a causa de o por. La no-
vedad no refuerza su feminidad  
cultural y social, ni su condición 
de hembras, aunque nada de eso 
queda ajeno al impacto. Esa no-
vedad se inscribe en lo humano  
más allá y más acá de sus con-
creciones. Lógicamente, es en 
esas concreciones donde tienen 
su piedra de toque, donde se 
ponen a prueba. Digan mucho 
o digan poco, hablen o guarden 
silencio, estas mujeres son por-
tadoras  de algo transformador y 



18

eso es imposible  de ocultar. Tal 
vez sea difícil de transmitir, de 
concretar, de comprender, sobre 
todo, y de medir su alcance. Pero 
ya queda inscrita en la humani-
dad.

Las mujeres que llevan y trans-
miten lo humano de esta ma-
nera afectan profundamente al 
sistema, pues ponen en entre-
dicho sus pilares, su misma es-
tructura. Ese mismo sistema se 
encargará de intentar  con ellas 
lo que el sistema del entorno 
de Jesús intentó con él: hacerlo 
desaparecer. Pero eso es imposi-
ble.  Más todavía,  es paradójico.  
Jesús muerto  no solo  no  deja 
de «molestar», sino que se con-
vierte en el punto  de referencia  
de transformaciones potentes 
que afectan a todos los niveles 
de la realidad. Las mujeres calla-
das, y más adelante  (o contem-
poráneamente) silenciadas, se 
convierten en la piedra angular 
de la experiencia que motiva la 
transformación  de la realidad, la 
experiencia de Jesús resucitado, 
la experiencia de una nueva di-
mensión  de lo humano  (nueva 
humanidad), y eso sigue siendo 
imposible de eliminar. Antes o 
después, como ya  decía  Freud, 
retorna lo reprimido. Antes o 

después Ia humanidad  mues-
tra el florecimiento  de aquello 
que inútilmente se intentó eli-
minar. No hay nadie que pue-
da conseguir algo así. La fe en 
la resurrección dice que la vida 
es más fuerte que la muerte.  Se 
trata de explorar nuestra mirada 
y nuestro punto de vista, el de 
cada cual, el de cada grupo. La 
fe aporta el suyo y, desde el, mu-
chas personas podemos afirmar 
que, en efecto, la vida es más 
fuerte y vence a la muerte des-
de la muerte misma. En esta fe 
muchas mujeres podemos decir 
que se trata de una conquista 
recibida en las mujeres y trans-
mitida  par ellas, una conquista 
que es de Jesús, pero un Jesús 
en relación con mucha otra gen-
te y con mujeres, cuya casi tota-
lidad le ofrecieron esa vida que 
el gestionó en sí mismo de un 
modo tan particular, tan singu-
lar.

Si, por último, como habíamos  
indicado, en el Mediterráneo  
antiguo cada individuo existe 
a través de la mirada del otro, 
hemos de concluir que Jesús 
depende,  en gran medida, de la 
mirada  (la visión y la experien-
cia de la tumba)  de las mujeres. 
Esta mirada ofrece, después, en 



19

la narración  (en la segunda lec-
tura) un caleidoscopio de mira-
das reconocedoras y descalifica-
doras sobre el personaje. Todas 
ellas, sin embargo, van precedi-
das no de un ojo que mira a Je-
sús de una forma especial, sino 
de una Voz, que se escucha par 
dos veces en el evangelio, que es 
la que le confiere identidad  últi-
ma. En realidad, mirando  bien 
los datos, las mujeres no «ven» 
a Jesús en la tumba,  sino que 
escuchan lo que un ser sobre-
natural  dice acerca de él. Esta 
experiencia se parece a la del 
mismo Jesús, que no ve a Dios, 
sino que escucha su Voz cuando 
le dice que es su Hijo, el amado. 

Eso transforma la relación entre 
mirada e identidad, aportando  
densidad al oído  y palabra, algo 
que culturalmente aparece más 
ligado a la experiencia de las 
mujeres que a la de los varones, 
cuya experiencia de identidad,  
y su proyección al identificar a 
los demás, aparece más media-
da culturalmente  por la vista y 
todo su significado simbólico.

(Del libro: “Morir de vida” Mc 16,-8: Exegesis 

y aproximación psicológica a un texto – 

Mercedes Navarro – Ed. Verbo Divino 2011)



20

Fotografìas: Joan Lopez

Hay una cosa chocante en la fe religiosa de Israel si se la compara 
a otros pueblos religiosos pero politeístas. Es su falta de esperanza 
más allá de la muerte, a pesar de ser el único pueblo monoteísta 
que ha hecho su opción por el Dios vivo como único Dios. Un horror 
especial se extendía entre ellos en referencia a la muerte y al lugar 
y destino de los muertos (el «sheol»). Allí iban a parar todos sin .dis-
tinción de clases ni calificación ética o religiosa: pobres y ricos, sa-
bios e ignorantes, poderosos y plebeyos, justos y pecadores. Allí eran 

CREER EN LA VIDA  
CONTRA LA MUERTE
Elíseo Touron



21

como sombras, incapaces de hacer nada. La muerte los pastoreaba. 
Otros pueblos politeístas creían en la supervivencia de los muertos 
y hasta les rendían culto como dioses manes. Egipto, con quien tuvo 
Israel una relación de vida y muerte, había embalsamado a sus fa-
raones y altos funcionarios como soporte a la inmortalidad de sus 
almas, que vagaban por el otro mundo hasta llegar a la morada in-
mortal de los dioses.

Grecia tuvo a filósofos como 
Sócrates y sobre todo Platón 
que propugnaron la fe filosófi-
ca en la inmortalidad del alma 
separada. El último escribió dos 
admirables diálogos -el Fedón 
y el Banquete- para colocar en 
boca del gran maestro Sócra-
tes esta idea luminosa de la in-
mortalidad del alma. Israel, sin 
embargo, permanecía mudo 
y horrorizado ante la muerte, 
anclado a este mundo, aunque                                                                        
sin perder de vista su fe en Dios. 
La muerte para este pueblo mo-
noteísta era el máximo escánda-
lo de su fe en Yahvé. La muerte 
era el antípoda y la antítesis de 
Dios. Sólo en esta vida cifraba 
su experiencia y comunión de 
alianza con Dios. Aquí se per-
cibían sus dones y bendiciones 
y eran fiables y verificables sus 
promesas. Probablemente re-
chazaron la esperanza egipcia 
en la inmortalidad, porque iba 
ligada al politeísmo y porque 

los dioses de Egipto habían le-
gitimado la opresión y la escla-
vitud de los hebreos al legitimar 
a sus faraones y su sistema de 
dominación. Los hebreos odia-
ron una y otra cosa.

Más tarde y en otro contexto los 
hebreos a través de los iraníes o 
persas después de la cautividad 
babilónica se abrirán a la espe-
ranza de la resurrección, pero 
pasando por su fe monoteísta 
y también a la inmortalidad de 
los griegos, como refleja el tar-
dío libro de la Sabiduría, pero 
acoplándolo a su esperanza is-
raelita.

En el entretanto, Israel respira 
por el salmo 88 su horror y su 
escándalo ante la muerte y esto 
en boca de un piadoso israeli-
ta. Hasta entonces desconoce 
qué relación y qué poder puede 
tener Yahvé con la muerte o el 
«sheol». El piadoso creyente del 



22

salmo experimenta a ésta como 
una triple excomunión: le apar-
ta de Dios, de los suyos y de su 
tierra. Por eso exclama en un 
grito desgarrador: «¿Harás ma-
ravillas por los muertos? ¿Se 
alzarán las sombras para alabar-
te? ¿Se anuncia en el sepulcro tu 
misericordia o tu fidelidad en el 
reino de la muerte? ¿Se conocen 
tus maravillas en la tiniebla o tu 
justicia en el país del olvido?» 
(Sal 88,11 -13).

Estos gritos son súplicas y bús-
queda de una más consoladora 
y victoriosa revelación del Dios 
de Israel sobre la muerte y el 
«sheol».

LA CRISIS DE ISRAEL  
EN EL EXILIO

Si la enfermedad grave, la perse-
cución por parte de los enemi-
gos y sobre todo la misma muer-
te son los enemigos del alma o 
de la vida de un israelita creyen-
te, el exilio babilónico, primero 
con la caída del reino del norte 
(Israel) en tiempos de Sargón 
II en el 721 a.C. y después el 
reino del sur (Judá) con Nabu-
codonosor en el 587 a.C, fue la 

hecatombe del pueblo. Conllevó 
la destrucción del país e incon-
tables muertos y la destrucción 
de las instituciones religiosas y 
políticas, columna vertebral de 
Israel: el templo, el sacerdocio y 
la monarquía. Israel experimen-
tó la ira de Dios, la antítesis del 
éxodo y de la entrada y posesión 
de la tierra prometida. El ángel 
exterminador, que antes asoló 
a los egipcios, ahora se cebó en 
las filas de los judíos, arrasando 
y sembrando la muerte. Era el 
precio del pecado e infidelidad 
de Israel y Judo a su Dios.

En un contexto más personali-
zado, pero suponiendo la doble 
crisis religiosa, individual y co-
lectiva, se sitúan dos libros del 
Antiguo Testamento. La trans-
miten y ahondan. Son Job y el 
Qohelet o Eclesiastés. Corres-
ponden a un período posterior 
al exilio: el siglo V a.C. para el 
primero y el siglo III a.C. para el 
segundo.

JOB, UN CONTENCIOSO  
CON DIOS

Job es un jeque árabe o edomi-
ta, creyente, justo, no israelita, 



23

le. Entonces pasaría a ser un di-
famador, adversario y blasfemo 
de Dios.

Están también en juego en este 
libro el porqué y el para qué de 
los sufrimientos y desgracias 
del fiel justo y creyente en Dios, 
mientras al malvado e impío le 
va viento en popa.

Satán arranca de Dios el permi-
so para probar a Job con dife-
rentes desgracias, desde el robo 
de ganados por cuatreros y des-
trucción de sus alquerías hasta 
la muerte de sus hijos e hijas. 
Pero la última prueba, la peor de 

lleno de hijos y de rebaños, fi-
gura emblemática de la vida pa-
triarcal de Israel. En un consejo 
de Dios con su corte de ángeles 
asiste también el adversario de 
Job, Satán. Representa algo así 
como «el rostro oscuro de Dios» 
que golpea al hombre. Se decide 
en el consejo divino a instancias 
del adversario Satán someter 
a prueba al justo Job. Existe 
una sospecha que la manifiesta 
aquél: Job es justo y creyente en 
Dios por puro interés, porque le 
va bien. Pero si cambiasen las 
tornas, si le menudeasen des-
gracias, es posible que dejase 
de creer en Dios y de bendecir-



24

todas, que se reserva Satán, le 
afectará a su propia vida, le to-
cará la piel. Una lepra galopante 
irá corroyendo su piel y su carne 
hasta dar con él en un estercole-
ro. Pero del justo y paciente Job 
no se oye ningún lamento con-
tra Dios, sino por el contrarío 
una total sumisión a la voluntad 
soberana de Dios, que está por 
encima del mal y del bien: «Dios 
me lo dio, Dios me lo quitó, ben-
dito sea Dios» (1,21). Algo así 
dirá Teresa de Jesús en fórmu-
la propia y amorosa: «Sólo Dios 
basta». Job todavía se atreve a 
balbucear teológicamente: «Si 

aceptamos de Dios los bienes, 
¿no aceptaremos también los 
males?» (2,10). Por donde pone 
a Dios fuera de toda sospecha y 
al reparo de la fe del creyente.

Pero, aunque Job aparece fiel 
y paciente en el texto en prosa, 
otra cosa es en sus diálogos en 
verso con los tres personajes 
amigos, Bildad, Elifaz y Elihú, 
que en líneas generales se man-
tienen ligados a la imagen tradi-
cional de Dios, que premia a los 
buenos y castiga a los malos en 
esta vida. Para ellos Job es un 
recalcitrante que pretende ocul-



25

tar ante Dios algún pecado, por 
mantener enhiesta su inocencia. 
Si confesara su culpa, de otra 
manera le irían las cosas. Dios le 
volvería a bendecir en esta vida. 
Pero Job prefiere seguir con su 
pleito con Dios, quiere llegar al 
fondo de su dolor. Con un grito 
de maldición para el día de su 
nacimiento (3,2) inicia su queja 
que abre su desconcierto por la 
serie sin fin de males que han 
caído sobre él y por la muerte 
que le ronda, sin haber causado 
mal a nadie y haber sido fiel a 
Dios. El se siente incomprendi-
do de todos y lo que es peor, sin 
que Dios dé la cara en el asun-
to del justo castigado. Esto es 
lo que quiere arrancar de Dios: 
¿Cuál es el motivo y sentido 
de sus males? ¿Por qué Dios se 
comporta tan duramente con el 
justo ¡nocente? ¿Qué sentido tie-
ne el mal en esta vida y qué sali-
da hay para él? (9,32-35; 13,8-16).

En este contencioso humano-di-
vino con Dios, Job arranca de 
El una revelación o experien-
cia nueva. No es tematizada en 
forma de resurrección de los 
muertos como respuesta justa 
y salvadora de Dios al justo su-
friente, perseguido por la injus-
ticia o que sucumbe ante la en-

fermedad mortal, pero está en 
camino de ello. Es el texto más 
admirable, fruto de su búsque-
da angustiosa, pero confiada, en 
Dios. Esta esperanza gozosa y 
triunfal en el Dios de la vida, ple-
namente justo y misericordioso, 
emerge a través del despliegue 
de la creación (Job 38-42,5). No 
es una respuesta teórica, no es 
un tópico ideológico. Es una ex-
periencia reveladora y salvífica. 
Dirá: «Yo te conocía sólo de oí-
das, más ahora te han visto mis 
ojos. Por eso me retracto y me 
arrepiento en el polvo y en la 
ceniza» (42,5).

Esta esperanza experimenta-
da en el Dios creador, que todo 
lo puede y es sabio y bueno, le 
impulsa a Job a explayarla con 
tal vigor y belleza que la litur-
gia cristiana de la muerte se 
adueñó de ella para expresar 
la esperanza del cristiano en la 
resurrección en virtud del Cris-
to resucitado, su Redentor: «Yo 
sé que está vivo mi redentor 
(«Go’el», el vengador y defen-
sor) y que al final se alzará sobre 
el polvo; después que me arran-
quen la piel, ya sin carne, veré 
a Dios; yo mismo lo veré y no 
otro, mis propios ojos lo verán» 
(Job 19,25ss). El texto de Job ha 



26

dicho menos que la liturgia cris-
tiana, pero ha abierto la brecha 
de la esperanza que con creces 
corroborará Jesús con su pasión 
y resurrección.

QOHELET O EL  
ESCEPTICISMO CREYENTE

El Qohelet o Eclesiastés no hace 
más que abundar en la crisis del 
exilio desde una perspectiva 
particular. Esta vida está someti-
da a la alternancia de los contra-
rios (nacer-morir, plantar-arran-
car, guerra-paz, verano-invierno, 
día-noche...) y además no se ve 
clara la frontera entre el bien y 
el mal en esta vida. Por eso los 
justos no siempre prosperan en 
esta vida, mientras que a los im-
píos y malvados les va bien. Por 
eso ante este desnivel, ante esta 
ambigüedad en los grandes éxi-
tos por los que se desviven los 
hombres -riquezas, sabiduría, 
placeres- el Qohelet proclama 
que todo eso es «cazar viento» y 
que es «vanidad de vanidades». 
En cambio, sólo mantiene la fe 
inquebrantable en Dios, cuyos 
secretos son inescrutables. Más 
allá de la fe en Dios nada se sabe 
con seguridad. Y menos acerca 

de la muerte y su más allá (Ecl 
12,7). Frente a su escepticismo 
ante los grandes valores ofrece 
su estima por los goces caseros: 
la mujer, los hijos y la tierra. Una 
«áurea mediocritas» baña sua-
vemente sus dudas y la basa en 
su fe en Dios (12,13).

La salida del túnel: esperanza 
en la resurrección final Al final 
de este largo y azaroso trayecto, 
expuesto a la crisis colectiva y 
personal, cuando parecía que 
todas las compuertas de la vida 
se cerraban, sale Israel triunfan-
te y esperanzado en su Dios en 
gran parte por los profetas, pero 
también por los místicos de la 
alianza y por los mártires.

Dios ofrece a su pueblo sufrien-
te y maltratado la promesa de 
la resurrección. La promesa de 
la vida se amplía, se abre a una 
promesa mayor y más definitiva. 
Y así Israel, el pueblo más ma-
drugador en el Dios vivo,pero 
más tardío en formular la espe-
ranza en la otra vida, suficiente-
mente probado aquí después de 
estimar como ninguno los bie-
nes de esta vida como bienes de 
la alianza, se abre por fin a una 
esperanza trascendente en Dios.



27

La experiencia totalmente gra-
tificante del amor de Yahvé 
La muerte y el «sheol» no son 
obstáculos irremontables para 
Dios que ha creado de la nada, 
que ha «llamado del no ser a la 
existencia» a todo cuanto existe. 
Resurrección de los hombres y 
«unos cielos nuevos y una tierra 
nueva» (Is 65,17; 66,22; cf 2 Pe 
3,13) son la promesa y la salida 
que nos ofrece el Dios creador, 
que es al mismo tiempo el Dios 
remunerador y resucitador. El 
hombre sometido a la angustia 
de la muerte, herido por el pe-
cado y las injusticias, el mun-
do sometido a la corrupción, al 

drama y a la vanidad, la historia 
final amenazada de muerte y de 
destrucción encuentran en Dios 
la clave de su esperanza, la ra-
zón para la lucha por la justicia 
y la paz. Israel en sus profetas, 
sabios, apocalípticos y mártires 
ofreció desde Dios una esperan-
za en que confiar.

Así lo confiesan los salmos mís-
ticos (16,49,73) los cuales no 
pueden concebir que la alianza 
de Dios con el justo y piadoso 
creyente se rompa o interrumpa 
por la muerte. Ese amor experi-
mentado en la alianza de Yahvé 
encierra ya aquí un gozo inefa-



28

ble. Es el lote del justo y su he-
redad. La fidelidad de Dios y su 
amor es más fuerte que la muer-
te. Así se canto en el Cantar de 
los Cantares 8,6-7. Y el piadoso 
salmista puede expresar su con-
fianza en Yahvé de esta forma: 
«por eso mi carne descansa se-
rena, porque no dejarás a tu sier-
vo conocer la corrupción (del 
sepulcro)» (Sal 16,9-10). No es 
extraño que este salmo se haya 
visto en la primitiva comunidad 
apostólica como Histológico y 
mesiánico y se le haya aplica-
do a la resurrección de Jesús 

(Hch 2,25-28). Pero además ven 
en estos salmos (49,16; 73,23-24) 
motivos para pensar en el mis-
mo destino de Menoc y de Elias. 
El primero «por andar con Dios 
desapareció, porque Dios se lo 
llevó» (Gn 5,24; Sb 4,10-11). Y 
Elias, el profeta luchador por la 
fe monoteísta de su pueblo en 
Yahvé frente a los Baales, me-
reció ser «arrebatado al cielo» 
(2 Re 2; Eclo 44,16; 48, 9-11). En 
los tiempos de Jesús la creencia 
popular tenía a estos dos perso-
najes como vivientes con Dios.



29

LOS PROFETAS DE LA  
RESURRECCIÓN DE ISRAEL

Los profetas, que experimenta-
ron la muerte y el exilio de su 
pueblo, encontraron en el mis-
mo Dios que los había herido y 
castigado, al que les podía ven-
dar la herida y sanar del todo. 
Así lo profetiza Oseas con pa-
labras como estas: «al tercer día 
nos resucitará y viviremos en 
su presencia» (6,1-2). Palabras 
que le sirvieron a Jesús para 
auto-biografiar su ministerio y 
profetizar su fin, cuando recibió 
un aviso de parte de los fariseos 
advirtiéndole que Herodes An-
tipas andaba buscándole para 
matarlo: «Decidle a ese zorro 
que hoy y mañana curo a los 
enfermos y expulso demonios 
y al tercer día me consumo» 
(Le 13,32). Ahí está también 
esa impresionante profecía de 
Ezequiel (37,1-14), que inspiró 
las escenas de Miguel Ángel 
en el Juicio Final de la Capilla 
Sixtina. Todo el pueblo de Is-
rael en el exilio es un montón 
caótico de huesos calcinados en 
un inmenso cementerio que es 
la estepa. Sobre ellos se vuelve 
el profeta por mandato de Dios 
para que los ponga en pie, los 
articule, los revista de carne y 

tendones y finalmente les insu-
fle un espíritu de vida. Es como 
una nueva creación. Esa profe-
cía se cumplió en el retorno de 
su pueblo después de la cautivi-
dad. Pero esta resurrección his-
tórica tan importante no agotó 
todo su sentido. Una vez pasada, 
siguió siendo este texto uno de 
los preferidos por Israel y por 
los cristianos (Mt 27,52-53) para 
representar la resurrección final 
y universal (escatológica). En 
esta misma linea están los apo-
calipsis de Isaías (26,19) y sobre 
todo el de Daniel (12,2-3).

Serán los mártires de Israel los 
que, como los siete hermanos y 
la madre viuda refrenden con su 
sangre la esperanza en la resu-
rrección final, cuando Yahvé los 
resucite y les devuelva la vida 
a los que han muerto por él (2 
Mac 7). Esto último es suma-
mente elocuente para rebatir a 
los maestros de la sospecha y de 
la secularización, Freud y Feuer-
bach, que interpretan que la fe 
en la resurrección es un impul-
so burgués por prolongar esta 
vida, una supervivencia como 
revanchismo o como premio a 
la consolación de una vida frus-
trada. Fue, en cambio, una gene-
rosa entrega de la vida, que en 



30

el caso de Jesús, que convalida 
y supera toda la esperanza del 
Antiguo Testamento, entrega 
su vida libremente, sin retener 
nada de ella, en favor de Dios y 
de sus hermanos, los hombres 
pecadores. Este hombre que es 
el Hijo lo ha dejado todo en su 
muerte en manos de su Padre. Y 
Este le respondió con un amor 
más fuerte que la muerte, resu-
citándolo de entre los muertos y 
constituyéndolo Señor de vivos 
y muertos.

Al final resume muy bien Pablo 
toda esta esperanza victoriosa 
de Jesús: «La muerte ha sido ab-
sorbida por la victoria. ¿Dónde 
esta, muerte, tu victoria? ¿Dón-
de está, muerte, tu aguijón?» (1 
Cor 15,55). La muerte ha sido 
colocada contra las cuerdas de 
la vida y resurrección de Jesús 
y lo mortal se ha revestido de la 
inmortalidad de la resurrección 
de Jesús «primicias de los resu-
citados».



31

Al cabo de tres días de intenso 
duelo se les aparece para con-
fiarles una misión: ir a anunciar 
a los Once que Él estaba vivo y 
les precedería a Galilea. Un he-
cho singular en el que merece la 
pena detenerse: son las mujeres 
las enviadas a anunciar seme-
jante noticia. ¡Inconcebible para 

Fotografìas: Jean Lopez

No es sorprendente que no  reconocieran en un primer momento… 
No lo esperaban, lo habían visto entregar su alma. Ese maestro que 
las había respetado y considerado en pie de igualdad, sin preocu-
parse de la ley judía -tan dura con las mujeres-, ese maestro había 
desaparecido.

LAS MUJERES, 
MENSAJERAS   
DE LA  
RESURRECCIÓN  
DE JESÚS

Por Pauline Jacob (*)

Pauline Jacob, es Doctora en Teología,  

y se ha especializado en psicoeducación en Universidad 

de Montreal. 

(Extracto de un textos publicado en la revis-

ta  Prière Appel, la primavera de 2011).

aquella época que fueran preci-
samente las mujeres las envia-
das y portadoras de un mensaje 
público! Aquellas mujeres, por 
lo general,  no podían moverse 
solas y  necesitaban el aval de 
un hombre para que resultar 
creíbles. No obstante, Él las 
hace sus mensajeras.



32

¿Por qué  les pidió a las muje-
res que fueran las portadoras 
de su mensaje? Incluso sin sa-
ber exactamente lo que Jesús 
pensó y sintió, sí nos podemos 
tomar la licencia de aventurar 
algunas respuestas. La primera 
es que las mujeres tenían cora-
zón; son numerosos los textos 
que nos los recuerdan. Ellas no 
buscaban el poder, ni el mejor 
puesto; ningún texto menciona 
semejante actitud entre ellas. 
En general, fueron bastante dis-
cretas. Todo lo que deseaban 
era “vivir con él” como todo 
discípulo verdadero (MC 3, 14). 
Además, Jesús podía tener la 
certeza de que en sus manos el 
mensaje llegaría. Normalmen-
te, cuando tenemos una noticia 
importante intentamos que lle-
gue a sus destinatarios a través 
de personas en las que pode-
mos confiar. Cuando tenemos la 
certeza de que harán lo que les 
hemos pedido, que se dedicarán 
con todo su corazón y toda su 
inteligencia a la misión confia-
da; exactamente lo que hicieron 
estas mujeres. Jesús las cono-
cía y sabía que no escatimarían 
energías para que su mensaje 
se transmitiera.

Nos podemos preguntar  de 
dónde sacaron fuerzas para lle-
gar hasta el final, para esperar 
en contra de toda esperanza. 
Probablemente de su propio in-
terior. Su impulso vital no nos 
sorprende. Actúan de forma si-
milar a todas esas mujeres de 
hoy en día que,  para transmitir 
el mensaje, dinamizan comuni-
dades cristianas sin el reconoci-
miento que les otorgaría el ser 
ordenadas. Asumen responsa-
bilidades similares a las de sus 
hermanos varones sin poder 
ofrecer a sus comunidades el 
alimento sacramental, en espe-
cial la eucaristía que la Iglesia 
sitúa en el corazón de la vida 
cristiana.

A aquellas mujeres, testigos 
de la Resurrección, no las cre-
yeron cuando anunciaron que 
Jesús estaba vivo. No valía la 
pena. En cierto sentido hay una 
analogía con la situación que se 
da en la actualidad. A las muje-
res dentro de la Institución ecle-
sial católica no se las escucha, 
salvo que pasen ciertos filtros 
impuestos y decididos única-
mente por varones. Y para algu-
nos de ellos, desgraciadamente, 
la mujer sigue siendo impura, 
sigue sin ser una igual aunque 



33

se predique lo contrario. Ellas 
siguen sin ser escuchadas, so-
bre todo cuando afirman que 
sienten la llamada a proclamar 
la Palabra de Dios, llamada 
similar a la de sus hermanos 
sacerdotes. Se las sigue igno-
rando como los apóstoles igno-
raron el mensaje de la Resurrec-
ción: “Pero a ellos les parecían 
locura las palabras de ellas, y no 
las creyeron” (Lc 24, 6.11). Y, sin 
embargo, es a María Magdalena 
a quien Jesús se dirigió: “Ve y 
di a mis hermanos que voy a re-
unirme con el que es mi Padre y 
vuestro Padre, mi Dios y vuestro 
Dios” (Jn 20, 17b). Fué después 
cuando los Once y los demás se 
dignaron a conceder cierta cre-
dibilidad a las mujeres (Lc 24, 
9-10)…

En la tradición cristiana, se 
evoca la Resurrección como el 
triunfo de la vida sobre la muer-
te. Para aquellas mensajeras, la 
Resurrección que ellas anun-

cian no es sólamente la de Je-
sucristo, sino también la suya. 
Jesús las resucita con él. Lo 
hace reconociéndolas con ver-
daderos seres humanos, com-
pletos, con una dignidad similar 
a la de sus hermanos varones y 
una libertad que les abren las 
puertas y no las encierra en una 
picota por haber nacido muje-
res. Creer en la Resurrección, 
es creer también que un día, 
nuestra Iglesia se levantará, se 
pondrá de pié y aceptará que 
todos los bautizados, hombres 
y mujeres, pueden recibir la 
llamada a proclamar la Resu-
rrección, incluso como sacer-
dotisas, si esta es su vocación. 
La Iglesia será entonces una luz 
para la humanidad.

(Extracto de un textos publicado en la 

revista  Prière Appel, la primavera de 2011). 

*Pauline Jacob, es Doctora en Teología, 

y se ha especializado en psicoeduca-

ción en Universidad de Montreal. 



34

La pascua es una fiesta común a judíos y cristianos y encierra una 
metáfora de la actual situación de la Tierra, nuestra devastada mo-
rada común. Etimológicamente, pascua significa paso de la esclavi-
tud a la libertad y de la muerte a la vida. El Planeta como un todo 
está pasando por una severa pascua. Estamos dentro de un proceso 
acelerado de pérdida: de aire, de suelos, de agua, de bosques, de 
hielos, de océanos, de biodiversidad y de sostenibilidad del propio 
sistema-Tierra. Asistimos aterrados a los terremotos de Haití y de 
Chile, seguidos de tsunamis.

PASCUA DE LA TIERRA 
CRUCIFICADA
Leonardo Boff



35

¿Cómo se relaciona todo eso con 
la Tierra? ¿Cuándo van a termi-
nar las pérdidas o hacia donde 
nos podrán conducir? ¿Podemos 
esperar, como en la Pascua, que 
después del Viernes santo de pa-
sión y muerte, irrumpa siempre 
nueva vida y resurrección?
Necesitamos una mirada retros-
pectiva sobre la historia de la 
Tierra para que nos arroje algu-
na luz sobre la crisis actual. En 
primer lugar, hay que reconocer 
que terremotos y devastaciones 
son recurrentes en la historia 
geológica del Planeta. Existe 
una «tasa de extinción de fondo» 
que se da en el proceso normal 
de la evolución. Las especies 
existen durante millones y millo-
nes de años y luego desparecen. 
Es como un individuo que nace, 
vive durante un cierto tiempo y 
muere. La extinción es el destino 
de los individuos y de las espe-
cies, también de la nuestra.
Pero más allá de este proceso 
natural, existen las extinciones 
en masa. La Tierra, según los 
geólogos, habría pasado por 15 
grandes extinciones de esta na-
turaleza. Hubo dos especialmen-
te graves. La primera ocurrida 
hace 245 millones de años con 
ocasión de la ruptura de Pan-
gea, aquel continente único que 

se fragmentó y dio origen a los 
actuales continentes. El evento 
fue tan devastador que habría 
diezmado entre el 75% y el 95% 
de las especies de vida entonces 
existentes. Por debajo de los con-
tinentes continúan activas las 
placas tectónicas, chocándose 
unas con otras, superponiéndose 
o alejándose, en un movimiento 
llamado de deriva continental, 
responsable de los terremotos.
La segunda ocurrió hace 65 mi-
llones de años, causada por alte-
raciones climáticas, subida del 
nivel del mar y calentamiento, 
eventos provocados por un as-
teroide de 9,6 km que cayó en 
América Central, provocando 
incendios infernales, maremo-
tos, gases venenosos y un largo 
oscurecimiento del sol. Los dino-
saurios que durante 133 millones 
de años dominaron, soberanos, 
sobre la Tierra, desaparecie-
ron totalmente así como el 50% 
de las especies vivas. La Tierra 
necesitó diez millones de años 
para rehacerse totalmente. Pero 
permitió un abanico de biodi-
versidad como nunca antes en la 
historia. Nuestros antepasados 
que vivían en las copas de los 
árboles, alimentándose de flores, 
temblando de miedo a los dino-
saurios, pudieron bajar a la tierra 



36

mis y cataclismos son aterrado-
res. Pero nos pasa informacio-
nes. Nuestra misión de seres 
inteligentes es descodificarlas 
para evitar daños o usarlas en 
nuestro beneficio. Los animales 
captan tales informaciones y an-
tes de un tsunami huyen hacia 
lugares altos. Tal vez hace tiem-
po nosotros sabíamos captarlas 
y nos defendíamos. Hoy hemos 
perdido esa capacidad, pero para 
suplir nuestra insuficiencia, ahí 
está la ciencia. Ella puede des-
codificar las informaciones que 
previamente nos pasa la Tierra 
y sugerirnos estrategias de auto-
defensa y de salvación.
Somos la propia Tierra que tie-
ne conciencia e inteligencia, 
pero todavía estamos en la fase 
juvenil, con un aprendizaje es-
caso. Estamos entrando en la 
fase adulta, aprendiendo cómo 
manejar mejor las energías de la 
Tierra y del cosmos. Entonces, 
los mecanismos de la Tierra, a 
través de nuestro saber, dejarán 
de ser destructivos. Todos tene-
mos todavía que crecer, aprender 
y madurar.
La Tierra pende de la cruz. Tene-
mos que quitarla de ahí y resu-
citarla. Entonces celebraremos 
una pascua verdadera, y nos será 
permitido desear: Feliz Pascua.

y hacer su camino, que culminó 
en lo que nosotros somos hoy.
Científicos como Ward, Ehrlich, 
Lovelock, Myers y otros sostie-
nen que está en curso otra gran 
extinción, que se inició hace 
unos 2,5 millones de años, cuan-
do extensos glaciares empeza-
ron a cubrir parte del Planeta, al-
terando los climas y el nivel del 
mar. Se aceleró enormemente 
con la aparición de un verdadero 
meteoro rasante, que es el ser hu-
mano a través de su sistemática 
intervención en el sistema-Tie-
rra, particularmente en los últi-
mos siglos. Peter Ward (O fim da 
evolução, 1977, p. 268) refiere que 
esta extinción en masa se nota 
claramente en Brasil, en donde 
en los últimos 35 años se están 
extinguiendo definitivamente 
cuatro especies por día. Y termi-
na advirtiendo: «un gigantesco 
desastre ecológico nos aguarda».
Lo que nos causa crisis de sen-
tido es la existencia de los terre-
motos que destruyen todo y ma-
tan a miles y miles de personas 
como en Haití y en Chile. Y aquí 
humildemente tenemos que 
aceptar la Tierra tal como es, ya 
sea madre generosa o madrastra 
cruel. Ella sigue los mecanismos 
ciegos de sus fuerzas geológicas 
y nos ignora, por eso los tsuna-



37

Según el extraño relato (real por no posible), según Marcos, el pri-
mero de los evangelistas, las mujeres de la pascua llegaron al se-
pulcro, vieron que estaba vacío y huyeron, poseídas por un pavor 
inmenso (tromos kai ekstasis), y no dijeron nada a nadie.

HUYERON DEL SEPULCRO, 
Y NO DIJERON NADA:  
TENÍAN MUCHO MIEDO (Mc 16,8)

Xavier Pikaza



38

Sobre ese silencio clamoroso y 
pavoroso de las mujeres se asien-
ta el evangelio de la pascua, la 
experiencia cristiana de la resu-
rrección. Ellas ven lo que no pue-
de verse (un sepulcro sin muer-
te) y escuchan lo que no puede 
decirse (¡no está aquí, ha resu-
citado!), recibiendo una misión 
que no puede cumplirse (¡digan 
a sus discípulos y a Pedro que 
les precede a Galilea!). No pue-
den decir ni hacer nada, simple-
mente huye, pues tenían miedo 
(ephobounto gar).

Con estas palabras, que termi-
nan en una partícula explicati-
va que no explica (gar), se cierra 
el evangelio y empieza la misión 
cristiana. Cien libros se han es-
crito sobre ese final, empezando 
por el añadido posterior de Mc 
16, 9-20, que la Iglesia ha toma-
do como canónico, para evitar de 
alguna forma el “escándalo” de 
Marcos.

FRACASO FINAL,  
UN FINAL ABIERTO

Aquí culmina y empieza la pa-
radoja del evangelio: Al llegar la 
hora definitiva, da la impresión 
de que las mismas ellas fracasan, 

como habían fracasado antes los 
Doce. También ellas se escapan, 
huyen del sepulcro (unir Mc 14, 
50 con 16, 8) y “parece” que no 
van a Galilea (como les ha man-
dado el joven de Dios), aunque 
no el texto no dice que “no fue-
ron”, sino que huyeron con mie-
do, sin decir nada a nadie.

Esta huida y este silencio de las 
mujeres que no dicen nada a na-
die, porque tienen miedo cons-
tituye (con Mc 14, 3-9: la unción 
de Betania) un signo clave para 
entender el evangelio. Por eso 
debemos estudiarlo con cierta 
detención, distinguiendo los pla-
nos de lectura del texto.

− PLANO TEXTUAL,  
PRIMER NIVEL.

Mc 16, 8 afirma que las mujeres 
han huido (ephygon) del sepul-
cro con miedo, y que no han di-
cho nada a nadie, de manera que 
parece que no han cumplido la 
palabra de Jesús. Ellas han hui-
do lo mismo que los Doce en 
Getsemaní (donde emplea la 
misma palabra: ephygon, 14, 50), 
y lo mismo que el joven desnudo 
de la sábana (también con ephy-
gen, 14, 52). En los tres casos ha 
empleado Marcos la misma pala-



39

bra (huyeron), pero en sentidos 
muy distintos.

Los discípulos varones de 14, 50 
habían quedado marcados por el 
“miedo de la muerte” del Mesías, 
de manera que no habían podi-
do ser testigos de la cruz. El jo-
ven de 14, 52 huye desnudo de-
jando su sábana inútil, porque 
es testigo de una “vida” que na-
die puede sujetar y encerrar en 
un sepulcro (por eso hemos di-
cho que en el fondo era el mismo 
Jesús, presentado de un modo 
simbólico). La mujeres, en cam-
bio, huyen porque tienen miedo 
de lo que han visto y escuchado 
en el sepulcro de Jesús. No las 
ha detenido la muerte (por eso 
han estado ante la cruz y han ido 
al sepulcro). Pero les detiene el 
miedo (el pavor sagrado) de la 
resurrección y por eso huyen.

El texto no dice que “no han di-
cho” a los discípulos lo que han 
visto, ni tampoco que “no han 
ido” a Galilea, sino sólo que han 
tenido un gran temor, un éxtasis, 
y que han huído del sepulcro sin 
decir nada a nadie (en ese mo-
mento).

En un sentido es lógico que hu-
yan, pues tampoco ellas se ha-

llaban preparadas para entender 
y aceptar la novedad cristiana, 
para comprender el misterio de 
la vida que brota de la muerte. 
Todo lo que pueden decir resul-
ta insuficiente, todo lo que ha-
gan es al fin inadecuado, pues el 
mensaje del Jesús pascual des-
borda el nivel de sus acciones 
y palabras. En la raíz de la pas-
cua sigue habiendo un princi-
pio de miedo:con la muerte de 
Jesús ha terminado todo, no se 
puede construir humanidad (fa-
milia) partiendo del vacío de una 
tumba. Por eso, es lógico que Mc 
16, 8 asegure que ellas no dijeron 
nada.

− PLANO HISTÓRICO.

Parece claro que, de alguna for-
ma, en contra de lo que dice ex-
ternamente el texto, estas mu-
jeres han ido a Galilea (al lugar 
del evangelio), contando la his-
toria que no puede contarse (el 
mensaje pascual de la tumba va-
cía) y reiniciando allí el camino 
del Reino de Jesús. Conforme 
al ritmo de Marcos, puede su-
ponerse que ellas han dicho la 
palabra a Pedro y al resto de los 
discípulos, asumiendo con ellos 
el proyecto de Jesús, en dimen-
sión de pascua. Por eso han sido 



40

y siguen siendo las primeras 
hermanas y madres de Jesús, 
garantes del mensaje pascual, 
hecho palabra que se anun-
cia, para volverse de esa forma 
“pan” multiplicado y comparti-
do. Así podemos afirmar que, en 
un sentido, ellas han cumplido 
su misión, iniciando el “rito pas-
cual” del perfume (14, 3-9).

Pero, afirmado eso, podemos 
y debemos añadir, en otro pla-
no, que ellas no han ido todavía 
(en el momento en que escribe 
Marcos) o, mejor dicho, no han 
llegado al final del mensaje de 

pascua, no se han integrado en 
la auténtica Iglesia. En ese sen-
tido, Marcos sigue queriendo 
que ellas (y toda la iglesia repre-
sentada por ellas) vayan a Gali-
lea, de manera que su evangelio 
puede interpretarse como “guía 
para cristianos que quieren ha-
cer el camino de Galilea” (es de-
cir, el camino de la historia me-
siánica de Jesús, que empezó en 
Galilea).

Conforme al testimonio de 
Hech 1, 13-14, las mujeres “esta-
ban” en Jerusalén, iniciando allí 
la iglesia (iglesia jerosolimita-



41

na, no galilea), con los parien-
tes de Jesús (y los Doce). Mar-
cos supone que hay (ha habido) 
en Jerusalén una iglesia vin-
culada a los parientes de Jesús 
que no ha dejado el legalismo 
judío, no ha entendido la nove-
dad de la muerte de Jesús ni el 
sentido de su pascua (cf. 3, 20-
35). Pues bien, al escribir este 
pasaje, Marcos puede dirigirse a 
esas mujeres, que han formado 
parte de la iglesia de Jerusalén, 
centrada en Jacob y José (hijos 
de María, hermanos de Jesús), 
para que salgan (ellas, con Pe-
dro y con los otros discípulos) 
del entorno jerosolimitano de 
la tumba vacía, para iniciar en 
Galilea el verdadero camino de 
evangelio, pues sólo allí (yendo 
a Galilea) podrán ver a Jesús (al 
verdadero Mesías). Ésta sigue 
siendo para Marcos, en este mo-
mento (hacia el 70 d.C.), la tarea 
pendiente de aquellos cristia-
nos de Jerusalén que están re-
presentados por estas mujeres.

Por eso, la palabra del joven a 
las mujeres (y por ellas a los dis-
cípulos y a Pedro) es palabra de 
mandato actual, programa de 
refundación de iglesia, que han 
de retomar ellas (las mujeres, su 
comunidad) con Pedro y los res-

tantes discípulos de Jesús, tras 
la gran catástrofe del 66-70 d.C. 
Lo que las mujeres debían hacer 
(y en un primer momento no 
han hecho, pues huyeron, cf. 16, 
78), lo está diciendo (y hacien-
do) ahora el evangelio de Mar-
cos que transmite esa palabra y 
la reinterpreta desde la misma 
Galilea (o, quizá mejor, desde 
su entorno en Damasco de Si-
ria); así podemos afirmar que su 
evangelio es signo del cumpli-
miento de esta palabra no-dicha 
(y, sin embargo, dicha) del joven 
de la pascua a las mujeres.

– Según eso, Marcos sabe que en 
un plano las mujeres (y algunos 
discípulos con Pedro) no han 
ido todavía, no han culminado 
su trayectoria cristiana. Pero, al 
mismo tiempo, en otro plano, 
él sabe que tienen que ir, pues 
la verdad de la iglesia y la pala-
bra de su mismo evangelio de-
pende de esa ida y experiencia 
pascual en Galilea, como supo-
ne el mismo Jesús en 14, 3-9, al 
decir que el gesto y experiencia 
de aquella mujer (de estas muje-
res pascuales) se extenderá con 
el evangelio en todo el mundo.

Marcos no condena a las mu-
jeres, no las deja abandona-



42

das en su fijación jerosolimita-
na (como quizá deja a Jacob). 
Ellas, las mujeres, entre las que 
se encuentra la madre de Jacob 
(que en su lugar, 15, 40-41, he-
mos interpretado como madre 
del mismo Jesús), deben abrir 
un camino de pascua que ha de 
expresarse de forma privilegia-
da en Galilea.

Esta exigencia y misterio del 
inicio galileo de la misión ecle-
sial aparece también, de forma 
convergente, en Jn 21, que ha 
entendido Galilea (con el lago 
y la pesca), como punto de par-
tida del mensaje universal, con 
Pedro al frente del grupo de los 
siete misioneros, que recuerdan 
necesariamente los siete panes 
y cestos de la segunda multipli-
cación de Mc 8, 1-21 que es cul-
men y conclusión de su evange-
lio galileo (antes del camino a 
Jerusalén).

− PLANO TEXTUAL,  
SEGUNDO NIVEL.

En un primer sentido, las muje-
res han “huido” de la tumba, sin 
decir nada a Pedro y a los otros 
(sin vincularse con ellos en Ga-
lilea). Pero, conforme he venido 
mostrando en este comentario, 

en los lugares clave de su texto, 
Marcos ha mostrado con finísi-
ma ironía, de un modo indirec-
to, aquello que debemos hacer 
todos, no solo las mujeres, sino 
el resto de los discípulos: aban-
donar Jerusalén, con la tum-
ba vacía, para encontrarnos en 
Galilea, para ver allí a Jesús y 
para empezar allí de nuevo, en 
verdad, el camino del evangelio 
(que debe llegar todas las nacio-
nes: 13, 10; 14, 9), superando de 
esa forma el miedo, con estas 
mujeres.

Este mandato aparentemen-
te no cumplido del joven de la 
tumba vacía a las mujeres nos 
sigue situando cerca de algunos 
lugares centrales del evange-
lio, y de un modo especial cerca 
de 13, 14 donde el mismo Jesús 
dice a los de Judea que, al ver 
la Abominación de la Desola-
ción “huyan” (pheugetôsan) de 
la ciudad hacia los montes. Las 
mujeres también han huido, con 
el mismo verbo (ephygon: 16, 8), 
aunque no se dice expresamen-
te que hayan llegado a Galilea y 
hayan compartido su experien-
cia con Pedro y los discípulos.

A través de las mujeres, a las 
que el joven de pascua ordena 



43

que digan a los discípulos y a 
Pedro que vayan a Galilea para 
“ver” allí a Jesús, Marcos sigue 
hablando a sus lectores, de ma-
nera que son ellos los que de-
ben (o debemos) escuchar de 
una manera personal esa pala-
bra, situándonos al principio y 
decidiendo, por nosotros mis-
mos, si queremos ir a Galilea. 
Como he dicho, Marcos no afir-
ma que las mujeres “no fueran”, 
sino que huyeron del sepulcro, 
llenas de miedo, sin decir nada 
a nadie. Es evidente que, en un 
sentido, también ellas han “su-
frido” la absoluta novedad del 
mesianismo de Jesús, de forma 
que han empezado huyendo de 
la tumba vacía, sin poder decir 
nada a nadie. Pero, en otro senti-
do, ellas han ido, de manera que 
Marcos las presenta como ga-
rantes de la novedad de su evan-
gelio.

– Desde ese fondo ha de enten-
derse su “huída”, como he des-
tacado ya, comparando su ges-
to con el de los discípulos, que 
huyeron también (con el mis-
mo verbo ephygon), cuando Je-
sús se entregó a los enviados del 
Sanedrín en el Huerto de los oli-
vos (14, 50), y con la huida del jo-
ven desnudo, que también huyó 

(ephygen) cuando quisieron 
agarrarle (14, 52). En otro con-
texto, pero desde una perspecti-
va de miedo ante lo “sobrenatu-
ral”, huyeron (ephygon) también 
los porqueros de Gerasa, tras la 
expulsión de los demonios del 
hombre-legión (5, 14).
Este final de Marcos (¡las muje-
res huyeron, no dijeron nada…!), 
nos sitúa sin duda, ante una ex-
periencia radicalmente religio-
sa, que muestra la “imposibili-
dad” humana de comprender la 
trayectoria mesiánica (y el men-
saje) de Jesús, algo que Pablo 
ha descrito, en otra perspectiva, 
al hablar del “pecado universal” 
(suponiendo que todos lo han 
cometido: cf. Rom 5, 12). No se 
trata, evidentemente, de un pe-
cado en sentido moralista, sino 
del descubrimiento de la alteri-
dad radical de Dios y de su plan 
de salvación en Cristo. Por eso, 
también estas mujeres (las “ul-
timas” de Jesús) tienen que huir 
y huyen, pues no existe ningu-
na base humana para aceptar el 
mensaje del “joven” de la tumba 
vacía.

En este contexto ha destacado 
Marcos el “miedo” ante lo radi-
calmente distinto, explicando de 
esa forma la huida de las muje-



44

res, “pues tenían miedo” (epho-
bounto gar), y terminando así, 
con la razón del miedo, el tex-
to del evangelio. Ese texto final 
“justifica” y comprende la huida 
(con gar) de las mujeres, pues 
el mensaje del joven de pascua 
les desborda, a pesar de que él 
haya apelado a lo que Jesús ha-
bía dicho (“en Galilea le veréis 
como os dijo”: 16, 7) y anunciado 
(cf. 8,31; 9, 31; 10, 32-34). Marcos 
nos sitúa así ante el miedo radi-
cal, expresado con dos palabras 
clave: tromos y ekstasis, pavor y 
espanto.

Como he destacado ya, él no 
dice que las mujeres “no fueron 
a Galilea” (ni que permanecie-
ran siempre en silencio), sino 
que, en aquel momento, tuvie-
ron miedo y huyeron, llenas de 
pavor y espanto, ante el mensa-
je del joven de pascua. Sólo una 
“presencia personal” de Jesús 
podría haberles hecho superar 
el miedo, como ha sabido Ma-
teo, cuando traduce esta escena 
diciendo que estaban llenas de 
“miedo y de alegría”, pero que, 
mientras corrían, les salió al en-
cuentro el mismo Jesús que les 
dijo “no teman…” (Mt 28, 8-10).
Sólo un encuentro directo con 
Jesús podría hacer que ellas 

superen el miedo de la muerte, 
transformando ese miedo y su-
perando la muerte con el men-
saje de pascua. Pero Marcos 
no ha querido (o no ha podi-
do) introducir ningún encuen-
tro (aparición pascual) de Jesús 
en Jerusalén, pues ello habría 
resultado contra-producente y 
contra-evangélico y habría ser-
vido para avalar de alguna for-
ma el judaísmo del templo. Por 
otra parte, como he dicho tam-
bién, Marcos no quiere (no pue-
de) hablar en su texto de apari-
ciones de Jesús (como las de 1 
Cor 15, 3-9), pues la experiencia 
pascual que él propone es dife-
rente, y se sitúa más allá del tex-
to de su evangelio.

Un evangelio como el suyo sólo 
puede hablar de la pascua con-
tando la experiencia de la vida 
de Jesús, en términos simbóli-
cos e indirectos (como hemos 
ido viendo a lo largo del comen-
tario). Por eso, en línea “histó-
rica”, Marcos sólo puede lle-
varnos hasta el gran miedo de 
las mujeres de la tumba vacía, 
pues allí culmina y se desplie-
ga el “miedo” que produce la 
revelación de Dios en la muer-
te pascual de Jesús. Así nos ha 
llevado de la mano hasta esas 



45

mujeres, situándonos ante un 
sepulcro de muerte sin muerto 
(pues Jesús ha resucitado), para 
que escuchemos allí la palabra 
de envío y promesa (la prome-
sa de ver a Jesús en Galilea). El 
mismo vacío de la tumba, la mi-
sión y la promesa, produce en 
las mujeres un miedo inmenso 
(ephobounto), que se expresa 
como temor y temblor (tromos 
y ekstasis) y desemboca en la 
huida sin palabras, es decir, más 
allá de todas las palabras.

– Significativamente, la tradi-
ción paulina ha destacado la 

unión escatológica de phobos y 
tromos en 2 Cor 7, 15; Flp 2, 12 y 
Ef 6, 5. Cf. también Mc 5, 33. Me 
he referido al ekstasis ante la re-
surrección al comentar el “mila-
gro” de la hija del archisinago-
go, en 5, 42, tema que se puede 
relacionar con el éxtasis-locura 
(exesthê) que los familiares atri-
buyen a Jesús en 3, 21. Estamos 
ante un phobos o miedo que 
aparecía también en el relato 
de fondo pascual de la tempes-
tad calmada (4, 41). Marcos nos 
deja de esa forma ante un final 
de miedo, sin que Jesús venga 
y diga “no teman” (mê phobou) 



46

como al archisinagogo; de esa 
forma nos deja a este lado del 
“gran temor”, para que la misma 
presencia pascual de Jesús nos 
permita superarlo.

AMPLIACIÓN CONCLUSIVA:  
LAS MUJERES, TODO  
EL EVANGELIO

Aquí (16, 8) termina Marcos 
como texto, haciendo que sus 
lectores compartan el miedo 
de las mujeres, huyendo con 
ellas, pero invitándoles, al mis-
mo tiempo, para que hagan con 
ellas el camino de Galilea, es de-

cir, todo el evangelio, superando 
el mismo miedo. Marcos ha que-
rido llevarnos así hasta el lugar 
de la “ruptura de pascua”, has-
ta el límite espacial y temporal 
de una humanidad que siente 
la presencia de Dios (el cumpli-
miento mesiánico) al borde de la 
tumba vacía. De esa forma nos 
sitúa ante el “gran temor reli-
gioso”, que sólo puede superar-
se viendo a Jesús Nazareno en 
Galilea, en visión que ya no se 
puede contar, pues pertenece al 
compromiso y tarea de cada cre-
yente, en un camino que debe 
comenzar precisamente ahora 



47

(en el ahora del evangelio), ca-
minando Galilea para compartir 
allí la experiencia del Jesús de 
las mujeres, con los otros discí-
pulos y Pedro.

Como he dicho, el texto afirma 
que las mujeres huyeron del se-
pulcro, sin decir nada a nadie, 
pues tenían miedo… (16, 8), de 
manera que, si todo hubiera 
sido eso, nadie podría haber co-
nocido esa historia de la tumba 
vacía, ni podía haber “escucha-
do” la palabra que les dijo el án-
gel desde dentro de ella. Pero 
Marcos, como autor omnis-
ciente, que ha ido recogiendo 
en su voz las diferentes voces 
de la historia de Jesús, recoge 
también la palabra del joven 
de la pascua a las mujeres, lo 
que significa que ellas han de-
bido transmitirla, a pesar de su 
huída y de su miedo, pues de 
lo contrario no se podría ha-
ber escrito este evangelio en el 
que se contienen. En ese senti-
do, se puede y debe afirmar que 
el evangelio de Marcos recoge 
y recrea toda la historia (vida, 
muerte y pascua) de Jesús des-
de la perspectiva de esas mu-
jeres, que han empezado escu-
chando y huyendo.

LAS MUJERES HUYERON.  
¿CÓMO SIGUE EL 
EVANGELIO?

Como vengo poniendo de relie-
ve, en un sentido, el texto afirma 
que ellas huyeron, y que no di-
jeron nada. Pero el despliegue 
cristiano en su conjunto sólo 
puede entenderse a partir de “la 
voz de esas mujeres”, es decir, 
como expresión y expansión de 
lo que ellas han dicho, en la lí-
nea de la mujer del vaso de ala-
bastro (14, 3-9), que enseñaba a 
los discípulos incrédulos y hos-
tiles, con perfume, el sentido de 
la vida y pascua de Jesús. Más 
aún, a diferencia de lo que va in-
dicando de los discípulos y en 
especial de los Doce, de quienes 
asegura que iban avanzando de 
un no-entender a otro no-enten-
der cada vez más profundo, a lo 
largo de la vida de Jesús (cf. 8, 
21; 9, 32), hasta que le abando-
nan en Getsemaní (14, 50), Mar-
cos no dice aquí (16, 8) que las 
mujeres “no entendieran”, sino 
que supone que ellas han enten-
dido el “misterio pascual” (el se-
creto mesiánico, latente en todo 
el evangelio: cf. 4, 21) y que, pre-
cisamente por ello han huido, 
porque ese misterio de la muer-



48

te salvadora produce el mayor 
de todos los miedos.

El misterio de la muerte mesiá-
nica de Jesús significa que tam-
bién ellas (las mujeres) y todos 
los discípulos tienen que “mo-
rir con él”. Su muerte no fue una 
excepción, algo que se ve y ob-
serva desde fuera (como si Je-
sús hubiera muerto para que los 
otros, nosotros, no muramos), 
sino la “norma” mesiánica, de 
forma que también nosotros, to-
dos, tenemos que tomar su cruz 
y morir con él (8, 34-37). Esta 
mujeres lo han comprendido y 
por eso comienzan huyendo.

Estas mujeres huyen porque 
han comprendido algo que va 
a cambiarles toda la existencia. 
En esa línea, el evangelio supo-
ne que ellas, sólo ellas, pueden 
iniciar el camino de vuelta a Ga-
lilea, para recordar y recrear de 
un modo positivo todo lo que 
Jesús fue diciendo y haciendo. 
Sin esa huida primera (¿cómo 
mantenerse ante el gran mis-
terio?), y sin la vuelta iniciáti-
ca posterior de las mujeres (que 
deben enseñar lo que han enten-
dido a los discípulos y a Pedro) 
no podría haber surgido el cris-
tianismo, no existiría Marcos, de 

manera que la misma existencia 
del evangelio de Marcos consti-
tuye el argumento y prueba de 
esta vuelta de las mujeres a Ga-
lilea, pero no a solas, sino con 
otros discípulos y Pedro.

Desde esa perspectiva, el mie-
do de las mujeres sigue siendo 
necesario, porque ellas son por-
tadoras de un mensaje que les 
desborda, de una vida que les 
sobrepasa.

En el fondo resultaría más fácil 
quedarse en Jerusalén, contan-
do la historia gloriosa de aquel 
que ha muerto y mantenien-
do de algún modo las fidelida-
des del antiguo judaísmo (y de 
Roma). Por eso, este miedo de 
16, 8 no es sólo “pavor” ante lo 
radicalmente nuevo (que es el 
Jesús del sepulcro vacío), sino 
también temor ante la misión 
que los discípulos (re-educados 
por las mujeres) deben iniciar 
en Galilea, un miedo semejan-
te al que una y otra vez habían 
sentido los discípulos haciendo 
la dura la travesía sobre el lago, 
pasando al otro lado, cruzando 
el mar que conduce a las nacio-
nes (o que comunica con ellas), 
sin seguridad legal, sin protec-
ción política herodiana, sin lle-



49

var en la barca más que un pan 
(cf. 4, 40; 6, 50-52; 8, 14-21).

Por eso, a fin de superar ese 
miedo de las mujeres y asumir 
la misión que empieza en Gali-
lea, los lectores de Marcos pue-
den y deben retomar sus pasa-
jes “pascuales” o, mejor dicho, 
todo el evangelio, desde pers-
pectiva de pascua. Como vengo 
diciendo, Marcos no ha querido 
(o no ha podido) recoger “apari-
ciones concretas” del Jesús pas-
cual, como hacen Mt 28, Lc 24 
y Jn 20-21, porque hay la expe-
riencia pascual tiene a su juicio 
un elemento de fe interior que 
no puede contarse en un libro; 
pero todo su libro es la expre-
sión de una epifanía pascua que 
se cuenta y actualiza en forma 
de historia .

– Todo el evangelio, y en espe-
cial algunos de sus relatos pue-
den entenderse de un modo 
pascual, como epifanías indirec-
tas pero fuertes del resucitado, 
entre las que podemos desta-
car las que siguen: 1. La palabra 
del Padre a Jesús (¡a Jesús resu-
citado!): ¡Tú eres mi Hijo queri-
do! (1, 11). 2. La reunión de her-
manos/as, madres e hijos en la 
casa eclesial (3, 31-35; 10, 28-30). 
3. Los “viajes” misioneros peli-
grosos por el mar (4, 35-41; 6, 46-
52). 4. Las multiplicaciones de 
los panes (6, 30-44; 8, 1-10). 5. La 
experiencia del Tabor (9, 2-9). 6. 
Las predicciones de la muerte, 
con la promesa de resurrección 
(8, 31; 9, 31; 10, 34). 7. El sermón 
escatológico, con el anuncio de 
la misión universal (13, 5-36). 8. 
La palabra de Jesús a la mujer 



50

del vaso de alabastro (14, 9). 9. 
La pascua del pan compartido 
y la alianza de la sangre de Je-
sús (14, 22-2-25). 10. El signo del 
velo rasgado del templo de Je-
rusalén (15, 38).

En ese sentido, el evangelio 
de Marcos viene a presentarse 
como gran relato de la “apari-
ción pascual completa” o, mejor 
dicho, de la presencia histórica 
de Jesús resucitado, que se ha 
ido revelando a lo largo de su 
evangelio, escrito como procla-
ma pascual y recuperación de la 
historia de Jesús (las dos cosas 
el mismo tiempo), tras la des-
trucción de Jerusalén (70 d.C.) y 
tras el fin de un tipo de iglesia 
judeocristiana, probablemen-
te desde Galilea/Siria (pero re-
cuperando un testimonio abier-
to a Roma). De esa forma, tras 
esa inmensa ruina de Jerusalén 
(que los judíos rabínicos han su-
perado de otra forma muy signi-
ficativa, volviendo a la Ley, en 
su concreción social y nacio-
nal), el evangelio de Marcos ha 
contado la “pascua histórica” 
de Jesús como principio de una 
misión eclesial para todas las 
naciones, partiendo del mensaje 
y comienzo de Reino que Jesús 
inició en Galilea.

¿Cómo ha sido esa “vuelta”? 
¿De qué forma ha sucedido, a 
pesar de la huída y del miedo? 
Quien pida a Marcos que res-
ponda de manera externa a esas 
preguntas es que no ha entendi-
do el evangelio. Hay cosas que 
se dicen, hay explicaciones que 
se deben dar, pero otras, las más 
importante, han de quedar en la 
penumbra, en el silencio más in-
tenso, y entre ellas se encuentra 
la forma en que las mujeres lo-
graron “convertir” a otros discí-
pulos y a Pedro, para que deja-
ran la tumba vacía de Jerusalén 
y volvieran a la patria del evan-
gelio que es Galilea, para ver allí 
a Jesús Nazareno, el crucificado, 
iniciando desde allí el camino 
de evangelio a todas las nacio-
nes (13, 10; 14, 9).

Entendido así el final de Mar-
cos, Galilea es mucho más que 
un lugar geográfico, es la totali-
dad del evangelio al que ha de 
volverse tras la ruina (tumba) 
triunfante (vacía) de Jerusalén, 
para recrear desde allí el mensa-
je y camino del Reino. Por eso, 
debemos concluir este argu-
mento diciendo que, en un pla-
no, en un momento, las muje-
res no fueron, porque tenían un 
gran miedo, pero, en otro plano, 



51

en otro momento, ellas fueron, 
pues de lo contrario no se po-
dría haber contado esa historia.

En un sentido, ellas huyeron, 
pero en otro, según 14, 3-9, no 
sólo fueron de hecho, sino que 
contaron a los otros discípulos 
lo que habían descubierto y sen-
tido, su experiencia de Jesús/
Perfume, de manera que ellas 
son las iniciadoras (fundadores) 
de la iglesia, que debe extender-
se y se extenderá a todo el cos-
mos (13, 10; 14, 9). En esa línea, 
podemos afirmar que Marcos 
ha terminado su texto a modo 
de pegunta implícita, diciendo 
a los lectores: ¿Queréis ir voso-
tros? En ese sentido podemos 
añadir que su evangelio retoma 
y cumple la función de las muje-
res, diciendo a sus oyentes y lec-
tores que la tumba de Jerusalén 
está vacía y que Jesús ha resu-
citado, para conducirles (condu-
cirnos) otra vez a Galilea, donde 
le veremos.

VERÁN A JESÚS  
EN GALILEA,  
NO EN JERUSALÉN

Las mujeres, y el resto de los dis-
cípulos, tienen que dejar Jeru-
salén (la tumba vacía, el fracaso 

triunfador de Jesús), para vol-
ver a Galilea y encontrarle allí, 
retornando a lo que ha sido el 
evangelio, desde su comienzo. 
Se trata de volver a la comuni-
dad universal de hermanos/as, 
madres/hijos (3, 31-35; 10, 29-30) 
y a los caminos de la mesa com-
partida (multiplicaciones: 6, 6b-
8, 26). No es volver para reini-
ciar otra vez el círculo de eterno 
retorno del fracaso (subir otra 
a Jerusalén, bajar a Galilea, su-
bir-bajar, subir-bajar), sino para 
iniciar en firme el camino defi-
nitivo de Galilea, la Vía del Rei-
no, que se abre desde allí a to-
das las naciones, en la línea del 
testimonio de la mujer de 14, 9 
(cf. 13, 10).

Los cristianos ya no dicen, como 
los judíos rabínicos, ¡el próxi-
mo año en Jerusalén!, sino que 
van Galilea para no volver más 
a la ciudad del templo, porque 
la muerte de Jesús en Jerusa-
lén ha tenido y tiene valor de-
finitivo. Van para quedarse en 
Galilea, retomando los ideales 
y prácticas del Reino que Jesús 
había inaugurado (cf. 1, 14-15), y 
para salir desde allí (no desde 
Jerusalén) a todos los pueblos 
del cosmos, con el mensaje del 
Mesías crucificado.



52

Otros grupos cristianos, como 
los de Jacob y los Doce (con Pe-
dro) habían optado por Jerusa-
lén, reinterpretando desde la 
Ciudad Santa (y el templo) la 
aportación mesiánica de Jesús 
(a pesar de que allí le habían 
juzgado y condenado). Ellos 
pensaban que el Reino de Dios 
(anunciado por Jesús) debería 
iniciarse de nuevo desde Jeru-
salén, donde habían creado la 
primer comunidad cristiana. El 
mismo Pablo histórico quiere 
volver a Jerusalén con la “colec-
ta” de los pueblos gentiles, para 
seguir manteniendo el ideal del 
Reino de Dios vinculado a Jeru-

salén (cf. Rom 15,22-33; 1 Cor 16; 
Hech 21-23) y a la comunidad de 
Jacob, el hermano del Señor.

Marcos, en cambio, está conven-
cido de que la “etapa” de Jerusa-
lén ha terminado,pues la ciudad 
ha sido destruida, con su templo 
(cf. 13, 2) y porque allí sólo que-
da para los cristianos un sepul-
cro vacío. Por eso, la misión de 
la comunidad cristiana no pue-
de comenzar ya en Jerusalén, 
sino en Galilea, retomando de 
esa forma los ideales mesiáni-
cos más antiguos del pueblo, los 
que están vinculados a la crea-
ción de una comunidad renova-



53

da, no al triunfo de la gran ciu-
dad sagrada.

Según eso, como he venido des-
tacando en todo el comentario, 
Marcos va en contra de una vi-
sión del mesianismo sagrado de 
Jerusalén, no en teoría, sino de 
un modo histórico concreto: Je-
rusalén ha rechazado al Mesías, 
ya no es ciudad de salvación. 
Por eso, el Reino del Dios de Je-
sús ya no viene por (desde Jeru-
salén), sino desde Galilea, el lu-
gar del mensaje mesiánico y de 
las primeras comunidades de 
Jesús. A modo de resumen, se 
puede afirmar que Jerusalén ha 
sido un cumplimiento, un fraca-
so y el comienzo de un principio 
mesiánico nuevo.

a) Jerusalén ha sido un cumpli-
miento, como indican las pre-
dicciones de la pasión (8, 31; 9, 
31; 10, 32-34). Jesús “debía” (dei) 
asumir el camino de anuncio de 
Reino en Jerusalén, para insta-
larlo allí, conforme a las prome-
sas mesiánicas de los profetas. 
Por eso, subiendo a la ciudad y 
siendo asesinado en ella, Jesús 
ha cumplido su tarea mesiáni-
ca, culminando la misión de los 
profetas y expresando de esa 
forma el misterio de Dios.

b) Jerusalén ha sido un fracaso, 
el gran fracaso mesiánico de Je-
sús, que vino a los suyos, pero 
los suyos no le recibieron (cf. Jn 
1, 11). Éste es el misterio sobre 
el que Pablo había reflexiona-
do en la parte culminante de la 
carta a los Romanos (Rom 8-11). 
Por eso, en el centro del mesia-
nismo de Jesús está su muerte 
en la ciudad, el rechazo de Jeru-
salén que, condenando a su Me-
sías, se ha rechazado y destrui-
do a sí misma, negando su tarea 
mesiánica.

c) Tras el fracaso de Jerusalén 
se abre un camino mesiánico 
distinto, que no se se expresa 
ya en la nueva Jerusalén Ce-
leste (de la que habla Pablo en 
Gal 4, 26 y el Apocalipsis: 3, 12; 
21, 2), sino en la historia y tarea 
concreta de Jesús en Galilea. 
Ha fracasado Jerusalén (el ca-
mino del Reino en el Templo), 
para que los discípulos de Jesús 
puedan retomar el mesianismo 
de Galilea, donde ellos tienen 
que volver, no al Jordán de Juan 
Bautista, ni al Templo de Caifás.

En este contexto se entiende el 
ideal mesiánico de Marcos y su 
iglesia, que no es un ideal de sa-
cerdocio (con un templo como 



54

el anterior), sino de nueva hu-
manidad, de curación de los en-
fermos y de pan compartido. Por 
eso, de la nueva Galilea pascual 
hay que que abrirse a todas las 
naciones como Marcos ha indi-
cado con suficiente claridad no 
sólo en el discurso apocalíptico 
ante el templo (en 13, 10), sino, 
de un modo especial, en la un-
ción mesiánica (14, 9), donde el 
mismo Jesús dice que su evan-
gelio se anunciará a todas las 
gentes, con lo que ha hecho esta 
mujer (estas mujeres) y como 
Mt 28, 16-20 proclamará ya de 
un modo temático.

Jerusalén queda atrás, como lu-
gar de entrega y muerte, con 
un sepulcro vacío. Por eso, la 
comunidad de Jesús no puede 
fundarse en los valores de Je-
rusalén (cf. 3, 20-35). Ha sido ne-
cesario el camino pascual de su-
frimiento y muerte del Mesías 
en Jerusalén. Pero su triunfo 
mesiánico no se iniciará en Je-
rusalén, sino en Galilea, donde 
el ángel/joven de la pascua en-
vía a las mujeres (con los discí-
pulos y Pedro), para aprender de 
esa manera a ser cristianos, es 
decir para “ver” allí a Jesús, con 
todo el Evangelio (cf. 16, 1-8).

Los cristianos de Marcos no 
pueden retomar los ideales y las 
leyes de Jerusalén, ni pueden 
volver al Jordán, con Juan Bau-
tista, sino que han de retomar 
el camino de Jesús en Galilea, 
teniendo como guía el mismo 
evangelio de Marcos. Entendi-
da así, esta experiencia pascual 
de las mujeres en la tumba va-
cía (siendo muy antiguo, de los 
comienzos de la fe cristiana), 
tal como está siendo redactada 
por Marcos nos sitúa en un es-
tadio tardío de la iglesia, en tor-
no al año 70 d.C. Marcos supone 
que hubo una experiencia anti-
gua de Jesús, en relación con el 
sepulcro vacío. Pero, en su for-
ma actual, este relato nos sitúa, 
como he dicho, en el momento 
culminante de la creación de su 
comunidad, en torno al año 70 
d.C.

Lógicamente, las apariciones 
concretas de Jesús resucita-
do resultan innecesarias. Para 
Marcos no hay un evangelio de 
apariciones posteriores, separa-
das de la “vida pascual” que él 
ha escrito. Su evangelio es, se-
gún eso, la epifanía histórica 
del Cristo resucitado. Lo que a 
un nivel es narración y recuerdo 
de la vida de Jesús (de algo pa-



55

sado) viene a presentarse a otro 
nivel como testimonio de pre-
sencia pascual.

De una forma lógica, confor-
me al dinamismo de su texto, el 
evangelio Marcos no ha conta-
do unas posibles apariciones 
pascuales concretas de Jesús, 
sino que presenta su evange-
lio (su historia de Jesús) como 
una experiencia de Pascua, que 
arraiga a los creyentes en el ca-
mino de Jesús en Galilea. Éste 
es un evangelio que se funda en 
el testimonio y presencia pas-
cual de las mujeres, pero no ais-
ladas, sino incluyendo en ellas 
y con ellas, de un modo crítico, 
a los otros discípulos y a Pedro 
en el contexto más extenso de la 
Iglesia, fundada en Jesús «que 
os precede a Galilea; allí le ve-
réis, como os dijo» (16, 7).

Allí deben juntarse todos, prece-
didos por Jesús, que ha de mos-
trar su faz más honda a los que 
vengan a escuchar su voz y a re-
tomar su camino de discipula-
do, según el libro de Marcos. No 
vuelven al Jordán, aunque con-
servan la memoria de Juan Bau-
tista, y aunque retoman de otra 
forma su experiencia de bautis-
mo, sino que deben juntarse en 

Galilea, lugar del mensaje y co-
mienzo del Reino (1, 14-15).

En este retorno y esta junta en 
Galilea resulta especial la fun-
ción de las mujeres, que apa-
recen así como portadoras del 
mensaje, encargadas de enseñar 
a los discípulos y a Pedro lo que 
significa pasar del sepulcro va-
cío (de Jerusalén como ciudad 
fracasada) a la experiencia del 
encuentro con Jesús (allí le ve-
réis) en Galilea, lugar del que se 
puede extender el evangelio del 
Reino de Dios (curación, pan 
compartido, perdón…) a todas 
las naciones (cf. 13, 10; 14, 9), de 
un modo que no esté ya cerrado 
en el judaísmo nacional (como 
suponía la ley de Jerusalén). 
En esa línea podemos decir que 
Marcos es un libro de llamada 
pascual, un libro-guía para per-
sonas que quieren “ver a Jesús” 
en Galilea.

También a nosotros, lectores y 
oyentes del siglo XXI, deben con-
vocarnos las mujeres de la tumba 
vacía, volviendo del miedo que 
les había dominado. Con ellas te-
nemos que volver a Galilea, para 
retomar así la trayectoria del Rei-
no, en el lago de las tormentas, en 



56

la montaña donde Jesús escogió 
a sus misioneros, en las tierras 
del entorno (Gerasa, confines de 
Tiro….), movidos por la esperanza 
del Dios para quien nada es im-
posible (cf. 10, 27).

Marcos no es un tratado 
de moral, ni un texto de 
doctrina teórica ni puro 
recuerdo de un pasado, 
sino el libro guía para 
el encuentro con Jesús 
en Galilea. Por eso, sólo 
se puede entender asu-
miendo su mismo com-
promiso mesiánico. Sin 
ese compromiso, el evan-
gelio acaba siendo texto 

muerto, y nuestro mismo 
comentario no sería más 
que tecnicismo inútil, jue-
go de palabras sin senti-
do. Sólo buscando al Je-
sús pascual en Galilea, 
para retomar su camino 
y seguirle allí, podremos 
descubrir el secreto me-
siánico de Jesús de Na-
zaret, el Cristo, Hijo de 
Dios (cf. 1, 1) que ha dado 
la vida por los hombres.

(Desde aquí puede interpretar-
se la foto de la misa con túnica 
de Jesús, no en Galilea, sino en 
Tréveris, lugar famoso de Carlo-
magno y Karl Marx)



57



www.nuevatierra.org.ar


