
 
1   |   Marcelo Trejo 

 

 

«ECCLESIA SEMPER REFORMANDA» 
REFLEXIONES EN CAMINO 

 

Marcelo Trejo 

 

 

I 
“ECCLESIA SEMPER REFORMANDA” 

 

 

Las Reformas en la vida de la Iglesia han sido siempre experiencias marcadas por el desafío 

de patentizar la frescura y novedad del Evangelio en los nuevos espacios, culturas y 

destinatarios de evangelización.  

Aspiración que asumió también el Concilio Vaticano II de manera muy sentida: «La iglesia… 

siendo al mismo tiempo santa y necesitada de purificación, avanza continuamente por la senda 

de la penitencia y de la renovación» (LG 8).  

Un mismo y actual anhelo del papa Francisco: «¡Cómo me gustaría una Iglesia pobre y para 

los pobres!». Reforma que engloba a toda la Iglesia: “In capite et in membris”: «Me 

corresponde, como Obispo de Roma, estar abierto a las sugerencias que se orienten a un 

ejercicio de mi ministerio que lo vuelva más fiel al sentido que Jesucristo quiso darle y a las 

necesidades actuales de la evangelización…». (EG 32).  

También esta interpelación desafía al quehacer teológico en aquello de «auscultar, discernir 

e interpretar» (GS 44); y por otro lado, ubica a los teólogos “no en el cuartel sino en la frontera” 

siendo pioneros de un diálogo crítico y benévolo de la Iglesia con las culturas. (Cf. Francisco, 

“Teólogos y profetas”, Audiencia a la Comisión Teológica Internacional. L'Osservatore Romano. 

13 de diciembre de 2013, N.50. pag. 2) 



 
2   |   Marcelo Trejo 

En este gran marco se ubicó el Symposio Teológico del Cono Sur realizado en noviembre 

2014, Montevideo. Teólogas y teólogos reunidos en un intercambio de saberes con el propósito 

de cooperar fehacientemente en una reforma actual de la Iglesia Católica.  

Estas “Reflexiones en camino” para una ecclesia semper reformanda son emergentes de 

conferencias, momentos teológicos-simbólicos, quehaceres teológicos conjuntos de esos días. 

Un texto sistematizado cuyo propósito es referenciar y ahondar en este Symposio Teológico.  

Un mayor desarrollo temático se podrá obtener en el libro editado próximamente por 

Amerindia Continental; institución auspiciante de este mismo evento. 

 

 

 

II 
“REFLEXIONES EN CAMINO” 

 

 

1. Convocados a un “Buen Vivir” (Sumak Kawsay).  

 

Una vez más orienta la mirada y el sentido de búsqueda eclesial la pregunta de espíritu 

conciliar: “Iglesia, qué dices de ti misma” (Cf. Lumen Gentium). Interrogante que encontró su 

respuesta programática en la Constitución Gaudium et Spes: «los gozos y las angustias de los 

hombres, sobre todo de los pobres y de cuantos sufren, son a la vez gozos y angustias de los 

discípulos de Cristo».  

Superando cualquier dicotomía, la comunidad cristiana, con su memoria y profecía, clama 

a mayor humanidad y menor agonía en el mundo; porque sabe y celebra que «la Gloria de Dios 

es que el hombre viva».  

Por esto mismo, el empeño de la reforma de la Iglesia no puede confundir su horizonte de 

donde se entiende y hacia donde tiende: ¡Sumak Kawsay! 

El Buen Vivir de la Humanidad. Un axioma andino, con espíritu religioso ancestral, 

integrativo de dimensiones humanas como la espiritualidad, religión, ecología, economía, 

política, ética, ritualidad y pluricidad. Una cosmovisión análoga que aggiorna la expectativa 

bíblica de Reinado de Dios. 

Sumak Kawsay que no es cambio de palabras; sino, más bien, una perspectiva preservante 

de los reduccionismos occidentales de una “buena vida”, marcada por ciertas dinámicas del 

mercado y su fundamento capitalista que; por otro lado, se habilita a la apatía solidaria.  

Se trata de una categoría idearia y análoga que replantea el orden cultural de 

participación social y la gestión política - económica de distribución de bienes. Por ello, Sumak 

Kawsay sostiene la esperanza de un “otro modo de vida posible y necesario”; a la vez anima y 

desafía a su construcción histórica. Estados latinoamericanos ya inspiraron sus nuevas 

constituciones en esta cosmovisión. 



 
3   |   Marcelo Trejo 

Un “Buen Vivir” sostenido por las tradiciones de los pueblos originarios que también da “qué 

pensar” a la Iglesia y a sus teologías; si ellas asumen el desafío de reforma buscando «por qué 

caminos puede llegar la fe a la inteligencia, teniendo en cuenta la filosofía o la sabiduría de los 

pueblos» (AG 22b). De manera particular, la teología india latinoamericana da prueba que esta 

asunción es útil y posible. 

 

 

2. Acoger la Novedad del Espíritu de Dios en la historia.  

 

"¿Sabéis discernir el aspecto del cielo y no podéis discernir las señales de los tiempos?" (Mt 

16,3; cfr. Lc 12-54-56) Esta es la interpelación de Jesús, el Señor a sus seguidores.  

Desafío que se convierte en necesidad inevitable para un tiempo de Reforma. Auscultar a 

fondo los signos de la época e interpretarlos a la luz del Evangelio como signos verdaderos de 

la presencia y de los planes de Dios en la historia actual de los pueblos (cf. GS 4. 11). Razón 

creyente por la cual es tiempo oportuno para abrirse a la Novedad del Espíritu.  

«¿Estamos abiertos a las sorpresas de Dios o nos encerramos, con miedo, a la novedad del 

Espíritu Santo? ¿Estamos decididos a recorrer los caminos nuevos que la novedad de Dios nos 

presenta o nos atrincheramos en estructuras caducas, que han perdido la capacidad de 

respuesta?», preguntas reiteradas no pocas veces por el papa Francisco. 

Esto supone fundamentalmente volver al Evangelio como narrativa del seguimiento de 

Jesús de Nazareth. Experiencia que sólo puede darse desde el Espíritu mismo del Mesías, el 

Cristo, que “actúa desde abajo, desde los pobres, desde el “De Profundis” de la historia”. 

Seguimiento que provoca un estado metanoico y práxico de conversión eclesial en todo el 

Pueblo de Dios: “in capite et in membris”. Un cambio de mentalidad frente a los intrincables 

procesos y avatares históricos; y ante un actual paradigma social emergente; inédito y todavía 

malamente sospechado por ciertos grupos eclesiales.  

«La fe no es un refugio para gente pusilánime, sino que ensancha la vida…y se presenta 

como un camino de la mirada, en el que los ojos se acostumbran a ver en profundidad». Motivo 

por el cual, conviene estar atento a las mociones del Espíritu que acompaña la conversión de 

gracia epocal: reconocer e interpretar, aceptar y rechazar las mociones del buen espíritu y del 

malo. Las realidades del presente, si no son bien resueltas, pueden desencadenar procesos de 

deshumanización difíciles de revertir más adelante. (cf. Francisco. Lumen Fidei 53.30. Evangelii 

Gaudium 5) 

Para este ejercicio de discernimiento espiritual habrá entonces que “desintoxicarse tanto 

de categorías eclesiocéntricas auto-referenciales como versiones locales de neocolonialismos” 

y rediseñar lo eclesial con la libertad y creatividad que provienen del Espíritu. 

El “De Profundis” latinoamericano exige cambiar el eje de mirada social y de acción 

política asumiendo un perfil de diagnóstico más específico de lo que llamamos habitualmente 

pobreza. Su profundización implica otros temas en cuestión: invisibilización social, la exclusión 



 
4   |   Marcelo Trejo 

política, violencias diversas y, de manera evidente, la redistribución de los bienes comunes y 

necesarios para un Buen Vivir.  

Conformamos además sociedades en las que existen otras profundas fuentes de 

desigualdad ligadas al género, condición sexual, edad, etnias, culturas. Situaciones contrarias 

al Evangelio porque «ya no hay judío ni griego, esclavo ni hombre libre, varón ni mujer…» (Gál 

3,28). Las nuevas teologías de la liberación dan cuenta de ello.  

Por otro lado, la presencia del Espíritu de Dios derramado en el corazón de América 

Latina invita a descubrir su acción en muchos hombres y mujeres del Continente que sostienen 

y construyen el “Buen Vivir”. Una expresión testimonial de esto se manifiesta en los distintos 

Foros Mundiales, basados en su axioma general: “Otro mundo es posible”.  

En este sentido, la Reforma de la Iglesia es inseparable de la transformación del mundo.  

Dicha reforma como la transformación no solo debe verse como una manera estratégica 

conjunta de acción socio-política. Ambas praxis sostienen un enclave común teológico 

suficiente: la acción del Espíritu de Dios. Aquel que renueva todas las cosas es el mismo que 

alienta a la Iglesia y viceversa.  

Con todo esto, es adecuado afirmar que no habrá renovación eclesial sin asumir la realidad 

compleja que vivimos; como tampoco habrá verdadera percepción de la realidad si la Iglesia no 

advierte desde qué lugar social discierne tales signos de los tiempos.    

 

 

3. La Sabiduría de los pobres en la Reforma Eclesial. 

 

Esta aprehensión de los signos de los tiempos implica un necesario reconocimiento de 

todos los miembros de la Iglesia, quienes animados por el Espíritu en el Bautismo, sostienen su 

capacidad de escucha y decisión (sensus fidei). Una sabiduría que actúa formalmente como 

«principio de discernimiento» para el mismo Pueblo de Dios. Es «un instinto evangélico por el 

que capta espontáneamente cuándo se sirve en la Iglesia al Evangelio y cuándo se lo vacía y 

asfixia con otros intereses» (Puebla 448).  

En nuestro Continente hay muchas personas-pueblos marginales-sabias que bien pueden 

sostener y orientar el núcleo evangélico de esta Reforma eclesial. «Los pobres son capaces de 

sacar del mensaje cristiano su plenitud», afirma Ignacio Ellacuría.  

Una experiencia de comprensión de la vida agraciada y la “muerte del inocente”, de los 

vaivenes históricos y de Dios actuando en ellos.  Una sabiduría popular connaturalmente 

fundada por el entrelazamiento entre “Revelación y Fidelidad”.  

En este sentido, el protagonismo de los pobres adquiere un rol relevante en la reforma 

eclesial. Estos mismos, además de participar del sensus fidei, conocen al Cristo sufriente en sus 

propios dolores. Por ello, “todo el camino de nuestra redención está signado por los pobres”. 

Es preciso, por lo tanto, reconocer la fuerza salvífica de sus vidas, ponerlos en el centro del 



 
5   |   Marcelo Trejo 

camino de la Iglesia y a recoger la misteriosa sabiduría que Dios quiere comunicarnos a través 

de ellos. (Cf. EG 197-198) 

Por consiguiente, la labor hermenéutica requerida para este tiempo no será 

principalmente desmenuzar textos sino sobre todo “consignar y ahondar el vínculo pobre-

Mensaje, a fin de acercarnos al misterio de Dios en el mundo de hoy”.  

Por todo ello, la impostergable reforma eclesial va de la mano con una lúcida y crítica 

hermenéutica, donde se tenga en cuenta el lugar social de donde se discierne, la pre-

comprensión desde la fe del pobre y las fases de interpretación relevante para el mundo de 

hoy. 

 

 

4. La Sinodalidad es el nombre de la Iglesia. 

 

Animados por el Espíritu de Jesús, el Señor, el deseo es fortalecer el principio político-social 

de Vivir Juntos (Sumak Kawsay) y significar eclesialmente este anhelo mediante una igualdad 

plural. En este sentido, también la Reforma está marcada por una recuperación sinodal y 

ministerial de toda la Iglesia.  

Con la idea de “sinodalidad” se caracteriza la manera específica del camino de la Iglesia en 

la historia. “No indica primeramente una forma jurídica de gobierno de la Iglesia sino, más 

originariamente, un estilo de vida y testimonio de participación y administración de los bienes 

salvíficos. Sínodo es la gramática identitaria de la Iglesia”. 

Por otro lado, esta renovada eclesiología reclama formas concretas de realización de la 

Communio. Las diversas figuras de concreción del “nosotros eclesial” tanto en disposiciones 

personales como en los niveles históricos de presencia orgánica de la Iglesia son puestas en 

cuestión. La Sinodalidad también se constituye de manera estructural e institucional.  

En el carácter sinodal, la Tradición del Sensus Fidei (sentido de fe) y el Consensus Fidelium 

(consenso de los creyentes) ofrece un profundo fundamento para superar la visión eclesiología 

jerárquica por excelencia y habilitar la participación de diversos miembros del Pueblo de Dios: 

laicado, mujeres, indígenas y otros grupos hasta hora excluidos. 

Por tanto, a la luz del principio de “competencia de los creyentes en las cosas de la fe”, 

promover y sostener espacios de diálogos y decisiones institucionales se convierten no una 

mera estratégica de gestión sino una verdadera acogida fiducial de la  acción del Espíritu de 

Dios en su Pueblo.    

También los teólogos y teólogas “compañeros/as de camino sinodal” hemos de dar espacio 

al Espíritu de Jesús; para ello es conveniente adentrarnos en el proceso de metanoia y 

aggiormamento. Sólo así podremos comprender el novedoso paso de Dios en este tiempo de 

la historia y de la iglesia. En este sentido, no sólo la reforma eclesial está pendiente, también el 

lenguaje sobre Dios sigue siendo extemporáneo. 

  



 
6   |   Marcelo Trejo 

5. La presencia incisiva de las mujeres en la Iglesia. 

 

El Vaticano II, con sus aportes de una teología de la revelación, una eclesiología sacramental 

y una perspectiva misionera diaconal ofrece las bases suficientes para dar a las mujeres el lugar 

que corresponde a su dignidad eclesial. 

Ello implica descubrir y asentir el valor de las experiencias de las mujeres, del aporte propio 

de sus biografías, los puntos de vista e interrogantes que ellas suscitan; pero también la de 

sostener una disposición receptiva y una colaboración concreta por parte de la Iglesia “de 

varones”.  

Una verdadera conversión mental y reforma estructural. Si los carismas de las mujeres no 

son tomados en serio, la Iglesia se priva de una “ocasión de gracia”. Un afán requerido por el 

papa Francisco en términos de una «presencia más incisiva de las mujeres en la Iglesia» (EG 

103). 

La experiencia sinodal de Pueblo de Dios coadyuva este replanteo; de allí surge la necesidad 

de “revisar las relaciones entre clero-laicado, obispos-vida religiosa y mujeres-varones –aunque 

de manera más implícita, tanto en el desarrollo eclesiológico como en el diálogo eclesial”. 

La presencia, el reconocimiento y la participación de las mujeres dependen de una 

capacidad inclusiva de todos los bautizados y no sólo de las mujeres. Con mucho acierto y 

realismo expresa Walter Kasper, hacia fines de los ochenta, con motivo del Sínodo sobre Laicos: 

“Las mujeres podrían aportar sus propias experiencias y sus dones a la Iglesia con lo que ésta 

se enriquecería notablemente. El futuro de la Iglesia va a depender de la disposición de las 

mujeres para colaborar, pero también de la disposición de la Iglesia a aceptarlas.”  

Por otro lado, la renovación eclesiológica del Vaticano II se ha expresado como paso de una 

comprensión de la Iglesia marcada por el binomio jerarquía-laicado a otra entendida por el 

binomio de comunidad-ministerios. La identificación jerarquía-ministerio cede para dar lugar a 

una comunidad en la que se realizan los carismas y los ministerios en pluralidad y diversidad; 

vale decir que la jerarquía no es “la síntesis del ministerio”, lo que equivale a una perspectiva 

clericalizante, sino un ministerio de discernimiento y de coordinación de los otros carismas y 

ministerios con vistas a la comunión sinodal.  

Aquí las mujeres confirman sus dones y servicios con su praxis eclesial cualificada. No 

obstante ello, todavía no hay suficiente espacio o acogida en las estructuras de la Iglesia para 

poder desarrollarse en la forma de ministerios estables u ocasionales, o bien que siendo 

realizados no contaran con el reconocimiento institucional suficiente. 

Este segundo orden de posibilidades incluiría, junto a otros carismas, la cuestión de la 

participación de los bautizados/as laicos/as en los ministerios ordenados, particularmente en 

el diaconado, un carisma/ministerio que ha sido valorado para el laico varón como una clave 

de renovación eclesial en el Concilio Vaticano II y cuya extensión a la/s mujer/es ha sido un 

tema emergente en la eclesiología posconciliar, pero todavía no suficientemente considerado. 

 



 
7   |   Marcelo Trejo 

6. La impronta socio-política de una reforma eclesial. 

 

En su proceso de reforma, la Iglesia requiere una referencialidad honesta con la realidad; a 

fin que su camino sea verdadero. También, debido al carácter intrínseco misionero; la Iglesia 

no sólo reinterpreta su conversión “puertas adentro” sino mirándose “en salida”. 

En esta perspectiva, el Sumak Kawsay se convierte en horizonte traccionador para las/os 

anhelantes constructores del Buen Vivir de la Humanidad toda. De la misma manera, se 

constituye como dador de sentido operativo a la Iglesia para su adecuada reforma: que 

“tengamos vida y vida en abundancia”; sobre todo cuando las distintas muertes, sus gestores y 

sus contextos no dan tregua.   

Un camino (meta-odos) de seguimiento de Jesús, el Señor de Galilea, como primicia de 

espiritualidad cristiana que requiere por dinámica propia samaritana un “cargar, hacerse cargo 

y encargarse” tanto de la realidad lacerada como del pobre vulnerado. De allí que, este pathos 

solidario implica primeramente incorporar la cuestión social-económica; y principalmente la 

praxis política correspondiente. La complejidad de la pobreza como “connato iniustum” y el 

afán de liberación de dicha trama, desafiado por el prístino axioma cristiano: “Caritas Christi, 

úrgenos” no permiten simplificaciones o recortes algunos.  

En el Congreso Continental de Teología - Brasil, 2012-, nuevamente se afirmaba: «Cerca del 

pobre, cerca de Dios» (Gustavo Gutiérrez) y «El absoluto es Dios y el pobre, su co-absoluto» 

(Jon Sobrino). Dos axiomas cristianos que sostienen en Latinoamérica la experiencia de ser 

“Iglesia de los pobres y una iglesia martirial”.  

Un camino eclesial de “honestidad con lo real” que marca impronta en muchos teólogos y 

teólogas, impacta en sus distintos quehaceres teológicos y pone en jaque el diálogo con el 

mundo de la exclusión: «cómo decir al pobre que Dios lo ama, cuando su vida de marginación 

y de olvido parece negar esa afirmación?, de qué manera hablar de un Dios que se revela como 

amor en una realidad marcada por la pobreza y por la opresión?... con qué lenguaje decir a los 

que no son considerados personas, que son hijos e hijas de Dios?» (G. Gutiérrez).  

Para ello, Juan Luis Segundo desafió a la misma teología predominante a liberarse de sus 

propios entramados autorreferenciales y trampas ideológicas. Una experiencia que sólo es 

posible desde una opción de liberación asumida. De allí que, si es razón conveniente reafirmar 

la relación intrínseca entre “fe y liberación”; del mismo modo, también es necesario realzar el 

nexo entre “teología de la liberación y militancia política popular”. 

Es bueno preguntarse: ¿no será una nueva hora de acceso político de algunos pueblos y no 

solo fuerza de resistencia social? “Acaso no se ven ya los brotes en las plantas…” ¿y al Espíritu 

liberador de Dios provocativo en acontecimientos presentes? ¿No se percibe acaso que se 

avecina una nueva primavera y no sólo para la Iglesia? Percepciones que surgen de mojones 

del camino popular; pero también mirando las construcciones políticas de algunos estados 

democráticos actuales del Cono Sur Latinoamericano que, por otro lado, actúan como 

dinamizadores de esperanzas para otros pueblos del Continente. El estado y lo institucional, sin 



 
8   |   Marcelo Trejo 

duda alguna, representa la mayor expresión del quehacer político y público. Por mucho tiempo 

esos espacios estuvieron vedados a las clases populares; y cuantas veces las luchas tuvieron 

que estar por fuera y en contra del mismo. Ya no lo es tanto ni en todas partes.  

Se trata entonces, de un quehacer teológico “simpático” que se ubica en el plano de 

sensibilidades y búsquedas cotidianas -por aquello que “nadie ama lo que no conoce”-, recrea 

desde allí su inteligencia sentiente y se reposiciona en su manera de pensar. Un pathos cuya 

“fe busca y sabe entender” las pasiones populares (fides sapiens intelligere) y una “inteligencia 

que busca y sabe creer” en el Espíritu de Dios, animador y garante de los pobres (intellectus 

sapiens credere). 

Con dicha adhesión teologal, tales teólogos/as ya no sólo anuncian proféticamente los 

advenimientos esperados de Dios y la resistencia social de los pueblos, tan propios de las 

últimas decanas. Se anuncia también la validez de ciertos procesos políticos latinoamericanos, 

bajo el prisma hermenéutico de “ambigüedad y múltiple significatividad” otorgado por la 

encarnación histórica del Hijo, Jesús de Nazareth.  

Teología en política de liberación capaz de asumir en verdad la historia de los pueblos; no 

para aclararla o quitarle su propia ambigüedad y complejidad; sino para entretejer 

gnoseológicamente y práxicamente esa historia real y popular, junto a otros/as que construyen 

¡Sumak Kawsay!; y con la humildad discipular, a modo de “compañera de camino”.  

Por todo esto, no basta repensar “los qué y los cómo” de una Reforma; habrá que revisar 

también el sentido – “desde y para” - de la misma, sin descuidar sus contextos y desafíos 

actuales. De la misma manera, también el quehacer teológico por un lado, deberá reconfigurar 

sus parámetros (metanoia) para no quedar aferrado a otros tiempos; y por otro lado, deberá 

replantear sus lenguajes comunicativos a fin que su palabra siga siendo significante.  

 

 

 

 

 

 

Marcelo Trejo 

Argentina, 18 de marzo de 2015 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
9   |   Marcelo Trejo 

 

 

MARCELO TREJO 

 

 

Nació en Argentina el 13 de abril de 1960 y egresó como Doctor en Teología de la Pontificia 

Universidad Gregoriana de Roma.  

Es Teólogo católico de la Diócesis de Santiago del Estero, miembro de la Sociedad Argentina 

de Teología (SAT), de la Asociación Internacional de Teólogos y Teólogas del Tercer Mundo  

(ASETT/ EATWOT), y de AMERINDIA. 

Actualmente trabaja en la Escuela Superior de Teología de la Universidad Católica de Santiago 

del Estero (UCSE), Argentina 

 

Algunos de sus trabajos académicos son: 

“El Intellectus latinoamericanus. Presupuestos epistemológicos en el Método Teológico 

Latinoamericano” (Roma, 1997). 

“La Sabiduría del Pueblo como lugar teológico en la «Escuela Argentina» (1966-1996)” (Roma, 

2000). 

 

Email: marcelotrejo.arg@gmail.com, escteologia@ucse.edu.ar  

 

mailto:marcelotrejo.arg@gmail.com
mailto:escteología@ucse.edu.ar

