O [N
/& o
I-"".a %
| 8 2
ué . ¥ AMERINDIA
‘\\" ﬂ‘/
vy

«ECCLESIA SEMPER REFORMANDA»
REFLEXIONES EN CAMINO

Marcelo Trejo

I

“ECCLESIA SEMPER REFORMANDA”

Las Reformas en la vida de la Iglesia han sido siempre experiencias marcadas por el desafio
de patentizar la frescura y novedad del Evangelio en los nuevos espacios, culturas y
destinatarios de evangelizacion.

Aspiracién que asumio también el Concilio Vaticano Il de manera muy sentida: «La iglesia...
siendo al mismo tiempo santa y necesitada de purificacion, avanza continuamente por la senda
de la penitencia y de la renovacién» (LG 8).

Un mismo y actual anhelo del papa Francisco: «jCémo me gustaria una Iglesia pobre y para
los pobres!». Reforma que engloba a toda la Iglesia: “In capite et in membris”: «Me
corresponde, como Obispo de Roma, estar abierto a las sugerencias que se orienten a un
ejercicio de mi ministerio que lo vuelva mas fiel al sentido que Jesucristo quiso darle y a las
necesidades actuales de la evangelizacion...». (EG 32).

También esta interpelacion desafia al quehacer teolégico en aquello de «auscultar, discernir
e interpretar» (GS 44); y por otro lado, ubica a los tedlogos “no en el cuartel sino en la frontera”
siendo pioneros de un didlogo critico y benévolo de la Iglesia con las culturas. (Cf. Francisco,
“Tedlogos y profetas”, Audiencia a la Comision Teoldgica Internacional. L'Osservatore Romano.
13 de diciembre de 2013, N.50. pag. 2)

1 | Marcelo Trejo



En este gran marco se ubico el Symposio Teoldgico del Cono Sur realizado en noviembre
2014, Montevideo. Tedlogas y tedlogos reunidos en un intercambio de saberes con el propdsito
de cooperar fehacientemente en una reforma actual de la Iglesia Catdlica.

Estas “Reflexiones en camino” para una ecclesia semper reformanda son emergentes de
conferencias, momentos teoldgicos-simbdlicos, quehaceres teoldgicos conjuntos de esos dias.
Un texto sistematizado cuyo propdsito es referenciar y ahondar en este Symposio Teoldgico.

Un mayor desarrollo tematico se podra obtener en el libro editado préoximamente por

Amerindia Continental; institucion auspiciante de este mismo evento.

IT

“REFLEXIONES EN CAMINO”

1. Convocados a un “Buen Vivir” (Sumak Kawsay).

Una vez mas orienta la mirada y el sentido de busqueda eclesial la pregunta de espiritu
conciliar: “Iglesia, qué dices de ti misma” (Cf. Lumen Gentium). Interrogante que encontré su
respuesta programatica en la Constitucion Gaudium et Spes: «los gozos y las angustias de los
hombres, sobre todo de los pobres y de cuantos sufren, son a la vez gozos y angustias de los
discipulos de Cristo».

Superando cualquier dicotomia, la comunidad cristiana, con su memoria y profecia, clama
a mayor humanidad y menor agonia en el mundo; porque sabe y celebra que «la Gloria de Dios
es que el hombre viva».

Por esto mismo, el empeno de la reforma de la Iglesia no puede confundir su horizonte de
donde se entiende y hacia donde tiende: iSumak Kawsay!

El Buen Vivir de la Humanidad. Un axioma andino, con espiritu religioso ancestral,
integrativo de dimensiones humanas como la espiritualidad, religién, ecologia, economia,
politica, ética, ritualidad y pluricidad. Una cosmovisién andloga que aggiorna la expectativa
biblica de Reinado de Dios.

Sumak Kawsay que no es cambio de palabras; sino, mas bien, una perspectiva preservante
de los reduccionismos occidentales de una “buena vida”, marcada por ciertas dinamicas del
mercado y su fundamento capitalista que; por otro lado, se habilita a la apatia solidaria.

Se trata de una categoria idearia y analoga que replantea el orden cultural de
participacién social y la gestion politica - econédmica de distribucion de bienes. Por ello, Sumak
Kawsay sostiene la esperanza de un “otro modo de vida posible y necesario”; a la vez anima'y
desafia a su construccién histérica. Estados latinoamericanos ya inspiraron sus nuevas

constituciones en esta cosmovision.

2 | Marcelo Trejo



Un “Buen Vivir” sostenido por las tradiciones de los pueblos originarios que también da “qué
pensar” a la Iglesia y a sus teologias; si ellas asumen el desafio de reforma buscando «por qué
caminos puede llegar la fe a la inteligencia, teniendo en cuenta la filosofia o la sabiduria de los
pueblos» (AG 22b). De manera particular, la teologia india latinoamericana da prueba que esta

asuncion es util y posible.

2. Acoger la Novedad del Espiritu de Dios en la historia.

"éSabéis discernir el aspecto del cielo y no podéis discernir las sefiales de los tiempos?" (Mt
16,3; cfr. Lc 12-54-56) Esta es la interpelacion de Jesus, el Sefior a sus seguidores.

Desafio que se convierte en necesidad inevitable para un tiempo de Reforma. Auscultar a
fondo los signos de la época e interpretarlos a la luz del Evangelio como signos verdaderos de
la presencia y de los planes de Dios en la historia actual de los pueblos (cf. GS 4. 11). Razdn
creyente por la cual es tiempo oportuno para abrirse a la Novedad del Espiritu.

«éEstamos abiertos a las sorpresas de Dios o nos encerramos, con miedo, a la novedad del
Espiritu Santo? é¢Estamos decididos a recorrer los caminos nuevos que la novedad de Dios nos
presenta o nos atrincheramos en estructuras caducas, que han perdido la capacidad de
respuesta?», preguntas reiteradas no pocas veces por el papa Francisco.

Esto supone fundamentalmente volver al Evangelio como narrativa del seguimiento de
Jesus de Nazareth. Experiencia que sélo puede darse desde el Espiritu mismo del Mesias, el
Cristo, que “actla desde abajo, desde los pobres, desde el “De Profundis” de la historia”.

Seguimiento que provoca un estado metanoico y praxico de conversion eclesial en todo el
Pueblo de Dios: “in capite et in membris”. Un cambio de mentalidad frente a los intrincables
procesos y avatares histdricos; y ante un actual paradigma social emergente; inédito y todavia
malamente sospechado por ciertos grupos eclesiales.

«La fe no es un refugio para gente pusildnime, sino que ensancha la vida...y se presenta
como un camino de la mirada, en el que los ojos se acostumbran a ver en profundidad». Motivo
por el cual, conviene estar atento a las mociones del Espiritu que acompana la conversién de
gracia epocal: reconocer e interpretar, aceptar y rechazar las mociones del buen espiritu y del
malo. Las realidades del presente, si no son bien resueltas, pueden desencadenar procesos de
deshumanizacién dificiles de revertir mds adelante. (cf. Francisco. Lumen Fidei 53.30. Evangelii
Gaudium 5)

Para este ejercicio de discernimiento espiritual habra entonces que “desintoxicarse tanto
de categorias eclesiocéntricas auto-referenciales como versiones locales de neocolonialismos”
y redisefar lo eclesial con la libertad y creatividad que provienen del Espiritu.

El “De Profundis” latinoamericano exige cambiar el eje de mirada social y de accion
politica asumiendo un perfil de diagndstico mas especifico de lo que llamamos habitualmente

pobreza. Su profundizacién implica otros temas en cuestion: invisibilizacidn social, la exclusién

3 | Marcelo Trejo



politica, violencias diversas y, de manera evidente, la redistribucion de los bienes comunes y
necesarios para un Buen Vivir.

Conformamos ademas sociedades en las que existen otras profundas fuentes de
desigualdad ligadas al género, condicidon sexual, edad, etnias, culturas. Situaciones contrarias
al Evangelio porque «ya no hay judio ni griego, esclavo ni hombre libre, varén ni mujer...» (Gal
3,28). Las nuevas teologias de la liberacién dan cuenta de ello.

Por otro lado, la presencia del Espiritu de Dios derramado en el corazéon de América
Latina invita a descubrir su accion en muchos hombres y mujeres del Continente que sostienen
y construyen el “Buen Vivir”. Una expresion testimonial de esto se manifiesta en los distintos
Foros Mundiales, basados en su axioma general: “Otro mundo es posible”.

En este sentido, la Reforma de la Iglesia es inseparable de la transformacién del mundo.
Dicha reforma como la transformacién no solo debe verse como una manera estratégica
conjunta de accion socio-politica. Ambas praxis sostienen un enclave comun teoldgico
suficiente: la accién del Espiritu de Dios. Aquel que renueva todas las cosas es el mismo que
alienta a la Iglesia y viceversa.

Con todo esto, es adecuado afirmar que no habra renovacion eclesial sin asumir la realidad
compleja que vivimos; como tampoco habrd verdadera percepcidon de la realidad si la Iglesia no

advierte desde qué lugar social discierne tales signos de los tiempos.

3. La Sabiduria de los pobres en la Reforma Eclesial.

Esta aprehensiéon de los signos de los tiempos implica un necesario reconocimiento de
todos los miembros de la Iglesia, quienes animados por el Espiritu en el Bautismo, sostienen su
capacidad de escucha y decision (sensus fidei). Una sabiduria que actua formalmente como
«principio de discernimiento» para el mismo Pueblo de Dios. Es «un instinto evangélico por el
gue capta espontaneamente cuadndo se sirve en la Iglesia al Evangelio y cuando se lo vacia y
asfixia con otros intereses» (Puebla 448).

En nuestro Continente hay muchas personas-pueblos marginales-sabias que bien pueden
sostener y orientar el nucleo evangélico de esta Reforma eclesial. «Los pobres son capaces de
sacar del mensaje cristiano su plenitud», afirma Ignacio Ellacuria.

Una experiencia de comprension de la vida agraciada y la “muerte del inocente”, de los
vaivenes histéricos y de Dios actuando en ellos. Una sabiduria popular connaturalmente
fundada por el entrelazamiento entre “Revelacién y Fidelidad”.

En este sentido, el protagonismo de los pobres adquiere un rol relevante en la reforma
eclesial. Estos mismos, ademas de participar del sensus fidei, conocen al Cristo sufriente en sus
propios dolores. Por ello, “todo el camino de nuestra redencidn esta signado por los pobres”.

Es preciso, por lo tanto, reconocer la fuerza salvifica de sus vidas, ponerlos en el centro del

4 | Marcelo Trejo



camino de la Iglesia y a recoger la misteriosa sabiduria que Dios quiere comunicarnos a través
de ellos. (Cf. EG 197-198)

Por consiguiente, la labor hermenéutica requerida para este tiempo no serd
principalmente desmenuzar textos sino sobre todo “consignar y ahondar el vinculo pobre-
Mensaje, a fin de acercarnos al misterio de Dios en el mundo de hoy”.

Por todo ello, la impostergable reforma eclesial va de la mano con una lucida y critica
hermenéutica, donde se tenga en cuenta el lugar social de donde se discierne, la pre-
comprension desde la fe del pobre y las fases de interpretacién relevante para el mundo de

hoy.

4. La Sinodalidad es el nombre de la Iglesia.

Animados por el Espiritu de Jesus, el Senor, el deseo es fortalecer el principio politico-social
de Vivir Juntos (Sumak Kawsay) y significar eclesialmente este anhelo mediante una igualdad
plural. En este sentido, también la Reforma esta marcada por una recuperacion sinodal y
ministerial de toda la Iglesia.

Con la idea de “sinodalidad” se caracteriza la manera especifica del camino de la Iglesia en
la historia. “No indica primeramente una forma juridica de gobierno de la Iglesia sino, mas
originariamente, un estilo de vida y testimonio de participacion y administracién de los bienes
salvificos. Sinodo es la gramatica identitaria de la Iglesia”.

Por otro lado, esta renovada eclesiologia reclama formas concretas de realizacién de la
Communio. Las diversas figuras de concrecién del “nosotros eclesial” tanto en disposiciones
personales como en los niveles historicos de presencia orgdnica de la Iglesia son puestas en
cuestidn. La Sinodalidad también se constituye de manera estructural e institucional.

En el caracter sinodal, la Tradicidn del Sensus Fidei (sentido de fe) y el Consensus Fidelium
(consenso de los creyentes) ofrece un profundo fundamento para superar la visién eclesiologia
jerarquica por excelencia y habilitar la participacidon de diversos miembros del Pueblo de Dios:
laicado, mujeres, indigenas y otros grupos hasta hora excluidos.

Por tanto, a la luz del principio de “competencia de los creyentes en las cosas de la fe”,
promover y sostener espacios de didlogos y decisiones institucionales se convierten no una
mera estratégica de gestion sino una verdadera acogida fiducial de la accidn del Espiritu de
Dios en su Pueblo.

También los tedlogos y tedlogas “compafieros/as de camino sinodal” hemos de dar espacio
al Espiritu de Jesus; para ello es conveniente adentrarnos en el proceso de metanoia y
aggiormamento. Sélo asi podremos comprender el novedoso paso de Dios en este tiempo de
la historia y de la iglesia. En este sentido, no sdlo la reforma eclesial estd pendiente, también el

lenguaje sobre Dios sigue siendo extemporaneo.

5 | Marcelo Trejo



5. La presencia incisiva de las mujeres en la Iglesia.

El Vaticano Il, con sus aportes de una teologia de la revelacién, una eclesiologia sacramental
y una perspectiva misionera diaconal ofrece las bases suficientes para dar a las mujeres el lugar
gue corresponde a su dignidad eclesial.

Ello implica descubrir y asentir el valor de las experiencias de las mujeres, del aporte propio
de sus biografias, los puntos de vista e interrogantes que ellas suscitan; pero también la de
sostener una disposicién receptiva y una colaboracién concreta por parte de la Iglesia “de
varones”.

Una verdadera conversion mental y reforma estructural. Si los carismas de las mujeres no
son tomados en serio, la Iglesia se priva de una “ocasién de gracia”. Un afan requerido por el
papa Francisco en términos de una «presencia mas incisiva de las mujeres en la Iglesia» (EG
103).

La experiencia sinodal de Pueblo de Dios coadyuva este replanteo; de alli surge la necesidad
de “revisar las relaciones entre clero-laicado, obispos-vida religiosa y mujeres-varones —aunque
de manera mds implicita, tanto en el desarrollo eclesiolégico como en el didlogo eclesial”.

La presencia, el reconocimiento y la participacion de las mujeres dependen de una
capacidad inclusiva de todos los bautizados y no sdlo de las mujeres. Con mucho acierto y
realismo expresa Walter Kasper, hacia fines de los ochenta, con motivo del Sinodo sobre Laicos:
“Las mujeres podrian aportar sus propias experiencias y sus dones a la Iglesia con lo que ésta
se enriqueceria notablemente. El futuro de la Iglesia va a depender de la disposicion de las
mujeres para colaborar, pero también de la disposicion de la Iglesia a aceptarlas.”

Por otro lado, la renovacidn eclesiolégica del Vaticano Il se ha expresado como paso de una
comprensién de la Iglesia marcada por el binomio jerarquia-laicado a otra entendida por el
binomio de comunidad-ministerios. La identificacidn jerarquia-ministerio cede para dar lugar a
una comunidad en la que se realizan los carismas y los ministerios en pluralidad y diversidad;
vale decir que la jerarquia no es “la sintesis del ministerio”, lo que equivale a una perspectiva
clericalizante, sino un ministerio de discernimiento y de coordinacién de los otros carismas y
ministerios con vistas a la comunién sinodal.

Aqui las mujeres confirman sus dones y servicios con su praxis eclesial cualificada. No
obstante ello, todavia no hay suficiente espacio o acogida en las estructuras de la Iglesia para
poder desarrollarse en la forma de ministerios estables u ocasionales, o bien que siendo
realizados no contaran con el reconocimiento institucional suficiente.

Este segundo orden de posibilidades incluiria, junto a otros carismas, la cuestion de la
participacion de los bautizados/as laicos/as en los ministerios ordenados, particularmente en
el diaconado, un carisma/ministerio que ha sido valorado para el laico varéon como una clave
de renovacioén eclesial en el Concilio Vaticano Il y cuya extension a la/s mujer/es ha sido un

tema emergente en la eclesiologia posconciliar, pero todavia no suficientemente considerado.

6 | Marcelo Trejo



6. La impronta socio-politica de una reforma eclesial.

En su proceso de reforma, la Iglesia requiere una referencialidad honesta con la realidad; a
fin que su camino sea verdadero. También, debido al caracter intrinseco misionero; la Iglesia
no solo reinterpreta su conversion “puertas adentro” sino mirandose “en salida”.

En esta perspectiva, el Sumak Kawsay se convierte en horizonte traccionador para las/os
anhelantes constructores del Buen Vivir de la Humanidad toda. De la misma manera, se
constituye como dador de sentido operativo a la Iglesia para su adecuada reforma: que
“tengamos vida y vida en abundancia”; sobre todo cuando las distintas muertes, sus gestores y
sus contextos no dan tregua.

Un camino (meta-odos) de seguimiento de Jesus, el Sefior de Galilea, como primicia de
espiritualidad cristiana que requiere por dindmica propia samaritana un “cargar, hacerse cargo
y encargarse” tanto de la realidad lacerada como del pobre vulnerado. De alli que, este pathos
solidario implica primeramente incorporar la cuestion social-econédmica; y principalmente la
praxis politica correspondiente. La complejidad de la pobreza como “connato iniustum” vy el
afan de liberacion de dicha trama, desafiado por el pristino axioma cristiano: “Caritas Christi,
urgenos” no permiten simplificaciones o recortes algunos.

En el Congreso Continental de Teologia - Brasil, 2012-, nuevamente se afirmaba: «Cerca del
pobre, cerca de Dios» (Gustavo Gutiérrez) y «El absoluto es Dios y el pobre, su co-absoluto»
(Jon Sobrino). Dos axiomas cristianos que sostienen en Latinoamérica la experiencia de ser
“Iglesia de los pobres y una iglesia martirial”.

Un camino eclesial de “honestidad con lo real” que marca impronta en muchos tedlogos y
tedlogas, impacta en sus distintos quehaceres teoldgicos y pone en jaque el didlogo con el
mundo de la exclusidn: «cémo decir al pobre que Dios lo ama, cuando su vida de marginacion
y de olvido parece negar esa afirmacién?, de qué manera hablar de un Dios que se revela como
amor en una realidad marcada por la pobreza y por la opresién?... con qué lenguaje decir a los
gue no son considerados personas, que son hijos e hijas de Dios?» (G. Gutiérrez).

Para ello, Juan Luis Segundo desafié a la misma teologia predominante a liberarse de sus
propios entramados autorreferenciales y trampas ideoldgicas. Una experiencia que sdlo es
posible desde una opcion de liberacién asumida. De alli que, si es razdn conveniente reafirmar
la relacion intrinseca entre “fe y liberacion”; del mismo modo, también es necesario realzar el
nexo entre “teologia de la liberacién y militancia politica popular”.

Es bueno preguntarse: éno sera una nueva hora de acceso politico de algunos pueblos y no
solo fuerza de resistencia social? “Acaso no se ven ya los brotes en las plantas...” ¢y al Espiritu
liberador de Dios provocativo en acontecimientos presentes? ¢No se percibe acaso que se
avecina una nueva primavera y no sélo para la Iglesia? Percepciones que surgen de mojones
del camino popular; pero también mirando las construcciones politicas de algunos estados
democraticos actuales del Cono Sur Latinoamericano que, por otro lado, actian como

dinamizadores de esperanzas para otros pueblos del Continente. El estado y lo institucional, sin

7 | Marcelo Trejo



duda alguna, representa la mayor expresion del quehacer politico y publico. Por mucho tiempo
esos espacios estuvieron vedados a las clases populares; y cuantas veces las luchas tuvieron
gue estar por fuera y en contra del mismo. Ya no lo es tanto ni en todas partes.

Se trata entonces, de un quehacer teoldgico “simpdtico” que se ubica en el plano de
sensibilidades y busquedas cotidianas -por aquello que “nadie ama lo que no conoce”-, recrea
desde alli su inteligencia sentiente y se reposiciona en su manera de pensar. Un pathos cuya
“fe busca y sabe entender” las pasiones populares (fides sapiens intelligere) y una “inteligencia
que busca y sabe creer” en el Espiritu de Dios, animador y garante de los pobres (intellectus
sapiens credere).

Con dicha adhesién teologal, tales tedlogos/as ya no sélo anuncian proféticamente los
advenimientos esperados de Dios y la resistencia social de los pueblos, tan propios de las
Ultimas decanas. Se anuncia también la validez de ciertos procesos politicos latinoamericanos,
bajo el prisma hermenéutico de “ambigliedad y multiple significatividad” otorgado por la
encarnacion histdrica del Hijo, Jesus de Nazareth.

Teologia en politica de liberacién capaz de asumir en verdad la historia de los pueblos; no
para aclararla o quitarle su propia ambigledad y complejidad; sino para entretejer
gnoseoldgicamente y praxicamente esa historia real y popular, junto a otros/as que construyen
iSumak Kawsay!; y con la humildad discipular, a modo de “compafiera de camino”.

Por todo esto, no basta repensar “los qué y los como” de una Reforma; habra que revisar
también el sentido — “desde y para” - de la misma, sin descuidar sus contextos y desafios
actuales. De la misma manera, también el quehacer teoldgico por un lado, debera reconfigurar
sus parametros (metanoia) para no quedar aferrado a otros tiempos; y por otro lado, debera

replantear sus lenguajes comunicativos a fin que su palabra siga siendo significante.

Marcelo Trejo
Argentina, 18 de marzo de 2015

8 | Marcelo Trejo



MARCELO TREJO

Nacid en Argentina el 13 de abril de 1960 y egresé como Doctor en Teologia de la Pontificia
Universidad Gregoriana de Roma.

Es Tedlogo catdlico de la Didcesis de Santiago del Estero, miembro de la Sociedad Argentina
de Teologia (SAT), de la Asociacién Internacional de Tedlogos y Tedlogas del Tercer Mundo
(ASETT/ EATWOT), y de AMERINDIA.

Actualmente trabaja en la Escuela Superior de Teologia de la Universidad Catélica de Santiago
del Estero (UCSE), Argentina

Algunos de sus trabajos académicos son:

“El Intellectus latinoamericanus. Presupuestos epistemoldgicos en el Método Teoldgico
Latinoamericano” (Roma, 1997).

“La Sabiduria del Pueblo como lugar teoldgico en la «Escuela Argentina» (1966-1996)” (Roma,
2000).

Email: marcelotrejo.arg@gmail.com, escteologia@ucse.edu.ar

9 | Marcelo Trejo


mailto:marcelotrejo.arg@gmail.com
mailto:escteología@ucse.edu.ar

