
PARA DIOS NADIE ESTÁ PERDIDO 

Escrito por  Fray Marcos 

Lc 15 

Hoy leemos el c. 15 de Lc, que empieza exponiendo el contexto en que se desarrollan las tres 

parábolas: la oveja, la moneda y el hijo perdidos. Todos los publicanos y pecadores se 

acercaban a él. Los fariseos y letrados critican a Jesús por esto. Las parábolas son una 

respuesta de Jesús a esas murmuraciones. Los fariseos tenían una idea equivocada de Dios. 

Pensaban acercarse a Él a través del cumplimiento de la Ley. Tantas veces se nos ha inculcado 

la obligación de buscar a Dios por ese camino, que nos quedamos con el culo al aire cuando el 

evangelio nos dice que es Él el que nos está buscando siempre. No se trata aquí de la 

conversión del pecador, sino de la bondad absoluta de Dios para con todos. 

A pesar de la radicalidad del domingo pasado (odia a tu familia, ama la cruz, renuncia a todo), 

hoy nos dice el evangelio que los “pecadores” se acercaban a Jesús para escucharle. Es la 

mejor demostración de que no lo entendieron como rigorismo, sino como acogida entrañable. 

Los fariseos y letrados (los buenos) se acercaban también, pero para espiarle y condenarle. No 

podían concebir que un representante de Dios pudiera mezclarse con los “malditos”. El Dios de 

Jesús está radicalmente en contra del sentir de los fariseos. Toda la religiosidad que nace de 

esta concepción equivocada de Dios es también equivocada. 

Las parábolas no necesitan explicación alguna, pero exigen implicación, es decir,que nos 

dejemos empapar por su mensaje. El dios que nos hemos fabricado a nuestra imagen y 

semejanza tiene que saltar por los aires. Atreverse a romper una y otra vez el ídolo es la tarea 

más complicada de toda religión, porque ese ídolo es fruto de nuestros intereses egoístas que 

pretenden manipular a la divinidad. El Dios de Jesús se identifica con cada una de sus criaturas 

haciéndolas participes de todo lo que él es. No somos nosotros los que tenemos que 

“convertirnos” a Dios, porque Él está siempre vuelto hacia cada uno de nosotros. No puede 

esperar nada de nosotros, pero nosotros, todo lo recibimos de Él. 

Las tres parábolas que hemos leído, van en la misma dirección. No solo nos invitan a la 

confianza en un Dios que nos busca con amor sino que trastocan radicalmente la idea de Dios, 

la idea de pecador y la idea de justo. Si comparamos la primera lectura con el evangelio, 

descubriremos el abismo que existe entre una concepción y otra. Pero se trata de sustituir 

conceptos religiosos, que son los más difíciles de desarraigar del corazón humano. Después de 

veinte siglos, seguimos teniendo la misma dificultad a la hora de cambiar nuestro concepto de 

Dios. Seguimos pensándolo como el que premia y castiga. 

En los conceptos religiosos de la época, Jesús no pudo expresar toda su experiencia de Dios. 

Pero, si estamos atentos, podemos descubrir en su mensaje, rasgos definitivos del verdadero 

Dios. El Dios de Jesús es, sobre todo, Abba; es decir, padre y madre que se entrega 

incondicionalmente a sus criaturas. Es amor, misericordia y compasión. Nada del ser poderoso 

que espera de nosotros vasallaje. Nada del juez que analiza con meticulosidad nuestras 

acciones. Nada del impasible que defiende su gloria por encima de todo. Las tres parábolas 

insisten en la búsqueda, por su parte, del hombre, aunque se haya extraviado. 

http://www.feadulta.com/es/buscadoravanzado/itemlist/user/43-fraymarcos.html


Hoy podemos apuntar a Dios con mucha más precisión que lo que fueron capaces de expresar 

los evangelios, porque tenemos mejor conocimiento del hombre y del mundo. Hoy sabemos 

que Dios no es un ser, ni siquiera el más sublime de todos los seres. Lo que Dios es, lo ha 

dejado plasmado en cada una de sus criaturas. Dios no puede ser aislado de la creación. No es 

ni cada criatura ni el conjunto de lo creado; pero tampoco es algo al margen, que se encuentra 

en alguna parte fuera de la creación. El concepto de creación que hemos manejado hasta la 

fecha debemos superarlo. Dios no “hizo” el mundo en un momento determinado. La creación 

es la manifestación de Dios que no exige un principio temporal. 

El Dios de Jesús es don absoluto y total. No un don como posibilidad, sino un don efectivo y ya 

realizado, porque es la base y fundamento de todo lo que somos. Al decir que es Amor (ágape) 

estamos diciendo que ya se ha dado totalmente, y que no le queda nada por dar. Jesús no vino 

a salvar, sino a decirnos que estamos salvados. Un lenguaje sobre Dios que suponga 

expectativas sobre lo que Dios puede darme o no darme, no tiene sentido. 

Si somos capaces de entrar en esta comprensión de Dios, cambiará también nuestra idea de 

“buenos” y “malos”. La actitud de Dios no puede ser diferente para cada uno de nosotros, 

porque es anterior a lo que cada uno es o pueda llegar a ser. El Dios que premia a los buenos y 

castiga a los malos, es una aberración incompatible que el espíritu de Jesús. Dios no nos ama 

porque somos buenos, al contrario, somos “buenos” porque hemos descubierto lo que hay de 

Dios (Amor) en nosotros. Somos “malos” porque no hemos descubierto a Dios. 

Alguno puede pensar que aceptar la misericordia de Dios, invita a escapar de la 

responsabilidad personal. Si Dios me va amar lo mismo siendo bueno que siendo malo, no 

merece la pena esforzarse. Esta reflexión, muy corriente entre nosotros, indica que no hemos 

entendido nada del evangelio. Nada más contrario a la predicación de Jesús. La misericordia de 

Dios es gratuita, eterna e infinita, pero no puede afectarme hasta que yo no la acepte y la haga 

mía. Creer que puedo acogerme a la misericordia sin responder a su búsqueda, es entender la 

relación con Dios de una manera mecánica, jurídica y externa. Al contrario, la actitud de Dios 

para conmigo tiene que ser el motor de cambio en mí. 

La máxima expresión de misericordia es el perdón. Entender el perdón de Dios, tiene una 

dificultad casi insuperable, porque nos empeñamos en proyectar sobre Dios nuestra propia 

manera de perdonar. Nuestro perdón es una reacción a la ofensa del otro. En cambio, el 

perdón de Dios es anterior al pecado. Dios es solo amor, pero nosotros lo descubrimos como 

perdón cuando nos sentimos perdonados, por eso para nosotros está siempre unida al pecado. 

Para aclararnos un poco, vamos a examinar dos conceptos: cómo podemos entender 

el perdón de Dios, y cómo podemos entender el pecado. 

Dios solo puede amar. Decimos que Dios ama porque Él es amor, no porque las cosas o las 

personas sean amables. Dios no ama las cosas porque son buenas, sino que las cosas son 

buenas porque Dios las ama. El perdón en Dios significa que su amor no acaba cuando 

nosotros fallamos, como pasa entre los hombres. Si nosotros amamos unas criaturas y no 

otras, se debe a nuestra ceguera, a nuestra ignorancia. Ahora comprenderéis lo equívoco de 

nuestro lenguaje sobre Dios cuando hablamos de su perdón como un acto. 



Tenemos que cambiar el concepto de pecado como ofensa a Dios. Es ridículo pensar que 

podamos ofender a Dios. La incapacidad de los cristianos para aceptar a los “malos”, se debe a 

nuestro concepto de pecado. Lo identificamos con la persona misma y no somos capaces de 

descubrir que la persona es una cosa y su postura y sus acciones otra muy distinta. El pecado 

es siempre fruto de la ignorancia. Para que la voluntad se incline hacia un objeto, tiene que 

presentarlo el entendimiento como bueno. Claro que el entendimiento puede ver una cosa 

como buena, siendo en realidad mala. Esta es la causa de nuestros fallos. Por eso, para superar 

una actitud de pecado, no debemos apelar a la voluntad, sino al entendimiento. 

Si las reflexiones que acabamos de hacer, son ciertas, ¿de qué sirve la confesión? Mal utilizada, 

para nada. Pero si la sabemos utilizar, es uno de los hallazgos más interesantes de los dos mil 

años de cristianismo, porque responde a una necesidad humana. Somos nosotros, no Dios, 

quienes necesitamos de la confesión como señal de su perdón. La confesión no es para que 

Dios nos perdone, sino para que nosotros descubramos el mal que hemos hecho y aceptemos 

el amor de Dios que llega a nosotros sin merecerlo. 

Meditación-contemplación 

Que Dios amara a los pecadores, era impensable para los fariseos. 

Esta actitud imposibilita toda relación con el Dios de Jesús. 

Si no vivo el amor de Dios como pura gratuidad, 

me será imposible responder a ese amor y vivirlo. 

El amor de Dios es anterior a mi propio ser. 

No puedo hacer nada para merecerlo. 

Todo lo que soy depende de ese don gratuito de Dios. 

Deja que ese Ágape se manifieste a través de su ser. 

Tengo que dejarme encontrar por ese Dios. 

Tengo que sentir su energía y dejar que me inunde. 

Dios en mí es fuerza trasformadora. 

Todo mi ser debe convertirse en esa energía que es Dios. 

Fray Marcos 

 


