
 
umbrales.edu.uy 
 

Editorial:  
La periferia al centro 
Casavalle es casi un barrio 
en América Latina 
donde el Uruguay sumerge 
lo que crece y lo margina 
crece el hambre crece el grito 
la violencia que termina 
puesta en los televisores 
a la hora de la comida 
qué comida qué trabajo 
cuando las generaciones 
se acostumbran a durar 
salteándose los renglones 
meta vino meta faso 
que te rompa la cabeza 
para seguir engañando 
al invierno en camiseta 
Casavalle bajo el sol 
Casavalle 
el color de la pobreza bajo el sol 
el cementerio de un lado 
la vida lucha en el otro 
cada día se levanta 
aunque se derrumbe todo 
las casas y corredores 
siguen repletos de gente 
gente que no es invisible 
gente que no es diferente 
Casavalle es un cuchillo 
que se clava en tu garganta 
es un fuego que te quema 
los ojos y las entrañas 
es la esperanza que llora 
es la calle sin vereda 
que quiere matar la suerte 
que sigue dando pelea 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 1 

http://umbrales.edu.uy/
http://umbrales.edu.uy/
https://umbrales.edu.uy/2016/09/15/editorial-la-periferia-al-centro/


«Casavalle» 
Jorge Schellemberg 
Primer tema del álbum ​AntroPOPfagia 
Zapatito, Montevideo, 2006 
El lindo poema­canción de Schellemberg describe una realidad de Montevideo y de América 
Latina:​ la periferia.​ Entre imágenes de miseria y tristeza, aparecen palabras como ​seguir​ , 
esperanza​ , ​sol​ …​ A veces es cuestión de ángulos visuales, acentos: la misma realidad tiene un 
abanico de facetas y solo quien tiene vista aguda las aprecia todas. El papa Francisco desde el 
comienzo de su ministerio petrino llama a los cristianos a ​“ir a las periferias”:​ pocas palabras, 
una simple invitación que para muchos en Casavalle fue un motivo alentador de fuerza, 
perseverancia, esperanza. 

 
La canonización de Madre Teresa de Calcutta llevó la diócesis de Montevideo a celebrar juntos en 
Casavalle:​ la Jornada nacional de la Juventud llevó la periferia, Casavalle, al centro;​ así 
como las hijas de Madre Teresa, las Misioneras de la Caridad, ponen al centro a los que son el 
descarte de la sociedad, impulsadas por el espíritu evangélico que inspiró a Madre Teresa 
amando a Jesús en la Eucaristía y en los pobres. Siguiendo estas ricas oportunidades, también 
Umbrales pone al centro de este mes la periferia: no es una novedad, más bien un estilo editorial 
de una revista que nació y sigue publicándose en Casavalle; pero es bueno, es decir es según el 
Evangelio de Jesús, volver a lo esencial: a Él presente en los pobres. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 2 

https://soundcloud.com/user518917637/casavalle-de-jorge-schellemberg


América Latina: 

AVANZA DIÁLOGO INTERRELIGIOSO 
   

 

La iniciativa surgió en Buenos Aires 
con la fundación años atrás del​ ​Instituto del Diálogo Interreligioso​ y el apoyo del entonces obispo 
de Buenos Aires, Bergoglio. Los fundadores del Instituto son el p. Guillermo Marcó, el rabino 
Daniel Goldman y el líder islámico Omar Abboud que ahora están intentando, con el aval del 
Papa, extender esta iniciativa a toda América. 
Dice el p. Marcó:​ “ En América la integración de los pueblos y culturas es una riqueza. Es curioso 
como un mundo religioso como el musulmán, con personas que luchan para preservar su religión 
y cultura aún desde la vestimenta, se encuentre con una Europa envejecida, laicizada, la que ni 
siquiera ha sabido reconocer sus raíces cristianas. Europa es como un gran barrio que vive en el 
bienestar, pero cerrado en sí mismo. La clave para una buena convivencia es trabajar en común, 
más que discutir sobre las diferencias. Si el Islam tiene deudas para pagar, Occidente también”. ​ El 
sacerdote recordando la injerencia de Occidente en Oriente Medio y los atentados islamistas en 
Europa, afirma por otra parte que ​“en esos países no se producen armas. Y entonces, ¿quién 
vende las armas?, ¿quién compra el petróleo de ISIS?, ¿quién es más violento? En muchas 
ciudades europeas se ha exacerbado ahora el discurso islamófobo. Por eso el Papa tiene 
confianza en su región de origen”. ​ Del 7 al 8 de septiembre se organizó en Roma el primer 
congreso para un diálogo interreligioso en América, avalado por la OEA, con la participación de 
105 delegados pertenecientes a las tres religiones monoteístas de 18 países. El tema fue sobre la 
encíclica ​“Laudato sii”.​  El Papa les pidió estar unidos en los grandes temas que afectan a todos 
los hombres como la defensa de la vida y de la creación y no permanecer mudos ante tantos 
derechos humanos avasallados. Todos los congresistas firmaron una declaración en la que se 
comprometieron a fomentar la cultura del encuentro, a estudiar las causas del fundamentalismo, a 
trabajar en los espacios educativos para formar a niños y jóvenes en el diálogo, a promover la 
conversión ecológica y a incentivar la promoción de los derechos humanos. El segundo encuentro 
del Diálogo Interreligioso a nivel americano se tendrá el año próximo en Chile. 
 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 3 

http://www.dialogointerreligioso.org/
http://www.dialogointerreligioso.org/


 

BERTA CACERES: CARTA DE LA HIJA 
     

A los seis meses del asesinato de la ambientalista de Honduras Berta Cáceres, su hija, Berta 
Zuñiga de 25 años, ​ha escrito una carta a su madre​ por este crimen hasta hora impune. Dice 
así: ​“He llorado indignada porqué el mundo ha permitido tu muerte, porqué yo sabía que no habría 
escuchado más tu voz. Tú nos habías preparado a esta noticia, sabiendo que cuando tú no 
estarías más, estarían nuestras voces, miles de voces que hablarían en tu nombre y que 
continuarían gritando justicia. 
Seis meses después nos indigna que el gobierno golpista siga ignorando nuestro pedido de un 
grupo independiente de investigadores para conocer la verdad del crimen. Nos indigna saber que 
el proyecto de muerte (de la empresa) contra el cual luchamos, sigue adelante porqué no le 
importa nada lo que sufrimos por su culpa y solo le importa su dinero sucio de sangre. Por seis 
meses he escuchado miles de voces que gritan: ¡Justicia por Berta! Seguiremos luchando contra 
estas empresa asesinas, contra los diques, la privatización de los bosques, del oxigeno y del 
agua”.​  Berta Cáceres era coordinadora del Consejo de Pueblos Indígenas del país y varias veces 
había denunciado la expropiación de territorios indígenas, las carencias en los sistemas de salud, 
los atropellos de las multinacionales extractivas, la corrupción de los gobiernos. Igual que ella, 
decenas de dirigentes sociales han sido eliminados: solo diez días después del asesinado de 
Berta, fue eliminado otro líder, Nelson García. Berta y su gente habían bloqueado por más de un 
año el acceso a las obras del megaembalse hidroeléctrico de Agua Zarca, las que llevaban a la 
expulsión de sus tierras de miles de indígenas. A su muerte “Radio Progreso” de los jesuitas, 
acusó sin medias tintas a las autoridades del estado​ “por no haber investigado las amenazas que 
ella había denunciado, por no ofrecerle protección, por no consultar a los pobladores por 
proyectos que se realizan en su propio territorio”.​  Peter Turkson, presidente de Justicia y Paz del 
Vaticano, envió enseguida una carta donde exigía a las autoridades “un esclarecimiento de este 
horrendo crimen”, una “investigación independiente e imparcial” y que fuera “protegida la 
integridad física de testigos, compañeros y familiares”. Turkson manifestaba ​“la alegría de haber 
conocido a Berta en el Vaticano en ocasión del primer encuentro internacional de movimientos 
populares, cuando ella habló con el Papa. Su labor ha sido extraordinaria y su testimonio, 
pronunciado frente a Papa Francisco, nos conmovió a todos profundamente. Este asesinato lo 
siento como un ataque a todos los que luchamos por un mundo más justo”. 
 

México: la bestia terminó su viaje 
   

El 10 de setiembre pasado el Frente Nacional por las Familias, que agrupa a distintas Iglesias 
además de la Católica, organizó una multitudinaria marcha en todo el país con más de un millón 
de personas en la calle. Algunos obispos participaron también de la misma. Fue una demostración 
de protesta contra un proyecto de ley presentado por el gobierno en favor del “matrimonio 
igualitario”. La marcha tuvo un indiscutible éxito, pero también comentarios críticos. Sin disminuir 
la importancia y la necesidad de la marcha, el p. Alejandro Solalinde, conocido defensor de los 
derechos de los emigrantes, se preguntó “porqué no se protesta también y se sale a la calle por la 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 4 

https://umbrales.edu.uy/2016/09/17/mexico-la-bestia-termino-su-viaje/


corrupción, la impunidad, los secuestros, las mujeres asesinadas… ¿Porqué no hay esa 
sensibilidad también por este México tan violento?… ¿Porqué tenemos una clase política tan 
corrupta?… ¿No habrá un pecado de omisión por parte nuestra?… ¿Porqué los obispos no 
convocan a una marcha también para los desaparecidos?”. El 31 de diciembre del año pasado 
sumaban a 27.887 las personas desaparecidas en México, en los últimos 20 años; casi como en 
la dictadura argentina. La mayoría eran varones, de entre 15 y 24 años. Sin embargo, más allá de 
la voz de los obispos, la presión internacional está influyendo en el gobierno mexicano. El tren 
carguero llamado “la Bestia” o “tren de la muerte”, ha sido retirado de la circulación por el 
gobierno; él dice que lo hizo “por causas de interés, utilidad pública y seguridad nacional”. En 
realidad ese tren que llevaba por los menos medio millón de emigrantes centroamericanos por 
año, era el pretexto de innumerables violaciones a los derechos humanos. Cruzaba todo México 
de sur a norte, en un viaje de 20 a 25 días para llegar, sin ninguna protección o custodia, a la 
frontera de Estados Unidos. Era constantemente saqueado por bandas de criminales en su 
recorrido, con una infinidad de muertos, heridos y desaparecidos. 

 

BRASIL: “MANTENER PROGRAMAS 
SOCIALES” 

   
manifestaciones en todo Brasil 
El primero de setiembre escribía el diario vaticano, ​L´Osservatore Romano,​  estos conceptos: ​“En 
pocos años Brasil ha pasado de ser un país emergente con alto crecimiento, a tener que enfrentar 
una gravísima crisis. Según cierta prensa, la difícil coyuntura económica sería esencialmente 
debida a las opciones sociales de los gobiernos del Partido de los Trabajadores con ejecutivos 
acusados de gastos enormes a favor de las clases más pobres, como si esta fuera una culpa. Es 
necesario recordar que esos programas han tenido el mérito innegable de sustraer millones de 
personas de la pobreza, aún si han llevado a un fuerte aumento de la deuda pública. Ahora ya 
están previstos pesados cortes antes que nada en la salud pública ya desastrada y en la 
educación. Cortes que alentarán a los inversores extranjeros, pero que mortificarán a muchos 
brasileños”. 
A la opinión del diario vaticano le hace eco el Raymundo Damasceno Asís, arzobispo de 
Aparecida y presidente de la CNBB: ​“Como Iglesia, esperamos que los derechos ya adquiridos de 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 5 



los trabajadores y los programas sociales que los anteriores gobiernos han desarrollado, sean 
mantenidos. Estos últimos gobiernos han hecho seguramente un gran esfuerzo para ayudar a las 
poblaciones más pobres. Obviamente han tenido algunas equivocaciones, pero lo importante es 
que se mantenga esta sensibilidad social. Nos preocupa ahora el proyecto presentado en el 
Congreso para congelar los gastos sociales, porque esto haría sufrir todavía más a los más 
pobres. La corrupción existe en todo el país, pero para combatirla hay que empezar por elegir 
bien a los que representan al pueblo en los municipios; ellos son los potenciales candidatos para 
ulteriores y más importantes cargos a nivel de todo el país. Para eso, la ciudadanía ha de estar 
más informada y más activa. Hay que recordar lo que ha pedido el Papa: trabajo, vivienda y tierra 
para todos. Por eso en Brasil hay que hacer una reforma agraria planificada y dar prioridad a la 
educación, salud y vivienda. Pedimos una formación  política a nuestros laicos a la luz de la 
Doctrina Social de la Iglesia, que es muy rica y puede dar una gran contribución al desarrollo 
integral del país, con justicia social y  en paz”.​  Por su parte Leonardo Boff, agudo observador de la 
política de su país, reconoce que​ “cuadros importantes del PT han participado en varios niveles 
de corrupción y lamentablemente el PT no hizo una autocrítica pública de sus errores”.​  Boff 
defiende los gobiernos de Dilma Roussef y Lula por​ “haber consolidado una política popular que 
benefició a 40 millones de personas”​  y denuncia la contraofensiva de la oligarquía brasileña y el 
golpe parlamentario. Afirma que​ “la presidenta ha sido condenada por un Congreso en el que el 
60% de sus miembros se enfrentan a acusaciones penales y el Senado que la juzgó no posee 
ninguna autoridad moral porque más de la mitad del mismo, 49 senadores, están acusados de 
distintos delitos mientras que contra ella no se consiguió probar ninguno. Se ha creado la figura 
jurídica de “irresponsabilidad fiscal”, a la que los mejores especialistas de derecho y de la 
economía niegan fundamentos”. 

COLOMBIA: “GANAR LA PAZ” 
     

Los Acuerdos Finales de Paz se 
firmarán oficialmente en Cartagena el 26 de setiembre, en la fiesta de san Pedro Claver (+1654), 
gran defensor de los derechos humanos y que dedicó su vida en favor de los esclavos negros que 
traían de África a Cartagena, principal puerto negrero de América. El Plebiscito nacional tendrá 
lugar el 2 de octubre y habrá que responder a la pregunta: ​“¿Apoya usted el acuerdo final para 
la terminación del conflicto y la construcción de una paz estable y duradera?”. 
Para su aprobación  se necesita el 13% del censo nacional (4.396.626 votos). La guerrilla podrá 
tener portavoces, con voz pero sin voto, en el Congreso hasta 2018; es importante que estén 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 6 



presentes para discutir la implementación de los acuerdos de paz. Los 7 mil guerrilleros de las 
FARC iniciarán la entrega de armas a los 90 días de la firma de los Acuerdos con el depósito del 
30% de su armamento, hasta completar la entrega en manos de la ONU a los 150 días. Los niños 
soldados con menos de 15 años pasarán a cargo de UNICEF,  a partir del 10 de septiembre. Ya el 
presidente Juan Manuel Santos ha decretado el alto al fuego definitivo con las FARC el 29 de 
agosto. El presidente de la Conferencia Episcopal Luis Augusto Castro comenta:​ “Ha terminado la 
guerra. Ahora hay que ganar la paz. La política que fue excluyente debe ser incluyente, la 
economía que fue inequitativa debe ser solidaria. Se debe poner énfasis ahora en construir esta 
casa nueva, sobre el cimiento ético y espiritual del perdón y la reconciliación, el cimiento cultural 
del respeto a la  vida, de los derechos humanos y la diversidad. Muchos colombianos exigen la 
ordinaria justicia penal para castigar a los violentos y por eso rechazan los Acuerdos. Elegimos un 
tipo de justicia que habla de misericordia en este Año Jubilar, es decir la justicia transicional que, 
como indica la palabra, hace posible y facilita el tránsito de la orilla de una guerra devastadora a la 
orilla de la paz que beneficia a todos”.​  Castro cita las palabras de Juan Pablo II:​ “Para que la 
justicia sea de veras justicia, debe ser acompañada por algo más que la justicia; y ese algo más, 
es la misericordia”. 

ARGENTINA: “LO QUE HACE, NO LO QUE 
DICE” 

   

foto: Clarín (19/09/16) 
 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 7 

https://umbrales.edu.uy/2016/09/20/argentina-lo-que-hace-no-lo-que-dice/


Según el escritor católico Pedro Siwak, tal como refiere Telam, algunos gestos del Papa Francisco 
están modificando la alegría, en la clase media especialmente, que hubo en un primer momento 
cuando fue electo Papa. Esto es bien sabido por las autoridades episcopales. Sin embargo hay un 
silencio generalizado que en algunos sectores  se lo interpreta como una falta de reacción ante 
una situación que no deja de ser preocupante. Llama la atención la falta de comunicación por 
parte de los pastores. José María Poirier, un laico director de la revista católica “Criterio”, afirma: 
“Creo que en Argentina están muy divididas las aguas. Se reconoce la enorme autoridad moral 
que el Papa Francisco ha logrado en el mundo, pero hay dos figuras del Papa: una internacional y 
la otra nacional que es muy distinta”. ​ El p. Jorge Osterheld, que es director de la otra revista 
católica “Vida nueva” y fue por 12 años titular de las Oficina de Prensa del Episcopado, afirma por 
su parte: ​“A los obispos y a la Iglesia en general les cuesta mucho asumir que el Papa es 
argentino y no se sabe cómo actuar. En algunos casos se da la sumisión, en otros el silencio, en 
otros la papolatría. Hace falta una política de comunicación y presencia en los medios; y como el 
Papa ocupa tanto el espacio mediático, los obispos se limitan a repetir lo que dice el Papa. Y esto 
no es lo que el Papa pide; no busca que se repitan sus frases, sino que todos, obispos, curas y 
fieles nos hagamos cargo de nuestros problemas y que dejemos de mirar a Roma. Creo que lo 
que está pidiendo el Papa es que los argentinos hagan lo que él hace, no que repitan lo que dice. 
La nuestra es una situación inédita. Un sector de la feligresía comienza a cuestionar al Papa por 
su supuesta injerencia en los temas nacionales, mientras lo pastores se muestran 
desconcertados”. 

 

ARGENTINA: EL PAPA RESPALDA A 
OBISPOS 

     
El 5 de septiembre pasado los 20 obispos de la Región Pastoral de Buenos Aires formularon diez 
criterios básicos para la aplicación pastoral del capítulo 8 de Amoris Laetitia” que habla de 
“acompañar, discernir e integrar la fragilidad”. En primer lugar recuerdan que no conviene hablar 
de “permisos” para acceder a los sacramentos, sino de “un proceso de discernimiento 
acompañado por un pastor. Es un discernimiento personal y pastoral”. Este acompañamiento de 
la persona se da “con la acogida, la escucha, la aceptación de su recta intención y sus buenos 
propósitos. Este camino no acaba necesariamente en los sacramentos, sino que `puede 
orientarse a otras formas de integración a la vida de la Iglesia, como una mayor presencia en la 
comunidad, la participación en grupos de reflexión u oración, el compromiso en distintos servicios 
eclesiales”. Se explican después casos en los que se puede dar el acceso a los sacramentos, 
pero no será un acceso irrestricto, como si cualquier situación lo justificara. Lo que se propone es 
un discernimiento que estudie adecuadamente cada caso. Es conveniente que un eventual 
acceso a los sacramentos se realice de manera reservada; pero al mismo tiempo hay que 
acompañar a la comunidad para que crezca en el espíritu de compasión y acogida. El Papa 
Francisco respaldó con una carta estos principios básicos elaborados por los obispos. En su carta 
afirma: “El trabajo que han hecho es un verdadero ejemplo de acompañamiento a los sacerdotes. 
Lo que se ha escrito es muy bueno y explica cabalmente el sentido del capítulo 8. No hay otras 
interpretaciones. Se trata de un camino fatigoso de acogida, acompañamiento, discernimiento e 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 8 



integración a la comunidad. De estas actitudes, la menos cultivada y practicada es el 
discernimiento y la considero urgente en la formación personal y en nuestros seminarios y 
presbiterios”. El Papa termina recomendando una “catequesis completa de Amoris Laetitia en 
todos los ámbitos pastorales”. 

URUGUAY: Dejémonos abrazar por la 
Misericordia de Dios 

     
Con este lema, propio del Año Santo que vive la Iglesia, se ha celebrado en Montevideo la 
38 Jornada de la Juventud en los día 3 y 4 de setiembre. El domingo 4 en la mañana, 
también los adolescentes se unieron en la celebración. Grandes patronos y motivadores 
del evento fueron Madre Teresa de Calcutta, Padre Cacho y Jacinto Vera. 
 

  
La fecha de la tradicional Jornada de la Juventud, el primer fin de 
semana de setiembre, coincidió este año con dos grandes 
acontecimientos: el 4 de setiembre en Roma se celebraba la 
canonización de Madre Teresa; el mismo día hace 24 años, moría el 
Padre Cacho, cuyo proceso de canonización ya se inició en esta 
diócesis. ¿Quienes podían mejor testimoniar lo que significa ​dejarse 
abrazar por la Misericordia de Dios​, sino Madre Teresa y Padre 
Cacho? A ellos se le sumó la figura de Jacinto Vera, primer obispo 
santo de Uruguay, ya casi canonizado. 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 9 



Las hermanas Misioneras de la caridad, hijas de Madre Teresa, desde 28 años sirven a los más 
pobres en el Barrio Borro, en plena Cuenca Casavalle; el Padre Cacho vivió en el Barrio Marconi, 
también en Casavalle: por eso el escenario donde desarrollar la Jornada fue Casavalle: una feliz 
elección que llevó esta zona problemática y fascinante de la ciudad al centro de la vida eclesial en 
esas horas que vecinos y jóvenes pudieron disfrutar sorpresivamente. 
La Jornada de la Juventud inició el sábado 3 en la tarde, en el Colegio Clara Jackson. Al centro 
del encuentro, entre cantos, animación y oración, los 700 jóvenes reunidos en el teatro del 
Colegio pudieron apreciar el “Proyecto Jacinto Vera”, una llevadera e instructiva parodia puesta en 
la escena por los grupos Texas y Aristóphanes. La obra fue muy apreciada por los jóvenes que, 
encantados por el arte teatral y musical, pudieron acercarse a esta importante figura eclesial que 

acompañó los primeros pasos del pueblo uruguayo independiente. 
Luego de la “Dormilona” que por 70 jóvenes se realizó en las instalaciones de Tacurú, más de 350 
jóvenes, a pesar de la amenazante lluvia que no faltó de mojar sus esfuerzos solidarios, se 
reunieron en la Plaza Casavalle para iniciar un servicio de limpieza en las calles Saravia y L. 
Gómez, embelleciendo muros y avenidas con escritas esperanzadoras. De esta forma, tras las 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 10 



huellas del p. Cacho, se acercaron a la realidad de muchos muchachos de su edad que 
diariamente viven en estos barrios, a pesar de las difíciles condiciones; y los más afortunados 
encuentran empleo en la obra Tacurú, encargándose de limpiar las calles de la ciudad. Eso pudo 
hacer el p. Cacho: dar esperanza a quien vive olvidado en condiciones infrahumanas; eso 
experimentaron los jóvenes y los vecinos que a ellos se acercaban para felicitarlos u ofrecerle una 

taza de leche. 
En la misma mañana, los adolescentes se reunieron en la Gruta de Lourdes, para un encuentro 
de alegría y cantos preparándose para la celebración eucarística que debía coronar los eventos 
de la jornada: con la presencia del Obispo, Daniel Sturla, la oración los acercó a las figuras 
motivadoras del día. Ejemplos de una vida enteramente ofrecida, ejemplo que se hacía siempre 

más sensible gracias al ambiente elocuente donde llegaron los 200 adolescentes convocados por 
la Diócesis. 
Lamentablemente el escenario de la culminación de la jornada, a motivo de la lluvia, no pudo ser 
el espacio al aire libre que se encuentra en la confluencia de las calle Martirené y Leandro 
Gómez: así había sido pensado para estar cerca del Hogar de las Hermanas de Calcuta y a los 
Barrios del p. Cacho; un reconocimiento también para unos barrios de la ciudad que no siempre 
se recuerdan o se visitan: eso se pensaba ofrecer con la celebración conclusiva. La amenaza de 
lluvia y las gotas insistentes llevaron en cambio a dos alegres e imponentes procesiones desde la 
Gruta (los adolescentes) y desde la plaza Casavalle (los jóvenes) al Gimnasio Tacurú. Allí, luego 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 11 



de una representación de la vida de Madre Teresa, con la presencia de muchos otros fieles 
llegados para estar cerca a las Hermanas Misioneras en su día de fiesta, la celebración 
eucarística coronó una jornada diocesana llena de vida, vida abundante para jóvenes y vecinos de 
Casavalle, esperanza para una Iglesia joven que quiere seguir la humilde identificación de 
nuestros santos con Jesús presente en su verdadero Cuerpo: la Eucaristía y los Pobres. 
 
 
Vaticano: 

LOS NUEVOS OBISPOS 
   

 
Uno de los argumentos que se han discutido en el último encuentro del Consejo de Cardenales ha 
sido el proceso de nombramiento de los obispos. Será cambiado el formulario utilizado para tener 
la información necesaria para designar a los futuros obispos. Deberá tener un enfoque más 
pastoral, más evangelicamente y espiritualmente inspirado y por lo tanto menos burocrático y 
jurídico. Estas orientaciones son sobre todo para los que, eclesiásticos o laicos, deben informar a 
las autoridades sobre la idoneidad de una persona. Hasta ahora los obispos nombrados por 
Francisco son preferentemente los que han tenido una experiencia pastoral directa, sobre todo en 
parroquia. Obispos que estén en medio del pueblo, expertos en humanidad, capaces de valorizar 
a los laicos dispuestos a asumir las responsabilidades que les competen. Que no sean obispos en 
la defensiva ni impulsando cruzadas, sino pacientes y amigos de los pobres. Que actúen como el 
que sirve, sin buscar honores, cuidando al pueblo de Dios con ternura y misericordia. A los 
nuevos 154 obispos del curso anual de formación que se está desarrollando en el Vaticano, el 
Papa los invitó a insistir en la pastoral de la misericordia, a estar cerca de las familias heridas y 
que en los seminarios, por más que haya pocas vocaciones, apunten a la calidad y no a la 
cantidad. ​“No hay que rebajar las exigencias y vender a buen mercado nuestras perlas preciosas”, 
dijo y advirtió también contra los que se refugian en la rigidez de la doctrina. A un centenar de 
nuncios apostólicos presentes en Roma por el Jubileo, el Papa les dijo: ​“No pesquen a los 
candidatos al episcopado en el acuario de siempre, en las reservaciones, en los clubes de los 
amigos de los amigos. Sean nuncios en movimiento, en salida y lancen las redes en todo lado, 
mar adentro”. 

         

PADRE HAMEL: LOS MÁRTIRES DE LA 
IGLESIA 

 
En la misa celebrada en Santa Marta en el Vaticano por el Papa el 15 de septiembre, en sufragio 
del p. Jacques Hamel degollado por los islamistas en Francia, Francisco dijo que el p. Hamel “es 
un mártir; y los mártires son beatos”. Quiso que se pusiera una foto del p. Jacques sobre el altar 
durante la misa. Al arzobispo de Rouen, Dominique Lebrun, el Papa le dijo que podía poner la foto 
del sacerdote en las iglesias ​“porque es beato. Si alguien te dice que no se puede hacer, decíle 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 12 

https://umbrales.edu.uy/2016/09/20/vaticano-los-nuevos-obispos/


que el Papa te ha dado la autorización”. ​ Describió al p. Jacques como “un hombre bueno, manso, 
fraternal que siempre buscaba la paz. Este santo sacerdote ha muerto precisamente en el 
momento en que ofrecía la oración para toda la Iglesia”. El breviario del p. Hamel ha sido donado 
a la basílica romana de san Bartolomeo en la Isla Tiberina de Roma, confiada por Juan Pablo II a 
la Comunidad de san Egidio. Allí se encuentra un Memorial de los Mártires del siglo XX y XXI. Es 
un templo construido en el año mil, en el cual están las reliquias, entre otras, del pastor evangélico 
Paul Shneider y de Franz Jagerstatter víctima no­violenta del nazismo, del monje Sofian Boghiu 
víctima del comunismo, del sacerdote Andrea Santero asesinado en Turquía, del cura André 
Jarlan asesinado en Chile y del obispo Oscar Romero. A partir de ahora cualquier feligrés podrá 
invocar la intercesión del p. Hamel. El arzobispo Lebrun aseguró que de momento esperarán los 
cinco años  marcados por el Derecho Canónico aunque la diócesis ya ha comenzado a 
prepararse para iniciar el proceso de beatificación. Igual que el obispo Thomas Bechket y el 
también obispo Oscar Romero, Hamel murió sobre el altar de la misa y en odio a la fe. Este cura 
anciano y fiel se añade así a la larga lista de sacerdotes, religiosas y laicos asesinados que ya 
desde comienzos de este año son más de quince, por consagrar su vida a Cristo y muchas veces 
en zonas violentas, sirviendo al pueblo. 

 

Vaticano: hay un nuevo clima 
 

El Consejo de Cardenales se ha reunido por su encuentro n. 16 entre el 12 y el 14 de este mes y 
volverá a reunirse del 12 al 14 de diciembre. La Secretaría para los Medios de Comunicación 
abarca ahora a nueve entidades vaticanas con alrededor de 700 empleados entre periodistas, 
empleados, técnicos. Su prefecto es el presbítero Dario Viganó y el secretario Lucio Ruiz. Radio 
Vaticana cierra y renace como Radio Televisión Vaticana. Al finalizar el año, Radio Vaticana 
terminará sus emisiones después de 85 años desde que Pio XI leyó el primer radiomensaje, en la 
primera estación radial proyectada por Guillermo Marconi. De la Secretaría dependerá además el 
Pontificio Consejo de Comunicaciones Sociales, la Sala de Prensa, el Osservatore Romano, 
librería y editorial, tipografía. El centro radial y televisivo trasmitirá 24 horas sobre 24, junto a otras 
40 estaciones en el mundo llegando así al público en 60 idiomas distintos. También los ocho 
integrantes de la Comisión para la Tutela de las Víctimas de abusos sexuales creada por el Papa 
han sido autorizados a hablar con las congregaciones vaticanas. Ya han recorrido varios países 
dando conferencias. Según uno de los integrantes, el filipino doctor Gabriel Dy Laico “se ha 
encontrado muchísima ignorancia y escasa capacidad práctica para enfrentar estas situaciones”. 
También podrán dar cursos a los nuevos obispos. El Vaticano suele recibir a todos los obispos 
nombrados el año anterior, para enseñarles como dirigir una diócesis. La Comisión también ha 
propuesto una Jornada anual de Oración para las víctimas, una Guía para las Conferencias 
Episcopales y un sitio Web. El Papa pidió a las Conferencias Episcopales nacionales elegir una 
fecha para ese Día de Oración. En todos estos cambios, se ve la nueva política del Papa 
Francisco. Hay menor producción de documentos por parte de los dicasterios, un creciente 
reconocimiento del magisterio de los obispos y de las Conferencias Episcopales, más apertura a 
los laicos, una mayor libertad de investigación para los teólogos, menor interés de la gran prensa 
sobre los temas curiales y un creciente interés de la misma sobre la diplomacia por la paz 
impulsada por el Papa Francisco. 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 13 



 
  

VATICANO: ORACION POR LA CREACIÓN 
   

 
Se celebró el 1º de setiembre pasado en toda la Iglesia y en forma solemne por el Papa en el 
Vaticano, la ​Jornada Mundial de Oración para el Cuidado de la Creación.  ​Esta Jornada, a 
celebrarse anualmente, fue instituida por el Papa Francisco en agosto del año pasado, en 
consonancia con la Iglesia Ortodoxa y para dar continuidad al tema de ​“Laudato Sii”.​  La iniciativa 
del 1º de septiembre como día dedicado a esta Oración, fue del Patriarca ortodoxo Dimitrios en 
1989, a la que ahora también la Iglesia Católica se adhiere. En una declaración  conjunta con la 
Iglesia Católica, también las Iglesias Evangélicas de Europa se adhirieron a la Jornada. En el 
Mensaje papal titulado:​ “Tratemos con misericordia nuestra casa común”​  ​se dice que​ “el 
planeta sigue recalentándose; el año pasado ha sido el año más caluroso jamás registrado y el 
2016 lo será más todavía. Este fenómeno climático provoca sequía, inundaciones, incendios y 
calamidades cada vez más graves. Los pobres del mundo que son los que menos responsabilidad 
tienen en los cambios climáticos, son los que más sufren sus efectos”.​  Por eso el Papa habla de 
una​ “deuda ecológica de los países ricos para con los países pobres, la que tendrán que pagar 
con ayuda financiera y técnica”.​  Invita a​ “reconocer como pecados estos hechos, porque cuando 
se maltrata a la naturaleza, también se maltrata a la persona humana, a los pobres y a las futuras 
generaciones”.​  Insiste en la urgencia de una “conversión ecológica” y de un “cambio en el estilo 
de vida”. Recuerda el aporte cotidiano que todos pueden dar, tal como “​hacer uso moderado de 
los plásticos y del papel; no derrochar agua, ni alimentos o energía eléctrica; clasificar los 
residuos; utilizar el transporte público; compartir el mismo vehículo con otras personas; respetar 
los demás seres vivientes..”.​  El Papa niega rotundamente que​ “estos aportes sean demasiado 
pequeños para mejorar el mundo; por el contrario, provocan un bien destinado a difundirse y un 
estilo de vida más sostenible, sin vivir obsesionados por el consumo”.​  Elogia los esfuerzos que se 
están haciendo a nivel político y ecuménico; y a los cristianos pide que a las siete obras de 
misericordia se añada una octava: el cuidado de la creación. Datos recientes informan que el 
planeta pierde 12 millones de hectáreas de tierra fértil por año (33 mil hectáreas por día). Dos 
tercios de África son desierto creciente o tierras áridas en un continente de 1.200 millones de 
habitantes. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 14 



 
Mundo: 

ZYGMUNT BAUMAN: “EL DIÁLOGO NO ES 
CAFÉ INSTANTÁNEO” 

     

Zygmunt Bauman es uno de los 
relatores del encuentro interreligioso de Asís. Bauman es el conocido filósofo posmoderno y 
sociólogo polaco que desarrolló el concepto de ​“sociedad líquida”​ (una sociedad caracterizada 
por la movilidad, la incertidumbre, la relatividad de los valores: se puede ver Umbrales del 
21.03.2016). Es Premio Príncipe de Asturias y afirma que ​“la producción de residuos “humanos” 
constituye una consecuencia inevitable de la modernidad”. 
En una entrevista a la periodista Stefania Falasca declara: ​“Es necesario confiar las esperanzas 
del genero humano no en los generales del choque de civilizaciones sino en los soldados simples 
de la vida cotidiana. No podemos sustraernos al vivir juntos y si hay una palabra que hay que 
repetir constantemente es “diálogo”, la que debe ser parte integrante y permanente de la 
educación. El diálogo no es café instantáneo; el diálogo es paciencia, determinación, profundidad. 
El Papa Francisco lo sabe, mientras que los políticos solo brindan café instantáneo, que en 
definitiva es mentira. El Papa impulsa una cultura del diálogo, una revolución cultural que necesita 
tiempos largos. Estamos en un estado de guerra y probablemente esta guerra será larga, pero 
solo con el diálogo seremos todos vencedores”.​  También el consejero político del Gran Mufti del 
Líbano, refiriéndose al diálogo interreligioso, ha definido al Papa: “líder espiritual de toda la 
humanidad”. Y el patriarca Bartolomé, líder de la Iglesia Ortodoxa ha declarado: ​“En los últimos 50 
años hemos dado unos pasos extraordinarios hacia la reconciliación entre católicos y ortodoxos, 
pero hay otra reconciliación que es la solicitud común por el sufrimiento de tantas personas y la 
convivencia pacífica entre todos los seres humanos. Esta ha sido nuestra experiencia con el 
amado Papa Francisco  hace exactamente cinco meses en la isla de Lesbos. Ha sido nuestra 
respuesta común a una trágica crisis de nuestra época y una poderosa reafirmación de cómo las 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 15 



relaciones entre iglesias cristianas y entre religiones pueden favorecer la paz y los derechos 
humanos”. ​ Es significativa la presencia de Bartolomé en el Vaticano mientras en Chieti (Italia) está 
reunida la comisión teológica internacional católico­ortodoxa en su encuentro n. 14. Según el 
metropolita Gennadios​ “se ha trabajado sobre la primacía del obispo de Roma, con la idea de 
llegar a formular una declaración compartida”. 
 

MUSULMANES: CONFERENCIA DE 
GROZNY 

   
 

Unas 200 personalidades musulmanas sunitas de Egipto, Rusia, Siria, Sudán, Jordania, Europa 
han firmado una declaración en la que rechazan el wahabismo de Arabia Saudita. ​“Esta doctrina 
no hace parte del Sunismo y es una deformación del Islam que lleva al extremismo y al terrorismo. 
Es necesario un cambio radical para reestablecer el verdadero sentido del Sunismo”, ​ se dijo. Este 
congreso se celebró en Grozny, la capital de Chechenia del 25 al 27 de agosto pasado, con la 
presencia de dignatarios religiosos, doctores coránicos, pensadores y predicadores islámicos. 
Estuvieron presentes el Gran Imam de al­Azhar, el Gran Mufti de Egipto y el consejero del 
presidente al­Sisi, el Gran Mufti de Damasco entre otros. Finalidad del encuentro fue reencontrar 
la verdadera identidad del Sunismo frente al auge del extremismo salafita o wahhabita que 
pretende representar al Islam y ser el representante único y legítimo del Sunismo. El Gran Imam 
de al­Azhar pidió una reforma del Islam ​“para excluir las interpretaciones fundamentalistas y sus 
conceptos falsos, ambiguos y violentos”. ​ Se hicieron también propuestas y se tomaron decisiones 
como crear una cadena televisiva en Rusia (alternativa a la “Jazeera”), un centro científico para 
estudiar y vigilar sobre los diversos grupos y rechazar el extremismo, marginar y excluir las 
escuelas e instituciones religiosas sauditas como la universidad de Medina, crear bolsas de 
estudio para los estudiantes y así contrarrestar los financiamientos de Arabia Saudita en este 
campo. En su respuesta Arabia Saudita acusó a los congresistas de “haberse vendido a Putin” y 
al presidente chechenio de ser “un sufi delirante”. 

 

ORIENTE MEDIO: ¿QUÉ SERÁ DE LOS 
CRISTIANOS? 

   
 

“¡La diócesis de Mosul no existe más!”,​  clamó angustiado el arzobispo católico caldeo de Mosul, 
Emil Nona, ya que desde el 2014 hasta hoy Mosul ha pasado a ser la capital del Estado Islámico y 
los cristianos han huido a los países limítrofes. Los primeros en apropiarse de las casas y de los 
bienes de los cristianos han sido justamente los musulmanes que eran sus vecinos. Será difícil y 
hay mucha desconfianza hoy para volver y convivir con ellos. El arzobispo también es prófugo en 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 16 

https://umbrales.edu.uy/2016/09/20/musulmanes-conferencia-de-grozny/
https://umbrales.edu.uy/2016/09/20/oriente-medio-que-sera-de-los-cristianos/


el Kurdistan. Eran diez mil en Mosul los cristianos y cien mil en la Llanura de Ninive. El arzobispo 
pide para los cristianos ​“garantías internacionales y nacionales para volver. Nuestros cristianos 
han tenido que abandonar todo, obligados a convertirse o a huir”. ​ En Irak hasta 2011 había 1,6 
millones de cristianos; ahora son unos 300 mil, desplazados en distintos lugares, con cantidad de 
iglesias destruidas. Se teme además que después de una probable derrota de ISIS, Iraq termine 
despedazado por guerras étnicas y religiosas entre kurdos, sunitas y chiitas. ​“¿Quién ya ha visto 
masacrar a sus familiares por los propios vecinos, podrá vivir junto a los asesinos?”,​  pregunta 
Emil Nona. Por su parte también el arzobispo católico caldeo Louis Sako pidió  ayuda 
internacional antes que nada para un desminado de la Llanura de Nínive, por estar sembrada de 
minas. También de Siria y de la guerra los cristianos han huido masivamente. Del 6 al 8 de 
septiembre se han reunido en Amman (Jordania) los obispos del Consejo de Iglesias de Oriente 
Medio para reflexionar sobre el futuro de estas comunidades cristianas que tienen un pasado más 
que milenario en estos países. 

 

EL ENCUENTRO DE ASIS CON 6 PREMIOS 
NOBEL 

   
 

En el encuentro interreligioso de Asís del 18 al 20 de septiembre estarán presentes 500 invitados 
entre los líderes de 9 religiones, políticos, intelectuales y lideres sociales, con la participación de 
unos 12 mil peregrinos. Habrá varios testimonios, por ejemplo del arzobispo de Rouen sobre el 
cura degollado, del obispo de Rieti sobre el terremoto… Se constituirán 29 paneles temáticos, 
cuyos relatores principales, entre otros, serán seis Premios Nóbel de la Paz (incluidos los 
tunecinos del año pasado). Han sido invitados también 25 refugiados de Oriente Medio que 
almorzarán con el Papa. El evento será seguido por 600 periodistas. Habrá un encuentro de 
oración por la paz en lugares diferentes para las distintas religiones. El Llamado Final por la Paz 
será entregado por unos niños a los embajadores de los distintos países presentes en Asís. 
Según Marco Impagliazzo, presidente de la Comunidad San Egidio que organiza el encuentro, el 
espíritu de esta asamblea es: “No la guerra, sino la paz es santa”, contra el terrorismo y el abuso 
de la religión para defender la guerra. 

 

 
 
 

 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 17 

https://umbrales.edu.uy/2016/09/17/el-encuentro-de-asis-con-6-premios-nobel/


VERA BABOUN: “HAY UN MURO DENTRO 
DE NOSOTROS” 

   
 

En una entrevista a la intendenta palestina de Belén, Vera Baboun, mujer católica y madre de                               
cinco hijos, el periodista Aurelio Molé le preguntó de los controles que ejerce Israel sobre Belén.                               
“Los israelíes controlan por completo el 82% de la ciudad. Soy un intendente sin autoridad, porqué                               
cuando el consejo municipal decide abrir una calle o aprobar un proyecto para el agua potable o                                 
para la electricidad, tiene que pedir permiso a Israel. El hecho de que la ciudad esté cercada                                 
desde hace 12 años, tiene graves consecuencias en todo. Hay una generación entera de jóvenes                             
palestinos cristianos que jamás rezó en el Santo Sepulcro de Jerusalén. Aún si Israel firmó los                               
acuerdos de Oslo en 1993, en los hechos nunca los aplicó. Lo que debía convertirse en estado                                 
palestino fue ocupado por miles de colonos. Estos están armados, pueden moverse donde                         
quieren y hacer lo que quieren. Sufrimos con grandes carencias en los hospitales públicos. La                             
cancelación de las reservas turísticas en la Navidad pasada alcanzó el 40%. El nivel de pobreza                               
en la ciudad es del 22% y el desempleo del 27%. Antes los jóvenes iban a trabajar a Jerusalén;                                     
hoy solo el 3% obtiene el permiso. Las nuevas generaciones emigran a otros países. ¿Podrá                             
alguna vez el mundo vivir en paz mientras la ciudad de la paz está cercada de muros? Cuando en                                     
1948 las Naciones Unidas reconocieron el Estado de Israel, ¿porqué no reconocieron también la                           
existencia de un pueblo palestino en el mismo territorio? El Papa Francisco cuando reunió a                             
Shimon Peres y a Mahmoud Abás para rezar juntos por la paz, intentó enseñarnos la manera de                                 
construir la paz: reunirnos, rezar juntos, continuar con el diálogo y la negociación, en el respeto y                                 
la aceptación del otro. Todos somos hijos de Dios y solo el amor y la compasión nos llevan a vivir                                       
juntos y a derribar el muro que tenemos dentro de nosotros. Yo me postulé al cargo de intendenta                                   
solo por amor a Dios y a mi pueblo. No me importa el poder o la fama. Después de la muerte de                                           
mi marido, decidí tomar su lugar. Él estaba muy comprometido en la liberación de Palestina.                             
Queremos proteger nuestra identidad cristiana y palestina”. 

 

CHINA: ALGO SE MUEVE 
     

El  Secretario de Estado del Vaticano Pietro Parolin confirmó que  una delegación vaticana ha 
estado en Pekín a mediados de octubre pasado. Según él se está llevando a cabo un “diálogo 
muy positivo” que produjo “satisfacción de ambas partes”. La delegación vaticana formada por 
seis miembros visitó la catedral de Pekín, se reunió con el obispo Joseph Li Shan (reconocido por 
el gobierno y el Vaticano) y visitó el Seminario. Ya desde 2007 a 2009 había habido dos 
encuentros en Pekín y varios en Roma; se estaban produciendo nombramientos de obispos de 
común acuerdo entre Pekín y Roma. En marzo del 2011 la comisión vaticana sobre China pidió a 
los obispos chinos no participar a las reuniones convocadas por la Asociación  Patriótica, lo que 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 18 

https://umbrales.edu.uy/2016/09/17/vera-baboun-hay-un-muro-dentro-de-nosotros/


generó que se ordenaran nuevos obispos sin el consentimiento de Roma. Estos obispos fueron 
excomulgados y el diálogo se paralizó. 
En agosto del año pasado el obispo Joseph Zhang Yiulin volvió nuevamente a ser elegido con 
ambos consentimientos. Eran tres años que ya no se ordenaban obispos, con la necesidad 
urgente que hay de pastores. Hasta el clero clandestino espera un acuerdo con el gobierno. El 
cardenal Parolin ha recordado recientemente que siempre la Iglesia ha evitado ser y aparecer 
como un instrumento de intereses occidentales, siendo que su misión es religiosa y no política. No 
se trata de una religión “extranjera”; la Iglesia quiere ser autóctona e inculturarse en la cultura 
china. Pero sigue habiendo oposición dentro mismo de la Iglesia a esta política por parte de los 
que dicen que se quiere acordar con el gobierno comunista sobre la piel de los católicos chinos. El 
obispo emérito de Hong­Kong Joseph Zen se opone al diálogo si no hay una evolución en la 
política de libertad religiosa. Meses atrás el mismo había invitado a los católicos chinos a la 
objeción de conciencia  frente a un eventual acuerdo entre el Vaticano y China. Esta postura 
radical es un índice seguro de que algo se mueve. Recientemente se llamó a silencio porque ​“el 
tiempo del debate se ha agotado y solo queda la obediencia al Papa y a la conciencia personal”. 
Zen está con la línea de la firmeza porqué no cree en la buena voluntad de los comunistas. Su 
sucesor sin embargo, John Tong Hon, apoya el trabajo del Vaticano; para él hay que “chinizar” 
cada vez más a la Iglesia Católica; y la verdadera cuestión es la reconciliación entre católicos 
para poner fin a un pasado histórico de sufrimiento e incomprensiones. 
 

Signo de los tiempos: 
COREA: ¡BASTA DE ARMAS NUCLEARES 
“Justicia y Paz” de Corea del Sur ha hecho un llamado a Corea del Norte, a Estados Unidos y a 
los países de la región para terminar con los test nucleares. ​“Las armas nucleares no sirven para 
la seguridad de ningún país, sino que son un grave peligro de destrucción y muerte para todos. 
Seguir desarrollando sanciones contra Corea del Norte, no consigue otra cosa que aumentar las 
tensiones y hacer sufrir a las poblaciones. ¡NO al equilibrio de las armas, SI a la negociación y al 
desarme tantas veces proclamado!”. 

CONGO: RECUERDAN A VICENT MACHOZI 

Lo llaman “Romero de África”. Se trata del sacerdote congolés asesinado hace 6 meses en el Kivu 
Norte por denunciar un verdadero genocidio con la complicidad de los presidentes del Congo y de 
Ruanda. Había documentado 1.155 casos de asesinatos de gente civil, siempre a causa de las 
enormes riquezas de metales y minerales preciosos de la región. Joseph Kabila, en el poder 
desde 2001, aplazó inclusive las elecciones presidenciales previstas para noviembre, por querer 
perpetuarse en el poder. La última masacre, el 12 de agosto, causó la muerte en Beni de medio 
centenar de civiles. 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 19 



FILIPINAS: LA GUERRA SUCIA 

Desde el pasado 30 de junio en que asumió el nuevo presidente, hubo 3.500 asesinatos en su 
gran mayoría relacionados con la droga. Duterte se había comprometido a hacer desaparecer el 
tráfico de drogas en seis meses. Se estima que hay más de tres millones de personas 
enganchadas con la droga. Duterte, llamado “el justiciero”, declaró guerra a la droga, con 35 
muertos promedio diarios. La campaña sigue horrorizando al mundo, pero él seguirá​ “hasta que 
mueran los últimos productores y traficantes de droga”. 

PASTORAL DE LA TIERRA 

Se han celebrado los 40 años de la Pastoral de la Tierra (CPT) de Brasil, fundada por los obispos 
Tomás Balduino y Pedro Casaldaliga en favor de los pequeños campesinos y peones del campo 
sobre todo en las regiones del noreste. La cantidad de tierra sustraída a la foresta amazónica este 
año ya ha aumentado del 97% con respecto al año pasado, junto con las violencias contra los 
indígenas y afrobrasileños en las zonas rurales. 

PRIMER CURA MONGOL 

Tiene 29 años y se llama Enkh Baatar y ha sido consagrado cura el 28 de agosto en la capital, 
Ulán Bator. Tras siglos de persecución islámica, en 1992 se restablecieron las relaciones entre la 
Santa Sede y Mongolia, permitiendo la entrada al país de misioneros, aún con varias limitaciones. 
Hay siete parroquias y un millar de bautizados en un país de 2,9 millones de habitantes, en su 
mayoría pertenecientes al budismo tibetano. 

DESPUES DE 4 AÑOS DE COMA 

Rosalba Giusti, 68 años, de Messina (Italia), se despertó después de 4 años de coma. Reconoce 
familiares, médicos y enfermeras, habla y canta. Según el moralista Luigi Lorenzetti “este hecho 
demuestra que las personas en estado vegetativo son enfermas, no muertas. Son personas que 
conservan su dignidad y tienen derecho a la asistencia básica, a la alimentación e hidratación 
artificial para vivir”. 

 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 20 



BRASIL: ALMEIDA SERÁ BEATO 

El 27 de agosto de hace 10 años fallecía el jesuita dom Luciano Almeida, obispo de Mariana 
(Minas Gerais), cuya causa de beatificación promueve el episcopado brasileño. Dijo de él el Carlo 
María Martini:​ “verdaderamente un santo, un hombre que ha vivido con caridad heroica, nunca 
pensando en si mismo sino siempre en los pobres”.​  Su lema episcopal: “En nombre de Jesús”. 
Murió en el 2006 después de haber sufrido 27 fracturas en un accidente de 1990, siete años 
después que muriera, también un 27 de agosto, el obispo Helder Camara cuya causa de 
beatificación también se promueve. 

 
 

     

Tema Central: 

misión en barrio Borro, Casavalle 
“Queremos dar el Amor de Jesús para que la persona lo sienta en su propia vida.” 

 

En estos días las Hermanas Misioneras de la Caridad están celebrando con inmensa alegría la 
Canonización de la Madre Teresa de Calcuta. ​Umbrales​  se une a este importante motivo de fiesta 
para toda la Iglesia y desea compartir con sus lectores algunos testimonios y anécdotas referidos 
a la misión que vienen realizando desde hace 27 años en el barrio Borro, en Casavalle. 

¿​Qué supone ​estar juntos​  en un territorio fragmentado, periférico y olvidado? 

Allá por el año 1989 algunas hermanas de origen indio y otras italianas dan sus primeros pasos 
por estas tierras llegando a una casa de familia. Sin embargo, no fue sencillo al principio. El 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 21 



Obispo de aquel momento no encontraba una residencia donde alojarlas, por lo tanto, peligraba 
seriamente el inicio de la Misión. Fueron los Sacerdotes del Sagrado Corazón (dehonianos) –cuyo 
apostolado en esta zona se viene desarrollando desde hace tantos años atrás– quienes les 
ofrecen una solución inmediata al decidir dejarles la casa donde ellos anteriormente vivían. A 
partir de ese momento y hasta el día de hoy, la colaboración entre ambas congregaciones ha sido 
permanente y centrada en la Parroquia Nuestra Señora de Guadalupe. 

Vivir en este lugar puede significar muchas cosas. Bien lo expresa la canción​ ​Casavalle al Sol​  de 
Jorge Schellemberg​ al decir que “​es casi un barrio donde el Uruguay sumerge lo que crece y lo 
margina, crece el hambre, crece el grito, la violencia que termina puesta en los televisores”.​  Pese 
a esta realidad aparentemente oscura, la esperanza se sigue construyendo: “​la vida lucha en el 
otro, cada día se levanta aunque se derrumbe todo”​ . Por eso mismo es también un territorio 
iluminado por sus habitantes y por quienes lo conocen más de cerca. Desde la perspectiva de las 
Hermanas, Casavalle es una oportunidad para salir al encuentro, ganando la confianza y 
recibiéndola como ofrenda. Saben que sin dar ese paso no es posible entrar, llegar, encontrar a 
esos “otros” que se han dejado hallar. No hay que olvidar que en este territorio los seres humanos 
han sido muchas veces reacomodados, “contenidos”, confinados, desterrados y gobernados entre 
cantegriles y cárceles. En este escenario de subjetividades fragmentadas están las hijas de la 
Madre Teresa. Viviendo desde, para y con historias de indiferencias pero tejiendo solidaridad y 
sensibilidad. Alumbrando el miedo y secando lágrimas (cada lágrima tiene su historia), animando 
a levantarse y seguir marchando. Cada gesto contribuye a reconvertir nuestra estructura social 
repleta de trazos de abandonos, negación, confrontación, de ausencia de las mínimas 
condiciones afectivas, materiales y ambientales indispensables para una existencia digna. 

Casavalle puede ser marcado, definido y estudiado por las instituciones. También por aquellas 
personas que no saben más que lo que dicen los medios de prensa. No obstante, muy distinto es 
lo que siente y piensa su gente desde adentro –“​gente que no es invisible, que no es diferente​ ” 
como dice la canción anteriormente citada– existencias estigmatizadas que las religiosas conocen 
muy bien. Ellas saben quiénes son los segregados históricamente, quienes son los excluidos, 
cuáles son los parámetros con que se construye al otro, aquel que debe pagar en su cuerpo los 
costos de una lógica económica imperante que perpetúa sus condiciones de vida. En este 
sentido, las Hermanas cultivan el conocimiento comprensivo que permite visualizar nuevos 
horizontes, evidenciar las virtualidades presentes en una realidad muchas veces encerrada sobre 
sí misma en donde la criminalización y el reforzamiento del individualismo no dejan de tener un 
peso importante. Lo que las Hermanas se plantean, con su apostolado abierto a Dios y cercano al 
pueblo, es la resistencia a la marginalidad avanzada, es la búsqueda de salidas. Más que algo 
dado, es algo haciéndose. Porque aprender sobre quiénes somos, cómo somos lo que somos y 
qué podemos llegar a ser habilita caminos de transformación y dignificación. 

 
 
 
 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 22 

https://soundcloud.com/user518917637/casavalle-de-jorge-schellemberg
https://soundcloud.com/user518917637/casavalle-de-jorge-schellemberg
https://soundcloud.com/user518917637/casavalle-de-jorge-schellemberg
https://soundcloud.com/user518917637/casavalle-de-jorge-schellemberg


Una respuesta: ​estar juntos​  es irradiar la luz del Amor de Cristo para que llegue a todos… 

Para las Hermanas, se trata de cuidar a las personas, 
visitar el barrio,  intercambiar con sus habitantes, conocer su diario vivir, profundizar en el diálogo, 
y por supuesto, aprender. Compartir lo cotidiano con aquellos que están solos: “La enfermedad 
más grave no es la lepra o la tuberculosis, sino la soledad” dice el Papa Francisco a los jóvenes 
en la Jornada Mundial de la Juventud. Es “la causa de tantos desórdenes, divisiones y guerras 
que hoy nos afligen”. Este llamado de atención se realiza a partir del ejemplo de la Madre Teresa, 
una mujer que nos invita incansablemente a recurrir a la fuente del Amor, Jesús crucificado y 
resucitado. Así lo recuerda el Papa: “la Gracia nos da la fuerza de socorrerlo en los más pobres 
entre los pobres, con el corazón lleno de alegría”. También aconseja convertir el trabajo diario en 
oración, siguiendo el ejemplo de la Madre Teresa: iniciar la “jornada participando de la Santa 
Misa” y, como ella, terminarla “con la adoración a Jesús Sacramento”. El centro de la 
espiritualidad de la Madre Teresa es ser caritativos, es decir  “aproximarse a los seres humanos 
que encontramos cada día acogiendo con el corazón sus necesidades y heridas y así, de esta 
manera, ser testigos de la caricia de Dios para cada dolor”. Para las hermanas del Borro, lo que 
las personas necesitan realmente es “la presencia y cercanía de Dios misericordioso”, y esto se 
traduce en atender a personas en extrema vulnerabilidad social con respuestas inmediatas y sin 
dilaciones, lo que supone estar juntos transformando las condiciones de exclusión, del sufrimiento 
y de la violencia. 

…desde la contemplación de la acción 

El llamado de la Madre Teresa es a convertirse cada vez más en la alegría y el consuelo de Dios, 
alentando la oración en las familias. La familia tiene necesidad de amor, comunión y arduo 
trabajo. Y este será el don más grande que pueden ofrecer a la Iglesia. Las hermanas que viven 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 23 



en la casita del Barrio Borro tienen una actividad incansable. Por un lado, atienden a 25 ancianas 
que están solas, ofreciendo techo, comida y el valor incomparable de la Amistad con Dios. Dicen 
que “la Misión es hacia la Persona, no los grandes programas” y en ese sentido, encarnan la 
ternura como una de las experiencias más extraordinarias de la Gracia. Viviendo tan solo de la 
Providencia, las cinco hermanas se reparten tareas: llevar la Eucarística a los enfermos, las 
charlas para matrimonios, la Catequesis para niños los domingos, y la Catequesis de 
Confirmación, la visita a las casi cien familias, además del hogar de las abuelas que les insume la 
mayor parte de la jornada. Hasta hace relativamente poco, tenían un espacio de apoyo escolar al 
que acudían casi trescientos niños entre los dos turnos. Algunos días cuentan con la animación 
de la red de jóvenes ignacianos y también de alumnos de un Liceo cercano. 

Es importante destacar que la Misión y la Caridad no pueden ser auténticas sin la dimensión 
contemplativa: la Santa Misa, la Adoración, la Meditación, la Liturgia de las Horas, el rezo del 
Rosario, las lecturas formativas sobre el pensamiento de la fundadora. Estas instancias llevan 
aproximadamente cinco horas y medias de cada jornada, pero para ellas ésta es la sustancia de 
una vida naturalmente orientada al Amor a Dios pero conjugando el estilo fiel de Marta y María: 
“somos contemplativas en el corazón del mundo, en el medio de la confusión y al pie de la Cruz”. 

Responder a las necesidades más urgentes y gestionar un proyecto de estas características 
requiere mucha energía y entrega. Sí, son cinco religiosas para atender a todas las abuelas, 
realizar trámites por cada situación que lo amerite, ver al médico, hacer guardia durante la noche, 
contribuir al aseo de la casa, organizar las donaciones, administrar los gastos, hacer los 
mandados y cocinar para todas. Evidentemente que con esta rutina no hay mucho tiempo para 
ver televisión o usar la computadora. Pero no solo se trata de falta de tiempo sino más bien de 
una elección comunitaria que permite entregar el valioso tiempo a una vida genuina compartida 
con aquellos que no tienen nada, con los últimos de los últimos, con los que no han sido amados. 
Sin negar la realidad, pero con las esperanzas y la imaginación de que otro mundo es posible 
para quienes son “extranjeros en su propia tierra”. No olvidemos que el fenómeno del 
hacinamiento y de la marginalización experimentada en estas zonas se asemeja al de la 
inmigración contemporánea. La cuestión de fondo sería: ¿cómo se hace para que aquellos que 
son fatalmente excluidos se sientan incluidos en algún sentido? 

“No es solamente un plato de comida…” 

Para María Cristina Paiva (Pelusa) –vecina de toda la vida y catequista de la Parroquia Nuestra 
Señora de Guadalupe – hay una respuesta posible en la autenticidad de una vida puesta al 
servicio de los demás. Desde la Capilla Sagrado Corazón ubicada en Unidad Casavalle entre 
Aparicio Saravia y el Borro, Pelusa acompaña todos los días a los adultos mayores que allí 
acuden para compartir la vida y un almuerzo que entre todos preparan, porque “​somos como una 
familia​ ”. Para ella ​“la Catequesis es la vida misma​ ” y su razón viene de la mano del 
reconocimiento a la presencia misionera de las Hermanas: “​Lo que puedo decir es que desde que 
vinieron, ellas transmitieron siempre paz, amor y tranquilidad. Ayudan a mucha gente y por eso 
las admiro, por el trabajo y el sacrificio que hacen. Recuerdo los campamentos con los 
adolescentes, las catequesis, las charlas a los matrimonios… yo acompañaba a las visitas a las 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 24 



familias. Hace poco fuimos al Bautismo de un señor de 82 años. Quiero que sigan adelante con 
su misión de hacer sentir a la gente que Dios los quiere mucho​ .” Pelusa dice que “​la gente habla 
con las hermanas de los problemas que no pueden hablar en otras partes, así que no es 
solamente darles un plato de comida, es también entregarles la parte espiritual, el Evangelio​ ”. 

“​Es el interés por el prójimo” 

En esta misma sintonía encontramos a la Señora 
Marta Franco, referente comunitaria, coordinadora del grupo de artesanos de la Gruta de Lourdes, 
líder y gestora de varios proyectos de mejoramiento cultural y educativo de la zona desde hace 
muchos años, apóstol incansable del Reino de Dios. Su trabajo permanente a favor de los más 
desprotegidos es reconocido por todo el barrio; la autenticidad de su vida y de sus obras la han 
hecho merecedora de respeto y gratitud de todos quienes la rodean. Así se expresa con relación 
a las Hermanas: 

“​Cuando las hermanas llegaron, el Padre me dijo que las apoyara ‘un poquito’. Ese poquito fue 
toda la vida. Desde el principio entendí que su presencia era muy importante para el barrio y me 
interesó lo que hacían y cómo vivían la realidad de ser pobres ellas mismas. Así se lo había 
transmitido la Madre Teresa, y así comprendían la vivencia de ser misioneras. Colaboré desde los 
inicios con la obra de las hermanas. En los primeros tiempos ayudé consiguiendo leche en el 
expendio municipal porque lo urgente era hacer el merendero y que se sostuviera. Mientras tanto, 
yo trataba de hacerlas conocer en el barrio para que se valorara su presencia. Cuando pudieron 
conseguir el terreno, me avoqué de lleno a colaborar con la construcción. No recuerdo los años, 
pero luego del merendero comenzaron a tener un hogar de niñas. En aquel período la misión era 
atender a las chiquilinas, llevarlas a la escuela y hacerlas sentir que estaban en su propia casa. 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 25 



Las hermanas eran efectivamente madres. Yo hacía la comida y también daba clases de 
manualidades a todas ellas. Cuando se hicieron adolescentes, se las promovió a que siguieran 
estudiando y pudieran salir adelante en su mayoría de edad. Si me preguntas sobre los momentos 
más fuertes que recuerdo, te digo que uno de ellos fue cuando llegó la primera abuela a la casa 
de las hermanas. A la pobre señora la dejó su hijo, un marino, que le dijo que la tenía que dejar 
allí porque él se iba de viaje. Y nunca más volvió. Así se inició esta nueva etapa en la que muchas 
de las ancianas que hoy viven en el hogar fueron trasladadas del Hospital Maciel y de tantos otros 
centros donde parecía que ya no había nada que hacer por ellas. Y yo allí, cocinando, pero 
también acompañando en las visitas a las familias. Lo que rescato de las hermanas es que son 
muy humanas, creen en las personas, creen en el encuentro. Aún cuando no contaban con el 
mismo idioma que nosotros, ellas intentaban comunicarse manteniendo la esperanza de saber y 
comprender realmente en qué condiciones vive la gente. Son un ejemplo del dar, de darlo todo. 
No importa la lluvia, el barro, los problemas, las balas. Ellas están interesadas en el prójimo y allá 
van, como una Bendición de Dios para todo el barrio​ ”. 

“Hay que jugarse por el otro” 

Así como Marta, también Elsa cuenta su experiencia vital y afectiva con las Misioneras. En la 
actualidad es catequista de la Parroquia Guadalupe y referente fundamental de la zona. Recuerda 
con profundo cariño aquel primer encuentro: “​En el 2006 era presidente de una comisión del 
barrio. Llegó a mí la solicitud de ayuda de una vecina y yo sabía que las Hermanas brindaban 
asistencia a personas solas. Así que le dije a mi vecina que iríamos juntas a presentarnos a la 
casa de las religiosas. Con solo atravesar el portón sentí una paz indescriptible… a la derecha 
hay una Gruta con María y al frente la imagen de Santa Teresita. Mientras esperábamos que nos 
atendieran, las dos nos miramos y nos dirigimos a la Virgen para que nos ayude a encontrar lo 
que habíamos ido a buscar. Al rato salió la Hna. Polcia, con quien enseguida nos entendimos. Le 
conté de mi trabajo con los niños en la comisión de barrio, y dado que ellas también tenían un 
espacio para el apoyo escolar, me consultaron si estaría dispuesta a ayudarlas a ellas. Mi 
respuesta, por supuesto, fue SI… cuatro meses después me llamaron… me sentí tan feliz! Esos 
años fueron los mejores de mi vida por la emoción y el orgullo que sentía: daba clases a niños de 
5° y 6° que nunca faltaban, que resolvían sus problemas y que me hacían sentir la mejor maestra 
del mundo con muy poco, aún sin tener el título. Aprendí todo del carisma de la congregación y 
cada día me enamoraba más de la obra de Madre Teresa… podía sentir sus palabras tan reales: 
‘amar a todo ser humano hasta que duela’, y  ahora yo era parte de eso. La preferencia por los 
pobres, la misericordia, el acercamiento al que sufre, quedarse con ellos y acompañarlos en su 
devoción. Cada día me levantaba con unas ganas enormes de ir… porque allí era donde sentía 
los sacramentos vivos y a flor de piel. Era estar cerca de Dios a través de la Madre Teresa, sentía 
que había que jugarse por el otro, con y por Amor. No es fácil lo que digo, pero es posible. Porque 
Jesús se jugó y entregó su Vida. Sabiéndonos amados, nos toca a nosotros dar testimonio. A fin 
de año las hermanas decidieron visitarme en mi propia casa. Quedaba lejos para ir caminando, yo 
jamás había mencionado que vivía en un contexto crítico. Al llegar a casa se dieron cuenta que no 
había calles, ni luz, ni agua… era un asentamiento originado en la peor crisis de nuestro país. 
Mucha gente como nosotros había encontrado ese destino luego de no tener trabajo ni poder 
pagar un alquiler. Tenía un living chiquito y allí había seis niños apretados pero concentrados en 
sus deberes para la escuela. Me tocaba seguir de tarde con estas tareas, ya que al hogar iba de 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 26 



mañana. A las hermanas les llamó la atención que nunca me quejé de nada y siempre acudí a 
trabajar, con lluvia y sin lluvia. Así que me preguntaron de qué manera podían ayudarme y de ahí 
surgió la posibilidad de becar a mi hija en el liceo. De esta forma mi niña pudo terminar 5° de 
liceo. Hoy por hoy puedo decir que estoy sumamente agradecida de su ayuda. En todo este 
tiempo aprendí el verdadero valor de hacer las cosas por amor. Entendí que no tenía precio el 
aprendizaje de los niños, que es más grande la confianza en Dios, que siempre hay una solución 
para quien confía en Dios. Las Hermanas siempre ayudan, nadie se va de su casa sin sentirse 
importante. Estamos en el 2016 y seguimos haciendo tareas juntas, ya que pertenecemos a la 
misma comunidad, la de Guadalupe, la del barrio Borro. La frase con la que más me identifico a 
diario es: ‘que nadie venga a ti sin irse mejor y más feliz’”. 

“Con todos, sin excepción” 

Estos sentimientos también son compartidos por 
Rosita, educadora y coordinadora del espacio Tarde de la Gruta en la Parroquia El Salvador. Su 
testimonio es un ejemplo de la capacidad, el coraje y el talento de una madre cuya única meta es 
criar bien a sus hijos, pero también es una muestra de hasta dónde llega el Amor de Dios a través 
de las Hermanas. No es sencillo educar sola y dar de comer a cuatro hijos pequeños. Pero frente 
a todo obstáculo, Rosita golpeó puertas. Y una fue la de la casa de las Hermanas. Lo que en 
principio fue solicitar trabajo para ayudar para sus hijos, se transformó en un servicio solicitado 
por las Hermanas: “​No tenemos pensado contratar gente, pero precisamos a alguien que nos 
ayude con el apoyo escolar. Se trata no solo de enseñarles, sino de acompañarlos, conocerlos, 
darles cariño para que aprendan y adelanten… ¿se anima? A cambio le podemos dar un buen 
surtido y pan y leche para sus hijos. Así que acepté. Y fueron años muy lindos, viendo su trabajo 
sencillo y callado. Su andar entre la gente, entre las ancianas. Siempre con una sonrisa afable, y 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 27 



con pocas palabras… a veces entreveradas con el inglés, pero demostrando siempre amor y 
cuidado con que se dedicaban a toda persona y no solamente desde un punto de vista material​ ”. 
Rosita recuerda especialmente aquel día en que fueron a Canelones como parte de la formación 
de voluntarios: “​Fuimos al Hogar de varones con HIV. Impresionaba ver sus figuras delgadas pero 
con sonrisas asomando en los labios. Ninguno de nosotros llevaba guantes, ni tapabocas, ni 
sentía asco o rechazo. Todos éramos iguales. Compartimos el almuerzo, oraciones, reflexiones. 
Fueron años de aprendizaje para mí, porque eran tiempos en que esa enfermedad avanzaba y la 
gente era discriminada y olvidada. Y nosotros no solo ofrecíamos cuidados básicos sino un 
tratamiento humano, porque sabíamos que Dios ama y no olvida. Todo aquello me hacía pensar 
en los leprosos de la época de Jesús. La inspiración para una vida de obediencia, sencillez, 
entrega y oración era la Madre Teresa​ .” Tantos años de acompañamiento a las Misioneras de la 
Caridad le ha dado a Rosita un acumulado de saberes que solo puede tenerlos quien conoce de 
cerca la complicada realidad de lo que hoy se denomina Cuenca de Casavalle: “​Las Hermanas 
apoyaron a muchos jóvenes para  lograr sus sueños de poder estudiar. En los años ochenta no 
era fácil tener esa perspectiva en esta zona. Sin embargo, gracias a ellas salieron maestras, 
profesores, enfermeras de lo que mal llamamos los Palomares. Jóvenes que en su momento 
tuvieron la voluntad de salir adelante contaron con el apoyo emocional y también económico de 
las Hermanas. Era la Caridad. Era Jesús quien vio y amó a estos jóvenes a través de las 
Hermanas, mujeres con sus largas ropas blancas, siempre de a dos, discretamente hablando 
bajito y saludando a todos sin excepción, en el asfalto y en el barro, en las casas de material y en 
las de las chapas a medio caer. De esta forma, poco a poco se fueron instalando y formando así 
parte de la comunidad…​ ” 

También Carmen Albana Sanz Rodríguez recuerda con emoción: ​“Cuando me has dado la 
oportunidad de escribir sobre el impacto que tuvieron las monjas de Calcuta en mi vida, he 
comenzado a evocar recuerdos muy bonitos. Todo lo que tiene que ver con su presencia en mi 
vida es muy positivo. Llegaron a mi vida cuando yo tenía veinte años, ya hace 27 desde ese 
momento. En la Parroquia de Guadalupe estaba el párroco José Cacin. En aquel momento yo 
llevaba la catequesis y el grupo de jóvenes de la Parroquia, preparábamos las misiones con el 
padre Quinto, estaba muy involucrada en todas las actividades parroquiales de los Dehonianos. 
Ellas llegaron con su carisma de Pobreza y dedicación a los más necesitados. Como yo conocía 
los Palomares y los asentamientos de San Martín comenzamos a recorrer sus calles, pasillos, 
ranchitos, invitándoles a la misa. Recuerdo a la Hna. Mariangeles, a Hna Ninet, Hna Lencita, que 
íbamos de dos en dos, como las primeras comunidades cristianas, predicando y ayudando con el 
ejemplo. Ese verano comenzamos unos campamentos para los niños del barrio y la idea era que 
pasaran el día en actividades lúdicas y recreativas, todo nos costó mucho, porque no teníamos 
más que nuestra fuerza de voluntad y una incipiente organización, con un mundo de niños. Ese 
año fue el que más recuerdo por la emoción que representaba un nuevo desafío, nos 
consolidamos como grupo y crecimos ante las adversidades. Ellas llegaron sin hacer ruido, a 
hacer tanto por todos, su ejemplo de humildad y generosidad es tan grande que dónde voy doy 
testimonio de su carisma. Nosotros no teníamos nada y al final tuvimos mucho, éramos jóvenes 
de un barrio carenciado con muchas dificultades económicas y emocionales, ellas llegaron a 
nuestra vida a darnos lo que nos faltaba. Éramos importantes, nos dieron un protagonismo su 
amor y protección. En las condiciones de vida que hemos crecido, y en mi caso personal, de una 
pobreza espiritual y material, a ser completada en lo espiritual fue una riqueza de tal envergadura 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 28 



que mi proyección de vida cambió. Siempre he considerado que la religión me rescató como ser 
humano y la educación que he recibido gracias a los sacerdotes dehonianos me dio la dignidad 
que necesitaba para proyectarme y colocarme en cualquier situación de vida. Con los años he 
tenido que solicitar ayuda a las Misioneras de Calcuta para que pudieran cuidar de mi madre, y 
así lo han hecho, mi madre lo más valioso era cuidada por ellas y por las personas que trabajaban 
ahí. Cuando me hablan de las misioneras las recuerdo con amor, con ese amor que han sabido 
darme y darnos a todos los que estábamos ahí. Cuando en la vida somos auténticos, somos 
capaces de proyectarnos y damos imagen de autenticidad, y ellas son auténticas volcadas a los 
más pobres y necesitados. La vida después nos enseña que no hay mayor regla que el amor, y el 
saber que Dios está presente en cada momento y que su amor es misericordioso”. 

Hable con ellas… 

Una de las Hermanas contaba que “​hace poco una señora nos dijo: ‘a mí me hace bien hablar con 
ustedes’. Eso es lo que nosotros buscamos en una época en que nadie tiene tiempo para nada y 
el uso de la tecnología parece complicar el relacionamiento. Llevamos a Jesús donde quiera que 
vayamos, pero entendemos que para evangelizar, primero hay que reconocer las necesidades de 
la familia. Por eso, el primer paso es escuchar y luego compartir la Palabra. Escuchamos y con el 
tiempo vamos viendo en qué podemos colaborar y acompañar en las distintas situaciones. Esa es 
nuestra espiritualidad: llevarlo a Él, hablar de Él, vivir la obediencia de la fe, y dar a entender que 
esta vida tiene una dimensión sobrenatural. Todo esto lo vivimos de forma natural y espontánea. 
No tenemos un programa. A partir del encuentro viene lo demás… los vínculos se dan con el 
tiempo. Dios da gratuitamente en todo momento y las personas tienen sus procesos: nosotras 
queremos dar ese Amor de tal forma que la persona lo sienta en su propia vida.” 

 ​Un testimonio: la Hermana Odilia nos cuenta una anécdota de la Madre Teresa: un modelo 
a imitar 

“Recién había profesado mis primeros votos 
religiosos. Con un grupo de hermanas nos fuimos de viaje con la Madre, porque estábamos 
buscando un terreno para construir un espacio para niños y moribundos en uno de los barrios más 
pobres de la India. No era fácil conseguir una casa en el lugar que nosotros pretendíamos, así 
que íbamos rezando. La hermana superiora tenía una medalla de la Milagrosa, y de pronto la 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 29 



Madre se la pide. Tomando la medallita en sus manos, le dio un beso y la tiró para atrás, 
encomendando su sueño y su deseo de poder conseguir lo que se proponía. Nos quedamos 
cuatro días juntas, pero luego ella volvió a Calcuta. A los tres meses de haber dejado la medallita 
en aquel terreno, nos llamaron dos personas para avisarnos que nos vendían esa parcela. Así era 
siempre la Madre Teresa: frente a toda dificultad, conflicto y necesidad, ella rezaba. La fe era el 
aire que respiraba. Era coherente, daba el ejemplo, era como cualquiera de nosotras pero 
cercana y maternal. Ella vivía lo mismo adentro que afuera. Y nos decía que teníamos que 
alimentarnos bien para poder estar. Porque esa es nuestra misión: estar. Y no importa si al lugar 
que vamos no tiene agua, o hay conflictos bélicos, o violencia social… lo que importa es estar. La 
única condición verdaderamente importante para nosotras es poder celebrar Misa y contar con la 
Adoración diaria”. 

 

 
Cultura: 
(canción) Hombre de ningún lugar 
(Letra de John Lennon, música de Paul Mc´Cartney) 

 
Esta canción está firmada como Lennon Mc´Cartney, pero pertenece a Lennon. Fue hecha entre 
el 21 de octubre y el 22 del año 1965. 
En un momento de baja inspiración y urgido para componer, Lennon se sentó en su cama y 
exclamó frente a Paul ​“No me sale nada, soy como un hombre de ningún lugar sentado en la 
tierra de ningún lado.” ​ Pero esta frase dicha al azar le inspiró y salió la letra, y luego la melodía. 
 
Es un auténtico hombre de ningún lugar 
sentado en su país de ningún lugar 
haciendo todos sus planes de ningún lugar para nadie 
no tiene ningún punto de vista 
no sabe adónde va 
¿no es un poco como tú y como yo? 
hombre de ningún lugar, por favor, escucha 
no sabes lo que te pierdes 
hombre de ningún lugar, el mundo está a tus órdenes 
no puede estar más ciego 
sólo ve lo que quiere ver. 
Hombre de ningún lugar, ¿de verdad que no me ves? 
hombre de ningún lugar, no te preocupes 
tómate tu tiempo, no corras 
déjalo todo hasta que alguien te eche una mano 
no tiene ningún punto de vista 
no sabe adónde va 
¿no es un poco como tú y como yo? 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 30 



hombre de ningún lugar, por favor, escucha 
no sabes lo que te pierdes 
hombre de ningún lugar, el mundo está a tus órdenes 
es un auténtico hombre de ningún lugar 
sentado en su país de ningún lugar 
haciendo sus planes de ningún lugar para nadie. 
 

 
En este tiempo John se cuestionaba el sentido de su vida, y le disgustaba la máquina publicitaria 
que le obligaba a componer y componer temas, pero se había perdido la frescura del inicio, y el 
gusto de hacer canciones que expresaran lo que él sentía, y le salía del corazón. 
Es como una protesta contra la masificación. 
Es este hombre como tu y como yo, alguien que ha perdido el sentido de su vida, se deja guiar 
mansamente por los demás, por la T.V. y los líderes de turno. Es manso, y por tanto manipulable. 
Sólo ve lo que quiere ver y oír. Tiene miedo a pensar su vida por si mismo. 
Esta encerrado en si mismo, y vive para si mismo. 
Sólo escucha lo que le resulta cómodo y le hace sentir bien. 
Es fácil presa de las sectas, de los políticos mentirosos y corruptos. 
Le gusta que los demás le ahorren el peso de decidir por si mismo lo que hacer con su vida. 
Es un hombre masificado y castrado en su dimensión espiritual. 
Lo tiene todo, para ser feliz, pero para eso debe asumir su lugar en el mundo y despertar, como le 
pide quien le describe en la canción. 
Lo que se pierde es el gozo de ser libre. De amar de verdad. 
Pero esto sólo se puede lograr cuando se sale de si mismo. 
Me parece escuchar las palabras de Jesús que dijo: 
  

“¿De que le sirve al hombre ganar el mundo entero si pierde su vida?” 
Lc 9,25 

“Quien quiera guardar su vida para si mismo la perderá, pero si da su vida por mi la encontrará”. 
Mt 10,39 

  
Eduardo Ojeda. 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 31 



 
Biblia: 
(Biblia) NO VOLVERÁN JAMÁS A TENER 
SED 

   
“Cuando Jesús se enteró de que los fariseos habían oído decir que él tenía más discípulos y 

bautizaba más que Juan –en realidad él no bautizaba, sino sus discípulos– dejó la Judea y volvió a Galilea… 

(clic aquí para el texto completo) 

Jn 4,5­38 

 
Después del encuentro con Nicodemo que es el hombre de la ley (miembro del consejo supremo 
judío, el Sanedrín), ahora Jesús se encuentra en pleno día con una mujer fuera de la ley por ser 
samaritana y pecadora (Jn 4,1­42). El relato empieza con Jesús en la hora sexta cansado por el 
viaje y sentado al borde de un pozo. Es un mediodía caluroso y Jesús tiene realmente sed y pide 
un poco del agua que la mujer saca del pozo con el cántaro. En este caso Jesús no parte de las 
escrituras sino de la sed de ambos para hablar de la sed de Dios y de una vida plena que hay en 
toda persona humana. Jesús no sólo habla con una mujer, cosa que los maestros de la ley de 
Dios no podían hacer, sino con una samaritana (se evitaba a los samaritanos por ser de otra 
religión y para no contaminarse). 
Esto suscita sorpresa en los discípulos. La mujer está prevenida para ver a un varón y además 
judío; pero le llama gratamente la atención que Jesús no hable con la superioridad propia de los 
judíos para con los samaritanos ni de los varones para con las mujeres. Jesús derriba las 
distancias, la trata con dignidad y la llama respetuosamente mujer; con actitud humilde le pide de 
beber y bebe con ella el agua del pozo. No le interesa que sea samaritana (será llamado él 
también con desprecio samaritano por su amistad con ese pueblo). Acepta a la mujer así como es 
y cree en ella. El punto de partida de la misión evangelizadora de Jesús y de la Iglesia “sentarse” 
al borde del pozo, en los lugares de vida y de trabajo de la gente para escuchar el sufrimiento, la 
desesperanza, la soledad de las personas. Se establece después un diálogo entre pares que 
parte de la realidad de la mujer (el agua y la sed, el matrimonio y la familia, religiosidad 
popular…); Jesús la lleva de la mano sin presionar, con delicadeza Jesús no monopoliza el 
diálogo; se sienta a escuchar a la mujer y la deja hablar con libertad. Con un diálogo amigable, 
Jesús quiere llevar a la mujer a conocer otra agua, el agua viva que brota de otra fuente y corre 
en continuidad. Es agua que nace de lo alto, es un don gratuito, y es capaz de apagar plenamente 
toda sed. El que bebe del agua que yo le daré, nunca volverá a tener sed (4,13). El diálogo 
gradualmente se va profundizando. Cuando la mujer se abre al discurso del agua viva, Jesús le 
saca el tema de los varios maridos que ella ha tenido. La mujer entonces lo reconoce como 
profeta y le pide cómo hacer para encontrar a Dios. 
La mujer plantea que mientras los judíos suben a Jerusalén para adorar a Dios, los samaritanos 
suben al monte Garizín. Jesús le aclara que el verdadero culto no depende de un lugar 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 32 

http://www.vatican.va/archive/ESL0506/__PWA.HTM


determinado; Dios no está atado a ningún lugar ni es propiedad de ningún pueblo concreto. A 
Dios se le puede hablar desde cualquier sitio y cualquiera lo puede hacer. No es necesario subir a 
una montaña para acercarse un poco más a Dios como si él estuviera en las alturas, porque él 
está muy cerca de cada uno de nosotros. No está desatento a nuestros problemas, indiferente a 
nuestros sufrimientos; él es un padre bueno y cariñoso. Dios espera adoradores en espíritu y en 
verdad (Jn 4, 23), desde el corazón. El evangelista Juan escribe este evangelio cuando el templo 
de Jerusalén ya había sido destruido veinte o treinta años antes. Muchos judíos se preguntaban 
cómo podrían sobrevivir sin la presencia de Dios en medio de su pueblo. Jesús en este encuentro 
con la samaritana afirma proféticamente que a Dios se lo puede adorar en cualquier lado. Con 
esto no quiere despreciar la ley, las costumbres, las fiestas y oraciones del judío piadoso (la 
salvación viene de los judíos, Jn 4,22). Además, después del gesto audaz de expulsar a los 
mercaderes del templo, Jesús había asegurado que tras la destrucción del templo, él lo levantaría 
en tres días (Jn 2,19). Nadie en aquel momento entendió; por eso el evangelista añade: Jesús 
hablaba del templo de su cuerpo (Jn 2,21).  Jesús es el nuevo templo donde habita Dios. Para 
encontrarse con él no es necesario ni suficiente entrar en una iglesia; hay que acercarse a su 
persona con el corazón, beber de la fuente de su Palabra, asimilar sus sentimientos, hacer propio 
su proyecto. Para ser adoradores en espíritu y en verdad no basta una adhesión doctrinal al 
evangelio o celebrar hermosas ceremonias. Hay que entrar en ese templo que es el Corazón de 
Jesús, del cual fluyen torrentes de agua viva (Jn 7, 38). En ese templo no se hace discriminación 
alguna; no hay espacios diferentes para varones y mujeres, judíos y no judíos. Jesús, al pedirle de 
beber a la mujer, tiene sed de ser escuchado y recibido por ella. No empieza denunciando errores 
y pecados, sino ofreciendo agua de fuente. El agua viva que Jesús promete es el Espíritu, el amor 
entre el Padre y el Hijo que desborda en nosotros. Todos hemos bebido del mismo Espíritu, dirá 
san Pablo (1Cor 12,13). La experiencia del amor del Padre que nos transmite Jesús, se les 
convertirá dentro de ustedes en un manantial perenne (Jn 4,14). Muchos en vez de acudir a esa 
fuente, acuden a aljibes de agua estancada. Cuando la mujer reconoce su situación de pecado, 
Jesús, lejos de rezongarla, le hace tomar conciencia de su sed de algo más y le revela el rostro 
misericordioso del Padre que ella desconoce. El nuevo templo de Dios será él mismo, el Mesías 
prometido. Frente a Jesús la mujer queda seducida, olvida el cántaro y, como el ciego de Jericó 
que arroja el manto (Mc 10, 50), corre a anunciar la buena noticia a los vecinos. Ella es la primera 
misionera de Jesús, aún siendo una pecadora. Y los primeros en convertirse en masa fueron los 
samaritanos, no los judíos. Gracias a esa mujer que anunció a Jesús y que contó a todos lo que 
había visto y oído, esa gente se acercó a Jesús, la fuente que nos comunica el Espíritu (Jn 7, 37). 
  
Primo Corbelli 
 

 
 
 
 
 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 33 



 
 
 
 

 
Entrevista: 
Jesús Delgado 
El encuentro entre Juan Pablo II y el Arzobispo Romero 
  

Jesús Delgado es un 
sobreviviente. vicario general de la Arquidiócesis de San Salvador, de 77 años, era el 
secretario personal del Beato Oscar Romero, arzobispo salvadoreño asesinado por un 
hombre armado el 24 de marzo de 1980 mientras celebraba misa en la capilla del hospital 
de la Divina Providencia, después de haberse opuesto a la violencia el régimen militar y 
luchando junto a los pobres. “Ese día,” dice, “en lugar de Romero tenía que estar yo en el 
altar. El asesino no conocía personalmente a Romero y le fue encargado de disparar el 
celebrante. Si lo pienso, todavía tiemblo. Pero es como estar unido a su martirio. Considero 
que es una advertencia de la gracia: tengo que vivir como vivió Romero “. 
  
¿Qué es lo que recuerda de ese día? 
“Fue un lunes. Romero el día antes había pronunciado una homilía muy dura contra el régimen 
militar. Para evitarle estrés adicional y las preguntas de los periodistas le aconsejé tomarse un día 
libre y yo me iba a ocupar de todas sus citas. “Está bien”, respondió. Luego miró a la agenda: “Y 
ustedes”, dijo en tono de broma: a las dos debía ver a su padre espiritual, el psicólogo a las tres, a 
las cuatro el dentista. “Y usted no puede ser mi sustituto porque yo soy el penitente y el paciente.” 
Luego añadió: “Vaya a la capilla del hospital de la Divina Providencia e inicie a celebrar la Misa; 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 34 



yo lo alcanzaré y celebraremos juntos.” Estaba a punto de irse y regresó: “Mejor no, no quiero 
comprometerlo en esto; yo celebraré la misa esta noche ‘” 
  
Cuando llegó la noticia del asesinato ¿qué sintió? 
“Un gran dolor, a pesar que por desgracia el clima en torno a él se había vuelto muy pesado”. 

  
Usted fue testigo de la primera reunión, en 
1978, entre Romero y Juan Pablo II. ¿Qué se 
dijeron en esa ocasión? 
“Wojtyla había sido elegido recientemente. 
Después de la audiencia general en la plaza de 
San Pedro, Romero se dirigió al Papa diciendo que 
era arzobispo de San Salvador y el Papa con el 
dedo levantado, dijo: “Ten cuidado con el 

comunismo!”. Romero se agitó inmediatamente y luego respondió de inmediato: “Sí, Santo Padre, 
entiendo su preocupación, pero debo decirle que el comunismo en El Salvador no es lo mismo 
que en Polonia. En mi país acusan de comunista también a quien habla de la Doctrina Social de la 
Iglesia”. Y Wojtyla frunció el ceño, obviamente no contento de esa respuesta. Romero después de 
eso tenía una impresión negativa: “Siento que con este Papa no me entenderé mucho”, dijo, “es 
muy diferente de Pablo VI”. 
  
Casi un diálogo de sordos. 
“Sí. Le dije: Despacio Monseñor, acaba de convertirse en Papa, no está familiarizado con América 
Latina. Debemos orar por él”. 
  
La amargura de Romero ¿se prolongó incluso después? 
“Cinco meses más tarde tuvimos que ir a Francia. Le dije que debíamos ir a Roma porque no se 
puede ir a Europa sin pasar por Roma. Y Romero dijo: “Esta vez no me voy, no me entiendo con 
este Papa”. 
  
¿Y usted? 
“Esto significa, le dije, que en su biografía escribiré un capítulo sobre la negativa de ir a Roma a 
reunirse con el Papa. Una hora más tarde me dijo que cambiara el pasaje”. 
  
¿Cómo fue este segundo encuentro con el Papa? 
“Muy bueno. El Pontífice le animó y le dijo ir adelante y que iba a rezar por él que era el Vicario de 
Cristo para el pueblo de San Salvador. Un acuerdo sellado cuando Juan Pablo II, en enero de 
1979, llegó a Puebla, México, para inaugurar la reunión del episcopado de América Latina”. 
  
¿Por qué la Iglesia ha demorado tanto tiempo para beatificar a Romero? 
“Un papel decisivo en este retraso lo ha jugado el cardenal Alfonso López Trujllo ​(Colombia, que 
murió en 2008)​  que no le gustaba en absoluto Romero y no sé por qué. Él estaba a cargo de 
América Latina por el papa y tenía un gran poder. Él se había opuesto al nombramiento de 
Romero como arzobispo y era muy crítico de su estilo pastoral “. 
  
¿Por qué? ¿Cual es su opinión? 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 35 



“Me dijeron que en una de la reunión del CELAM se produjo un enfrentamiento muy animado 
entre Trujillo y Romero. Después de este incidente, la relación entre ambos se deterioró sin 
remedio. Una cosa es cierta: López Trujillo no amaba a Romero y lo hizo todo para obstaculizar la 
causa de canonización diciendo que había que esperar y examinar bien todos los documentos. 
Era una excusa para tomar el tiempo”. 
  
Tenaz oposición… 
“Después de haber analizado toda la charla de Romero, y no haber encontrado nada en contra, 
Trujillo hizo todo para retrasar el procedimiento. Los documentos nunca llegaron a la 
Congregación para las Causas de los Santos que tenía que examinarlos. El momento más difícil 
fue cuando Ratzinger, entonces prefecto de la Congregación para la Doctrina de la Fe, después 
de examinar durante siete años todas las homilías y discursos de Romero dijo que desde el punto 
de vista teológico eran ortodoxos y perfectamente en línea con la enseñanza de Iglesia. López 
Trujillo se opuso una vez más y dijo que los documentos se debían examinar desde el punto de 
vista de la doctrina social de la Iglesia, ya que, según él, Romero había hecho un montón de 
entreveros. Este análisis duró siete años más. Al final no se encontró ninguna objeción, incluso en 
esto; Ratzinger dijo que se debían firmar todos los documentos y enviarlos a las Causas de los 
Santos, pero López Trujillo se opuso y le dijo que esperara. Mientras tanto, en 2005 Ratzinger fue 
elegido Papa. Una semana antes de su renuncia, escribió de puño y letra una carta a la 
Congregación para la Doctrina de la Fe para pedir que todos los documentos relacionados con la 
causa de Romero, lo más pronto posible, fueran devueltos a las Causas de los Santos”. 
  
¿Qué le pasó con la carta? 
“Llegó a la Doctrina de la Fe, pero nadie la abrió, nadie sabe por qué. Cuando llegó Francisco, el 
postulador de la causa, monseñor Vincenzo Paglia, lo informó de la existencia de la carta de 
Ratzinger para desbloquear la causa. Bergoglio dijo: “Muy bien.” Y, por último, el desbloqueo, 
deseado por Benedicto XVI, llegó a ser operativo con Francisco. Papa Ratzinger era muy 
consciente de que no había ningún obstáculo para proclamar a Romero santo y actuó en 
consecuencia “. 
  

¿Quién fue Monseñor Romero? 
“Primero que todo, un hombre de Iglesia, que para él era 
todo: su casa, su cielo, su sueño y su seguridad para la 
salvación del alma. Era un cristiano que tenía en el 
corazón la salvación de las almas, educado, en esto, por 
los jesuitas. Pero Romero cura era muy tradicional y muy 
diferente del Obispo Romero. Si antes miraba más alto, a 
Dios, después bajó la mirada, al hombre. Fue un cambio 
radical, una conversión. En mi libro se realiza una 
comparación, por contraste, entre el arzobispo Romero y el 
sacerdote de la parábola del buen samaritano que ve el 
dolor y sigue  adelante. Romero no, no permanece 

indiferente al grito de sufrimiento de su pueblo. Y él actuó “. 
  
¿Qué desencadena en Romero esta conversión? 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 36 



“La muerte del padre Rutilio Grande (jesuita asesinado junto con dos catecúmenos sólo un mes 
después de su entrada en la diócesis), que era un gran amigo suyo. Grande se había identificado 
con los campesinos, con los pobres. Eso le valió un montón de malentendidos antes los jesuitas 
de la provincia de Centroamérica. Los jesuitas, de hecho, no practicaban ningún ministerio en 
favor de estas personas; para ellos era más importante trabajar para educar a los hijos de las 
grandes familias ricas que trabajar con los agricultores que no tienen poder. Padre Rutilio Grande 
rompió con este esquema, dijo que Jesús se hizo campesino, no profesor universitario: pobre con 
los pobres. Cuando murió, Romero dijo que era tiempo de relevarlo y que él tomaría el lugar de su 
amigo en defensa de los pobres “. 
  
Antes ¿él no lo había hecho? 
“En una manera diferente. Cuando era un cura de San Miguel era como Robin Hood, tomando el 
dinero de los ricos ayudó en las obras de caridad y compró comida y ropa para los pobres. 
Romero tenía un concepto bastante “oligárquico”, por así decirlo, de la salvación: debemos ayudar 
a los ricos para que los ricos ayuden a los pobres. En cambio padre Grande le hizo entender que 
es el pobre el que convierte al rico y que los sacerdotes deben caminar con los pobres. Ellos nos 
ayudan a ser verdaderos discípulos de Jesús entre la gente rica. Fue un cambio interesante. 
Como obispo Romero dijo que los ricos no pueden limitarse a hacer caridad, sino que tienen que 
hacer una opción preferencial por los pobres mediante la eliminación de las injusticias en la raíz. 
P. Grande le dijo a Romero que si no se hubiera convertido en pobre no habría sido capaz de 
servir a los pobres “. 
  
¿Se esperaba este cambio? 
“El mérito es del padre Rutilio Grande, que en realidad ¡era un santo! Sin su muerte la conversión 
de Romero hubiera sido mucho más largo y más dolorosa”. 
  
¿Cuál es el legado de Monseñor Romero para América Latina y la Iglesia? 
“La conversión del corazón. Una conversión que no es posible sin la encarnación. Hacer esta 
experiencia hasta el final es un gran mensaje para toda la Iglesia. Romero no sólo ha predicado la 
opción preferencial por los pobres, la ha vivido en la vida concreta hasta la muerte. Era una crítica 
viva para obispos y sacerdotes listos para cualquier conveniente alianza con el poder del mundo, 
en contra de la mentalidad por la cual la espada y la cruz siempre deben ir de la mano. Romero 
rompió con todo esto: si la espada es injusta, la cruz debe hacer frente a la espada y de pie junto 
a las víctimas. Cuando el poder de los militares ve que Romero ha ido en esta dirección, decide 
matarlo porque no lo necesita más. Romero murió como un pobre para los pobres “. 
  
¿Cuando espera ver Romero Santo? 
“Pronto. Tengo esperanza que en los próximos dos años será beatificado el padre Rutilio Grande 
y canonizado Romero “. 
  
¿Cuál fue el mayor milagro realizado por Romero? 
“La conversión lenta de los ricos que se le oponían. Otro gran milagro: se terminó dentro de la 
Iglesia de la manipulación política de monseñor Romero. ¡Finalmente!” 
 

 
UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 37 



Nunca sin el otro:  
LOS NUEVOS MÁRTIRES 

   
 

(la masacre de san Patricio) 

mural en la ciudad de Buenos Aires 
Hace 40 años, la noche del 4 de julio de 1976, cinco religiosos de la Sociedad de san Vicente 
Pallotti (Palotinos) fueron acribillados a balazos por la espalda en la parroquia de san Patricio de 
Buenos Aires. 
  
EL TESTAMENTO DE P. KELLY 
Se vivían tiempos oscuros durante la dictadura militar. En la parroquia situada en el barrio 
Belgrano de la Capital, había rumores de una carta firmada por algunos vecinos pidiendo la 
remoción del párroco p. Alfredo Kelly, tildado de comunista. Se notaba la presencia inquietante de 
un coche estacionado durante largas horas sobre la calle Estomba. Había llamados telefónicos 
amenazantes. Unos días antes de la masacre los tres curas y los dos seminaristas se habían 
preguntado cuál debía ser la conducta a seguir frente a todo lo que venía sucediendo en el país. 
La respuesta adoptada fue la de los apóstoles:​ “Es necesario obedecer a Dios antes que a los 
hombres”.​  Ya tenían conciencia de las difamaciones y de los peligros que los rodeaban. Además 
del párroco y superior Alfredo Kelly había otros dos sacerdotes: Alfredo Leaden y Pedro Duffau y 
dos seminaristas: Salvador Barbeito y Emilio Barletti. En su diario personal el p. Alfredo escribía el 
primero de julio: ​“Me he enterado de la gravedad de las calumnias que circulan sobre mí y me he 
dado cuenta del peligro que corre mi vida. A la noche fui a orar y empecé a caer en la cuenta de la 
realidad de mi muerte. Lloré mucho. Pensé en tantas personas que por mi intermedio reciben  las 
riquezas de la gracia de Dios; y lloré por tener que dejarlos. Pero en ningún momento creo haber 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 38 



dudado de que es Él que da la gracia y yo no le soy indispensable. Me acordaba de Jesús: “Aún 
tengo mucho que decirles, pero el Espíritu Santo lo hará”; y mi muerte será, como la de Cristo, un 
misterioso instrumento para la venida del Espíritu. Recé por mis hermanos de comunidad, por los 
que me odian, por los que me quieren, para que florezcan las vocaciones en pos del hombre y la 
sociedad nueva que Dios quiere. Me di cuenta en mi llanto que todavía estoy apegado a la vida; 
pero la entrega de mi vida y de mi muerte, por un designio amoroso de Dios, tiene mucho valor. 
En una palabra entrego mi vida, vivo o muerto, al Señor. Seré llamado por el Padre en la hora y 
de la manera que Él quiera, no cuando yo u otros quieran. Ahora me siento indescriptiblemente 
feliz. Si alguien lee esto, que le sirva a él y a otros para descubrir las riquezas del amor de Cristo y 
se comprometan con Él y sus hermanos. Yo ya no me pertenezco porque he descubierto a Quien 
vale la pena pertenecer. Gracias Señor”. 
  
LA MASACRE 
Entre la una y las dos de la mañana del 4 de julio unos vecinos vieron como cuatro personas con 
armas largas bajaron de un coche y entraron en la iglesia por la fuerza. Alertaron a la policía y 
esta llegó, pero después de haber hablado con el grupo de tarea, presuntamente de la ESMA 
(Escuela de Mecánica de la Marina), se retiraron. Por la mañana encontraron los cuerpos atados y 
acribillados boca abajo y alineados, en un charco de sangre. Quedaron unas dos horas revisando 
la casa y llevando documentos. Los asesinos habían escrito en una pared: ​“Estos zurdos murieron 
por adoctrinar mentes vírgenes”.​  Y en una puerta:​ “Por los camaradas dinamitados en Seguridad 
Federal. Venceremos. Viva la patria”.​  Efectivamente dos días antes una bomba arrojada en la 
Superintendencia de Seguridad Federal, había matado a 15 policías. Sobre el cuerpo de Salvador 
Barbeito pusieron un dibujo de Quino, tomado de una de las habitaciones, en el que Mafalda 
aparece señalando el bastón de un policía diciendo: ​“Este es el palito de abollar ideologías”.​  El 
pronto comunicado del Comando de la zona 1 del Ejército salió diciendo: ​“Elementos subversivos 
asesinaron cobardemente a unos sacerdotes y seminaristas. El vandálico acto demuestra que sus 
autores, además de no tener patria, tampoco tienen Dios”.​  La misa de cuerpo presente fue 
presidida por el obispo auxiliar de Buenos Aires Guillermo Leaden, hermano de uno de las 
víctimas y acompañado por 150 sacerdotes. A la misa participaron las más altas autoridades 
militares y unos tres mil fieles. En su valiente sermón el palotino Roberto Favre dijo:​ “Rogamos a 
Dios por las innumerables muertes y desapariciones de las que nadie sabe dar razón y que 
constituyen una injuria a Dios y a la humanidad. Reclamamos a todos aquellos que tienen 
responsabilidad que realicen todos los esfuerzos posibles para que vuelva el estado de derechos 
que requiere todo pueblo civilizado”.​  El entonces nuncio apostólico Pío Laghi concelebró la misa y 
le dijo ese mismo día a Robert Cox, el famoso director del Buenos Aires Herald:​ “Yo tuve que 
darle la comunión al general Suarez Mason. Puede imaginar lo que yo sentía como cura; sentí 
gana de pegarle con el puño en la cara”.​  El 7 de julio el obispo Aramburu y el nuncio Pio Laghi 
visitaron la Junta Militar pidiendo explicaciones. El gobierno, diferenciándose del Comando del 
Ejercito, llegó a admitir que se trataba de grupos militares salidos de control. El nuncio y el obispo 
llevaban una carta en la que se les notificaba:​ “La gente se pregunta en la intimidad del hogar y en 
el círculo de amigos por qué el miedo cunde: ¿Qué fuerzas tan poderosas son las que con total 
impunidad y con todo anonimato pueden obrar así, a su total arbitrio? ¿Qué derecho le queda al 
ciudadano?”.​  En agosto de 1976 un grupo armado secuestró por unas horas al periodista Mariano 
Grondona y al liberarlo le dijeron de llevar el mensaje a los obispos que si seguían tolerando curas 
de izquierda​ “proseguirían los episodios como el de los palotinos y sufrirían una escalada hacia la 
jerarquía eclesiástica”.​  En efecto, un mes después asesinaban al obispo Angelelli. Con eso 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 39 



lograron asustar y acallar a la jerarquía. Treinta y seis años después en la cárcel federal de 
Campo de Mayo, el ex general Jorge Videla, confesó que el asesinato de los palotinos fue​ “un 
tremendo acto de torpeza”. 
  
PARA RECORDAR 
Los palotinos no pertenecían a los grupos de Iglesia más comprometidos como los Curas del 
Tercer Mundo, pero habían optado por el camino de renovación emprendido por el Concilio y la 
Iglesia Latinoamericana en Medellín, la que colocaba el acento sobre la justicia y la opción por los 
pobres. Los habitantes del barrio Belgrano, gente de clase alta, se resistían a ciertos cambios y 
orientaciones. En 1989 un autor no católico, Eduardo Kimel, escribió el libro: “La masacre de san 
Patricio”. En una entrevista a la revista “Umbrales” en junio del 96, Eduardo Kimel afirmaba: 
“Aunque no sea católico, la masacre de san Patricio me movilizó porque el crimen fue 
puntillosamente ocultado y porqué me permitió conocer la realidad de los sacerdotes 
comprometidos con el pueblo, un hecho que tenía gran importancia para la gente que 
acompañaba el proceso de renovación de la Iglesia. Fue para mi una etapa de profundo 
crecimiento personal”.​  Kimel pagó muy caro sus denuncias contra la inoperancia de la justicia 
argentina en este caso. Procesado por injurias, tuvo que recurrir a la Comisión Interamericana de 
Derechos Humanos, para que se dejara sin efecto su condena. Recién dos años después de su 
muerte, fue absuelto por la Justicia Argentina. 
El pasado 4 de julio, en la conmemoración de los 40 años, se organizó una “caminata” partiendo 
de la ex Escuela Mecánica de la Marina (ESMA) y haciendo un recorrido de 5 estaciones en 5 
parroquias distintas, evocando a cada uno de los asesinados en presencia de familiares y 
cantidad de público. Se lo llamó “camino de los mártires”. Concelebraron la misa con el arzobispo 
de Buenos Aires, Mario Poli, unos 15 obispos; otros tantos habían estado en los días anteriores. 
Se hicieron presentes el Premio Nóbel de la Paz Adolfo Pérez Esquivel, el rabino David Goldmann 
y otras personalidades. Algo se está moviendo en la Iglesia Argentina después de 40 años. Los 
religiosos palotinos se han presentado como querellantes en la causa penal para que se sepa la 
verdad, se termine con la impunidad y se haga justicia. Ya Bergoglio había impulsado la causa de 
beatificación de los mártires en el 2006, la que también se detuvo debido a diferencias entre los 
obispos. Como en el caso del mártir Angelelli, también para los mártires palotinos queremos 
repetir lo que escribíamos en diciembre del 2000 en “Umbrales” sobre los “nuevos mártires”: 
“Algún día se valorarán las historias de nuestros mártires de hoy. Por ahora, ellos esperan todavía 
un digno reconocimiento”. 
P.C. 
 

UMBRALES​ ­ Setiembre de 2016 ­ 40 


