
ESTÁS SALVADO EN LA MEDIDA QUE ACEPTES A LOS DEMÁS COMO SON 

Escrito por  Fray Marcos 

Lc 19, 1-10 

Una vez más se manifiesta la actitud de Jesús hacia los “pecadores”, pero hoy de una manera 

muy concreta. Nos está diciendo cómo tenemos que comportarnos con los que hemos 

catalogado como malos. Está denunciando nuestra manera de proceder equivocada, es decir, 

no acorde con el espíritu de Jesús. Solo Lc narra este episodio. No sabemos si es un relato 

histórico; pero que lo sea o no, no es lo importante, lo que importa es la manera de narrarlo y 

las enseñanzas que quiere trasmitirnos, que son muchas. 

Es importante recordar que Lc es el evangelista que más insiste en la imposibilidad de que los 

ricos entren en el Reino. Unos versículos antes, acaba de decir Jesús: ¡Qué difícil les va a ser a 

los ricos entrar en el Reino de Dios! En este episodio resulta que llega la salvación a un rico, 

que además es pecador público. Sin duda Lc está reflejando la situación de su comunidad, en la 

que se estaban ya incorporando personas ricas que daban el salto del seguimiento sin tener 

que abandonar su situación social y su trabajo. La única exigencia es salir de la injusticia y 

pasar a compartir lo que tienen con los que no tienen nada. 

En el relato hay que presuponer más cosas y más importantes de las que dice: ¿Por qué 

Zaqueo tiene tanto interés en conocer a Jesús, aunque sea de lejos? ¿Cómo es que Jesús 

conoce su nombre? ¿Cómo tiene tanta confianza Jesús para autoinvitarse a hospedarse en su 

casa? ¿Qué diálogo se desarrolló entre Jesús y Zaqueo para que éste haga una promesa tan 

radical y solemne? Solo las respuestas a estas preguntas darían sentido a lo que sucedió. Pero 

es precisamente ese itinerario interno de ambos, que no se puede expresar, el que marca la 

relación profunda entre Jesús y Zaqueo. 

La reflexión de este domingo conecta con la del domingo pasado: el fariseo y el publicano. ¿Os 

acordáis? El creernos seguros de nosotros mismos nos lleva a despreciar a los demás, a no 

considerarlos; sobre todo, si de antemano los hemos catalo­gado como "pecadores". Incluso 

nos sentimos aliviados porque no alcanzan la perfec­ción que nosotros creemos haber 

alcanzado, y de esta manera podremos seguir mirándolos por encima del hombro. “Todos 

murmuraban diciendo: ha entrado a comer en casa de un pecador”. 

Zaqueo era jefe de publicanos y además, rico. Pecador, por colaboracionista y por el modo de 

adquirir las riquezas. Tiene deseos de conocer a Jesús, pero, ¿cómo se podía atrever a 

acercarse a él? Todos le señalarían con el dedo y le dirían a Jesús que era un pecador. 

Podemos imaginar la cara de extrañeza y de alegría que pondría cuando oye a Jesús llamarle 

por su nombre; lo que significaría para él que alguien, de la categoría de Jesús, no solo no le 

despreciase, sino que le tratara incluso con cariño. Zaqueo se siente aceptado como persona, 

recupera la confianza en sí mismo y responde con toda su alma a la insinuación de Jesús. Por 

primera vez no es despreciado por una persona religiosa. Su buena disposición encuentra 

acogida y se desborda en total apertura a la verdadera salvación. 

Una vez más utiliza Lc la técnica literaria del contraste para resaltar el mensaje. Dos extremos 

que podíamos denominar Vida-Muerte. Vida en Jesús que manifiesta lo mejor de sí mismo 



abriéndose a otro ser humano con limitaciones radicales que le impiden ser él mismo. Vida en 

Zaqueo que, sin saber muy bien lo que buscaba en Jesús, descubre lo que le restituye en su 

plenitud de humanidad y lo manifiesta con la oferta de una relación más humana con aquellos 

con los que había sido más inhumano. Muerte en la multitud que, aunque sigue a Jesús 

físicamente, con su opacidad impide que otros lo descubran. Muerte en “todos”, 

escandalizados de que Jesús ofrezca Vida al que solo merecía desprecio. 

A la vista del resultado de la manera de actuar de Jesús, yo me pregunto. ¿Hemos actuado 

nosotros como Él, a través de los dos mil años de cristianismo? ¿Cuántas veces con nuestra 

actitud de rechazo truncamos esa buena disposición inicial y conseguimos desbaratar una 

posible liberación? Al hacer eso, creemos defender el honor de Dios y el buen nombre de la 

Iglesia. Pero el resultado final es que no buscamos lo que estaba perdido y, como 

consecuencia, la salvación no llega a aquellos que sinceramente la buscan. Como Zaqueo, hoy 

muchas personas se sienten despreciadas por los dirigentes religiosos, y además, los cristianos 

con nuestra actitud seguimos impidiéndoles ver al verdadero Jesús. 

Muchas personas que han oído hablar de Jesús quisieran conocerlo mejor, pero se interpone la 

“muchedumbre” de los cristianos. En vez de ser un medio para que los demás conozcan a 

Jesús, somos un obstáculo que no deja descubrirlo. ¡Cuento tendría que cambiar nuestra 

religión para que en cada cristiano pudiera descubrirse a Cristo! Estar abiertos a los demás, es 

aceptar a todos como son, no acoger solamente a los que son como yo. Si la Iglesia propone la 

actitud de Jesús como modelo, ¿por qué se parece tan poco nuestra actitud a la de Jesús? Ya lo 

dice el refrán: Una cosa es predicar y otra dar trigo. 

Siempre que se ha consumado una división entre cristianos (cisma), habría que preguntarse, 

quién tiene más culpa, el que se equivoca pero defiende su postura con honradez o la 

intransigencia de la iglesia oficial, que llena de desespe­ranza a los que piensan de distinta 

manera y les hace tomar una postura radical. Lutero por ejemplo, no pretendía una separación 

de Roma, sino una purificación de los abusos que los jerarcas de la iglesia estaban cometiendo. 

¿Quiere decir esto que Lutero era el bueno y el Papa y los cardenales malos? Ni mucho menos; 

pero con un poco más de comprensión y un poco menos de soberbia, se hubiera evitado una 

división que tanto daño ha hecho al cristianismo. 

Hacer nuestro el espíritu de Jesús es caminar por la vida con el corazón y los brazos siempre 

abiertos. Estar siempre alerta a los más pequeños signos de búsqueda. Acoger a todo el que 

venga con buena voluntad, aunque no piense como nosotros; incluso aunque esté equivocado. 

Estar siempre dispuestos al diálogo y no al rechazo o la imposición. Descubrir que lo más 

importante es la persona, ni la doctrina, ni la norma, ni la ley. 

No acogemos a los demás, no nos paramos a escuchar, no descubrimos esa disposición inicial 

que puede llevar a una auténtica conversión. Acogida con sencillez tenían que ser la postura de 

los seguidores de Jesús. Apertura incondicional a todo el que llega a nosotros con ese mínimo 

de disposición, que puede reducirse a simple curiosidad, como en el caso de Zaqueo; pero que 

puede ser el primer paso de un auténtico cambio. No terminar de quebrar la caña cascada, no 

apagar la mecha que todavía humea, ya sería una postura interesante; pero hay que ir más 

allá. Hay que tratar de restablecer y vendar la caña cascada, tratar de avivar la mecha que se 

apaga. 



El final del relato no tiene desperdicio: “He venido a buscar y salvar lo que estaba perdido”. 

¿Cuándo nos meteremos esto en la cabeza? Jesús no tiene nada que hacer con los perfectos. 

Solo los que se sienten perdidos, podrán ser encontrados por él. Esto no quiere decir que Jesús 

tenga la intención de restringir su misión. Lo que deja bien manifiesto es que todos fallamos y 

todos necesitamos ser recuperados. Claro que solo el que tiene conciencia de estar enfermo 

estará dispuesto a buscar un médico. 

La salvación de la que aquí se habla no es conseguir el cielo en el más allá, sino repartir y 

compartir en el aquí y ahora. Pero esta lección no nos interesa ni como individuos ricos ni 

como iglesia. Para nosotros es preferible dejar las cosas como están y predicar una salvación 

para el más allá que nos permita mantener los privilegios de que gozamos aquí y ahora. En 

realidad no nos interesa el mensaje de Jesús más que en cuanto podamos manipularlo. 

Meditación-contemplación 

“El hijo de Hombre ha venido a salvar lo que estaba perdido”. 

Solo lo que está perdido, necesita ser buscado. 

Solo el que se siente enfermo irá a buscar al médico. 

Solo si te sientes extraviado te dejarás encontrar por él. 

No se trata de fomentar los sentimientos de culpabilidad. 

Tampoco de sentirse “indigno pecador”. 

Se trata de tomar conciencia de la dificultad del camino 

Y sentir la necesidad de ayuda para alcanzar la meta. 

Se trata de sentir la fuerza de Dios en lo hondo de mi ser. 

Pero también de buscar y aceptar la ayuda de los demás, 

que van por delante y saben por dónde debo caminar. 

Si me empeño en caminar en solitario, seguro que me perderé. 

Fray Marcos 

 


