
NOSOTROS SOMOS LOS BÁRBAROS  

Juan José Tamayo 

Director de la Cátedra de Teología y Ciencias de las Religiones. Universidad 

Carlos III de Madrid  

juanjotamayo@gmail.com 

 Hoy los bárbaros somos nosotros. El Mediterráneo ha sido un mar abierto, 

sin fronteras, de intercambios comerciales, diálogo, hospitalidad y encuentro 

entre las dos orillas; un espacio intercultural, interreligioso, interétnico e 

intercivilizatorio. Es puente entre tres continentes: Europa, Asia y África. Pero ha 

sido también un mar de enfrentamientos bélicos, choques culturales, guerras de 

religiones, conflictos entre civilizaciones, generador de discriminaciones étnicas, 

políticas, sociales, de género. Se ha convertido en frontera infranqueable, foso de 

separación entre el Norte y el Sur, espacio de exclusión, xenofobia e islamofobia. 

Es fosa común de muertos “anónimos” del Sur, cementerio de inmigrantes y 

refugiados por mor de nuestra insolidaridad, de la insolidaridad de Europa, que 

cierra sus fronteras a cal y canto y pone diques al mar para evitar la entrada de 

los “bárbaros” en un continente “civilizado”. Y eso lo hace la Europa que sigue 

llamándose “cristiana”. 

 Hoy los bárbaros somos nosotros. Por este mar están pasando a lo largo de 

2016 cientos de miles de inmigrantes y refugiados, que huyen del hambre y de la 

miseria; grupos humanos víctimas de las dictaduras, gobiernos militares, 

regímenes corruptos, que escapan de los terrorismos de todo tipo, siendo el más 

sanguinario el que dice matar en nombre de Dios. A día de hoy, 2 de noviembre 

–efemérides de los difuntos en la Iglesia católica- más de 3.800 personas, de las 

que un 40% son niñas y niños, no han conseguido llegar a la otra orilla por haber 

sido anegadas en las aguas del Mare Nostrum. Son población sobrante, producto 

de la “cultura del descarte”, como denuncia el Papa Francisco. A su vida no se le 

reconoce valor o, al menos, el mismo valor que a la nuestra. Sus muertes son 

lamentadas de forma cínica, pero no sinceramente sentidas, ni lloradas por una 

Europa de ojos secos, sin lágrimas, sólo con intereses contantes y sonantes.  

¿Quién los recuerda el día de los difuntos? 

 Hoy los bárbaros somos nosotros. Una de las tragedias más dramáticas fue 

la que tuvo lugar el 18 de abril de 2013 al sur de la isla italiana de Lampedusa, 

que arrojó al mar a 800 inmigrantes. En la Antigua Grecia las tragedias de los 

grandes dramaturgos tenían lugar en la ficción y se representaban en los 

anfiteatros. Hoy, las tragedias son reales y su escenario es el Mediterráneo. 

Hammid Alizadeh las califica de “crímenes del capitalismo”. ¿Pueden evitarse? 



Claro que sí, con una política de fronteras abiertas, hospitalidad en Europa y de 

apoyo al desarrollo en los países de origen. 

 Hoy los bárbaros somos nosotros. En Europa no hay voluntad de evitar 

esas muertes. Por eso se ha invertido la vieja teoría barbarie-civilización, que 

consideraba bárbaros a los de fuera y civilizados a los europeos. Hoy, ¡nosotros 

somos los bárbaros! Por eso, el grito “¡que vienen los bárbaros!” pueden 

pronunciarlo los migrantes y refugiados referido a nosotros. Sólo reconociéndolo, 

podrá tornarse nuestra mentalidad eurocéntrica insensible al sufrimiento humano 

de los “otros” en mentalidad solidaria y compasiva, y nuestra conciencia 

acomodada en conciencia autocrítica y abierta a los “otros”. Me viene a la 

memoria la máxima solidaria de la antropología africana Ubuntu en positivo: 

“Yo sólo soy si tú también eres” y en negativo: “Yo no soy si tú tampoco eres”. 

Solo convirtiendo las aguas del Mediterráneo en aguas de vida para las personas 

y pueblos de las dos orillas, puede hablarse de vida para todos y todas. En caso 

contrario, las muertes en el Mediterráneo son también la muerte de Europa, 

nuestra propia muerte y nosotros seremos sus directos responsables.  

¡Nosotros somos los bárbaros! Para liberarnos de nuestra propia barbarie 

tenemos que empezar a trabajar por la utopía de una sociedad intercultural, 

interreligiosa, interétnica, interreligiosa, que reconozca, respete y acoja la 

pluralidad de identidades culturales, religiosas, étnicas, sexuales y promueva el 

diálogo entre ellas.  

 


