
“¿Coca y ayahuasca, mismo destino?” 

                                                                                  Dr. Jacques Mabit1, Centro Takiwasi, octubre 2016.2 

Resumen  

Mientras el Perú construyó la magnífica civilización Inca mediante la sabiduría proporcionada por 

la hoja de coca, se volvió luego el primer productor de derivados tóxicos de esta planta profanada. 

Y en nuestros días de nuevo la hoja de coca permite tratar la adicción a cocaína y así lo demuestra 

la experiencia del Centro Takiwasi3.  De otro lado, se descubre hace unos decenios el uso sanador 

de la Ayahuasca y conoce en poco tiempo un uso explosivo  por todo el mundo.   

¿La desacralización acelerada de esta medicina llegará a los mismos extremos que el mal uso de la 

Coca? ¿Qué nos puede enseñar el camino seguido con la Coca en relación al uso de la Ayahuasca? 

¿A qué respondió el uso de la coca en Occidente y qué responde el uso de Ayahuasca? 

Summary  

¿Coca and ayahuasca, the same fate?  

Whilst Peru built the magnificent Inca civilization aided by the wisdom provided by balanced use of the coca 

leaf, it has now become the largest producer of the toxic by-products of the profane use of this plant.  Today 

again Coca leaf permits the treatment of  cocaine addiction, as is shown by the experience of the Takiwasi 

Center. Similarly, over a few decades the healing use of ayahuasca has been discovered, and resulted in an 

explosion of usage worldwide.  

Will the accelerated desecration of this medicine reach the same extremes of misuse as that of Coca? What 

can we learn from the tragic path followed by Coca abuse in relation to the use of Ayahuasca? What are the 

answers regarding the use of Coca in the West, and how can that inform the use of Ayahuasca? 

Resumo 

"Coca e ayahuasca, mesmo destino?" 

Ao passo que o Peru construiu a magnífica civilização Inca através da sabedoria proporcionada pela folha de 

coca, a seguir se transformou no primeiro produtor de derivados tóxicos desta planta profanada. Nos dias 

de hoje, a folha de coca permite o tratamento da dependência à cocaína, como demonstra a experiência do 

Centro Takiwasi. 

Por outro lado, há algumas décadas foi descoberto o uso sanativo da Ayahuasca, que  atingiu um consumo 

explosivo em todo o mundo. Será que a dessacralização acelerada deste remédio tradicional chegará aos 

mesmos extremos que o mal uso da Coca? O que podemos aprender com a trajetória traçada pela Coca em 

                                                           
1 Médico fundador y Presidente ejecutivo del Centro Takiwasi. 
2 Conferencia presentada en la Conferencia Internacional sobre Ayahuasca, Río Branco, Brasil, octubre 2016. 
3 Centro de Rehabilitación de Toxicómanos e Investigación de Medicinas Tradicionales, Tarapoto, Perú, 
www.takiwasi.com  

http://www.takiwasi.com/


relação ao uso da Ayahuasca? O uso da Coca no Ocidente atendeu a qual demanda? E o uso da Ayahuasca 

hoje, a qual demanda atende? 

 

Presentación 

El Centro Takiwasi que dirijo en Tarapoto, Perú, se dedica desde hace 24 años al tratamiento de 

personas en situación de dependencia a las drogas y a  la acogida de personas en búsqueda de 

evolución personal. En el protocolo de tratamiento, la Ayahuasca juega un papel fundamental, 

asociado al uso ritual de muchas otras plantas inspirado de las prácticas ancestrales de la 

Amazonía peruana con son purgas, dietas, baños, etc. Esos recursos se insertan en una dinámica 

que incluye un acompañamiento psicoterapéutico y una convivencia en una comunidad de 

residentes. 

Propongo une reflexión inicial sobre un tema complejo que, en el marco de una intervención 

breve será forzosamente simplificado, pero espero no simplista. Sin embargo no existe respuesta 

simple a un problema complejo4 y solicito al lector perdonar las formulaciones perentorias que le 

ruego tomar como una invitación a profundizar. 

La lección de la coca 

El Perú es uno de los mayores productores de hoja de coca y de sus derivados adictivos que 

alimentan el narcotráfico a nivel mundial. Con el cannabis y el alcohol, la cocaína y la pasta básica 

de cocaína son los consumos más frecuentes de nuestros pacientes.  

De manera paradójica, la hoja de coca representa el centro de la cultura Inca que floreció en todos 

los Andes y ha sido capaz de crear maravillas como Machu Picchu y ha constituido la fuente de 

sabiduría ancestral del mundo andino. El habitante del Ande la consume hasta hoy en día sin que 

haya producido ni dependencia ni adicción sino salud, fuerza y alumbramiento espiritual.  

¿Cómo tal fuente de sabiduría  ha podido devenir en uno de los mayores problemas de 

dependencia a nivel mundial? Ello se debe esencialmente a la apropiación ilegítima de los 

occidentales llegando al continente americano; al desvío de sus usos religiosos, sagrados, rituales 

por fines productivos respondiendo a la voracidad del apetito por el dinero. Se usó primero para la 

producción minera, especialmente del oro, y  en nuestra época para mantener el ritmo acelerado 

de nuestra sociedad y responder al estrés de las exigencias del mercado omnipresente.  

Dejo de ser una planta sagrada consumida de manera codificada y ritualizada con fines elevados 

para transformarse en un objeto más de consumo, sin respeto, sin ritualidad. Es la profanación de 

su uso religioso que generó la desgracia contemporánea de las adicciones. La consecuencia de la 

profanación tiene un precio muy alto, es una ley espiritual. 

                                                           
4 Me refiero ahí al paradigma de ciencias de la complejidad tal como lo formula el filósofo Edgar Morin, ver 
http://www.edgarmorin.org/blog/46-ciencias-de-la-complejidad.html  

http://www.edgarmorin.org/blog/46-ciencias-de-la-complejidad.html


La medicina de los Incas se transformó en el veneno moderno.  

En el Centro Takiwasi demostramos clínicamente que retomando el uso correctamente ritualizado 

de la hoja de coca, su poder medicinal permite sanar adictos a los derivados tóxicos de la coca. El 

problema no viene de la planta sino de su uso incorrecto y desacralizado. 

Paralelismo con la Ayahuasca 

La Ayahuasca es igualmente una planta americana, pero esta vez naciendo dentro del espacio 

amazónico donde constituye hasta hoy un eje esencial de su medicina y de sus prácticas rituales. 

Su difusión explosiva desde hace unos 30 años se debe también esencialmente a su apropiación 

por occidentales. Esta vez sin embargo no se trata de responder a fines productivos del 

consumismo occidental sino a la crisis existencial que resulta del agotamiento de esta misma 

sociedad. Como para la coca, sus cualidades responden a una respuesta al estrés generado por la 

violencia de la sociedad moderna, pero de manera distinta. La coca reducida a sus principios 

activos permitía aguantar el estrés manteniendo el ritmo exigido y sin cuestionar el sistema 

desgastante de la codicia erigida en sistema de vida. La Ayahuasca, más bien, cuestiona hasta 

cierto punto este mismo sistema y representa una posible forma de escape a esa dinámica 

mortífera, de generación de propuesta alternativa a éste. Responde por sus efectos visionarios al 

apetito moderno por las imágenes y las pantallas. De otra parte, aun reducida a sus principios 

activos, no genera ninguna adicción. 

Esas dos diferencias, la no dependencia y el cuestionamiento útil al sistema, dejan pensar a 

muchas personas que defienden el uso de la Ayahuasca, que ésta es entonces exenta de 

consecuencias negativas para el occidental que la consume.  

Nosotros pensamos que, si bien es cierto que la toxicidad física de la Ayahuasca no tiene 

comparación con la de los derivados de la hoja de coca, su potencial toxicidad mental y espiritual a 

gran escala es mayor. Esa relativa inocuidad física que parece exculpar el uso de la Ayahuasca 

esconde peligros sutiles que, precisamente por su sutileza, son ampliamente ignorados. Son más 

difíciles de detectar a primera vista y por ende considerados como casi inexistentes. 

Si los efectos de la toxicidad física son inmediatos y difíciles de negar, los de la toxicidad 

psicológica pueden manifestarse de manera más lenta y progresiva, mientras las consecuencias  

tóxicas a nivel espiritual son aún mucho más difíciles de evidenciarse a corto y mediano plazo. A 

mayor sutileza y dificultad para tomar consciencia, mayor es el peligro. Entonces, el uso 

inadecuado de la Ayahuasca puede ser muy tóxico a nivel espiritual, relativamente tóxico a nivel 

mental y poco tóxico a nivel físico. 

Desacralización o espiritualización de la Ayahuasca 

La ley espiritual es implacable: la profanación de lo sagrado tiene un precio muy alto. Ya lo 

sabemos en cuanto a la coca. 



Del mismo modo como los occidentales, en su arrogancia y precipitación, se exoneraron del 

conocimiento  ancestral sobre el uso de la coca (y del tabaco, la amapola, etc.), tienden a 

apropiarse de la Ayahuasca solamente en los aspectos que les convienen, dejando de lado las 

reglas básicas establecidas desde hace siglos o milenios por las sociedades amazónicas.  

Los aspectos rituales, o son abandonados por considerarse folklóricos y meramente de orden 

cultural, o son plagiados en sus formas pero no en su esencia ni contenido.  Se reclaman de una 

tradición para mejor negarla o tergiversarla. La pericia milenaria se descarta o se reinterpreta de 

manera  a satisfacer los prejuicios  modernistas de una ideología reduccionista tanto en salud 

mental como en temas espirituales o religiosos.  

Más aún, la llamada “comunidad ayahuasquera”5, creyéndose revolucionaria, adhiere 

inconscientemente en su gran mayoría a las categorías y conceptos del New Age, típico producto 

de la pos-modernidad que con sus pretensiones al cambio de paradigma, no hace más que 

confortar el sistema sin cuestionarlo en sus fundamentos. La mejor prueba de ello es ver como se 

tolera un uso “religioso” de la Ayahuasca pero se prohíbe su uso médico y cuando se abren 

eventualmente las puertas de un uso terapéutico es dentro del contexto desacralizado de la 

medicina occidental, sin ritualidad, excluyendo su dimensión espiritual. Así, el uso tradicional de la 

Ayahuasca como medicina que incluye una dimensión espiritual, tiene que partirse sea en una 

medicina desacralizada, sea en una espiritualidad desencarnada.  La escisión entre cuerpo y 

mente, alma y espíritu, se mantiene entonces intacta como lo pregona la ideología pos-moderna. 

En ambos casos, se instrumentaliza la Ayahuasca, considerada un objeto que sirve fines  religiosos 

o terapéuticos, inscribiéndose en la mentalidad tecnicista y utilitaria occidental, y de nuevo 

confortando el sistema que pretende cuestionar.  

Ayahuasca y New Age 

El movimiento New Age responde a la necesidad de sentido existencial frente a la desacralización 

de la sociedad contemporánea.  Esta búsqueda es ciertamente legítima pero este movimiento nos 

parece prometer más de lo que puede ya que mantiene en sus fundamentos, bajo apariencias 

diferentes, los axiomas de la sociedad que rechaza o crítica. En otros aspectos retoma errores 

conceptuales o filosóficos que fueron señalados y denunciados a lo largo de la historia de la 

sociedad occidental.  

La sociedad occidental nace de la tradición judeo-griego-cristiana y el movimiento New Age se 

construye esencialmente en oposición a esta tradición, del mismo modo que muchas personas se 

orientan hacia las espiritualidades autóctonas por esas mismas razones de rechazo a esta 

                                                           
5 Esa "comunidad ayahuasquera" carece en nuestra opinión de consistencia real y nos parece una 
construcción imaginaria: ¿Qué tienen en  común precisamente todos los que dan o toman Ayahuasca? Ni 
siquiera el brebaje ayahuasca ya que se prepara de manera diferente, con variedades “energéticas” 
diferentes (cf. distinciones del mundo indígena de tigre-ayahuasca, cielo-ayahuasca, etc.) , con aditivos 
diferentes, y a veces sin la planta Banisteriopsis caapi sino con análogos (sin hablar de la infinita variedad de 
contextos y objetivos). 



tradición. Esa coincidencia o convergencia de enfoque lleva la mayor parte de los tomadores de 

Ayahuasca procediendo del mundo occidental, u occidentalizados, a asociar toma de Ayahuasca y 

filosofía New Age. Encajan en muchos aspectos6.  

De manera paradójica, las sociedades autóctonas como las grandes corrientes espirituales de la 

Humanidad, orientales7 u occidentales, incluida la cristiana, coinciden en sus recomendaciones y 

estructuras globales con la tradición chamánica. En esencia señalan la necesidad: 

-  de inscribirse dentro de una filiación estructurada;  

- de seguir a largo plazo enseñanzas y ejercicios codificados;  

- de someterse a la autoridad de maestros que median en la relación con el mundo 

espiritual;  

- de observar reglas y principios; de no mezclar a su antojo elementos que se oponen o 

contradicen (sean rituales, plantas, órdenes de la naturaleza, conceptos, etc.);   

- de tener un adecuado contexto de contención y guía;  

- de aceptar una cuota de sufrimiento en el aprendizaje que supone sacrificio, abnegación, 

entrega;  

- de renunciar a la búsqueda de riquezas, de despojarse de lo inútil o superfluo;  

- de disponerse a un “trabajo sobre sí mismo”;  

- de inscribir toda relación con el mundo espiritual dentro de un contexto ritual no 

improvisado sino enseñado y transmitido;  de prepararse para une dimensión de combate 

espiritual tanto interior como exterior con entidades espirituales malévolas.  

Se plantea así un caminar que requiere tiempo y disponibilidad, cautela y lentitud para vencer 

muchas trampas y obstáculos, y exige la humildad necesaria para saber aprender de la experiencia 

de los mayores o predecesores.  

Dentro de las sociedades tribales donde nace el uso de la Ayahuasca, las reglas son estrictas, el uso 

de Ayahuasca bajo el control de la colectividad, el combate espiritual permanente.  El occidental 

que precisamente busca emanciparse de lo similar en su propia tradición, tiende a rechazar este 

contexto y crear lo suyo, apropiándose de la Ayahuasca pero sin adueñarse del corpus de sabiduría 

ancestral, o seleccionando solamente la parte que no contradice sus expectativas. Se reclama de 

un conocimiento milenario pero en realidad lo manipula y eventualmente hasta traicionarlo. De 

este modo se expone a todos los peligros que esas tradiciones han detectado universalmente y 

                                                           
6 En una intervención breve simplifico la apreciación del movimiento New Age subrayando sus aspectos 
estructurales mayormente peyorativos, sin embargo esa búsqueda en sí es legítima y permite a muchas 
personas encontrar inicialmente una dinámica de transformación, apertura y cambio. Las búsquedas son 
laberínticas y pueden transitar positivamente por esta filosofía hasta desembocar, es de esperar, en una 
reconsideración crítica de esa. 
7 Hablamos aquí de las tradiciones orientales tales como se practican originariamente y no luego de su 
apropiación por la sociedad occidental que las transforma y adapta como lo hace con el uso tradicional de la 
Ayahuasca. Así la mayor parte de las filosofías hindúes y budistas llegaron a Occidente reinterpretadas por el 
pensamiento anglosajón del colonialismo inglés de finales del siglo XIX e inicios del siglo XX. 



para las cuales han elaborado sistemas de protección. Esa rebeldía y arrogancia llevan a la 

transgresión de las leyes espirituales y a sus inevitables consecuencias dañinas. 

De tal modo que:  

- donde la Tradición señala un largo proceso de aprendizaje, pretende aprender 

rápidamente en pocas semanas o meses;  

- donde indica la necesidad de una filiación, corta con sus propias raíces judeo-griego-

cristianas;  

- donde recomienda  referirse a una tradición estructurada prefiere la auto-referencia;  

- donde advierte de un mundo espiritual intermediario habitado por entidades malignas, 

escoge la idealización de un mundo espiritual sin adversarios;  

- donde señala la importancia de la mediación de mayores o maestros, pretende abstenerse 

de ello y dirigirse directamente a la Divinidad;  

- donde señala la existencia de leyes inmutables e implacables, físicas, psicoafectivas y 

espirituales, prefiere creer en sus propias leyes egoticas;  

- donde se habla de Verdad intangible y universal, responde que tiene su propia verdad;  

- donde se apunta a un sufrimiento necesario, desea solamente el disfrute;  

- donde se insiste en una intención purificada asume que  su buena intención y su deseo de 

ayudar es suficiente;  

- donde se enseña la rigurosidad del simbolismo y la ritualidad, prefiere la improvisación, la 

inspiración personal y lo estético;  

- donde se manifiesta que la bondad sin el conocimiento es el “camino al infierno”,  se 

convence que sus buenas intenciones bastan y lo protegen;   

- donde se avisa del peligro de un conocimiento sin bondad, cree que la acumulación de 

conceptos, lecturas, estudios, prevalece.  

Este modo de ver, pensar y actuar predomina en la “comunidad ayahuasquera” actual. Se fusiona 

en la nebulosa New Age donde la búsqueda de la libertad se transforma en un sistema auto-

referencial, sin límites, sin  estructura, sin autoridad. La pretendida ampliación de la consciencia se 

asemeja a una inflación desmedida del ego. Funciona en espejo del cientificismo que se interesa 

por los efectos de la Ayahuasca expurgada de su dimensión espiritual, o de un psicologismo 

reduccionista que toma la Ayahuasca solamente como un facilitador en psicoterapia.  En esos tres 

ámbitos, el uso de la Ayahuasca es desacralizado sea en el espiritualismo New Age, sea en el 

racionalismo de científicos o el ateísmo de la mayoría de los psicoterapeutas.  

El eclecticismo del New Age autoriza las mezclas las más inverosímiles, creando nuevas quimeras. 

Se coleccionan experiencias, plantas, filosofías, conceptos, en la mayor confusión, sin construir 

nada consistente. Es llamativo ver la verborrea sobre vivencias con ayahuasca8 y la carencia 

extrema de reflexión sobre ello, sea a nivel psicológico, filosófico y más aún teológico9. Se critica la 

                                                           
8 Que se explaya abundantemente en internet. 
9 Todos los que toman Ayahuasca sin excepción revindican una dimensión "espiritual" en su uso, sin jamás 
definir qué entienden con ello. La carencia de reflexión en este campo me parece abismal y mejor dicho se 



sociedad occidental a nombre de un individualismo que la caracteriza en esta degeneración de fin 

de ciclo.  

Esa ausencia enorme de coherencia permite el resurgimiento de muchos errores espirituales en el 

abordaje del ser humano y del misterio de su existencia: relativismo, naturalismo, quietismo, 

dualismo, maniqueísmo… 

Consecuencias de la deriva New Age 

Los peligros espirituales señalados por todas las tradiciones florecen actualmente en la 

“comunidad ayahuasquera” y ponen la riqueza de esta planta y su tradición en riesgo de ser 

totalmente desvirtuada y finalmente su uso prohibido. Se sabe que las mayores trampas a la 

evolución espiritual residen en la tentación del poder, el apego a los bienes y al dinero, y en el 

aprovechamiento sexual. Los ejemplos abundan de todos esos abusos y transgresiones que crecen 

de manera exponencial. Los medios de comunicación masiva se hacen eco de esas noticias 

morbosas generando una fuerte degradación de la imagen de la Ayahuasca.  

Basta dar una vuelta en internet para ver el crecimiento de escándalos y accidentes engendrados 

por el uso indiscriminado de la Ayahuasca: problemas de fallecimientos, suicidios, abuso sexual, 

explotación económica y comercial, retención sectaria, desestabilización mental, manipulación de 

personas. Sabemos que lo que aparece en internet es solamente la punta del iceberg ya que la 

complicidad, el miedo, la vergüenza, mantienen ocultos mucho más casos. 

Pero nos parece que el mayor peligro no aflora todavía a la consciencia de los mismos usuarios de 

Ayahuasca y tiene que ver con la ilusión espiritual y las posibles contaminaciones, infestaciones o 

posesiones por espíritus malignos. Tanto la ciencia como la medicina y la modernidad en general 

niegan esa dimensión, no la reconocen ni identifican. La mismas Iglesia católica, por un ansia de 

adecuarse a la modernidad, llega a ignorar esos casos de contaminación espiritual y ha olvidado 

como tratarlos, aun teniendo las herramientas y la doctrina necesarias para ello. Por ende es como 

si esta problemática no existiera.  No se previene un peligro que no se conoce. Las 

manifestaciones toman matices de perturbaciones mentales que la psiquiatría se encargará de 

etiquetar y poner bajo camisa de fuerza química sin poder curarlas.   

                                                                                                                                                                                 
puede considerar como casi inexistente. Parece un tema tabú. Cuando se aborda el uso de Ayahuasca desde 
enfoques científicos, sociales y terapéuticos, se exige con razón una rigurosidad de lógica y de demostración.  
Cuando se trata de ciencia no se permiten afirmaciones "gratuitas". Sin embargo, cuando se trata de 
“espiritualidad ayahuasquera”, cualquiera puede decir cualquier cosa sin que se exija esta misma 
rigurosidad ni haya espacio de cuestionamiento. Se dio la autorización legal de uso religioso en varios países, 
existen iglesias ayahuasqueras, pero se considera que este tema es "libre", privado, personal, entregado a la 
inspiración de cada quién,  sin necesidad de espíritu crítico, sin requerir bases conceptuales, ni coherencia 
doctrinal, ni referencias escritas o históricas. En mi opinión, los estudios, investigaciones o reflexiones de 
tipo teológico, exegético, filosófico no representan debates bizantinos inútiles ni ociosos, sino que 
condiciona en gran parte lo que sucede finalmente y fundamentalmente con el uso cotidiano de la 
Ayahuasca. Atribuyo en gran parte a esta carencia el surgimiento de derivas posibles de su uso con 
eventuales consecuencias dañinas graves a nivel físico, psico-afectivo y espiritual cuya frecuencia es 
ampliamente subestimada. Los  daños espirituales (infestación, posesión, brujería, daño, hechicería, etc.) 
son ignorados casi por completo y mantenidos en un silencio preocupante. 



Aunque las tradiciones indígenas recogen ampliamente datos sobre el uso maligno de la 

Ayahuasca y las prácticas de brujería, daño o hechicería, esas son totalmente ausentes del 

discurso y las consideraciones de la “comunidad ayahuasquera”. Esta sombra es negada 

probablemente porque devuelve el occidental a su propia sombra. Es más fácil pensar que todo 

elle es de orden cultural, una creencia sin objeto. Se evacua el problema ignorándolo. Esta 

ignorancia de las dimensiones malignas del mundo espiritual y sus manipulaciones, hacen los 

usuarios dela Ayahuasca presas fáciles de esos poderes ocultos.10 

Nuestra experiencia nos enseña que la cuestión de las infestaciones es enormemente subestimada 

cuando el uso correcto de la Ayahuasca no solamente las evita sino permite liberar personas 

previamente infestadas por otros tipos de fuente de contaminación (espiritismo, magia, prácticas 

ocultistas, sexualidad inadecuada,  herencias transgeneracionales, consumo de droga, etc.). 

 

Conclusiones 

Las tradiciones no son estáticas sino que pueden incorporar progresivamente elementos de otras 

tradiciones, siempre y cuando se mantienen en adecuación con la Tradición. De este modo, las 

tradiciones autóctonas pueden ser fecundadas por la tradición occidental en lo mejor de su 

filiación judeo-griego-cristiana, del mismo modo que ésta última puede ser fecundada por las 

sabidurías nacidas en otras sociedades como las amazónicas.  

Ello requiere tiempo, dedicación, trabajo reflexivo a nivel epistemológico, filosófico, teológico y 

clínico.  El occidental puede enriquecerse de los conocimientos ancestrales a la condición de 

aceptar plenamente sus propias raíces y su filiación. Al rechazar su propia naturaleza y cultura, 

termina elaborando una suerte de quimera y se pierde en las confusiones de un New Age 

transgresivo, disolvente e incoherente. Finalmente se coloca en una posición de vulnerabilidad 

frente a los peligros del mundo espiritual intermedio11 arriesgando su salud mental y su salvación 

espiritual. 

                                                           
10 Alain Daniélou, orientalista de renombre, señala lo mismo en el uso del cannabis cuya problemática sobre 
este tema es muy similar a la de la Ayahuasca: misma profanación de uso occidental y mismas 
consecuencias dañinas. Concluye afirmando: “Es a causa de su incomprensión de la realidad del mundo sutil 
que el materialismo moderno se volvió su víctima.” Daniélou Alain (2008) Las divinidades alucinógenas, 
Revista Takiwasi nº 1, https://takiwasi.wordpress.com/2008/03/08/13-alain-danielou-las-divinidades-
alucinogenas1/  
11 La creación cuenta con un mundo visible y sensible (la Naturaleza, el Cosmos) y un mundo invisible al 
estado natural pero asequible durante experiencias de estados modificados de la consciencia, naturales o 
inducidos, incluyendo con Ayahuasca. Este mundo jerárquicamente superior a la creación visible se ubica en 
la intermediación con la Divinidad, de ahí su nombre de “mundo intermediario”. Según la Tradición (o sea 
todas las tradiciones salvo los últimos siglos de la sociedad occidental) está poblado de creaturas espirituales 
claramente diferenciadas en buenas o malas (ángeles o demonios; buenos y malos espíritus) a la diferencia 
de los seres humanos ambivalentes. Esas entidades o seres espirituales pueden comunicarse y afectar los 
seres humanos (para bien o para mal). El New Age tiende a confundir este mundo intermediario creado con 
la Divinidad increada. El mundo intermediario es dual,  la Divinidad es una.  

https://takiwasi.wordpress.com/2008/03/08/13-alain-danielou-las-divinidades-alucinogenas1/
https://takiwasi.wordpress.com/2008/03/08/13-alain-danielou-las-divinidades-alucinogenas1/

