“éCoca y ayahuasca, mismo destino?”

Dr. Jacques Mabit!, Centro Takiwasi, octubre 2016.>
Resumen

Mientras el Peru construyd la magnifica civilizacidon Inca mediante la sabiduria proporcionada por
la hoja de coca, se volvid luego el primer productor de derivados toxicos de esta planta profanada.
Y en nuestros dias de nuevo la hoja de coca permite tratar la adiccion a cocaina y asi lo demuestra
la experiencia del Centro Takiwasi®. De otro lado, se descubre hace unos decenios el uso sanador
de la Ayahuasca y conoce en poco tiempo un uso explosivo por todo el mundo.

¢La desacralizacion acelerada de esta medicina llegara a los mismos extremos que el mal uso de la
Coca? ¢Qué nos puede ensenar el camino seguido con la Coca en relacién al uso de la Ayahuasca?
¢A qué respondid el uso de la coca en Occidente y qué responde el uso de Ayahuasca?

Summary
¢Coca and ayahuasca, the same fate?

Whilst Peru built the magnificent Inca civilization aided by the wisdom provided by balanced use of the coca
leaf, it has now become the largest producer of the toxic by-products of the profane use of this plant. Today
again Coca leaf permits the treatment of cocaine addiction, as is shown by the experience of the Takiwasi
Center. Similarly, over a few decades the healing use of ayahuasca has been discovered, and resulted in an
explosion of usage worldwide.

Will the accelerated desecration of this medicine reach the same extremes of misuse as that of Coca? What
can we learn from the tragic path followed by Coca abuse in relation to the use of Ayahuasca? What are the
answers regarding the use of Coca in the West, and how can that inform the use of Ayahuasca?

Resumo
"Coca e ayahuasca, mesmo destino?"

Ao passo que o Peru construiu a magnifica civilizagao Inca através da sabedoria proporcionada pela folha de
coca, a seguir se transformou no primeiro produtor de derivados toxicos desta planta profanada. Nos dias
de hoje, a folha de coca permite o tratamento da dependéncia a cocaina, como demonstra a experiéncia do
Centro Takiwasi.

Por outro lado, ha algumas décadas foi descoberto o uso sanativo da Ayahuasca, que atingiu um consumo
explosivo em todo o mundo. Sera que a dessacralizacdo acelerada deste remédio tradicional chegara aos
mesmos extremos que o mal uso da Coca? O que podemos aprender com a trajetdria tracada pela Coca em

1 Médico fundador y Presidente ejecutivo del Centro Takiwasi.

2 Conferencia presentada en la Conferencia Internacional sobre Ayahuasca, Rio Branco, Brasil, octubre 2016.
3 Centro de Rehabilitacidn de Toxicémanos e Investigacion de Medicinas Tradicionales, Tarapoto, Perd,
www.takiwasi.com



http://www.takiwasi.com/

relagdo ao uso da Ayahuasca? O uso da Coca no Ocidente atendeu a qual demanda? E o uso da Ayahuasca
hoje, a qual demanda atende?

Presentacion

El Centro Takiwasi que dirijo en Tarapoto, Peru, se dedica desde hace 24 afos al tratamiento de
personas en situacién de dependencia a las drogas y a la acogida de personas en busqueda de
evolucidn personal. En el protocolo de tratamiento, la Ayahuasca juega un papel fundamental,
asociado al uso ritual de muchas otras plantas inspirado de las practicas ancestrales de Ia
Amazonia peruana con son purgas, dietas, bafios, etc. Esos recursos se insertan en una dindmica
que incluye un acompafiamiento psicoterapéutico y una convivencia en una comunidad de
residentes.

Propongo une reflexiéon inicial sobre un tema complejo que, en el marco de una intervencién
breve sera forzosamente simplificado, pero espero no simplista. Sin embargo no existe respuesta
simple a un problema complejo* y solicito al lector perdonar las formulaciones perentorias que le
ruego tomar como una invitacion a profundizar.

La leccion de la coca

El Perd es uno de los mayores productores de hoja de coca y de sus derivados adictivos que
alimentan el narcotrafico a nivel mundial. Con el cannabis y el alcohol, la cocaina y la pasta basica
de cocaina son los consumos mas frecuentes de nuestros pacientes.

De manera paraddjica, la hoja de coca representa el centro de la cultura Inca que florecié en todos
los Andes y ha sido capaz de crear maravillas como Machu Picchu y ha constituido la fuente de
sabiduria ancestral del mundo andino. El habitante del Ande la consume hasta hoy en dia sin que
haya producido ni dependencia ni adiccion sino salud, fuerza y alumbramiento espiritual.

¢Como tal fuente de sabiduria ha podido devenir en uno de los mayores problemas de
dependencia a nivel mundial? Ello se debe esencialmente a la apropiacién ilegitima de los
occidentales llegando al continente americano; al desvio de sus usos religiosos, sagrados, rituales
por fines productivos respondiendo a la voracidad del apetito por el dinero. Se usé primero para la
produccién minera, especialmente del oro, y en nuestra época para mantener el ritmo acelerado
de nuestra sociedad y responder al estrés de las exigencias del mercado omnipresente.

Dejo de ser una planta sagrada consumida de manera codificada y ritualizada con fines elevados
para transformarse en un objeto mas de consumo, sin respeto, sin ritualidad. Es la profanacion de
su uso religioso que generd la desgracia contempordnea de las adicciones. La consecuencia de la
profanacion tiene un precio muy alto, es una ley espiritual.

4 Me refiero ahi al paradigma de ciencias de la complejidad tal como lo formula el fildsofo Edgar Morin, ver
http://www.edgarmorin.org/blog/46-ciencias-de-la-complejidad.html



http://www.edgarmorin.org/blog/46-ciencias-de-la-complejidad.html

La medicina de los Incas se transformé en el veneno moderno.

En el Centro Takiwasi demostramos clinicamente que retomando el uso correctamente ritualizado
de la hoja de coca, su poder medicinal permite sanar adictos a los derivados téxicos de la coca. El
problema no viene de la planta sino de su uso incorrecto y desacralizado.

Paralelismo con la Ayahuasca

La Ayahuasca es igualmente una planta americana, pero esta vez naciendo dentro del espacio
amazdnico donde constituye hasta hoy un eje esencial de su medicina y de sus practicas rituales.
Su difusién explosiva desde hace unos 30 afios se debe también esencialmente a su apropiacién
por occidentales. Esta vez sin embargo no se trata de responder a fines productivos del
consumismo occidental sino a la crisis existencial que resulta del agotamiento de esta misma
sociedad. Como para la coca, sus cualidades responden a una respuesta al estrés generado por la
violencia de la sociedad moderna, pero de manera distinta. La coca reducida a sus principios
activos permitia aguantar el estrés manteniendo el ritmo exigido y sin cuestionar el sistema
desgastante de la codicia erigida en sistema de vida. La Ayahuasca, mds bien, cuestiona hasta
cierto punto este mismo sistema y representa una posible forma de escape a esa dinamica
mortifera, de generacidn de propuesta alternativa a éste. Responde por sus efectos visionarios al
apetito moderno por las imagenes y las pantallas. De otra parte, aun reducida a sus principios
activos, no genera ninguna adiccion.

Esas dos diferencias, la no dependencia y el cuestionamiento util al sistema, dejan pensar a
muchas personas que defienden el uso de la Ayahuasca, que ésta es entonces exenta de
consecuencias negativas para el occidental que la consume.

Nosotros pensamos que, si bien es cierto que la toxicidad fisica de la Ayahuasca no tiene
comparacién con la de los derivados de la hoja de coca, su potencial toxicidad mental y espiritual a
gran escala es mayor. Esa relativa inocuidad fisica que parece exculpar el uso de la Ayahuasca
esconde peligros sutiles que, precisamente por su sutileza, son ampliamente ignorados. Son mas
dificiles de detectar a primera vista y por ende considerados como casi inexistentes.

Si los efectos de la toxicidad fisica son inmediatos y dificiles de negar, los de la toxicidad
psicolégica pueden manifestarse de manera mas lenta y progresiva, mientras las consecuencias
tdxicas a nivel espiritual son ain mucho mas dificiles de evidenciarse a corto y mediano plazo. A
mayor sutileza y dificultad para tomar consciencia, mayor es el peligro. Entonces, el uso
inadecuado de la Ayahuasca puede ser muy toxico a nivel espiritual, relativamente toxico a nivel
mental y poco téxico a nivel fisico.

Desacralizacidn o espiritualizacion de la Ayahuasca

La ley espiritual es implacable: la profanacién de lo sagrado tiene un precio muy alto. Ya lo
sabemos en cuanto a la coca.



Del mismo modo como los occidentales, en su arrogancia y precipitacidén, se exoneraron del
conocimiento ancestral sobre el uso de la coca (y del tabaco, la amapola, etc.), tienden a
apropiarse de la Ayahuasca solamente en los aspectos que les convienen, dejando de lado las
reglas basicas establecidas desde hace siglos o milenios por las sociedades amazdnicas.

Los aspectos rituales, o son abandonados por considerarse folkldricos y meramente de orden
cultural, o son plagiados en sus formas pero no en su esencia ni contenido. Se reclaman de una
tradicion para mejor negarla o tergiversarla. La pericia milenaria se descarta o se reinterpreta de
manera a satisfacer los prejuicios modernistas de una ideologia reduccionista tanto en salud
mental como en temas espirituales o religiosos.

Mas aun, la llamada “comunidad ayahuasquera”®, creyéndose revolucionaria, adhiere
inconscientemente en su gran mayoria a las categorias y conceptos del New Age, tipico producto
de la pos-modernidad que con sus pretensiones al cambio de paradigma, no hace mas que
confortar el sistema sin cuestionarlo en sus fundamentos. La mejor prueba de ello es ver como se
tolera un uso “religioso” de la Ayahuasca pero se prohibe su uso médico y cuando se abren
eventualmente las puertas de un uso terapéutico es dentro del contexto desacralizado de la
medicina occidental, sin ritualidad, excluyendo su dimensidn espiritual. Asi, el uso tradicional de la
Ayahuasca como medicina que incluye una dimension espiritual, tiene que partirse sea en una
medicina desacralizada, sea en una espiritualidad desencarnada. La escisién entre cuerpo y
mente, alma y espiritu, se mantiene entonces intacta como lo pregona la ideologia pos-moderna.

En ambos casos, se instrumentaliza la Ayahuasca, considerada un objeto que sirve fines religiosos
o terapéuticos, inscribiéndose en la mentalidad tecnicista y utilitaria occidental, y de nuevo
confortando el sistema que pretende cuestionar.

Ayahuasca y New Age

El movimiento New Age responde a la necesidad de sentido existencial frente a la desacralizacion
de la sociedad contemporanea. Esta busqueda es ciertamente legitima pero este movimiento nos
parece prometer mas de lo que puede ya que mantiene en sus fundamentos, bajo apariencias
diferentes, los axiomas de la sociedad que rechaza o critica. En otros aspectos retoma errores
conceptuales o filoséficos que fueron sefialados y denunciados a lo largo de la historia de la
sociedad occidental.

La sociedad occidental nace de la tradicion judeo-griego-cristiana y el movimiento New Age se
construye esencialmente en oposicion a esta tradicidn, del mismo modo que muchas personas se
orientan hacia las espiritualidades autéctonas por esas mismas razones de rechazo a esta

5 Esa "comunidad ayahuasquera" carece en nuestra opinién de consistencia real y nos parece una
construccidn imaginaria: ¢Qué tienen en comun precisamente todos los que dan o toman Ayahuasca? Ni
siquiera el brebaje ayahuasca ya que se prepara de manera diferente, con variedades “energéticas”
diferentes (cf. distinciones del mundo indigena de tigre-ayahuasca, cielo-ayahuasca, etc.), con aditivos
diferentes, y a veces sin la planta Banisteriopsis caapi sino con analogos (sin hablar de la infinita variedad de
contextos y objetivos).



tradicion. Esa coincidencia o convergencia de enfoque lleva la mayor parte de los tomadores de
Ayahuasca procediendo del mundo occidental, u occidentalizados, a asociar toma de Ayahuasca y
filosofia New Age. Encajan en muchos aspectos®.

De manera paraddjica, las sociedades autdctonas como las grandes corrientes espirituales de Ila
Humanidad, orientales’ u occidentales, incluida la cristiana, coinciden en sus recomendaciones y
estructuras globales con la tradicidn chamdnica. En esencia sefialan la necesidad:

de inscribirse dentro de una filiacidén estructurada;

- deseguir a largo plazo ensefanzas y ejercicios codificados;

- de someterse a la autoridad de maestros que median en la relacién con el mundo
espiritual;

- de observar reglas y principios; de no mezclar a su antojo elementos que se oponen o
contradicen (sean rituales, plantas, érdenes de la naturaleza, conceptos, etc.);

- de tener un adecuado contexto de contencidn y guia;

- de aceptar una cuota de sufrimiento en el aprendizaje que supone sacrificio, abnegacién,
entrega;

- derenunciar a la busqueda de riquezas, de despojarse de lo inutil o superfluo;

- de disponerse a un “trabajo sobre si mismo”;

- de inscribir toda relacion con el mundo espiritual dentro de un contexto ritual no

improvisado sino ensefiado y transmitido; de prepararse para une dimension de combate

espiritual tanto interior como exterior con entidades espirituales malévolas.

Se plantea asi un caminar que requiere tiempo y disponibilidad, cautela y lentitud para vencer
muchas trampas y obstaculos, y exige la humildad necesaria para saber aprender de la experiencia
de los mayores o predecesores.

Dentro de las sociedades tribales donde nace el uso de la Ayahuasca, las reglas son estrictas, el uso
de Ayahuasca bajo el control de la colectividad, el combate espiritual permanente. El occidental
gue precisamente busca emanciparse de lo similar en su propia tradicidn, tiende a rechazar este
contexto y crear lo suyo, apropiandose de la Ayahuasca pero sin aduefarse del corpus de sabiduria
ancestral, o seleccionando solamente la parte que no contradice sus expectativas. Se reclama de
un conocimiento milenario pero en realidad lo manipula y eventualmente hasta traicionarlo. De
este modo se expone a todos los peligros que esas tradiciones han detectado universalmente y

6 En una intervencién breve simplifico la apreciacién del movimiento New Age subrayando sus aspectos
estructurales mayormente peyorativos, sin embargo esa busqueda en si es legitima y permite a muchas
personas encontrar inicialmente una dinamica de transformacion, apertura y cambio. Las busquedas son
laberinticas y pueden transitar positivamente por esta filosofia hasta desembocar, es de esperar, en una
reconsideracion critica de esa.

7 Hablamos aqui de las tradiciones orientales tales como se practican originariamente y no luego de su
apropiacion por la sociedad occidental que las transforma y adapta como lo hace con el uso tradicional de la
Ayahuasca. Asi la mayor parte de las filosofias hindues y budistas llegaron a Occidente reinterpretadas por el
pensamiento anglosajon del colonialismo inglés de finales del siglo XIX e inicios del siglo XX.



para las cuales han elaborado sistemas de proteccién. Esa rebeldia y arrogancia llevan a la
transgresion de las leyes espirituales y a sus inevitables consecuencias dafinas.

De tal modo que:

- donde la Tradicion sefala un largo proceso de aprendizaje, pretende aprender
rdpidamente en pocas semanas o meses;

- donde indica la necesidad de una filiacién, corta con sus propias raices judeo-griego-
cristianas;

- donde recomienda referirse a una tradicién estructurada prefiere la auto-referencia;

- donde advierte de un mundo espiritual intermediario habitado por entidades malignas,
escoge la idealizacidn de un mundo espiritual sin adversarios;

- donde seiiala la importancia de la mediacidn de mayores o maestros, pretende abstenerse
de ello y dirigirse directamente a la Divinidad;

- donde sefiala la existencia de leyes inmutables e implacables, fisicas, psicoafectivas y
espirituales, prefiere creer en sus propias leyes egoticas;

- donde se habla de Verdad intangible y universal, responde que tiene su propia verdad;

- donde se apunta a un sufrimiento necesario, desea solamente el disfrute;

- donde se insiste en una intencién purificada asume que su buena intencién y su deseo de
ayudar es suficiente;

- donde se ensefia la rigurosidad del simbolismo y la ritualidad, prefiere la improvisacion, la
inspiraciéon personal y lo estético;

Ill

- donde se manifiesta que la bondad sin el conocimiento es el “camino al infierno”, se
convence que sus buenas intenciones bastan y lo protegen;
- donde se avisa del peligro de un conocimiento sin bondad, cree que la acumulacién de

conceptos, lecturas, estudios, prevalece.

Este modo de ver, pensar y actuar predomina en la “comunidad ayahuasquera” actual. Se fusiona
en la nebulosa New Age donde la busqueda de la libertad se transforma en un sistema auto-
referencial, sin limites, sin estructura, sin autoridad. La pretendida ampliacién de la consciencia se
asemeja a una inflacion desmedida del ego. Funciona en espejo del cientificismo que se interesa
por los efectos de la Ayahuasca expurgada de su dimensidn espiritual, o de un psicologismo
reduccionista que toma la Ayahuasca solamente como un facilitador en psicoterapia. En esos tres
ambitos, el uso de la Ayahuasca es desacralizado sea en el espiritualismo New Age, sea en el
racionalismo de cientificos o el ateismo de la mayoria de los psicoterapeutas.

El eclecticismo del New Age autoriza las mezclas las mas inverosimiles, creando nuevas quimeras.
Se coleccionan experiencias, plantas, filosofias, conceptos, en la mayor confusion, sin construir
nada consistente. Es llamativo ver la verborrea sobre vivencias con ayahuasca® y la carencia
extrema de reflexién sobre ello, sea a nivel psicoldgico, filoséfico y més aun teoldgico®. Se critica la

8 Que se explaya abundantemente en internet.
° Todos los que toman Ayahuasca sin excepcidn revindican una dimensién "espiritual" en su uso, sin jamas
definir qué entienden con ello. La carencia de reflexién en este campo me parece abismal y mejor dicho se



sociedad occidental a nombre de un individualismo que la caracteriza en esta degeneracion de fin
de ciclo.

Esa ausencia enorme de coherencia permite el resurgimiento de muchos errores espirituales en el
abordaje del ser humano y del misterio de su existencia: relativismo, naturalismo, quietismo,
dualismo, maniqueismo...

Consecuencias de la deriva New Age

Los peligros espirituales sefialados por todas las tradiciones florecen actualmente en la
“comunidad ayahuasquera” y ponen la riqueza de esta planta y su tradicidon en riesgo de ser
totalmente desvirtuada y finalmente su uso prohibido. Se sabe que las mayores trampas a la
evolucidn espiritual residen en la tentacion del poder, el apego a los bienes y al dinero, y en el
aprovechamiento sexual. Los ejemplos abundan de todos esos abusos y transgresiones que crecen
de manera exponencial. Los medios de comunicacion masiva se hacen eco de esas noticias
morbosas generando una fuerte degradacién de la imagen de la Ayahuasca.

Basta dar una vuelta en internet para ver el crecimiento de escandalos y accidentes engendrados
por el uso indiscriminado de la Ayahuasca: problemas de fallecimientos, suicidios, abuso sexual,
explotacién econdmica y comercial, retencidn sectaria, desestabilizacién mental, manipulacién de
personas. Sabemos que lo que aparece en internet es solamente la punta del iceberg ya que la
complicidad, el miedo, la vergilienza, mantienen ocultos mucho mas casos.

Pero nos parece que el mayor peligro no aflora todavia a la consciencia de los mismos usuarios de
Ayahuasca y tiene que ver con la ilusidn espiritual y las posibles contaminaciones, infestaciones o
posesiones por espiritus malignos. Tanto la ciencia como la medicina y la modernidad en general
niegan esa dimension, no la reconocen ni identifican. La mismas Iglesia catélica, por un ansia de
adecuarse a la modernidad, llega a ignorar esos casos de contaminaciéon espiritual y ha olvidado
como tratarlos, aun teniendo las herramientas y la doctrina necesarias para ello. Por ende es como
si esta problemdtica no existiera. No se previene un peligro que no se conoce. Las
manifestaciones toman matices de perturbaciones mentales que la psiquiatria se encargara de
etiquetar y poner bajo camisa de fuerza quimica sin poder curarlas.

puede considerar como casi inexistente. Parece un tema tabu. Cuando se aborda el uso de Ayahuasca desde
enfoques cientificos, sociales y terapéuticos, se exige con razén una rigurosidad de légica y de demostracion.
Cuando se trata de ciencia no se permiten afirmaciones "gratuitas". Sin embargo, cuando se trata de
“espiritualidad ayahuasquera”, cualquiera puede decir cualquier cosa sin que se exija esta misma
rigurosidad ni haya espacio de cuestionamiento. Se dio la autorizacion legal de uso religioso en varios paises,
existen iglesias ayahuasqueras, pero se considera que este tema es "libre", privado, personal, entregado a la
inspiracidon de cada quién, sin necesidad de espiritu critico, sin requerir bases conceptuales, ni coherencia
doctrinal, ni referencias escritas o histdricas. En mi opinidn, los estudios, investigaciones o reflexiones de
tipo teoldgico, exegético, filoséfico no representan debates bizantinos indtiles ni ociosos, sino que
condiciona en gran parte lo que sucede finalmente y fundamentalmente con el uso cotidiano de la
Ayahuasca. Atribuyo en gran parte a esta carencia el surgimiento de derivas posibles de su uso con
eventuales consecuencias dafiinas graves a nivel fisico, psico-afectivo y espiritual cuya frecuencia es
ampliamente subestimada. Los dafios espirituales (infestacidn, posesidn, brujeria, dafio, hechiceria, etc.)
son ignorados casi por completo y mantenidos en un silencio preocupante.



Aunque las tradiciones indigenas recogen ampliamente datos sobre el uso maligno de la
Ayahuasca y las practicas de brujeria, dafo o hechiceria, esas son totalmente ausentes del
discurso y las consideraciones de la “comunidad ayahuasquera”. Esta sombra es negada
probablemente porque devuelve el occidental a su propia sombra. Es mas facil pensar que todo
elle es de orden cultural, una creencia sin objeto. Se evacua el problema ignorandolo. Esta
ignorancia de las dimensiones malignas del mundo espiritual y sus manipulaciones, hacen los
usuarios dela Ayahuasca presas faciles de esos poderes ocultos.°

Nuestra experiencia nos enseina que la cuestion de las infestaciones es enormemente subestimada
cuando el uso correcto de la Ayahuasca no solamente las evita sino permite liberar personas
previamente infestadas por otros tipos de fuente de contaminacién (espiritismo, magia, practicas
ocultistas, sexualidad inadecuada, herencias transgeneracionales, consumo de droga, etc.).

Conclusiones

Las tradiciones no son estaticas sino que pueden incorporar progresivamente elementos de otras
tradiciones, siempre y cuando se mantienen en adecuacidn con la Tradicién. De este modo, las
tradiciones autdctonas pueden ser fecundadas por la tradicion occidental en lo mejor de su
filiacion judeo-griego-cristiana, del mismo modo que ésta ultima puede ser fecundada por las
sabidurias nacidas en otras sociedades como las amazdnicas.

Ello requiere tiempo, dedicacidn, trabajo reflexivo a nivel epistemolégico, filoséfico, teoldgico y
clinico. El occidental puede enriquecerse de los conocimientos ancestrales a la condicion de
aceptar plenamente sus propias raices y su filiacion. Al rechazar su propia naturaleza y cultura,
termina elaborando una suerte de quimera y se pierde en las confusiones de un New Age
transgresivo, disolvente e incoherente. Finalmente se coloca en una posicidon de vulnerabilidad
frente a los peligros del mundo espiritual intermedio?®! arriesgando su salud mental y su salvacién
espiritual.

10 Alain Daniélou, orientalista de renombre, sefiala lo mismo en el uso del cannabis cuya problemética sobre
este tema es muy similar a la de la Ayahuasca: misma profanacion de uso occidental y mismas
consecuencias dafinas. Concluye afirmando: “Es a causa de su incomprension de la realidad del mundo sutil
que el materialismo moderno se volvié su victima.” Daniélou Alain (2008) Las divinidades alucinégenas,
Revista Takiwasi n2 1, https://takiwasi.wordpress.com/2008/03/08/13-alain-danielou-las-divinidades-
alucinogenasl

11 La creacién cuenta con un mundo visible y sensible (la Naturaleza, el Cosmos) y un mundo invisible al
estado natural pero asequible durante experiencias de estados modificados de la consciencia, naturales o
inducidos, incluyendo con Ayahuasca. Este mundo jerarquicamente superior a la creacidn visible se ubica en
la intermediacidn con la Divinidad, de ahi su nombre de “mundo intermediario”. Segun la Tradicién (o sea
todas las tradiciones salvo los ultimos siglos de la sociedad occidental) estd poblado de creaturas espirituales
claramente diferenciadas en buenas o malas (dngeles o demonios; buenos y malos espiritus) a la diferencia
de los seres humanos ambivalentes. Esas entidades o seres espirituales pueden comunicarse y afectar los
seres humanos (para bien o para mal). El New Age tiende a confundir este mundo intermediario creado con
la Divinidad increada. El mundo intermediario es dual, la Divinidad es una.



https://takiwasi.wordpress.com/2008/03/08/13-alain-danielou-las-divinidades-alucinogenas1/
https://takiwasi.wordpress.com/2008/03/08/13-alain-danielou-las-divinidades-alucinogenas1/

