
UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 1 



 
umbrales.edu.uy 
 

Editorial:  
Vivir la Misericordia... 

 
Parece algo sencillo. 
*Predicar sobre la misericordia. 
*Fomentar la piedad popular y parroquial, resaltando la devoción a Jesús misericordioso; una 
especie de actualización del Sagrado Corazón de Jesús. 
* Peregrinar a la Catedral o al Cerrito para pasar al menos una vez por la puerta de la 
misericordia, y así ganar indulgencias, descontando años o al menos algunos meses de 
Purgatorio. 
* Ah, me olvidaba, estar más disponibles para celebrar como penitente y como confesor (si eres 
cura) el sacramento de la Reconciliación. 
  
Si, se puede plantear de esta manera, pero si desligamos lo cultual de nuestra vida concreta, el 
año de la misericordia habrá pasado sin pena ni gloria: el año jubilar de la misericordia 
proclamado por el papa Francisco. 
Estamos según él mismo ha denunciado en guerra, y no es una guerra santa sino una feroz 
guerra de codicia entre las naciones poderosas de oriente y occidente. La hipocresía de esta 
guerra está en que utiliza la devoción religiosa y la ignorancia de los devotos de oriente y 
occidente sembrando el miedo y el fundamentalismo, que aunque irracional y cruel, da una falsa 
seguridad. 
El Papa ha advertido al mundo sobre la perversión de usar la religión con fines espúreos, y de 
manchar la fe en Dios con la violencia. Las religiones han organizado “guerras santas”, también la 
nuestra. No hay que olvidarlo, pero eso ha sido una corrupción del mensaje de Jesús, que predicó 
el amor a los enemigos y la no violencia. ¿Y por casa como andamos? 
Una Iglesia dividida, con distintas orientaciones teológico pastorales, que parecen inconciliables. 
Una fragmentación social muy profunda, uno de cuyos síntomas es la inseguridad, pero no el 
único. 
Desde nuestras familias, desde nuestras comunidades cristianas, y desde nuestra inserción 
social, laboral y política. ¿Cómo vivir la misericordia?. 
Una forma es desde el diálogo y desde la relación con el otro, sea afín a nosotros o no. ¿Por qué 
no empezar a valorar las ideas, y posturas vitales de los otros, aunque no sean las nuestras? 
¿Por qué no empezar una eficaz y auténtica reconciliación? 
Desde el Evangelio vemos al Señor, predicar el perdón y la misericordia. Pero él no lo hizo sólo 
de Palabra, sino que él mismo fue como la encarnación de la Misericordia del Padre Dios. Cuando 
le reprochaban que comía con pecadores, él recordaba a los que le criticaban que no estaba 
haciendo más de lo  que el Padre Dios hacía, que era compadecerse de los pecadores, y 
comprender sus miserias, y sentir como propio el dolor que ellos sentían para ayudarles a volver 
al amor del Padre Dios. (Cfr. Lc. 15) 
Frente a una sociedad que discrimina, y compite ferozmente en pos del éxito y la productividad 
expulsando de si a los improductivos, y a los que no encajan en el sistema, necesitamos 
comunidades abiertas a todos, en donde nadie se sienta menos, ni rechazado ni juzgado. 
La misericordia no es fruto exclusivo de nuestra buena voluntad, sino un don de Dios, que 
prometió quitarnos el corazón de piedra que tenemos y darnos un corazón de carne sensible a su 
Espíritu de amor y perdón. (Cfr. Ezq. 11,19-20) 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 2 

http://umbrales.edu.uy/
http://umbrales.edu.uy/


 
 
 
 
 
 
América Latina: 

VENEZUELA: EMPEZÓ EL DIÁLOGO 
 

Arzobispo Maria Celli y presidente 
Maduro. 
El enviado especial del Papa es el arzobispo Claudio Maria Celli, ex presidente del Consejo               
Pontificio de Comunicaciones Sociales y el que trajo el mensaje oficial del Papa a Venezuela. Al                
comienzo del proceso el arzobispo no pudo estar presente y fue sustituido por el nuncio en                
Argentina Emil Paul Tscherrig. 
El 30 de octubre sin embargo Celli se encontró presente en Caracas y de inmediato efectuó                
contactos con el Presidente Maduro, el nuncio Giordano, los obispos y la oposición. Participó de la                
primera reunión gobierno-oposición y estará otra vez presente el 11 de noviembre próximo para la               
segunda reunión. Desde el Vaticano, el secretario de estado, Pietro Parolin, que fue nuncio en               
Venezuela, orienta los pasos de una posible mediación. Parolin tuvo que contener en más de una                
ocasión a los obispos venezolanos, decididamente enfrentados con Chávez y Maduro e            
identificados con la oposición. La sorpresiva iniciativa del diálogo por parte del Vaticano, los dejó               
de alguna forma descolocados. Los obispos se han apurado con un llamado urgente a participar               
del diálogo, si bien siguen defendiendo el referéndum convocatorio. El obispo Diego Padrón ha              
afirmado que “hay una gran mayoría de la población que no cree en el gobierno , en su intención                   
de dialogar y que no se llegará a nada concreto en vista de un cambio de la situación. El gobierno                    
no ha cumplido con sus promesas. Es difícil dar credibilidad al diálogo”. Mientras tanto el diálogo                
ya ha comenzado con cuatro mesas de trabajo: sobre paz y estado de derecho, derechos               
humanos y reparación de las víctimas, emergencia económico-social, calendario electoral. Lo más            
urgente que el Vaticano se propone es revertir la situación caótica del desabastecimiento con              
canales humanitarios que impliquen la llegada de alimentos y medicinas. El presidente Maduro se              
comprometió a cumplir con lo que se logre acordar en las reuniones. Sin embargo una franja de la                  
oposición se negó a participar de la primera reunión; se trata de “Voluntad Popular”, liderada por                

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 3 

https://umbrales.edu.uy/2016/11/07/venezuela-empezo-el-dialogo/


el actualmente preso Leopoldo López. El delegado del Vaticano y los ex presidentes son              
facilitadores del diálogo. Según Rodríguez Zapatero, gracias al Vaticano se pudo empezar el             
diálogo. Maduro soltó algunos presos políticos; la oposición canceló la marcha hacia el palacio del               
gobierno y suspendió el juicio político a Maduro siempre a pedido del Vaticano. El presidente de                
la Asamblea Nacional Henry Ramos Allup declaró que “más allá de los radicales de cada bando,                
el diálogo supone recíprocas concesiones. La confrontación se ha vuelto actualmente inviable”.            
Enrique Capriles, ex candidato a presidente de la república, afirmó: “Nosotros creemos,            
respetamos y valoramos al Papa Francisco y a cualquier llamado del Vaticano, allí estaremos”. 
 
 

PARAGUAY: “EL ESTADO NO EXISTE” 
 

Melanio Medina 
Frente a las elecciones presidenciales venideras el actual presidente Horacio Cartes ya manifestó             
su voluntad de continuar en el cargo aunque la Constitución se lo prohíba. El obispo de Misiones y                  
Ñeembucú Mario Melanio Medina invitó a sus conciudadanos a encontrar otro candidato.            
“Perpetuarse en el poder no es una práctica sana para un país democrático; es además atropellar                
la Constitución. Sería un retroceso de la democracia”. Para este obispo que siempre levantó la               
voz contra todos los que atentan contra la vida y los derechos de la gente, “es necesario buscar                  
una persona creíble, transparente y capaz. El ambiente que rodea al actual gobierno y a los tres                 
poderes del estado está plagado de irregularidades, de corrupción, de personas que cobran             
sueldo sin trabajar. Estos son sanguijuelas que están chupando impunemente dinero del estado;             
por otra parte hay una verdadera opresión de impuestos y cobros por cantidad de servicios de                
entes estatales. Hay que promover fuentes de trabajo y sacar esta gente aprovechadora de las               
instituciones públicas. En estas condiciones, no vamos a mejorar como país. Todos los días la               
gente se queja de los escasos recursos económicos que no le alcanzan a llegar con la canasta                 
familiar hasta fin de mes”. Medina es el obispo que responsabilizó de la masacre de Curuguaty al                 
ex presidente Federico Franco y a una parte del parlamento. En aquella tragedia del 15 de junio                 
del 2012 murieron 11 campesinos (ahora condenados) y 6 policías. Según el obispo “no hay que                
decir que el estado está ausente en algunas regiones del país, sino más bien hay que hablar de la                   
inexistencia del estado”. Para Medina “las comparaciones con los gobiernos anteriores son            
odiosas, pero la gente recuerda a Fernando Lugo, principalmente por sus obras en el campo de la                 
salud”. Actualmente el ex obispo y senador de la república Fernando Lugo del Frente Guasú, es                
candidato presidencial para el 2018. 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 4 



VENEZUELA: SE ESPERA EN EL DIÁLOGO 
 

La aceptación por parte del     
Vaticano de la invitación oficial del gobierno y de la oposición a la tarea facilitadora en vista de un                   
diálogo parece haber desbloqueado, después de cuatro meses de cabildeos, el camino. El             
representante del Vaticano es el nuncio apostólico en Buenos Aires, el suizo Emil Paul Tscherrig               
que tiene fama de pacificador y que ya ha tenido contacto con Ernesto Samper y los ex                 
presidentes de Panamá, República Dominicana y España con la finalidad de reunir a las partes. El                
objetivo de un primer encuentro de los delegados de las dos partes, sería para ponerse de                
acuerdo en los temas más importantes y tratar de lograr un clima de confianza y respeto, con la                  
presencia de los dos nuncios apostólicos de Argentina y Venezuela. 
Según el obispo Diego Padrón, presidente de la Conferencia Episcopal de Venezuela, “todavía no              
se ha dado el acercamiento entre gobierno y oposición. Las reuniones preliminares del nuncio              
Tscherrig han sido con las dos partes por separado. Además el diálogo debe coexistir con la                
posibilidad del referéndum revocatorio porque es un derecho político previsto por la Constitución.             
El Vaticano no asume ningún protagonismo, porque esto corresponde a las partes”. El llamado al               
“diálogo nacional” ha creado una división en la oposición porque muchos desconfían del gobierno              
y por ahora sigue la escalada de la confrontación. La imprevista visita del presidente Nicolás               
Maduro al Papa en el Vaticano, ayudó a crear una nueva esperanza. La visita, pedida por Maduro,                 
se dio al finalizar su gira por Azerbaiyán, Irán, Arabia Saudita, Qatar, cuatro países productores de                
petróleo, buscando la recuperación y estabilización de precios justos y realistas del crudo. En la               
audiencia con el Papa estuvo presente el nuevo Superior de los Jesuitas, el p. Arturo Sosa, que                 
es venezolano y politólogo. Hasta ahora la oposición exige el referéndum, la liberación de los               
presos políticos, garantías constitucionales y la solución de la crisis humanitaria. Parte de la              
oposición lamenta la no intervención de la OEA y critica cualquier acuerdo que haya, como una                
claudicación. Dentro del gobierno también hay elementos fundamentalistas como el militar           
Diosdado Cabello que definió al obispo Baltasar Porras como “golpista”. El 20 de octubre el               
gobierno decidió bloquear el referéndum revocatorio, prohibiendo la recolección de firmas;           
inclusive prohibió al ex candidato presidencial Enrique Carriles salir del país. Hasta el 2018              
tampoco habrá elecciones locales para la renovación de los gobernadores. En el medio de este               
vendaval político está el pueblo que sufre desde hace tiempo escasez de alimentos y pobreza               
creciente. 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 5 



ARGENTINA:  
¿MEXICANIZACIÓN DEL PAÍS? 

 

El tráfico y la producción de cocaína       
están aumentando en Argentina, aún en el interior del país y sin miramientos hacia los que se                 
oponen. Prueba de ello es la muerte del sacerdote tucumano Juan Viroche al que se lo encontró                 
colgado en su parroquia el 5 de octubre pasado. El cura era conocido por sus denuncias contra el                  
narcotráfico, dejando al descubierto el flagelo de la droga en Tucumán. En sus misas y charlas                
clamaba contra el narcomenudeo y ya había recibido graves amenazas. A pesar de que no se                
hayan concluido todavía las investigaciones sobre su muerte, ya sea los curas villeros como              
muchas personalidades de la Iglesia están convencidos de que se trata de la venganza de la                
mafia. El obispo de Concepción José Rossi afirmó que la muerte del cura “está vinculada con su                 
lucha contra el narcotráfico. Escarbar en la vida privada del fallecido (hay acusaciones de tipo               
sentimental hacia su persona) no tiene sentido y solo sirve para tapar el problema del narcotráfico.                
No hay que perderse en saber si lo mataron o no; hay que enfrentar a los que trafican con la                    
muerte. Ahora la droga mata también a los curas. Hay que derrotar la droga entre todos y                 
comprometerse en serio por lo que cada uno puede aportar en esta lucha. Tanto la hipótesis del                 
suicidio (no se descarta un suicidio inducido) como la del homicidio conducen al mismo móvil: su                
lucha contra el narcotráfico”. 

La gravedad del hecho hace pensar a la advertencia del Papa           
Francisco de tiempo atrás para la Argentina de no caer en una            
especie de “mexicanización” del país. En este mismo mes de          
octubre en México fueron asesinados tres curas y 4 catequistas.          
Desde 1990 en México hubo 55 curas asesinados. Recién el día           
siguiente a la muerte de Viroche, la gobernación de Tucumán          
declaró el estado de emergencia en la provincia. Allí mismo en           
Tucumán despareció hace un tiempo también Marita Verón. Por         
ella y por la joven de 16 años Lucía Pérez cruelmente asesinada,            
se movilizaron el 19 de octubre las mujeres vestidas de negro           
clamando contra la violencia y la impunidad de las mafias. 
 

 
 

 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 6 



 
Vaticano: 

VATICANO: MOVIMIENTOS POPULARES 
 
 

Del 2 al 5 de noviembre ha tenido        
lugar en el Vaticano el tercer encuentro mundial de Movimientos Populares, después del primero              
que se había realizado en el mismo Vaticano en el 2014 y del segundo el año pasado en Bolivia.                   
La iniciativa desde un comienzo ha sido inspirada por el Papa Francisco con el triple objetivo (las                 
tres T): tierra, techo y trabajo. En este encuentro se ha añadido el tema de los refugiados y                  
desplazados y el del medio ambiente. Han participado unos 200 delegados de más de 90               
movimientos de trabajadores informales y organizaciones de base de 65 países de los 5              
continentes. No han podido hacerse presentes Evo Morales y Bernie Sanders. Se ha contado con               
la presencia como expositores entre otros de Pedro Stedile de los Sin Tierra de Brasil, del ex                 
presidente de Uruguay José Mujica y del cura italiano Luigi Ciotti, campeón en la lucha contra el                 
narcotráfico. 
Se ha hecho un emocionado homenaje a la asesinada Berta Caceres, presente en los anteriores               
encuentros. El comité organizador está siendo presidido por el cardenal Turkson y el abogado              
argentino Juan Grabois. Dijo este último: ​“No somos un partido político ni participamos como tales               
en las elecciones, pero hacemos política buscando la justicia social”. El Papa se reunió con ellos                
el 5 de noviembre. Hay más de dos mil millones en el mundo de personas que viven del trabajo                   
informal, en villas y asentamientos, de peones y pequeños campesinos, miembros de pueblos             
originarios. Se siguió la metodología del ver, juzgar, obrar. Se evaluó el programa de diez puntos                
establecido en Santa Cruz de la Sierra. Juan Grabois, líder argentino de los 3 mil cartoneros del                 
Movimiento de Trabajadores Excluidos afirmó: ​“El Papa ha dado un gran respaldo a nuestras              
luchas y ha renovado la fe también de aquellos compañeros que se habían alejado de la Iglesia                 
Católica. Es un amigo, nos acompaña y nos defiende buscando alternativas frente a un sistema               
que nos excluye, nos oprime y lleva a la destrucción de la madre tierra. De a poco nos vamos                   
vinculando otra vez con la Iglesia, aún cuestionando respetuosamente las cosas que no nos              
gustan. Bergoglio es un hombre que no quiere estar sentado sobre el trono de san Pedro sino                 
caminar con el pueblo, predicar el evangelio con el ejemplo y ser modelo de austeridad. Los                
comunistas nos habían robado la bandera de los pobres, pero esta es cristiana; está en el centro                 
del evangelio”. Grabois denunció también a obispos españoles que hacen juicio de desalojo             
contra familias residentes en propiedades de la Iglesia y recordó que ​“el Papa quiere que las                
casas de la Iglesia no sean para hacer hoteles, sino para sanar las llagas de Cristo que son los                   
pobres”. José Mujica también dijo: “Con el Papa nos une la condición de luchadores sociales. El                
Papa está utilizando la milenaria experiencia de la Doctrina Social de la Iglesia para llevar               
adelante estas instancias y su voz llega a todos, creyentes y no creyentes, así como ha sido                 
soberbia su intervención para lograr el diálogo en Venezuela”. Mujica ha recordado que “en              
América Latina 32 personas poseen lo mismo que 300 millones de personas y su patrimonio               
aumenta del 21% por año. Y así pasa en todo el mundo con la cultura del descarte. La religión                   

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 7 



contemporánea es la del dinero. Por eso también nuestra democracia representativa está            
enferma. Hace falta un cambio cultural; estamos en la era del conocimiento. Si no cambia la                
cultura, no cambia nada. El Papa con su aporte honra a la Iglesia y a la entera humanidad; todos                   
tenemos la obligación de seguir lo que dice. El encuentro que acabamos de tener ha sido un                 
cultivo de la esperanza. Tan solo los cambios estructurales no modifican la conducta de la gente.                
La construcción de una nueva cultura es tan importante como la construcción de una economía               
solidaria; y no se puede construir una cultura solidaria a partir de los valores capitalistas”. 
 

PAPA FRANCISCO: IMPACTANTE 
DISCURSO 

 
El Papa habló a los Movimientos Populares en el aula Pablo VI frente a tres mil personas,                 
recibiendo una cerrada ovación de los participantes puestos de pie. Dijo entre otras cosas:              
“Cuando ustedes los pobres se organizan inventando su propio trabajo, creando una cooperativa,             
recuperando una fábrica quebrada, reciclando el descarte de la sociedad de consumo,            
enfrentando las inclemencias del tiempo para vender en una plaza, reclamando una parcela de              
tierra para cultivar, están imitando a Jesús porque buscan sanar, aunque sea un poquito, esa               
atrofia del sistema económico imperante que es el desempleo. Sé que muchos de ustedes se               
juegan la vida.., pero no hay mayor amor que dar la vida, nos enseña Jesús. Hago mío el grito de                    
ustedes: tierra, techo y trabajo”. También frente al drama de los emigrantes, refugiados y              
desplazados hago mías las palabras de mi hermano el arzobispo ortodoxo Jerónimo de Grecia:              
“Quien ve los ojos de los niños que encontramos en los campos de refugiados es capaz de                 
reconocer de inmediato, en su totalidad, la bancarrota de la humanidad”. ¿Qué le pasa al mundo                
de hoy que cuando se produce la bancarrota de un banco, de inmediato aparecen sumas               
escandalosas para salvarlo, pero cuando se produce esta bancarrota de la humanidad no hay una               
milésima parte para salvar personas humanas? No se dejen encorsetar por nadie, no se dejen               
tentar por la corrupción. Hoy gobierna el dinero con el látigo del miedo, de la inequidad, de la                  
violencia. La Iglesia puede y debe participar y actuar frente a estas situaciones de sufrimiento.               
Parafraseando al ex presidente latinoamericano aquí presente, el que tenga afición por el dinero,              
el lujo, el poder, que no se meta en política ni en los movimientos populares… ni en los                  
seminarios, porqué se daña a sí mismo y daña a los demás. Les pido que recen por mí y los que                     
no pueden o no saben rezar, piénsenme bien y mándenme buena onda”. 
 

VATICANO: IGLESIA Y CREMACIÓN 
 

Una Instrucción del 25 de octubre del Vaticano dispone que, si bien es preferible la sepultura                
tradicional, se acepta la cremación como ya dispuesto en 1963 pero a determinadas condiciones              
para que no se llegue a banalizar la muerte y al cuerpo humano. A los que integramos la Iglesia                   
Católica se nos pide no desparramar las cenizas en el aire, en la tierra, en el agua ni convertirlas                   
en recuerdos o en otros artículos. No se permite tampoco conservar las cenizas en casa,               
repartirlas entre los familiares, sino que deben depositarse en los cementerios. La cremación debe              
hacerse después del funeral y de acuerdo a la voluntad explícita o presunta del difunto. ​“La                
cremación del cadáver no toca el alma y no impide a la omnipotencia divina resucitar el cuerpo                 
transformado”, dice el documento. Si en el pasado la Iglesia había condenado la cremación, no               
era por la cremación en cuanto tal, sino por la ideología antirreligiosa y anticristiana que la solía                 
acompañar. En momentos de emergencia como guerras, pestes etc., la Iglesia siempre admitió la              
quema de los cadáveres. El fuego hace más rápido lo que la naturaleza hace con más tiempo.                 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 8 



Las nuevas normas miran a suscitar un mayor respeto hacia los difuntos. Las tumbas en los                
cementerios y las cenizas en las urnas con foto, nombre, apellido y una palabra de fe, favorecen                 
la oración y el vínculo afectivo con los que nos han precedido. La muerte no es un hecho privado.                   
Se prefiere la sepultura en los cementerios (del latín=dormitorios) porque para Jesús la muerte es               
un sueño y la resurrección un despertar a una nueva vida. San Pablo habla de una semilla                 
sepultada en la tierra que brota a una nueva vida. Estas normas se dan en el marco del Año de la                     
Misericordia, ya que una de las obras de misericordia es una digna sepultura de los difuntos y con                  
la finalidad de una mejor evangelización sobre el sentido de la vida y de la muerte. El problema                  
real no parecería estar en las cenizas o en lo que se haga con ellas, sino en lo esencial de                    
nuestra fe que es la resurrección de los muertos. Más que las prohibiciones, lo importante del                
documento es la reafirmación del valor de la vida humana y de la esperanza cristiana. 
 

 
 
 
Mundo: 

SPADARO: IGLESIA SIN PODER MUNDANO 
 

Antonio Spadaro es el jesuita director de la importante revista “Civiltá Católica”, profundo             
conocedor del Papa actual y de sus planes. En una entrevista a “Vida Nueva”, Spadaro dice que                 
el Papa Francisco solo se irá ​“con los deberes hechos. El Papa no le teme al tiempo. Juan XXIII                   
empezó un proceso extraordinario y se fue antes del tiempo, pero el proceso continuó. El Papa                
Francisco no se turba por la oposición. Los opositores están; hacen mucho ruido, pero son               
siempre las mismas personas y no bloquearán el proceso de reforma. El Papa no piensa que se                 
va a ir a una cierta edad. No se irá hasta que el proceso comenzado no sea irreversible. Él quiere                    
una Iglesia sin poder mundano. Tiene una visión no constantiniana de la Iglesia, una Iglesia que                
no sea el soporte de los vencedores; que sea evangélica”. Preguntado sobre la reforma de la                
curia romana, Spadaro dice: ​“La curia romana está llamada a una conversión que el Papa está                
alentando. Es una institución de servicio, no de poder; y es necesaria, aunque haya que               
reformarla con una incorporación más efectiva del episcopado y de las conferencias episcopales.             
El Papa quiere desarrollar la sinodalidad; por eso cita en sus documentos a las conferencias               
episcopales y hasta citó al patriarca Bartolomé en Laudato sii. Reforma de la curia no es solo                 
cambio de personas o de dicasterios, sino de significado. No ya una curia compartimentada, sino               
formada de laicos, sacerdotes, religiosas, obispos que trabajen juntos. Las comisiones sirven            
sobre todo para que las personas se encuentren y se expresen”. Sobre el nombramiento de               
obispos: ​“En América Latina constantemente se están haciendo quejas sobre obispos que han             
sido postulados por los nuncios apostólicos. Para el Papa no basta el criterio de la ortodoxia; es                 
fundamental la capacidad pastoral, la cercanía con el clero y la gente”. Sobre la prensa católica:                
“Debe provocar. El evangelio pone en crisis a las personas. La prensa católica no debe               
tranquilizar las conciencias, sino inquietarlas. No ha de huir los conflictos ni de estar siempre en la                 
autodefensa”. 
 
 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 9 



 

SUECIA:  
EL ENCUENTRO HISTÓRICO DE LUND 

 

Francisco en Suecia 
En Lund el presidente de la Federación Luterana Mundial, obispo Munib Younan de origen              
palestino y el secretario general pastor Martin Junge, chileno, se reunieron con el Papa Francisco,               
rezaron juntos el Padre Nuestro y el Creo, con la presencia también del obispo luterano local que                 
es una mujer, Antje Jackelén. Estuvieron presentes 30 delegaciones de iglesias luteranas de todo              
el mundo. El sermón del pastor Junge, fue sobre la parábola de la vid y los sarmientos que si                   
están cortados se secan. “Somos ramos de la misma vid; somos uno en el bautismo”, dijo. 
El Papa agradeció a Dios “los dones que también a la Iglesia Católica le han llegado a través de la                    
Reforma”. Y añadió: “Lutero nos recuerda que no podemos hacer nada sin Dios. Con el concepto                
de la “sola gracia” nos ha recordado que solo Dios tiene la iniciativa y que precede nuestras                 
respuestas”. Firmaron una Declaración Conjunta en la que se expresa en cinco párrafos el              
arrepentimiento por el pasado, el reconocimiento de los dones, la constatación de que la religión               
fue instrumentalizada por la política, el compromiso de colaboración para el futuro en orden a la                
caridad. En el estadio de Malmô se presentaron testimonios concretos de este “ecumenismo de la               
caridad” a través de la obra de una mujer de la India en favor de las mujeres, de una refugiada del                     
Sud Sudan, de la obra de Marguerite Barankitze del Burundi que creó refugios para 22 mil niños,                 
de la obra de Cáritas en Colombia. Habló el obispo católico de Alepo, Antoine Audo, que pidió que                  
todos luchen para mantener la unidad de Siria y que termine la guerra. A través de él, se envió                   
cantidad de dinero entre todos para los refugiados sirios y se rezó por Siria. Se firmó finalmente                 
un Acuerdo entre Cáritas Internationalis, presente en 164 países y la World Service de los               
luteranos que atiende a 2,3 millones de refugiados. El acuerdo mira a coordinar todos los               
esfuerzos que se están haciendo para los refugiados, desplazados y emigrantes, por la paz y el                
desarrollo. “Que el mundo pueda ver que los luteranos y los católicos ser aman el uno al otro                  
sirviendo al prójimo”, dijo Younan. 
Lo que más se destacó en Lund por el lado de la Iglesia Católica no fue tanto la revalorización de                    
Lutero, sino la humilde presencia del Papa que ejerce el papado de una forma totalmente nueva y                 
la común celebración de la Reforma Protestante, como si esta fuera parte de la común historia                
cristiana . El presidente de la Federación Luterana habló de “un moderno milagro del Espíritu               
Santo” y el renombrado teólogo protestante Juergen Moltmann ya lanzó la idea de un Concilio de                
las Iglesias Cristianas. 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 10 



MISIONEROS LAICOS 
 

Marcelo Candia junto a una leprosa 
En este mes de octubre se han recordado a nivel de Iglesia a los muchos misioneros laicos que                  
dejan su patria para ponerse al servicio del Reino en los lugares más difíciles. En España el 7%                  
de los 13 mil misioneros fuera del país son laicos. 
En Italia se ha hecho memoria de Marcelo Candia, un empresario italiano que dejó su empresa de                 
industria química en Milán, vendió todo y se marchó a Amazonia donde vivió por 18 años al                 
servicio de los leprosos y de los indígenas, construyendo un hospital y desarrollando cantidad de               
obras. Vivía en una casa de madera donde escaseaba el agua potable, el pan no se veía todos                  
los días y la carne menos; todos los días arroz y mandioca. Decía: ​“He recibido mucho, por lo                  
tanto debo dar mucho”. Alguien lo vio arrodillado frente a una mujer leprosa hablándole al oído: ​“Si                 
con la ayuda de Dios uno no viera a Jesús en estos pobres, escaparía enseguida”. Le                
preguntaron porqué se había enamorado por los leprosos: “Yo no me enamoré de los leprosos,               
sino de Jesucristo que me ayuda a ver en cada persona que sufre a Él en la cruz”. Sobre el futuro                     
de sus obras: “Yo trabajo para el Señor; del futuro se encargará Él”. Es el caso también del                  
médico Pietro Gamba que trabaja en Bolivia a cuatro mil metros de altura desde hace 40 años;                 
llegó a los 23 años, después de haber rechazado el servicio militar obligatorio en Italia como                
objetor de conciencia. Se casó y tiene cuatro hijas que lo acompañan. Aprendió el idioma               
quechua, ayudó a construir escuelas y realizó su hospital a dos horas de Cochabamba por las 12                 
mil personas de la zona. Con la ayuda de bienhechores logra atender gratis y hacer operaciones                
quirúrgicas a los más pobres, desde hace 30 años. Siente la providencia y la cercanía de Dios a                  
su lado. Para él su trabajo consiste en “mirar en los ojos al que tienes en frente, hacer tuyos sus                    
sufrimientos, pensar en su dolor y pararse a escucharlo con dedicación y amor. Con Dios al lado                 
de uno, todo se hace más fácil”. Otro médico y distinguido profesional, Aldo Lo Curto, pasa seis                 
meses en Italia y otros seis entre los más pobres desde Brasil a Mongolia o las islas Salomón; de                   
1978 a la fecha ha estado en cerca de 50 países. 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 11 



ROSEMARY: COSER VIDAS TIRADAS 
 

Se llama Rosemary Nyirumbe; es     
una religiosa ugandés y es “heroína del año” para la cadena de televisión norteamericana CNN.               
Ha salvado a más de dos mil mujeres y niñas víctimas de abusos y violencias por parte del                  
Ejército de Resistencia del Señor (LRA). Se trata de una organización terrorista que desde 1986               
devasta el norte de Uganda y también Sudán del Sur, Congo y República Centroafricana. Es una                
mezcla de fanatismo religioso y nacionalismo. Su líder es Joseph Koni que se ha autoproclamado               
“médium de Dios”. Ya se calculan 30 mil muertos de estas bandas desaforadas que han hecho                
cien mil esclavas y esclavos y han causado la huida de más de dos millones de desplazados y                  
refugiados. 
La mayor parte de las víctimas son mujeres, vendidas como esclavas en calidad de botín de                
guerra u obligadas a transformarse en mujeres soldado y a deshacerse de padres y hermanos               
para quedar totalmente en manos de los milicianos. Rosemary ha salvado a muchas de estas               
mujeres a través de la educación y el trabajo; niñas y jóvenes que han sufrido violaciones,                
mutilaciones, abusos de todo tipo por parte de ese grupo. Ella las busca en la foresta a través de                   
sus contactos, las acepta sin juzgarlas y les enseña a coser, cocinar, leer y a muchas ha                 
conseguido reinsertarlas en la sociedad. ​“No deben sentirse víctimas sino victoriosas”, les dice             
Rosemary. Exporta sus bolsos hechos de anillos de lata, pintados en dorado o plateado,              
trenzados con tela, fruto del trabajo de estas mujeres y los vende como artesanía de lujo. Se ha                  
creado así la empresa “Sister United” que ha involucrado a artistas y políticos famosos. Ella dice:                
“Produciendo estos bolsos con material reciclado, transformamos la basura en algo bonito. En el              
fondo cosemos vidas tiradas, transformándolas también en algo bonito”. Esta obra ha movido a              
cientos de voluntarios y el 17 de octubre la arquidiócesis de Cracovia le entregará a la religiosa el                  
Premio Juan Pablo II. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 12 



Signo de los tiempos: 

 
MÉXICO: PEREGRINACIÓN INDÍGENA 
Guiada por el sacerdote Marcelo Pérez, indígenas del Chapas realizarán una “peregrinación” de 
200 kilómetros del 15 al 25 de noviembre hasta san Cristóbal de las Casas para pedir justicia, una 
vida digna y paz. En las estaciones del camino se tratarán temas como el agua, la tierra, el 
alcoholismo, el buen gobierno y temáticas religiosas. 

BOLIVIA: ¿PARLAMENTO 
LATINOAMERICANO? 

En Bolivia se está construyendo en una área de 400 hectáreas a 38 Km. de Cochabamba la futura 
sede del Parlamento Latinoamericano. Es una iniciativa de Unasur, la organización de las 12 
naciones sudamericanas  que tienen una población de 400 millones de personas (el 68% de la 
totalidad de América Latina). 

ITALIA: RADIO MARIA EN LA PICOTA 

Radio María publicó una declaración del p. Giovanni Cavalcoli afirmando que el reciente terremoto 
era un castigo divino después de la aprobación de las uniones civiles. El Vaticano definió esas 
palabras “inaceptables, ofensivas para los creyentes y escandalosas para los que no creen” y 
pidió perdón a las víctimas del terremoto. “Radio María tiene que corregir los tonos de su 
lenguaje”, dijo el arzobispo Giovanni Becciu. 

VATICANO: CAMBIOS EN LA CURIA 
El Papa ha cambiado a 27 miembros de la Congregación del Culto Divino, dejando libres a Burke, 
Scola, Pell, Quellet… y nombrando a Ravasi, Marini, Stella, Blázquez…, siempre con la 
presidencia del africano Robert Sarah. 

RIO DE JANEIRO: ALCALDE EVANGÉLICO 
El pastor evangélico Marcelo Crivella, sobrino del fundador de la Iglesia Universal del Reino de 
Dios (pare de sufrir) Edir Macedo, es el nuevo intendente de Río. Esa nueva religión que predica 
la prosperidad económica está presente en las zonas más empobrecidas de Río. 

COLOMBIA: LA PAZ DEMORADA 
El Centro Democrático de Álvaro Uribe pidió a la Iglesia su apoyo para un pacto nacional de 
reforma de los Acuerdos de la Habana. Exigen que los guerrilleros paguen con la cárcel los 
crímenes cometidos y que se les prohíba ocupar cargos de elección popular. La Iglesia está 
dispuesta a acoger modificaciones a los Acuerdos de paz. El presidente Santos ya recibió 445 
propuestas de cambios. 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 13 



ARGENTINA:  
APERTURA DE LOS ARCHIVOS 

Después de la apertura de los archivos vaticanos sobre la época de la dictadura militar, el 
arzobispo José María Arancedo declaró: ​“Quizás entre nosotros la Iglesia no hizo todo lo que 
podía hacer, pero no se puede hablar de complicidad de la Iglesia con la dictadura, aunque pueda 
haber la complicidad de algún obispo”.​  De los archivos se rescataron unas 3 mil piezas, en su 
mayoría cartas. 

MÉXICO: ZAPATISTAS EN POLÍTICA 
Después del levantamiento zapatista en el Chapas, siguió el esfuerzo de los indígenas para lograr 
un buen gobierno en las zonas por ellos administradas, los que ahora han lanzado su propio 
candidato a la presidencia de México. El obispo de San Cristóbal Felipe Arizmendi aplaudió la 
iniciativa de los zapatistas de ​“transformarse en una alternativa pacífica y legal, desde abajo y 
desde la izquierda para cambiar el país”. 

BRASIL: CRECEN NEOPENTECOSTALES 

Los evangélicos neopentecostales son 42 millones en Brasil; en 10 años han crecido del 60%. Si 
se sigue con este ritmo, en el 2040 Brasil será el país evangélico más grande del mundo. 
Actualmente hay un 64% de católicos y un 22% de evangélicos. Los evangélicos se han lanzado a 
la política; en Brasilia tienen 77 parlamentarios (23 de la Iglesia Universal del Reino de Dios). 

 
 

(tema central)  
Utopía, a 500 años de la Obra de Moro 

Pablo Guerra. ​Doctor en Sociología. 
Profesor e Investigador en la Universidad de la República. Investigador ActivoSNI. 

(1) La vigencia de las utopías, 500 años después 

Mucho se ha escrito de la utopía a partir de la notable pluma de Moro,               
responsable de este neologismo griego (de ​u-topos​ , no lugar) al que           
recurre luego de explorar con el latín ​Nusquam en el marco de una             
serie de intercambios epistolares con su amigo Erasmo de Roterdam.          
Imbuido de ese espíritu renacentista y sin duda sacudido por las           
noticias que llegaban de aquel “Nuevo Mundo” que tanto se parecía al            
paraíso perdido, el entonces Embajador de Enrique VIII, comienza a          
dar los primeros trazos del libro que en 1516 publicaría bajo el título             
Libellus De optimo reipublicae statu, deque nova insula Vtopiae         
(​Libro Del estado ideal de una república en la nueva isla de Utopía​ ). 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 14 



  

Desde entonces, esta palabra transformada en categoría de análisis y en función social,             
representará como ninguna otra, a generaciones enteras de hombres y mujeres, de escuelas de              
pensamiento y de acción, de movimientos sociales que inspirados por un ideal se aventurarán              
—como aquellos navegantes del Renacimiento— en los mares de cada época y lugar con el               
propósito de encontrar (construir) un nuevo mundo. Curiosa creación la de Moro. En un contexto               
de cambio de época hacia la modernidad, caracterizado entre otros elementos, por una mayor              
tendencia hacia la invención de técnicas y tecnologías aplicadas a la navegación, a la producción               
o a la cultura, el abogado convertido en diplomático, nos inventaría esa expresión y con ella un                 
estilo literario, una perspectiva de pensamiento y cambio social, así como una catarata de sueños               
y anhelos por un mundo más justo y solidario, esto es, más feliz (​eu-topía​ ) y más propia de ese                   
humanismo cristiano que tanto le representa; un humanismo que basa su esperanza no             
exclusivamente en el ‘más allá’, sino como nos lo recuerda Mardones, “encarnada en esperanzas              
históricas con rasgos concretos” (Mardones, 1983: 9). Perspectiva que ciertamente comparte con            
otros contemporáneos, caso de Juan Luis Vives, que tiene en ​De subvencione pauperum (1526)              
un texto de referencia; o caso de Alfonso de Valdés (que vislumbra utopismo en su ​Diálogo de                 
Lactancio​ ), para no hacer ya referencia al citado Erasmo de Roterdam, a quien con toda justicia                
podemos considerar un utopista de la paz y de la unidad humana, aspectos que siguen               
conservando en nuestros tiempos, notoria actualidad. 

La utopía es por lo tanto una de esas voces fundamentales para comprender la historia de las                 
ideas desde lo más profundo de la humanidad, aunque el concepto sea utilizado por primera vez                
del puño y letra de Tomás Moro, en 1516, cuando en Amberes completa los dos libros que luego                  
publicaría en Lovaina y desde entonces sería traducido a todos los idiomas en cada rincón del                
mundo. Efectivamente, el pensamiento idílico, la búsqueda del paraíso perdido, la necesidad de             
imaginarnos un mundo distinto o al menos la forma de gobierno y de organización social más                
perfecta posible, ha animado a intelectuales, a profetas, a activistas, a políticos y religiosos, a               
tantas personas de buena voluntad a lo largo y ancho del mundo. Esta búsqueda ha estado                
presente también en las culturas y pueblos autóctonos de nuestro continente, siendo el ejemplo              
más emblemático el ​yvy maraê’y que ha empujado al guaraní a perseguir la mítica ‘tierra sin mal’.                 
Luego, ya inspirados por la obra de Moro, asoman como especialmente utópicas en nuestro              
continente las experiencias llevadas adelante por la señera figura de Don Vasco de Quiroga, más               
conocido como el Tata Vasco entre los nativos de Michoacán o incluso la denominada “República               
de los Guaraníes” que jesuitas y nativos de la región del Guaira contribuyeron a desarrollar para                
hacer frente a la institución esclavista de la encomienda. 

Semejante joya de la literatura social y utópica, con antecedentes en la tradición helénica (​La               
República de Platón puede considerarse sin duda un texto utópico) coloca entonces por primera              
vez en escena el vocablo “utopía” y dispara una serie de textos que también procurarán imaginar                
un modelo de organización social alternativo al hegemónico. Vocablo que aún conserva vigencia             
en el contexto de un mundo que necesita con urgencia proyectos esperanzadores, que partiendo              
de la crítica actual (tal como Moro hizo, de la mano de su Rafael Hitlodeo, respecto a la situación                   
de Inglaterra en el Libro I donde recorre temáticas como el absolutismo, las guerras, el               
autoritarismo, el pauperismo, religiosidad, propiedad privada, etc.) arriesguen una mirada de           
futuro que permita sobre todo hacer frente a la desigualdad (recordemos que la tesis principal del                
Libro I es que la raíz de todos los males es el deseo de posesión) y a los autoritarismos (ver el                     
capítulo segundo del Libro II). Y es que —como asegura Ricoeur— no hay grupo humano que                
pueda prescindir de la ‘función utópica’, esto es, de aquella aspiración por imaginar una sociedad               
diferente que nos saque de las angustias e injusticias del presente. 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 15 



(2) La utopía como fuerza transformadora  

Escuela de Atenas 

Sin embargo, las críticas al pensamiento utópico están también a la orden del día y echan raíces                 
en la historia misma de las ideas. Ya ​La República de Platón, como nos lo recuerda Eugenio                 
Imaz (Imaz, 1941: 35) contaba entre sus contemporáneos con críticos como Aristóteles, quien             
ponía su acento en la irrealizabilidad de ciertos ideales de su ciudad, como es el caso de la                  
comunidad de bienes. Pero será más adelante, con Marx y Engels, que el término utópico será                
utilizado de manera despectiva, ya no solo de manera diferenciadora. Es así que se establecen               
los límites entre quienes -como ellos- habrían descubierto las “bases científicas de la estructura              
económica de la sociedad burguesa” y aquellas tendencias que aún persistentes en la Liga de los                
Justos (aunque lógicamente menos presentes cuando pasa a denominarse Liga Comunista)           
-siempre según los autores del Manifiesto-, no habían logrado comprender esas bases científicas             
fundamentales para hacer del proyecto comunista algo más que una mera especulación o un              
mero socialismo de corte burgués. De esta manera, como señala Buber, estaban echadas las              
bases de la pugna: “Desde entonces, el calificativo de ´utopista´ pasó a ser el arma más fuerte en                  
la lucha del marxismo contra el socialismo no marxista” (Buber, 1987: 15). 

Más aquí en el tiempo, se agregan dos nuevas cosmovisiones críticas a la racionalidad utópica.               
Una de ellas es el neoliberalismo, que como todos sabemos sentenció el “fin de la historia” luego                 
de la caída de los socialismos reales. Según esta postura, no hay espacio para la prospección de                 
formatos alternativos: la economía de mercado y la racionalidad individualista han venido para             
quedarse. En segundo lugar tenemos el discurso postmoderno que hace hincapié en la caída de               
los grandes meta relatos así como en la liviandad de los proyectos políticos: son signos de los                 
tiempos la renuncia a los grandes cambios, el pragmatismo y la debida atención a la denominada                
realpolitik​  (“política real”) lógicamente más cercana a Maquiavelo que a su contemporáneo Moro. 

En nuestra opinión sin embargo, el pensamiento utópico no debe caracterizarse ni por su              
irrealizabilidad (crítica aristotélica) ni por su involución respecto a las formulaciones científicas            
(crítica marxista – engeliana). Lo primero pues la obra de Moro nos permite descubrir en la utopía                 
ciertas funciones sociales que contribuyen no solo a la crítica de determinado modelo de              
sociedad, sino además a su transformación. Dicho de otra manera, ​la utopía no cumple la               
función de pensar en el no-lugar para alejarnos de “nuestro lugar”​: la propia estructura del               
texto de Moro (como ya dijimos, ordenado en dos libros), comienza con la descripción de ese                
“nuestro lugar” (la Inglaterra que ya ensayaba los prolegómenos del capitalismo), lo que implica              
de alguna manera comprender a la utopía encarnada en la realidad pero al mismo tiempo               
proyectada en sueños que puedan ser posibles de concretizar. Lo segundo pues el discurso              

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 16 



científico ha aprendido de sus limitaciones en las últimas décadas y en ese contexto la utopía                
también puede leerse en clave de racionalidad desde un paradigma científico de la complejidad.              
Respecto a la crítica neoliberal, mucho se ha escrito sobre la manida finalización de la historia.                
Nos alcanza con señalar que la crisis sistémica en la que nos encontramos como sociedad, nos                
obliga cada vez más a pensar en escenarios alternativos a los que promulgó el pensamiento único                
que hegemonizó en los años 90s. La postmodernidad, que se potenció con el neoliberalismo,              
mientras tanto, no deja de ser una mirada desesperanzadora de la vida social que como               
indicaremos más adelante, merece ser removida para humanizar los proyectos de cambio social,             
político y ambiental de largo plazo. 

Es así que la utopía debe ser entendida como una fuerza transformadora de la sociedad. Se trata                 
de pasar de una lectura del tipo “u-topos” (no lugar) a una lectura del tipo “eu-topos” (buen lugar).                  
Parafraseando a Paul Ricoeur para quien la utopía no es crear una historia para escapar de ella,                 
destacamos tres funciones fundamentales de lo utópico, a saber: crítica y negación de aquello no               
deseado para una vida buena; prospección de posibilidades aún no exploradas o realizadas; y              
propensión a hacer realidad una sociedad alternativa. 

Utopía y escatología: apuntes sobre el cristianismo como fuerza transformadora 

Recurriendo a Mannheim (Mannheim, 1987) quien se detuvo especialmente en el vínculo entre             
utopía y religión, deberíamos diferenciar el campo de la ideología del campo de la utopía.               
Mientras que la utopía fomenta un cambio social consciente y a la vez crítico de determinado ​statu                 
quo​ , es la ideología la que se caracteriza por escapar de la realidad mediante sueños irrealizables                
que solo contribuyen a mantener el orden existente. Eso significa, que existirán religiones utópicas              
y religiones ideológicas, según las características que asuman. 

El filósofo alemán Ernst Bloch, por su parte, distinguiría entre las meras utopías abstractas y las                
utopías concretas, reservando al pensamiento utópico una enorme capacidad transformadora a           
partir de la proyección de una imagen deseable del futuro. Será este autor, curiosamente desde               
su ateísmo heterodoxo, de los más lucidos a la hora de analizar los vínculos entre la escatología y                  
la política, sobre todo a partir de su obra ​“Thomas Münzer, teólogo de la revolución” (publicado                
por primera vez en Munich, 1921, y hoy de ineludible lectura en el marco de los 500 años de la                    
Reforma Protestante) centrada en uno de los personajes más apasionantes de la historia social              
alemana del S. XVI, el líder anabaptista de la guerra de los campesinos de 1525. El estudio de la                   
religión como utopía y especialmente del judeo-cristianismo, lleva a Bloch a desarrollar sus             
elaboraciones sobre la esperanza (escribe “El Principio Esperanza” entre los años 1938 y 1947,              
cuando se encontraba exiliado en los EUA) expresando que mientras el judaísmo es la religión del                
éxodo, rebelión utópica por excelencia de un pueblo que se levanta contra la opresión en               
búsqueda de la libertad, el cristianismo es la religión del reino, orientándose por lo tanto como una                 
religión hacia el futuro, como una expresión mesiánica que mira con esperanza el final de la                
historia, esto es, la llegada de un reino que supone “el fin de la miseria concreta” y “el comienzo                   
de la felicidad concreta”. Como se comprenderá, estas tesituras, que por venir de un marxista (un                
“marxismo cálido” para utilizar sus propias categorías de análisis) fueron criticadas por los             
censores oficiales de la ex RDA como “revisionistas”, entablaron rápidamente diálogo con            
algunos autores cristianos que vieron en sus aportes una suerte de “teología sin Dios” en la que                 
valía la pena detenerse. Es así que algunos teólogos contemporáneos fueron inspirados por             
Bloch, destacándose los casos de Jürgen Moltmann y Johann Baptist Metz para mencionar solo a               
dos de los más reconocidos, uno protestante, el otro católico. Otros teólogos y cientistas sociales               
cristianos también fueron positivamente influidos por el citado filósofo de la esperanza. 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 17 



Juan José Tamayo 

Gregory Baum, por ejemplo, luego de analizar su obra, señalará que “la doctrina de la Iglesia                
sobre la vida eterna constituye una utopía revelada” (Baum, 1980: 305) y añade: “El mensaje del                
reino que ya está en parte presente en medio de nosotros, pero que a la vez se va aproximando                   
con todo su poder, propone una visión de un futuro en que los hombres vivirán en justicia y                  
paz…”. Juan José Tamayo por su parte, luego de reconocer la centralidad de Bloch para dar                
razón de nuestra esperanza, nos invita a no repetirle de manera “acrítica y facilona” sino               
valorando críticamente sus aportes “en busca del genuino mensaje escatológico de Jesús”            
(Tamayo, 1987: 202). 

Se trata entonce de entender al Reino de Dios en clave de utopía y no de ideología, en tanto ese                    
mensaje cristiano provoque en las personas una crítica al “desorden establecido” (al decir de              
Mounier) despertando el anhelo por avanzar hacia un orden social más justo y solidario. O sea, la                 
utopía nos debe mover del mensaje escatológico a la acción social concreta. Notoriamente no ha               
sido ésta la única interpretación que se ha dado sobre la ciudad celeste desde el cristianismo,                
pero aplicando las categorías de análisis de Mannheim, si el mensaje del Reino de Dios no es                 
utopía, pasa a ser mera ideología. 

El cristiano, desde esta visión, debería ver los riesgos evidentes de destrucción de la vida (tan                
notablemente expuestos por Francisco en su reciente ​Laudato Si​ ) no como un destino fatal que se                
ha de aceptar, sino como punto de partida obligado para imaginar “otro mundo posible” (para               
utilizar la frase utópica del Foro Social Mundial) con actitud esperanzadora, abierta y             
mancomunada, esto es, junto a tantas personas que desean también avanzar hacia situaciones             
más humanas y dignas, siempre en el marco de una opción preferencial por los pobres y afligidos.                 
Donde la esperanza no suplante a Dios, sino que sea entendida como fruto suyo. O lo que es lo                   
mismo, retomando a Tamayo, podamos decir que frente a la esperanza como Absoluto, “nosotros              
confesamos al Dios de la esperanza”. 

CONCLUYENDO 

Los 500 años de la obra literaria más emblemática de Tomás Moro constituyen un motivo propicio                
para interrogarnos sobre la vigencia del pensamiento utópico, sobre su alcance y su pertinencia,              
dado el contexto de cierto ‘desencanto’ que notoriamente a inhibido los ‘metarelatos’ propios de              
décadas atrás, lo que ha llevado a Huyssen a afirmar que la utopía se ha desplazado del “polo                  
futurista” al “polo de la rememoración” (Huyssen, 2002). Dicho de otra manera, aquella ‘verdad del               
mañana’ (hermosa expresión acuñada por Victor Hugo) correría el peligro de proyectarse            
resignando su vocación prospectiva y esperanzadora. Se trata por lo tanto de evitar visiones              
nostálgicas (una suerte de conservadurismo) y a su vez evitar utopías abstractas que prescindan              
del análisis de la realidad. 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 18 



En este sentido, las religiones en general, y el cristianismo en particular, deberán preguntarse              
cuánto de utópicas y cuanto de ideológicas exhiben. ¿Será el Reino de Dios algo propio del más                 
allá o será la invitación que nos provoque como cristianos a hacer nuestra parte desde el aquí y                  
ahora? Como dice Ricca ​(ver el anterior artículo publicado por Umbrales 271 en Temas              
Centrales), el Reino de Dios es futuro, pero también es presente. Y nosotros para que venga                
(“venga a nosotros tu Reino”), podemos ir construyendo parábolas. 

¿Dónde podemos leer más sobre Utopía? 

Recientemente el Fondo Editorial de la Universidad Cooperativa de Colombia ha publicado el libro              
“Utopía, 500 Años” bajo la dirección del Dr. Pablo Guerra. 
Su acceso es libre y gratuito desde Internet en el siguiente link: 

http://ediciones.ucc.edu.co/index.php/ucc/catalog/book/37 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
Baum, Gregory (1980). ​Religión y Alienación. Lectura teológica de la sociología​ , Madrid, Ediciones             
Cristiandad. 
Buber, Martin (1987). ​Caminos de Utopía​ , México, FCE. 
Imaz, Eugenio (1941). “Topía y Utopía” en ​Utopías del Renacimiento​ , México, FCE. 
Mannheim, Karl (1987). Ideología y Utopía, México, FCE. 
Mardones, José María (1983).  ​Esperanza cristiana y utopias intrahistóricas,​  Madrid, Ed. SM. 
Moro, T. (1980). ​Utopía​ . México: fce. 
Platón. (1992). ​La República​ . México: Ed. Mexicanos Unidos. 
Ricca, Pablo (2016). “Reino de Dios: ¿esperanza para la humanidad o utopía?”, en Revista              
Umbrales 271, Octubre. 
Tamayo, Juan José (1987). Cristianismo: profecía y utopía, Navarra, Verbo Divino. 

 

 

 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 19 

https://umbrales.edu.uy/2016/10/07/tema-central-reino-de-dios-esperanza-para-la-humanidad-o-utopia/
https://umbrales.edu.uy/2016/10/07/tema-central-reino-de-dios-esperanza-para-la-humanidad-o-utopia/
https://umbrales.edu.uy/2016/10/07/tema-central-reino-de-dios-esperanza-para-la-humanidad-o-utopia/
http://ediciones.ucc.edu.co/index.php/ucc/catalog/book/37


 
Cultura: 
Horizontes críticos del pensamiento 
latinoamericano:  
  

La visión globalizadora de Carlos Real de Azúa: Un mapa 
cultural para saber más de nosotros mismos 

Vasto, plural, profundo y fermental es el       

pensamiento de Carlos Real de Azúa en torno a la Historia política y de la cultura de nuestro país.                   
Nació en Montevideo en 1916, y murió en la misma ciudad en 1977. Aunque no tuvo una larga                  
vida, esos 61 años fueron suficientes para ser abogado y ejercer su profesión; para enseñar               
literatura durante tres décadas en Enseñanza Secundaria (1937-1966); y para ser docente de             
estética literaria durante veinticuatro años (1952-1976) en el Instituto de Profesores Artigas, donde             
también enseñó literatura iberoamericana y rioplatense, 1954-1967. En la última etapa de su vida              
fue profesor de ciencia política en la Facultad de Ciencias Económicas de la Universidad de la                
República (1967-1974). De todos estos cargos fue apartado por el régimen ilegítimo que se instaló               
el 27 de junio de 1973. Escribió sobre todos los temas que enseñó. Su pensamiento arborescente                
quedó consignado en sesenta y cuatro títulos entre libros, fascículos y folletos (veintinueve de              
ellos, el grupo temático más numeroso, sobre asuntos literarios), más ciento veintitrés artículos en              
publicaciones periódicas (la gran mayoría de ellos, setenta y dos en total, en el legendario               
semanario ​Marcha​ ). Este año se cumplen los 100 años de su nacimiento y Umbrales se propone                
dar a conocer algunas cualidades del expansivo y monumental trabajo de uno de los pensadores               
más altos que tuvo nuestro país. 
  
La alegría de ser inteligente 
Así define Mercedes Ramírez al talento y a la pasión de Carlos Real de Azúa, un pensador                 
múltiple, de actividad docente y periodística intensa, y cuyas preocupaciones apuntaban a lo que              
él percibía como los ​problemas centrales de los latinoamericanos (y de los uruguayos en              
particular) de su tiempo, los cuales analizaba minuciosamente con una perspectiva universalista.            
Los problemas siguen siendo los mismos de hoy, y ese acento es tal vez el que otorga una                  
notable contemporaneidad a su trabajo reflexivo sobre la cuestión nacional. Con cabal condición             

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 20 



ensayística, pero en absoluto críptica, el esfuerzo comprensivo de Real de Azúa abarca diversos              
temas plasmados en textos claros y precisos que se interrogan sobre la nación a través del                
análisis del itinerario histórico, arrancando por el ambiente espiritual del 900 hasta la             
caracterización de las clases altas y el arduo tema del poder en nuestro país, estudiando los                
orígenes de nuestra nacionalidad e indagando sobre el Cristianismo en nuestra sociedad, la             
política batllista, así como también sobre el rol del Estado en sus políticas educativas. Lisa Block                
se refiere a Real de Azúa en estos términos: “Su atención ininterrumpida a los personajes y claves                 
del debate latinoamericano (Martínez Estrada, Sarmiento, Mallea, Rodó, Zum Felde), regional y            
nacional, a los grandes temas históricos, políticos, estéticos, a los autores mayores, al patriciado              
-la clase social de la que procede pero de la que se aparta para legitimar su observación e                  
independencia- a la ​sociedad amortiguadora​  que, tal como la designa y define, es la uruguaya”. 
El historiador José Rilla encuentra en la riqueza de sus reflexiones la impronta de pensadores               
blancos tales como Carlos Roxlo y Luis Alberto de Herrera, así como también del colorado José                
Enrique Rodó. Otro de los ensayos importantísimos para comprendernos colectivamente es ​El            
impulso y su freno​ , cuya hipótesis mayor es que el impulso reformista del batllismo, más allá de su                  
inspiración esencial tenía problemas tales que finalmente lo conducirían al freno y luego al              
naufragio. Hace 50 años, en 1964, el mundo se dividía en dos bloques, Fidel Castro era la estrella                  
desde su Cuba revolucionaria, los imperios coloniales europeos se desgajaban en nuevos países             
independientes, mientras los Beatles hacían gritar al mundo al ritmo de sus canciones. En              
Uruguay, la época de las vacas gordas había terminado hacía tiempo y el segundo Colegiado del                
Partido Nacional llevaba a los tumbos un rumbo que ya algunos querían amenazar desde la               
guerrilla. Ese es el contexto concreto en el que surge ​El impulso y su freno​ , el ensayo en el que el                     
autor desmenuza en cada uno de sus elementos la matriz batllista del Uruguay y luego critica                
esas características de las reformas de Batlle y luego continuadas sin grandes variables por la               
dictadura de Terra, los gobiernos de Baldomir, Amézaga y sobre todo Batlle Berres. En ese libro                
del 63 ya daría cuenta, con pasmosa claridad, de algunos aspectos del mundo en que vivimos en                 
el siglo XXI: ​“mundo de grupos supranacionales crecientemente erizados y resueltos a lograr su              
autosuficiencia​ , de ​un mundo sometido a las terribles presiones del espíritu acreedor de la              
sociedad de masas​ , de ​un mundo donde una revolución de tecnología cibernética y             
automatización marcha​ a pasos demasiado grandes arrinconando a nuestras patrias, ​en el que             
todas las convicciones, valores, vigencias que fundan instituciones, pautas de conducta,           
relaciones, se enflaquecen hasta desaparecer y no tanto la publicitada angustia como el             
sinsentido, la indiferencia, la ajenidad a todo, ocupan su sitio​ .” 
 
Mirada polifacetada sobre nuestra identidad 
Una muestra de la vigilancia de su pensamiento se aprecia en el siguiente fragmento de su                
Antología del ensayo uruguayo​ , el puede ser un punto de partida para un cuestionamiento que,               
formulado hace 30 años, mantiene rigurosa actualidad: 
El tema nacional, por fin, la entidad de “lo uruguayo”, (…) Se trata de saber qué es el país. Cuál                    
es nuestra consistencia como nación. Cuáles sus calidades y sus defectos, sus ventajas y sus               
lastres. Cuál es la razón y los antecedentes de su extrema singularidad política. Qué rostro dibuja                
su previsible destino. Qué entidad tienen las fuerzas: económicas, políticas, sociales que lo             
dirigen. Cuáles son sus estructuras y qué firmeza poseen. Cuáles son sus diferencias con otras               
comunidades vecinas y otras más lejanas: hasta dónde puede hablarse de una ‘personalidad             
nacional’ diferente (aún de una mistificada ‘uruguayidad’). Se quiere , también, más            
modestamente, despejar el interrogante de si hay una psicología colectiva, ‘nacional’, un            
repertorio de rasgos, de modos que los uruguayos, mayoritariamente, compartan. Cuáles son los             
objetos, las prácticas, las rutinas, los ideales, las devociones que permitan inferirla. (¿El mate?¿el              
tango? ¿Carlos Gardel? ¿la quiniela? ¿la jubilación temprana? ¿el fútbol? ¿el cinismo cívico? ¿el              
conformismo manso y ventajero?). Se aspira establecer la real, auténtica entidad de los valores              
nacionales, la causa de la postergación de unos, de la hiperbolización de otros, las inferencias               
que de estos hechos se desprendan. Cuál debe ser nuestro rumbo entre las potencias y las                
fuerzas mundiales, qué medida tienen nuestras afinidades con el resto de Iberoamérica, cuál la de               
nuestra insularidad, la de nuestra introvertida superioridad respecto al continente que nos rodea.             

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 21 



Qué actitud: la conformidad apacible, la insatisfacción desafiante, las condiciones estables del            
país, su situación presente, justifican.” 
Precisamente, Real de Azúa concibe la cuestión identitaria desde una dimensión más regional, tal              
como observa en ​El ensayo y las ideas​ , otro de sus trabajos publicados en 1957 en la revista                  
argentina ​Ficción​ : ​“​ El tema del país, la toma de conciencia de la circunstancia, es la gran piedra                 
de toque de la ensayística americana. Es también la gran pobreza de la nuestra​”​ . Y más adelante:                 
“​ Aquí, como en otras claves, nuestra condición periférica en América, nuestra situación distante             
de los más típicos desniveles y dramatismos del continente, ha determinado que el tema              
americano sea —más quietamente, más puramente— una inquietud, una nostalgia, un           
remordimiento sin formas operantes​”​ . Y en otra parte del mismo texto, bosquejando lo que              
entendía como una fidelidad a lo nacional, lo definía —en casi ars vitae de su propio camino—                 
así: ​“​ aceptar la circunstancia (mundial, sudamericana, uruguaya y hasta montevideana). Asumir,           
sufriéndola, la fealdad, el desorden, la injusticia del mundo que nos rodea. Buscar, desde ellas,               
las maneras de una actitud: el sereno deber, a la manera clásica, o el asco patético, o la furia                   
desmelenada (que todas caben). En suma: los caminos de acción o de contemplación, de              
descripción o de ventura, que Dios nos señale”​. 
 
Socializar la Cultura a través de la Educación artística 
La cultura es el valioso patrimonio que la educación formal debe vitalizar, reconocer como acervo               
acumulado y custodiar. Con lucidez histórica Real de Azúa avizoró, ya en los años sesenta, las                
crisis de las instituciones educativas, sea por el impacto de las fuerzas productivas como por las                
contingencias sociales a las que se ve enfrentada la gestión política. Cabe señalar que reivindica               
la misión y el resguardo de las instituciones de enseñanza y de los docentes en la medida que                  
son los que llevan adelante la responsabilidad de ser portadores de valores sociales al impedir,               
simultáneamente, la génesis de la alienación crítica. De este modo, el autor se aleja de un modelo                 
de educación prescriptiva, autoritaria, abstracta y conclusiva. Diferencia un quehacer docente que            
da lugar a la creatividad, la innovación y al diálogo de una impronta que podría llevar a                 
determinismos sociales. Una auténtica actividad educadora es la que es capaz de relacionar             
intereses, sistematicidad y disciplina. Deslinda la idea de enseñanza y de educación, advirtiendo             
sobre ambos conceptos. Acceder a los bienes culturales, proyectar una imagen de mundo, sentir              
la experiencia espiritual de contemplación, de arte y de reflexión; conocer y comprender las              
circunstancias que condicionan el vivir serían en conjunto algunas de las metas de un sistema               
educativo que engloba lo sustancial de una formación que no es dogmática, que permite              
replanteos sensatos, apertura mental. En esta construcción, Real de Azúa problematiza la            
práctica docente en cuanto a que no sería aquella que prepara para la vida, sino para vivirla,                 
porque la vida es algo que está aconteciendo en el ahora. En este sentido, la cultura ejerce esa                  
función civilizatoria para proteger a los niños y jóvenes de ciertos conocimientos “útiles”, de cierta               
vorágine exitosa, de esa especulación y del lucro que hace predominar al homo economicus              
frente al homo sapiens. De aquí la redimensión del valor pedagógico de una educación estética               
(por ende ética) como criterio pedagógico. Desde una perspectiva gramsciana, Real de Azúa             
concibe la libertad humana y la autonomía cultural estrechamente vinculadas a la oportunidad de              
ser educados con conciencia crítica. Esto remite a poder tomar el mundo tal cual nos ha sido                 
dado, impuesto con sus modelos ilusorios, con sus simulacros y sus representaciones para             
devolverlo, en un intercambio posible a través de la educación artística, con un conocimiento              
lúcido, vital y auténtico, esas certezas que permiten al ser humano hacerse cargo de su propia                
historia. En palabras más sencillas: para Real de Azúa, la educación se trata de eso, se trata de                  
enseñar a pensar. 
Más sobre Carlos Real de Azúa: 
http://www.autoresdeluruguay.uy/biblioteca/Carlos_Real_De_Azua/doku.php?id=sobre 
Biblioteca Nacional de Uruguay – Timeline | Facebook 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 22 

http://www.autoresdeluruguay.uy/biblioteca/Carlos_Real_De_Azua/doku.php?id=presentacion
https://www.facebook.com/BibliotecaNacionalUruguay/photos/pcb.774308769372368/774295776040334/?type=3&theater


Cultura: 
(canción) Podemos solucionarlo (Letra y 
música John Lennon y Paul Mc´Cartney) 

 
Es una de las canciones de la primera época de los Beatles, y muchos piensan que es una                  
canción comercial. La letra es de Paul, aunque hubo acuerdos con John Lennon tanto en la letra                 
como en la música y colaboraron juntos. 
 
Intenta verlo a mi manera, 
¿Tengo que seguir hablando hasta que ya no pueda seguir? 
Mientras tu lo ves a tu manera, 
Corre el riesgo de saber que puede ser que nuestro amor 
Pronto se haya ido 
Podríamos solucionarlo, 
Podríamos solucionarlo. 
 
Piensa en lo que estás diciendo. 
Puedes tomarlo equivocadamente y 
Aun así piensas que está bien. 
Piensa en lo que estoy diciendo, 
Podemos solucionarlo y arreglarlo, o decir buenas noches. 
Podríamos solucionarlo, 
Podríamos solucionarlo. 
 
La vida es muy corta, y no hay tiempo 
Para quejarse y luchar, amiga. 
Siempre he pensado que es un crimen, 
Así que te preguntaré una vez más 
 
Intenta verlo a mi manera, 
Solo el tiempo te dirá si estoy bien o mal. 
Mientras tu lo ves a tu manera 
Hay posibilidades de que podamos romper dentro de poco 
Podríamos solucionarlo, 
Podríamos solucionarlo. 
 
La vida es muy corta, y no hay tiempo 
Para quejarse y luchar, amiga. 
Siempre he pensado que es un crimen, 
Así que te preguntaré una vez más 
 
Intenta verlo a mi manera, 
Solo el tiempo te dirá si estoy bien o mal. 
Mientras tu lo ves a tu manera 
Hay posibilidades de que podamos romper dentro de poco 
Podríamos solucionarlo, 
Podríamos solucionarlo. 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 23 



  
Comentario 
La historia es de una novia que tuvo Paul, Jane Asher, una modelo, que quiso alejarse y romper                  
con él. Pero Paul no lo aceptaba fácilmente. 
Si vemos la letra es bastante lineal, pero veamos lo que dice. 
¿No es algo muy sensato? Las peleas y discusiones afectivas, no pueden solucionar los conflictos               
en una familia, en un matrimonio, e incluso entre amigos. Algunos piensan que decir lo que uno                 
siente sin contención alguna, es un acto de sinceridad. Más bien es mala opción. Las discusiones                
sentimentales llenas de ira, y provocaciones sólo llevan a una ruptura que podría haber sido               
innecesaria. La convivencia humana nunca es algo sencillo de encarar. Pero no puede basarse              
sólo en los sentimientos. El amor verdadero no se agota en los sentimientos. Estos son muy                
cambiantes. Conviene usar la cabeza, pues si estamos enojados podemos llegar a decir algo              
hiriente, de lo cual podríamos arrepentirnos después. Pensemos un poco. 
Los episodios de violencia doméstica están muchas veces regidos por actos irracionales, y             
sentimientos exacerbados, que llevan a acciones irreparables. Si este sencillo consejo que nos             
dan John y Paul, fuera seguido por los matrimonios o parejas con dificultades de relación ¿No se                 
podrían haber evitado tantos divorcios y rupturas familiares innecesarias? 
La vida normal y la convivencia, implican encontronazos, discusiones, dificultades de relación.            
Pero si se superan con serenidad y usando la cabeza y el sentido común, llevan a la maduración                  
del amor, y a la profundización de la relación. No es sencillo, pero es posible. 
Como decía San Pablo en la carta a los Corintios. Amar en serio implica perdonar, comprender                
las flaquezas del otro, y descubrir lo bueno, y también esperar lo mejor y confiar. Dios cree que                  
nosotros podemos amar en forma permanente y crecer en el amor. Tanto lo cree que espera que                 
el amor de los esposos sea un reflejo de su mismo amor, amor que dura para siempre. (Cfr.                  
1Corintios 13, 1.10; Col. 3,13; Mt. 19, 1.11). 
 

 
Entrevista: 
P. Samir Khalil Samir  

¿Quién quiere la guerra santa? 

P. Samir Khalil Samir 

Entrevista a P. Samir Khalil Samir en 
http://www.tempi.it/chi-vuole-la-guerra-santa-intervista-a-padre-samir-khalil-samir#.WB33X-PhDIU 
traducción de la redacción 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 24 

http://www.tempi.it/chi-vuole-la-guerra-santa-intervista-a-padre-samir-khalil-samir#.WB33X-PhDIU


P. Samir Khalil Samir: una vida dedicada a enseñar, escribir libros, abrir escuelas para              
analfabetas, promover el diálogo entre cristianos y musulmanes, sin ningún tipo de exclusión             
sectaria. Egipcio de nacimiento, Líbanes de adopción (se trasladó a Beirut cuando tenía 31 años),               
jesuita desde 1955. 
  
Padre Samir, ha dicho durante mucho tiempo que el Islam necesita una reforma profunda              
que actualice los más polémicos pasajes del Corán y más en general la teología de la                
yihad. Pero, ¿Quién tiene el poder para hacerlo, dada la condición del Islam sin jefatura               
única? 
Aunque sin un Papa en el Islam, a nivel de cada país que se llama a sí mismo islámico, hay                    
autoridades que tienen el poder de promover una reforma. Si en Egipto la Universidad de Al-Azhar                
formulara una enseñanza que marginalizara la lectura político-militar del Corán, que estableciera            
que los versos coránicos relacionados con la guerra santa deben ser leídos en el contexto en que                 
apareció el Corán, los imanes del país se conformarían con esta enseñanza. En el pasado, el                
Islam ha hecho varias reformas de interpretación, pero las cosas han cambiado en el último medio                
siglo, cuando Arabia Saudita, gracias a los recursos económicos de la venta de su petróleo, se ha                 
impuesto en gran parte del mundo islámico su interpretación del Islam, es decir, el wahabismo. Lo                
que es el resultado de la convergencia entre la teología de Muhammad Ibn’Abd al-Wahab y los                
intereses políticos de la familia Saud. Es un Islam que implica terribles preceptos relativos a los no                 
musulmanes, la condición de la mujer, los chiítas; cosas que normalmente no aceptaría un              
musulma razonable. Pero los petrodólares han permitido a Riad de penetrar en todas partes. En               
Egipto hasta el final de los años sesenta en El Cairo el velo era usado por muy pocas mujeres;                   
hoy en día incluso las niñas cristianas en los barrios populares deben llevarlo, si no quieren sufrir                 
represalias. Nuestras autoridades islámicas tienen miedo: cuando va a Grozni, Chechenia, el            
Gran Imán de Al-Azhar, Ahmed al-Tayeb, aprueba un documento que indica que el wahabismo no               
es parte de la tradición suní. Cuando está en El Cairo, donde la influencia económica saudí es                 
fuerte, se calla. 
¿Cuál será la cara del Islam en el Oriente Medio y en Europa dentro de diez años? 
Es imposible preverlo. Esperamos en un gran avance en la dirección reformista, que sería bien               
recibido por la mayoría de los musulmanes. Pero si nos fijamos en los hechos, vemos que los                 
únicos países de sistema laico de la región, Irak y Siria, fueron destruidos política y materialmente                
con la excusa de que eran dictaduras. Como si los otros jefes de Estado (reyes en primer lugar)                  
de los países árabes no fueran dictadores. En el Líbano (país árabe, pero no musulmán), la                
coexistencia de varios grupos religiosos, que implicaba la libertad de cambiar religión, sigue             
resistiendo después del horror de la guerra civil. Pero si en virtud del crecimiento de la población,                 
el componente chiíta tratará de aumentar su peso político, preveo desastres en el Líbano. En               
cuanto a la implantación del Islam en Europa, todo depende de lo que va a entender y decidir el                   
pueblo europeo: en el Islam no hay libertad de conciencia, ya que si un musulmán intenta cambiar                 
de religión es castigado por la ley, en algunos países muy gravemente; y la religión es un asunto                  
espiritual, pero es uno con la política y con la ley. Los Musulmanes que van a Europa encontrarían                  
natural seguir practicando el Islam con estos conceptos, y son los europeos que tienen que               
explicarles que no es posible; y deben mantenerse firmes en la defensa del derecho de apostasía,                
para aquellos que quieren dejar o cambiar su fe religiosa, y de la distinción entre las esferas                 
políticas y religiosas. Quien no puede aceptar las leyes europeas que reflejan la Declaración              
Universal de los Derechos Humanos, no debe poder asentarse en Europa. Sería un mal para               
todos. 
Después de la conquista del poder por parte del Isis en Irak y Siria, ¿ha cambiado algo en                  
la condición de las minorías cristianas en otros países de la región, donde la acción Isis es                 
sólo marginal? 
Yo sólo puedo hablar por los países que conozco, Líbano y Egipto. En el Líbano, la situación de                  
los cristianos ha seguido siendo la misma que antes, mientras que en Egipto las cosas               
empeoraron: los ataques contra los cristianos coptos han aumentado, especialmente en la            
provincia de Minia, donde los Hermanos Musulmanes y otros grupos extremistas son fuertes. Sólo              
un pretexto, tal como la construcción de una casa muy grande tomada equivocadamente por              

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 25 



algunos como una iglesia, alcanza a impulsar turbas contra los cristianos. El presidente Al-Sisi              
está haciendo todo lo posible para proteger a las minorías, pero el prejuicio contra los cristianos                
viene de lejos: en Egipto, por ley, un cristiano no puede enseñar árabe en las escuelas, porque al                  
ser la enseñanza centrada en gran parte en la lectura y el análisis lingüístico del Corán, se cree                  
que un cristiano no es adecuado para hacer esto. En un país donde el 40 por ciento de la                   
población sigue siendo analfabeta, no hay recursos humanos. Y es casi imposible construir una              
iglesia, debido a las leyes discriminatorias contra los cristianos. 
Los patriarcas cristianos de Oriente han pedido en repetidas ocasiones la intervención            
militar internacional para poner fin a la ocupación de Mosul y de la llanura de Nínive por                 
Isis, pero nadie les escuchó. Ahora comenzó una operación de riesgo, con todas las              
fuerzas locales. ¿Cómo evalúa la actuación de la comunidad internacional con respecto a             
esas peticiones? 
Occidente se mueve sólo por sus propios intereses, no por razones de justicia: en el Oriente                
Medio todos son conscientes de esto. Los Estados Unidos y sus aliados han hecho algo serio                
contra Isis sólo recientemente, pero más allá de esto no siguen, porque tienen los acuerdos               
especiales con Arabia Saudita. La única cosa de los occidentales que nosotros realmente             
apreciamos en esta crisis son la ayuda humanitaria y las de las Iglesias: esta solidaridad humana                
y cristiana es muy buena. 
¿Qué piensan los cristianos de Oriente, y más en general los ciudadanos del Oriente              
Medio, de los eventos relacionados con la ola de inmigración en Europa? 
Recibir a los refugiados es un deber, pero no se puede hacerlo de forma ilimitada… La onda no se                   
acabará si no termina el mal que la causa: las crisis y las guerras provocadas por el extremismo y                   
el terrorismo. Y el extremismo y el terrorismo nacen principalmente por las enseñanzas erróneas              
del Islam, la ideología dominante. Mientras tenemos imanes que enseñan, por ejemplo, que la              
mujer es inferior al hombre (Corán 2: 228 y 4:34), que el marido tiene derecho a golpear a su                   
esposa (Corán 4:34), siempre que lo haga de una manera que no cause un daño permanente,                
nadie puede maravillarse que nazcan realidades como el Isis. Europa no debe fallar en el deber                
de la hospitalidad, pero al mismo tiempo debe fijar los deberes de los inmigrantes, como aprender                
el idioma local y que el cumplimiento de la legislación local tiene prioridad sobre sus creencias…                
Construir muros y tender alambre de púas es una vergüenza, es una manifestación de crueldad.               
Sin embargo, las condiciones para los que entran deben ser claras: la religión y la ciudadanía en                 
Europa son distintas. El estado no traduce en ley los preceptos religiosos. Esto el inmigrante               
musulmán debe entenderlo enseguida. Además, hay diferentes costumbres y tradiciones, que           
también deben ser observadas. Luego está la cuestión de Turquía: está mal pagarla para que se                
quede con los refugiados, porque está haciendo el doble juego. Favorece el Isis, y apoya a los                 
grupos yihadistas que combaten en Siria, ha enviado tropas al norte de Irak sin el permiso del                 
gobierno iraquí, y quiere tomar parte en la recaptura de Mosul para promover los intereses de los                 
suníes bajo su protección, contra los derechos de los cristianos y de los yazidis que vivían en la                  
llanura de Nínive. 
Volviendo a los temas de la emigración: ¿también la de los cristianos seguirá? Se puede               
invertir la tendencia, o el Oriente Medio está destinado a vaciarse de la presencia de los                
cristianos? 
Los datos de la realidad nos dicen que el éxodo cristiano continuará. En países como Irak y                 
Palestina han bajado al 1 por ciento de toda la población en pocos años. En el Líbano, donde eran                   
la mayoría con un 51 por ciento, en la actualidad sólo son el 35 por ciento. Es un fenómeno que                    
se auto alimenta: a medida que los cristianos emigran, el respeto para los que se quedan                
disminuye, sus derechos se respetan menos y esto empuja otras emigraciones. Los Obispos             
hacen llamados en continuación: “permanezcan”, dicen. “En Occidente perderán su especificidad           
cultural y tal vez incluso su fe”. Pero los cristianos que han perdido todo en Irak y Siria están                   
prácticamente condenados a emigrar. Para evitar esto, hay que resolver los conflictos que causan              
su éxodo, pero esto no está en el poder de los cristianos locales. Esta migración es un gravísimo                  
daño a todo el mundo árabe, incluyendo la mayoría musulmana, ya que cada vez que hubo un                 
renacimiento cultural y científico en esta parte del mundo, esto se consiguió principalmente             
gracias a los cristianos presentes, comenzando con el florecimiento de la civilización árabe en los               

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 26 



primeros cinco siglos del Islam, cuando en muchos lugares, los cristianos eran todavía la mayoría.               
Incluso el renacimiento de Egipto en la segunda mitad del siglo XIX es en gran parte mérito de los                   
emigrantes cristianos que llegaron a Egipto de Damasco y el Líbano, debido a problemas en esos                
lugares. Y un musulmán iluminado como el gobernador Mehmet Ali supo valorar su contribución. 
¿Qué tan importante es el conflicto en Siria y el resultado final de este conflicto por los                 
equilibrios políticos y confesionales en la región? 
Si los rebeldes ganan, será otra derrota para la laicidad en el mundo árabe. El alto nivel de                  
educación y la igualdad de los derechos civiles independientemente de la afiliación religiosa que              
había en Siria antes de la guerra se perderá. Los países que apoyan a los rebeldes deben                 
cambiar su política, de lo contrario se va al desastre político y social, además de las destrucciones                 
y la pérdida terrible de vidas humanas. 
Padre Samir, hasta hace pocos años, Occidente podría ser visto como un modelo para los               
orientales, musulmanes o cristianos: democracia, libertad política, derechos humanos,         
progreso científico y técnico. Hoy, sin embargo, Occidente está dominado por una cultura y              
centros de poder que destruyen la familia y negar la diferencia sexual, promueven el              
consumismo, el individualismo, el exceso de poder de las finanzas, la negación de la              
libertad de expresión a través de la imposición de lo “políticamente correcto” y la              
democracia cada día más se hace formal. ¿Cuáles son las consecuencias de esto? 
Ha dicho todo muy bien. Hasta la mitad del siglo XX, Europa fue vista como un modelo a seguir en                    
la élite del Oriente Medio. Pero hoy en día la propaganda islamista tiene buen juego en decir a los                   
musulmanes: “miren cuán podrido está Occidente, no tienen más valores ni moral, sólo buscan              
armas y dinero. Pero eso, nosotros también lo podemos tener fácilmente”. Hay algo de verdad en                
lo que dicen, Occidente está cada vez más dominado por el imperialismo del dinero que afecta                
todo. Esta involución tiene un efecto desastroso sobre los cristianos de Oriente. Hasta ayer, nos               
ponían en la categoría de creyentes imperfectos (ya que “perfectos” eran los musulmanes), que              
tenían que pagar el impuesto de sumisión y humillarse para ser aceptados por los musulmanes               
(cf. Corán 9:29). Pero en la medida que Occidente se vuelve abiertamente en ateo, es decir kafir,                 
también los cristianos son acusados de ser infieles, porque el cristianismo para los islamistas es               
una parte integral de Occidente. Así que los cristianos de Oriente ahora son tratados como kafir,                
que hay que matar o expulsar. Hoy en día, incluso los chiíes son acusados de ser infiel; Arabia                  
Saudita, Qatar y Turquía financian guerras en contra de ellos, como en Yemen, porque no serían                
verdaderos musulmanes. Islam está experimentando un período de decadencia, y nosotros, los            
cristianos no debemos alegrarnos de esto, en cambio: deberíamos ayudarles a vivir más en paz y                
alentar sus reformistas. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 27 



Aniversario:  
LOS 500 AÑOS DE LA REFORMA 

 

(el encuentro de Lund) 

el Papa en Lund 

Lund es una pequeña ciudad (82 mil habitantes) de Suecia , con mil años de historia. Allí se                  
inauguró con la presencia del Papa, el 31 de octubre pasado, la solemne conmemoración de los                
500 años de la Reforma Protestante cuando el monje Martín Luther el 31 de octubre de 1517                 
proclamó 95 tesis teológicas para la reforma de la Iglesia, en Wittemberg (Alemania). Los actos               
conmemorativos se realizaron en Lund porqué la Federación Luterana Mundial nació en esa             
ciudad en 1947; ahora tiene sede en Ginebra (Suiza), agrupa a unas 145 iglesias, representando               
a 72 millones de fieles en 78 países. En Europa hay tan solo 36 millones; 21 millones hay en                   
África. Los Luteranos son la primera Iglesia nacida de la reforma de Lutero. El movimiento               
Luterano dio origen a numerosas Iglesias, en particular a los Reformados y a los Anglicanos, bajo                
el denominador común de “protestantes”. En la actualidad hay 500 millones de personas en              
alguna de las distintas formas del protestantismo moderno. 
  
Suecia es un país de 10 millones de habitantes de antigua tradición luterana; los católicos son tan                 
solo 119 mil y tienen como referencia la única diócesis de Estocolmo. El histórico encuentro del                
Papa con las autoridades de la Federación, tuvo lugar en la catedral de Lund, construida en 1145;                 
el último obispo fiel a Roma de esa ciudad, murió en la cárcel en 1553. El Papa aceptó la                   
invitación de ir a Lund, no para celebrar la dolorosa ruptura de hace 500 años, sino para dar un                   
paso más hacia la reconciliación entre cristianos, unidos por el mismo bautismo y la misma fe en                 
Cristo y su Evangelio. Esta conmemoración, a diferencia de todas las anteriores, tuvo por primera               
vez un carácter ecuménico y fraterno. Antes que nada se rindió gracias a Dios por los 50 años de                   
diálogo intenso y fecundo entre católicos y luteranos después del Concilio Vaticano II. En segundo               
lugar se pidió perdón por los errores y pecados cometidos de ambas partes, con dolorosas               
consecuencias que llevaron a las guerras de religión de los siglos 16 y 17 y a un constante                  
enfrentamiento. En tercer lugar hubo un compromiso común de conversión al Evangelio, de             
diálogo y cooperación al servicio de los más necesitados y de la paz. Por eso la conmemoración                 
no tuvo un tono triunfalista por parte de los luteranos ni polémico por parte de los católicos, tal                  
como sucedía en el pasado. El diálogo con los luteranos fue el primer dialogo bilateral que la                 
Iglesia Católica inició con los protestantes en 1967, hace 50 años, en el cual se descubrió que es                  
mucho más lo que nos une de lo que nos separa. Hubo después de esa fecha varios acuerdos a                   
nivel teológico. El más importante fue firmado por ambas partes con el documento sobre la               
Justificación del 31 de octubre de 1999 en Augusta (Alemania). Con la palabra “justificación” se               
entiende que todos los hombres son salvados (=justificados) por pura gracia y misericordia de              
Dios, en Jesús. La absoluta gratuidad de la salvación hace que nuestras obras buenas no sean la                 
condición para merecerla, sino la necesaria respuesta de amor al don incondicionado de Dios. El               

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 28 



último gran documento bilateral es del 2013 y se titula: “Del conflicto a la comunión”. Partiendo de                 
este documento se ha preparado el reciente encuentro. En la celebración litúrgica de Lund cinco               
jóvenes han presentado al altar 5 velas reflejando los cinco compromisos de ese documento en               
busca de la “unidad visible”. 
 
LUTERO REVALORIZADO 
Lutero ha sido revalorizado en estos últimos años por historiadores católicos más            
desapasionados, objetivos y documentados. Los obispos alemanes lo han llamado: “pionero           
religioso, testigo del Evangelio y maestro de la fe”. Muchas de sus 95 tesis siguen teniendo                
vigencia. La Iglesia Católica no renuncia a la validez de la oración por los fieles difuntos, pero “hoy                  
Lutero no protestaría por el tema de las indulgencias como las ha interpretado el Papa Francisco                
en “Misericordiae vultus”, dejando de lado comparaciones penales de cancelación de años o días              
de castigo en el fuego del purgatorio como si fuera la cancelación del pago de una multa y usando                   
imágenes mercantiles”, escribe el teólogo Juan Masíá Clavel. Aún con todos los errores que              
cometió, Lutero rechazó el capelo cardinalicio que se le ofreciera para obtener su silencio y a los                 
magistrados de las ciudades alemanas les pidió que todo el dinero que debían al Papa por                
impuestos, rentas, indulgencias etc., se lo entregaran a las escuelas para la educación de los               
niños más pobres. Al volver de Armenia en junio pasado, el Papa Francisco afirmó: “Creo que las                 
intenciones de Lutero no eran equivocadas; era un reformador. Tal vez algunos métodos no              
fueron correctos. Pero en aquel tiempo la Iglesia no era ciertamente un modelo para imitar. Había                
corrupción, mundanidad, apego al dinero y al poder; por eso protestó. Ha sido una medicina para                
la Iglesia”. Son frases que del lado católico más tradicionalista varios cuestionaron y por el lado                
protestante tuvieron la respuesta del pastor Paolo Ricca: “La reforma no se dio por motivos éticos                
de corrupción etc., sino por motivos teológicos”. Sin embargo Ricca añade con respecto a Lund:               
“lo de Francisco es un gran paso porqué considera la Reforma como un evento positivo en la                 
historia de la Iglesia, algo que hizo bien también al catolicismo. La principal característica de               
Francisco es que es un hombre libre y solo las personas libres son capaces de algo nuevo”. En                  
una entrevista a “Civiltá Católica” el Papa dijo también: “Lutero fue un reformador en un momento                
difícil; dio un gran paso para poner la Palabra de Dios en manos del pueblo. Quiso poner remedio                  
a una situación compleja. Después, en parte por situaciones políticas y también religiosas, esa              
reforma se convirtió en separación y no en un proceso de reforma de toda la Iglesia; porqué la                  
Iglesia siempre ha de reformarse”. El Papa piensa que el dialogo teológico es importante, pero no                
suficiente; hay que acercarse, crear un clima de confianza y respeto, caminar juntos, unidos en la                
oración y practicando el “ecumenismo de la misericordia” hacia los más pobres. También dijo: “El               
proselitismo es pecado, porqué pretende convertir la Iglesia en una organización que busca             
prosélitos. La Iglesia crece por atracción. El proselitismo es el veneno más potente contra el               
ecumenismo. Los mejores reformadores son los santos de ambas iglesias. Quedar cerrados en             
perspectivas rígidas no tiene futuro; no hay posibilidad de cambio. No se puede ser católicos y                
sectarios”. El Papa Francisco revalorizó la figura de Lutero reconociendo que él “no quería la               
división , ni crear una nueva iglesia; quería renovar la única iglesia, lo que no fue posible en esa                   
época”. Obviamente el Papa no rescata la figura de Lutero en su totalidad y menos en sus                 
errores, pero sí en sus intenciones iniciales y en los aspectos de la reforma que trajeron frutos                 
buenos también para los católicos. Ahora ya Lutero no es “el jabalí que ha entrado en la viña del                   
Señor para destrozarla” (Leon X), pero  tampoco el Papa es “el Anticristo” que proclamaba Lutero. 
 
DIFERENCIAS 
Este acercamiento, impulsado por el Papa y que comparten los luteranos, no elimina las graves               
diferencias que aún quedan, por ejemplo en como interpretar la “unidad visible” que todos se               
proponen. Ya no se habla de convertirse de una Iglesia a otra, sino de convertirse todos a Cristo y                   
a su Evangelio. No hay acuerdo en múltiples temas éticos, sobre la organización de la Iglesia, los                 
ministerios, la Eucaristía. Entre los ministros luteranos, hay mujeres que son pastores y obispos              
pero para la Iglesia Católica no se trata del Orden Sagrado, que solo se da en la Iglesia Ortodoxa.                   
El diálogo teológico es positivo y promisorio. Según el cardenal Walter Kasper es con los               
luteranos que se ha dado hasta ahora “el diálogo más avanzado”. Por su parte la mujer obispo                 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 29 



luterana Margot Kaessmann afirma: “el Papa Francisco es un Papa reformador y nos             
encontramos en un muy buen momento desde el punto de vista ecuménico. San Ignacio de               
Loyola, igual que el Papa actual, también quería reformar la Iglesia. Francisco es un Papa que                
está cerca de las personas. Lo que yo admiro en la Iglesia Católica Romana es la unidad global                  
de la Iglesia a pesar de las diferencias internas. Nosotros los luteranos y reformados nos               
separamos más fácilmente. Lo que yo le pido a los católicos es que la mujer pueda ser sacerdote                  
y obispo, porqué el bautismo nos da a todos la misma dignidad. La mujer ayuda en la Iglesia a                   
estar más cerca de las personas”. Por su parte el pastor Paolo Ricca pide ahora que “las iglesias                  
evangélicas sean reconocidas como “Iglesias” y no como simples “comunidades eclesiales”; pide            
además “una plataforma doctrinal común, formulada en forma conjunta sobre lo que es “lo              
esencial cristiano” para que haya comunión de fe y se establezca cuales son las doctrinas,               
opciones éticas y prácticas de piedad sobre las que se pueda tener opciones distintas sin romper                
la comunión”. Por otra parte hay que reconocer que en todas las Iglesias el ecumenismo es hoy                 
todavía un hecho minoritario. Frente al encuentro de Lund, un Manifiesto Evangélico global de 50               
teólogos ha declarado que “los temas que ha impulsado la Reforma siguen todavía vigentes para               
la Iglesia entera. El catolicismo romano es un sistema religioso que no está basado en la sola                 
Escritura; para él la Escritura no tiene la última palabra. Prueba de ello son los dogmas de la                  
Infalibilidad pontificia, de la Inmaculada Concepción y de la Asunción que no tienen ningún apoyo               
bíblico”. Por parte de muchos pentecostales y neopentecostales, que están en constante            
aumento, hay disconformidad con las iglesias protestantes secularizadas que practican el           
ecumenismo y se están vaciando de feligreses; en Suecia tan solo el 2% de los luteranos va al                  
culto dominical. Y acusan a la Iglesia Católica que por estar perdiendo adeptos se esté acercando                
ahora a las iglesias históricas que antes había combatido. A pesar de estas dificultades el Papa                
Francisco considera que “no podemos resignarnos a la desunión, al distanciamiento que la             
separación ha producido. Es el momento de superar las controversias y los malentendidos del              
pasado”. El Papa confía en el ecumenismo “de los pequeños pasos”, un ecumenismo que debe               
ser compartido por las bases, por las Iglesias Locales, los curas y los laicos, so pena de quedar                  
en los escritorios como puro papel. 
                                                                                ​Primo Corbelli 
 
 

UMBRALES​ - 272 - Nov. 2016 - 30 


