La victimidad como lugar teoldgico. Fundamentos para una teologia de la realidad

histérica en clave de misericordia’

Juan Esteban Santamaria Rodriguez — Amerindia Colombia’

Resumen

Proponer una teologia de la realidad historica en clave de misericordia implica reconocer como
su eje articulador es la realidad. La victimidad como condicién de las personas afectadas por la
violencia armada en Colombia es una de esas realidades en la cual el signo de la presencia de
Dios esta determinado por el sufrimiento de las victimas como consecuencia de la situacion de
victimizacion a la cual han sido sometidas, pero asi mismo, por el caracter de su accidon
transformadora a fin de superar esta realidad. En estos términos, la clave misericordiosa de esta
reflexion se caracteriza por la interpelacion que supone la contemplacion de Dios en el
sufrimiento del projimo, y de igual forma, por la reflexion y praxis teologal que devienen para la

fe y la teologia desde la praxis transformadora de las victimas.

Palabras clave: victimidad, lugar teoldgico, lugar teologal, misericordia, teologia de la realidad

historica

Introduccion

La victimidad (Paniagua, 2010, p. 6) como ‘lugar teologico’ es el aspecto central de esta
reflexion. Para ello, es necesario comprender sus caracteristicas en el contexto del conflicto

armado colombiano y cémo emerge en razon de la situacion de victimizacion a la cual son

" El presente articulo es uno de los resultados de la investigacion titulada ‘La victimidad como lugar teoldgico.
Apropiacion para una teologia de la realidad historica desde la propuesta de Ignacio Ellacuria’. Esta investigacion se
desarroll6 como requisito para optar por el titulo de ‘Magister en Teologia’ en la Pontificia Universidad Javeriana
(Colombia), por parte del autor.

: Magister en Teologia y Licenciado en Teologia de la Pontificia Universidad Javeriana (Colombia). Docente e
investigador del programa de Licenciatura en Teologia adscrito a la Facultad de Educacion de la Universidad Santo
Tomas (Colombia). Miembro de Amerindia Colombia. Investigador adjunto del Centro de Estudios
Latinoamericanos en Epistemologia Pedagdgica (CESPE). Lineas de investigacion: conflicto armado colombiano,
pedagogia critica, teologia latinoamericana, teologias contextuales y pedagogia de la teologia. Correo electronico:
juanessantrax87@hotmail.com; juanesantamaria@ustadistancia.edu.co




sometidas las personas y comunidades afectadas por la violencia armada en el pais. Esta
apreciacion deja entrever el sentido que tiene apropiar la revelacion de Dios desde un ‘lugar
teologico’ especifico como lo es esta condicion (victimidad). Al mismo tiempo, expresa el
criterio que fundamenta una ‘teologia de la realidad historica’ desde las caracteristicas que el
papa Francisco y Jon Sobrino definen al respecto de la misericordia como eje de la fe cristiana
(Sobrino, 1992, p. 32). Y, finalmente, caracteriza el dinamismo que debe asumir la praxis de fe
del creyente, de la teologia y de la Iglesia, a fin de posibilitar la transformacion de esta realidad

en solidaridad y resistencia con la praxis de las victimas.

1. La victimidad como condicion de las victimas de la violencia armada en Colombia

1.1 Aproximacion historica a las caracteristicas del conflicto armado colombiano

Para comprender la victimidad como condicion de las victimas de la violencia armada en
Colombia es necesario realizar una aproximacion a las causas y consecuencias de este fendmeno
en el pais, asi como también a los impactos que ha supuesto para las comunidades afectadas por
el mismo. En este sentido, es importante sefialar como aspecto constitutivo del conflicto armado
colombiano su dindmica multi-causal (Pécaut, 2015, p. 2), esto es, su reconocimiento como un
fenémeno que ha tenido en su origen, consolidacion y desarrollo diversos factores a lo largo de
sus 100 anos de existencia (Pizarro & Moncayo, 2015).

Sin el interés de realizar una arqueologia profunda al fenomeno de la violencia armada en
el pais, si es importante reconocer algunas series histéricas que lo han determinado (Foucault,
1979, pp. 8-18). En su origen (1920-1950 aprox.) deben reconocerse como factores
determinantes la concentracion del poder por parte de las élites nacionales, el bipartidismo
politico, la ‘contrainsurgencia’ y el anti-reformismo agrario. En el periodo de su consolidacién
(1950-1980 aprox.), el surgimiento de republicas independientes y movimientos guerrilleros en
las zonas madas apartadas del pais como consecuencia de la ausencia del Estado y de sus
mecanismos de control y organizacion territorial son sus factores constitutivos. Y para el periodo
de su desarrollo (1980- 2016 aprox.), no puede omitirse ni la transformacion social, politica y

economica que el fenomeno ha tenido desde los intereses de sus actores principales (Estado,



FFAA, FARC-EP, ELN, Paramilitares), ni tampoco la relevancia que ha traido el narcotrafico
como su eje central’.

En este periodo de aproximadamente 100 afios, estas series dejan entrever el hilo conductor
del conflicto armado. Sus causas y consecuencias tienen como factor comln surgir e impactar
directamente en la poblacion civil, rural, afrodescendiente, raizal e indigena del pais. Lo anterior
demuestra como el conflicto armado, pese a que ha sido una confrontacién bélica entre actores
determinados, siempre ha repercutido negativamente en los miembros de la sociedad
colombiana. Prueba de ello son los mecanismos de violencia que sus actores han utilizado y
utilizan en contra de la poblacioén en general (asesinatos selectivos a miembros de comunidades
campesinas y urbanas, masacres [GMH, 2013, p. 48]3 , desapariciones forzadas, secuestros,
desplazamientos forzados®, violencia sexual y de género, reclutamiento de menores en las filas
de los grupos insurgentes, minas anti-persona, atentados terroristas y amenazas a la poblacion
civil).

Ahora bien, teniendo en cuenta que el conflicto armado en sus inicios se caracterizd por ser
una respuesta de parte del campesinado colombiano ante el abandono social y juridico del
Estado, principalmente por la omision de una reforma agraria que garantizara el desarrollo
economico de las zonas rurales del pais (De Zubiria, 2015, pp. 19-20), no puede desconocerse
que su evolucién ha revertido su finalidad. Las distintas formas de victimizacion que ejercen los
actores del conflicto son consecuencia de la transformacion de sus intereses politicos hacia unos
de caracter econdmico, principalmente (narcotrafico y control territorial). De ahi que se debe
tener presente su impacto psicosocial asi como también los costos politicos, sociales,
econdmicos y culturales que ha traido para las distintas comunidades del pais (GMH, 2013, p.

263).

% En los documentos Comision histérica del conflicto y sus victimas (2015)y jBASTA YA! Colombia: Memorias de
guerra y dignidad (2013) existe un analisis profundo a las causas y consecuencias del conflicto armado colombiano
asi como también de las repercusiones que ha traido para la sociedad civil en general.

? En Colombia hubo aproximadamente 1982 masacres entre 1980 y 2012. De ellas, El Salado (Bolivar), Bojaya
(Choco), Segovia, Remedios y San Carlos (Antioquia), El Tigre y El Placer (Putumayo), Trujillo (Valle del Cauca),
y La Rochela (Santander) son las mas representativas por las consecuencias que tuvo en la poblacién civil.

* Segun el Registro Unico de Victimas (RUV), hay contabilizadas 6.803.961 personas victimas de este flagelo. Ver:
Registro Unico de Victimas. Fuente: Red Nacional de Informacién. Fecha de corte: 1 de mayo de 2016. Datos
consultados on-line el 18 de mayo de 2016, http://rni.unidadvictimas.gov.co/?q=node/107



1.2 La victimidad: condicion para la transformacion de la situacion de victimizacion

Esta aproximacion historica al conflicto armado permite tener una vision de conjunto sobre
su desarrollo, impacto y consecuencias en la poblacion civil colombiana. Asi mismo, es
herramienta para realizar un analisis de la victimidad como condicion de las personas afectadas
por la violencia armada y sus caracteristicas, teniendo en cuenta su situacion de victimizacion.

Al respecto, es importante identificar como este proceso de victimizacion le ha supuesto a
las distintas comunidades desarrollar estrategias para apropiar esta realidad, superar su situacion
y crear nuevas formas de estar en ella. El objetivo que tienen estas acciones (recuperacion de
memoria historica, construcciéon de simbolos, procesos de pacificacion, reconciliaciéon y union
comunitaria) no es otro que reconfigurar el tejido social, forjar la identidad de la comunidad y
establecer alianzas y lazos afectivos por los cuales la cohesion de la poblacion se recupere en
defensa de la vida y del territorio (Centro Nacional de Memoria Historica y University of British
Columbia, 2013, pp. 142-156). Estos aspectos son los que caracterizan la victimidad como
condicion de las victimas, pues a través de aquellas se constata su capacidad para apropiar y
transformar su situacion de victimizacion acorde a su situacion.

Al concebir la victimidad como una condicion, apelo al estado situacion (presente o futura)
en que se halla alguien que se considere o perciba como victima, pero sin entender el contexto de
su vida como definitiva o sin salida, sino con posibilidades de maniobrar, de hacer elecciones y
tener cierto espacio de accidon con respecto a las afectaciones psicosociales que produjo la guerra
en su vida (Paniagua, 2010, p. 55).

La victimizacion no es el final del proceso devastador que ha supuesto el conflicto armado
en Colombia para millones de personas y comunidades. La apropiacion de su realidad representa
la oportunidad para elaborar acciones y estrategias encaminadas al resarcimiento de los efectos
de la guerra. De ahi, que “la construccion de la victimidad entrafia un proceso de elaboracion de
identidad (...). La pertenencia a un grupo o a una minoria social o el caracter intracomunitario o
intercomunitario del conflicto son factores relevantes” (Tamarit, 2013, p. 7) para suscitar este
proceso y favorecer asi la posibilidad de un camino de reparacion (GMH, 2013, p. 365).

Segun esto, la victimidad se comprende como la condicion de las victimas a través de la
cual apropian las consecuencias de la guerra a fin de transformar el impacto que han tenido en

sus vidas. Esto se realiza de acuerdo a las modalidades de violencia y las formas de



victimizacion a las cuales han sido son sometidas. De ahi que la apropiacion de las secuelas
depende, dentro de muchos factores, de la elaboracion de duelos, en razoén del desarraigo
territorial o por la fractura de las tradiciones culturales y religiosas en el nucleo social al cual
pertenecen los miembros de una comunidad. Esto hace que sea necesaria la recuperacion de la
memoria historica y la recomposicion del tejido social, pues en mayoria de los casos, son las
acciones simbodlicas aquellas que les brindan empoderamiento e identidad (Villa et al, 2007, p.

74)°.

El proceso de la victimidad debe ser entendido dentro del marco historico
especifico de las comunidades en donde se produce, ya que son esas
experiencias las que pueden llegar a determinar espacios de sentido para
las personas y su situacion actual (Acosta, 2010, p. 10).

Una de las estrategias de mayor relevancia es la recuperacion de la memoria histérica a
través de relatos y testimonios de vida frente a las acciones de violencia armada padecidas.
Todos ellos favorecen el encuentro entre personas y comunidades, permite verbalizar los hechos
acaecidos, expresarlos artistica o simbolicamente, posibilitar la reconfiguracion del tejido social,
asi como también generar mecanismos de resistencia, justicia y de busqueda de la verdad ante lo
sucedido. Estas acciones son posibilidades que les permiten a las personas transformar su
situaciéon de victimizacion, son mediacion a través de la cual superan el dolor y los efectos
causados por la guerra, y asi mismo les ayudan a constituirse como agentes historicos que
pretenden la transformacion social de su entorno (GMH, 2013, p. 329).

La victimidad como condicion de las victimas verifica la pluralidad de formas a partir de
las cuales es posible transformar su situacion de victimizacion (Paniagua, 2010, p. 54). Al ser
una condicion dindmica, su campo de accidon se amplia de tal manera que su autonomia esta
sujeta a las realidades que afrontan. En este sentido, si bien son devastadores los impactos de la
guerra en la dimension psicosocial de las personas afectadas por la violencia, es precisamente
gracias a sus consecuencias como articulan su proyecto de vida hacia la transformacion de su

realidad.

> Ejemplo de ello son los Grupos de Apoyo Mutuo (GAM), en diversos lugares en los cuales los conflictos armados
y las acciones de violencia atentan contra las poblaciones civiles.



2 La victimidad como lugar teologico. Apropiacion desde la propuesta de Ignacio

Ellacuria

El reconocimiento de la victimidad como condicién de las personas afectadas por la
violencia armada presenta la forma en que despliegan su capacidad para transformar su situacion
de victimizacién en un contexto determinado. Ahora bien, para reconocer esta accion humana
como ‘lugar teoldgico’, la propuesta de Ignacio Ellacuria es fundamental en dos perspectivas. La
primera en relacion a la concepcion antropologica del acto formal de conocimiento; y la segunda,
en atencion al desarrollo de su teologia, particularmente el significado que tiene para el autor la

expresion ‘lugar teologico’, sus dimensiones e implicaciones para el creyente y la teologia.

2.1 La inteligencia sentiente como acto formal de conocimiento en la victimidad

Comprender la victimidad como “la construccién conjunta del considerarse o percibirse
como victima por sucesos que dejaron huellas en la forma de entender y relacionarse con el
mundo” (Paniagua, 2010, p. 87) permite establecer como las personas afectadas por la violencia
armada son quienes crean su identidad en relacion a las formas de victimizacion a las cuales han
sido sometidas. Esto sefiala como las victimas son agentes de su realidad (Ellacuria, 1991, p.
275)°, pues estan en capacidad de reconocerse en su contexto y, en ¢l, de poderlo transformar.

La victimidad no s6lo describe la condicién de las victimas por la cual reconfiguran su
identidad y la de sus comunidades, reconoce también su capacidad para enfrentarse con su
realidad. En este sentido, la victimidad representa la “habitud” (Ellacuria, 1991, pp. 181 — 189;
Zubiri, 1981, p. 93)” por la cual las victimas estan en capacidad para conocer, apropiar y
enfrentar su realidad. En términos de Zubiri, apropiados por Ellacuria, esta capacidad depende de

la operatividad de su “inteligencia sentiente” (Zubiri, 1981, p. 84; Ellacuria, 1991, p. 253).8

% El argumento que sostiene al hombre como sujeto y agente de su realidad historica depende del caracter
constitutivo de su naturaleza humana. Segiin Ellacuria, este caracter esta abierto y en constante realizacion toda vez
que la persona desarrolla su capacidad para crear y apropiar posibilidades de estar en su realidad historica.

7 El término ‘habitud’ representa la capacidad que una persona tiene para ‘habérselas’, esto es, enfrentarse con la
realidad.

¥ Ellacuria apropia de Zubiri la categoria ‘inteligencia sentiente’. En ella, Zubiri quiere dar razon al modo como el
ser humano apropia su realidad experiencialmente y, en ello, como es capaz de constituir procesos de inteleccion
que le permitan comprender su realidad desde las ‘impresiones’ que ella brinda. Lo ‘sentiente’ obedece a la
capacidad sensorial del sujeto, lo ‘intelectivo’ a su razonabilidad. De esta forma, cuando Ellacuria propone la



Seglin los autores, la ‘inteligencia sentiente’ es el acto formal por el cual un sujeto
aprehende y apropia su realidad desde su dimensién sensorial e intelectiva a través de
‘impresiones’ que tiene de ella. Las ‘impresiones’ de realidad son los hechos que caracterizan
cada momento historico en una persona, en este caso, es la situacion de victimizacion a la cual se
ven sometidas las comunidades ante las incursiones armadas de los actores del conflicto en sus
territorios.

De esta forma, si bien “la victimidad se debe enfocar desde los procesos sociales que
permiten que las practicas y los discursos de un conjunto de personas se estructuren y
reproduzcan a partir del considerarse o percibirse como victimas” (Paniagua, 2010, p. 83), debe
tenerse presente que se articula en atencion al despliegue de su ‘inteligencia sentiente’. El
desarrollo de esta capacidad por parte de las victimas de la violencia armada es aquella que le
otorga sentido a su accion, y asi mismo, faculta su ‘habitud’ para enfrentarse y transformar su

situacion de victimizacion.

2.2 La victimidad como lugar teologico

Al reconocer la victimidad como condicion de las personas afectadas por la violencia
armada a través de la cual hacen apropiacion y transformacion de su realidad historica, se
establecen sus caracteristicas y factores asociados de manera contextual. Indagar si la victimidad
es o no ‘lugar teoldgico’ es un asunto que obedece a la interpelacion que representa esta
condicion de las victimas para la fe cristiana y la teologia. Para ello, resulta pertinente tener en
cuenta la pregunta que Ignacio Ellacuria formula al respecto: “;En qué sentido son los ‘pobres’
lugar teologico en América Latina?” (Ellacuria, 2000a, p. 148). De esta forma: ;jen qué sentido
es la “victimidad’ lugar teoldgico en el contexto del conflicto armado en Colombia?

Comprender la victimidad como ‘lugar teoldgico’ implica realizar una lectura atenta de los
signos de los tiempos como lo propone el Concilio Vaticano II (GS 4, 11). Este giro permite
discernir que no solo la pobreza y la marginalidad social son el lugar en el cual se debe

reconocer el signo de la presencia histdrica de Dios, sino también en las situaciones que atentan

apropiacion e inteleccion de la realidad estd en sintonia con Zubiri, destacando también que este proceso es propio
del phylum humano el cual constituye a la persona desde su materialidad bioldgica, personal y social.



contra la dignidad humana como es el caso de las victimas en el contexto del conflicto armado
colombiano.

Asi las cosas, reconociendo la victimidad como ‘lugar teologico’, es posible resaltar la
comprension que Ellacuria tiene al respecto. En razon de su experiencia biogréfica y real afirma
que “los pobres en América Latina son lugar teoldgico en cuanto constituyen la maxima y
escandalosa presencia profética y apocaliptica del Dios cristiano, y consiguientemente, el lugar
privilegiado de la praxis y de la reflexion cristiana” (Ellacuria, 2000a, p. 148). En este sentido, la
victimidad se presenta como una realidad que hace explicita esta escandalosa presencia profética
y apocaliptica de Dios, la cual exige reconocer la denuncia histérico-social implicita en la
situacion de victimizacion a la cual han sido sometidas las victimas de la violencia armada en el
pais, asi como también apropiar el caracter salvifico (apocaliptico) que revela esta condicion
humana para la fe cristiana y la teologia.

Ellacuria senala con un profundo sentido espiritual y cristiano como en los signos de los
tiempos la manifestacion historica de Dios tiene tres dimensiones especificas, todas ellas
constituyentes de una procesualidad ascendente (Arango, 2009, pp. 40 — 41)° que permite
dinamizar la experiencia de fe, su praxis y la reflexion teoldgica desde la realidad. En este
sentido, es pertinente reconocer la victimidad como ‘lugar teologico’ teniendo en cuenta la

primera dimension que Ellacuria propone al respecto:

“Lugar teoldgico” se entiende aqui (...), el lugar donde el Dios de Jesus
se manifiesta de modo especial, porque el Padre asi lo ha querido. Se
manifiesta no sélo a modo de iluminacidén revelante, sino también a
modo de llamada a la conversion (Ellacuria, 2000a, p. 149).

En este sentido, si el ‘lugar teologico’ es el lugar en el cual se revela de modo especial el
Padre, es preciso afirmar como la victimidad es signo de su manifestacion en una realidad
historica especifica. Su revelacion como ‘iluminacién revelante’ no esta ligada a un querer
arbitrario, sino a una encarnacion que se hace signo profético y presencia apocaliptica en la
realidad. En consecuencia, si la victimidad es el lugar en el cual Dios se revela no s6lo es porque

el Padre ha escuchado el sufrimiento y la opresion de su pueblo (Ex 3, 7), sino también porque

? La procesualidad ascendente que se identifica en la propuesta teologica de Ignacio Ellacuria esta determinada por
los factores que entran en relacion, esto es, la realidad historica, la teologia y el dinamismo salvifico-liberador que
subyace de su tensidad.



en este lugar es donde propone su plan de salvacion, el cual se da en un tiempo y lugar
determinado, y a su vez, requiere de su discernimiento a fin de poderlo apropiar.

Esta revelacion de Dios en la victimidad es también un llamado a la conversion.
Conversion que se presenta como una exigencia para la fe cristiana y la teologia a fin de
actualizar el significado de la revelacion historica de Dios y la praxis que demanda desde signos
concretos en la realidad (Ellacuria, 2000b, p. 441)."° Lo anterior permite establecer como en la
condicion de victimidad existe un signo de la presencia historica y divina de Dios. Y, en relacion
con Ellacuria, se afirma que asi como en la humanidad de Jests se manifiesta la divinidad de
Dios, en la victimidad también se hace explicita esta divinidad, ya que es en su situacion de
opresion y en su posibilidad para transformar intelectiva y sentientemente su realidad histérica
en donde su revelacion se hace explicita y real (Ellacuria, 2000a, p. 149)."

La segunda dimension que Ellacuria sefiala acerca del ‘lugar teologico’ se caracteriza por
ser el lugar desde el cual la vivencia de la fe cristiana se hace explicita a través del seguimiento

historico de Jesus. Asi las cosas, la victimidad se comprende de igual forma reconociendo que:

“Lugar teoldgico” se entiende aqui (...) el lugar mas apto para la
vivencia de la fe en Jesis y para la correspondiente praxis de
seguimiento. Hay lugares peligrosos para la fe auténtica, como es, entre
nosotros, la riqueza y el poder. Cuando Jesus habla de la dificultad de
que los ricos y los poderosos entren en el reino de los cielos, no se refiere
tan solo a una dificultad moral, sino que se refiere primariamente a una
dificultad teologica: los instalados en la riqueza tienen una enorme
dificultad para la fe cristiana, entendida como aceptacion real de la
totalidad concreta de Jesis — y no solo de su divinidad descarnada — y
como seguimiento real y concreto de lo que fue su vida. (Ellacuria,
2000a, p. 150).

Esta dimension expone dos elementos fundamentales: la exigencia de reconocer el

escenario mas apto para la vivencia de la fe y, asi mismo, el lugar a través del cual la praxis de

' Para Ellacuria, el lugar de la revelacion de Dios tiene una cierta “parcialidad evangélica’ toda vez que acontece en
la realidad de opresion y marginacion de su pueblo. Ahora bien, esta parcialidad es una interpelacion hacia una
conversion del significado y el sentido de la praxis de fe de todo creyente.

" El lugar en el cual se comprende con mayor autenticidad la divinidad de Jestis es su humanidad, la cual esta
estrechamente ligada con los pobres y la pobreza de su tiempo. Segin Ellacuria, esta es la razon que determina
como la pobreza y los pobres son el ‘lugar teologico’ mas real de la manifestacion de Dios en la historia.



10

seguimiento se realiza a imagen de la mision de Jesus (Ellacuria, 2000b, p. 207).'* La victimidad
representa esta caracteristica del ‘lugar teoldgico’, ya que a través de las estrategias que adoptan
las victimas para la transformacion de su realidad como es posible apropiar el significado de la
revelacion-accion de Dios; y de igual forma, reconocer su interpelacion para el creyente y la
teologia ante la urgencia de apropiar este actuar de Dios y su significado hacia la transformacion
de la realidad.

Reconocer la victimidad como lugar de la presencia historica de Dios no s6lo es una
interpelacion para la teologia al contemplar su presencia profética y apocaliptica en signos
concretos de la realidad; es también una exigencia para configurar una praxis evangélica que
contribuya a la transformacién de esta realidad en solidaridad y resistencia con las victimas
desde el caracter histérico que tiene la mision de Jests (Ellacuria, 2000b, p. 20)."”> En este
sentido, debe ser una praxis que requiera de una fe auténtica, configurada a partir del encuentro
con Dios en signos historicos como lo es la victimidad. De igual forma, debe ser una praxis cuya
referencia a la mision de Jesus se comprueba toda vez que se hace una opcidn por las victimas de
la violencia armada en el pais. Y, finalmente, debe ser una praxis que favorece el proseguimiento
de su mision desde la apropiacion de las acciones que realizan las victimas en razén de su
victimidad (Ellacuria, 2002a, p. 187)."

Las caracteristicas del ‘lugar teologico’ propuestas por Ellacuria permiten reconocer como
la realidad histdrica del creyente y la teologia estan determinadas por el sentido que representa la
praxis histdrica de las victimas. En suma, si es esta praxis la que interpela a la fe y la teologia, su
conversion debe articularse de igual manera, es decir, a manera de praxis. Esta apreciacion
esboza las caracteristicas que propone Ellacuria sobre la tercera dimension del ‘lugar teoldgico’,

la cual ha de ser considerada para la victimidad teniendo en cuenta sus aspectos fundamentales:

'2 El seguimiento no sélo es una apropiacion de la mision de Jesis para la praxis y reflexion teologicas, sino también
posibilidad para la liberacion y salvacion de la historia desde la constitucion progresiva del reino de Dios.

" La misién de Jesus, en los términos que Ellacuria propone, se caracteriza por ser una misién politica y religiosa,
profética y liberadora. Desde esta perspectiva quiere fundamentarse la vivencia de la fe a partir del seguimiento de
Jesus desde la victimidad como condicion de las personas afectadas por la violencia en Colombia, pues es en ella en
donde se hace propicio el lugar de la revelacion de Dios asi como la configuracion de la praxis y reflexion
teologicas.

'* Para Ellacuria, el seguimiento implica tres pasos: referencia comprobable a Jesus; incorporacién de la persona de
Jestis como principio de actuacion y seguimiento como proseguimiento historico a través del cual se acrecienta el
significado de la mision de Jesus.



11

“Lugar teoldgico” se entiende aqui, finalmente, el lugar mas propio para
hacer la reflexion sobre la fe, para hacer teologia cristiana. Lo que
conduce a determinar que son los pobres lugar teoldgico en este tercer
sentido es, por un lado, el reconocimiento creyente del designio y la
eleccion de Dios, que ha querido que lo deshecho y lo desechado de este
mundo se haya convertido en piedra angular para confundir al mundo;
por otro lado, la adopcion del principio metodoldgico, segun el cual se
afirma que el lugar 6ptimo de la revelacion y de la fe es también el lugar
optimo de la praxis salvifica liberadora y de la praxis teoldgica
(Ellacuria, 2000a, p. 151).

Esta apreciacion que propone Ellacuria tiene dos elementos a considerar. En primer lugar,
establecer como se reconoce la revelacion de Dios en ‘lo deshecho y desechado’ de este mundo,
es decir, en la situacion de victimizacion a la cual han sido sometidas las personas y
comunidades en el marco del conflicto armado. Y, como segundo elemento, como este ‘lugar
teologico’ es posibilidad para hacer teologia cristiana, dinamismo que exige una praxis en
busqueda de la liberacion y la salvacion de esta realidad en asocio con la praxis de las victimas
de la violencia.

Esta praxis debe ser profética y utopica (Ellacuria 2000b, p. 145)."> En primera instancia,
debe ser profética ya que exige un giro trascendental para el ‘hacer teologico’ en la manera de
comprender la presencia histérica de Dios en signos concretos de la realidad como lo es la
situaciéon de victimizacidon y la condicion de victimidad. Y, en segunda instancia, debe ser
utdpica ya que es gracias a la praxis historica de las victimas, la cual subyace de la aprehension y
apropiacion de su realidad, como puede configurarse constantemente dicha praxis y su
consecuente reflexion como mediacion que contribuya a la transformacion de esta realidad.

El desconocimiento de este asunto lleva a que la praxis y reflexion teologica carezca de
sentido, y con ello, incurra en su categorizacion como una realidad esttica e intrascendente.
Apropiar la manifestacion de Dios en la condicion de victimidad abre la posibilidad para que la
praxis de fe sea historizada resaltando la vehemencia del acto revelador de Dios en la praxis

humana. De ahi, que sea necesario un ejercicio constante de contemplacion (Ellacuria, 2000a, p.

!5 Segtin Ellacuria, utopia y profetismo son dos realidades dialécticas. Ninguna puede ser real sin la otra. El caracter
profético de la victimidad abre la posibilidad para una utopia de la realidad histérica ajena a toda situacion de
victimizacion; y en relacion opuesta, es el anhelo utépico de una realidad sin violencia la que supone el profetismo
de la victimidad como condicion que posibilita la transformacion de la realidad.



12

592)' sobre esta presencia ‘escondida y desconcertante’ de Dios para darle sentido a la praxis

teologica.

La revelacion se da en una accidon histérica y s6lo es debidamente
asimilable en una accion historica; no se trata primordialmente de
verdades eternas, sino de intervenciones histdricas y no se trata de una
recepcion pasiva, sino de una acogida, de una salida al encuentro por
parte del hombre entero. Esta accion historica es una accion efectiva
sobre la realidad historica, que tiene en si misma un momento de
contemplacion en cuanto trata de percatarse de lo que se da en la realidad
y del sentido de eso que se da en la realidad, pero la contemplacion no es
sino un momento de esa accion. (Ellacuria, 2002a, p. 367).

La contemplacion del ‘lugar teoldgico’ en el cual actlia Dios es base para configurar el
sentido del ‘hacer teoldgico’ cuya finalidad es transformar la realidad. Esta contemplacion
implica que la praxis de fe se constituya en reflexion teoldgica, y a su vez, esta reflexion
posibilite una praxis teologal que contribuya a la liberacion de las estructuras de victimizacion y
la consecuente transformacion de esta realidad. El discurso de las bienaventuranzas es claro
cuando afirma: “Bienaventurados los que trabajan por la paz, porque ellos seran llamados hijos
de Dios” (Mt 5, 9). Asi las cosas, el creyente y la teologia en su ‘hacer teoldgico’, deben asumir
el pro-seguimiento de la mision de Jests desde la praxis de las victimas, pues esto es lo que lleva

a la teologia y a los cristianos hacia una conversion encaminada a la trascendencia de la realidad.

3 Fundamentos para una teologia de la realidad historica en clave de misericordia: la

victimidad como ‘lugar teologal’ de la revelacion historica de Dios

Las apreciaciones en torno a las caracteristicas de la victimidad, desde las acciones
simbolicas e historicas que despliegan las victimas para transformar su realidad, asi como
también la relevancia que trae para la teologia en tanto que ‘lugar teologico’, llevan a identificar
las caracteristicas por las cuales la victimidad se constituye, no sélo como ‘lugar teologal’ de la
revelacion histérica de Dios, sino también en fundamento para una ‘teologia de la realidad

historica’. Para ello, es necesario aproximarse al significado que tiene para la fe cristiana y la

16 , , .1 . . . ; . .
Segun Ellacuria, la contemplacion de Dios en la historia debe ser desde el lugar mas preciso. Sin lugar a dudas es
Dios mismo, pero un Dios que se presenta y manifiesta en la historia. En signos concretos como la victimidad.



13

teologia la misericordia (Sobrino, 1992) como dinamismo que actualiza el significado de la
experiencia de fe y la praxis teologal a fin de estar en capacidad para ‘hacerse cargo de la

realidad’ (Ellacuria, 2000a, p. 208) en una situacién histérica concreta.

3.1 La victimidad como ‘lugar teologal’ de la revelacion historica de Dios

Reconocer la victimidad como ‘lugar teologal’ de la revelacion histdrica de Dios exige de
parte del creyente y la teologia una significaciéon mayor a la que representa el ‘lugar teologico’.
Para ello, el principio de procesualidad ascendente (Arango, 2009, pp. 40 — 41) que subyace de
la forma en que Ellacuria ‘hace teologia’ desde la realidad es pertinente. La victimidad como
‘lugar teologico’ da cuenta de tres dimensiones, a través de las cuales no solo se comprende la
presencia de Dios, sino también las exigencias que trae desde el seguimiento historico de Jesus y
la praxis que de ello deviene. Ahora bien, al comprenderla como ‘lugar teologal’, el momento
‘contemplativo’ de esta accion humana implica reconocer como la accion de las victimas desde
su victimidad es en si misma un momento constitutivo de la accion reveladora y salvadora de

Dios en la realidad. En sus términos, Ellacuria reconoce este momento como ‘teopraxia’:

Es en esta experiencia y por esta experiencia historica donde se revela el
nombre de Yahvé. La teofania nace de una teopraxia y remite a una
nueva teopraxia: es el Dios que actia en la historia y en una historia bien
precisa quien puede descubrirse y nombrarse en forma mas explicita y, si
se quiere, en forma mas trascendente (Ellacuria, 2000a, p. 552)."

El Dios que actua en una historia bien precisa y que se descubre en ella es ese Dios que
acontece en la praxis histérica de las victimas. De ahi que la condicion de victimidad y su praxis
se reconozcan como ‘lugar teologal’ de su revelacion, pues se constituyen como una praxis

salvifica y liberadora de Dios en la realidad (Ellacuria, 2000a, p. 556).'"® Esta revelacion

7 La teopraxia, entendida como revelacion de Dios en el actuar humano, da sentido al dinamismo salvifico que
representa la victimidad. De un lado, la teofania se da en la praxis humana de liberacion que realizan las victimas de
la violencia armada, y del otro, es esta praxis la que remite al cristiano y a la teologia para que constituyan una
praxis salvifica que trascienda la realidad histérica en relacion directa con la accion de las victimas. De ahi, que
implique una praxis teologal, puesto que lleva al cristiano hacia la apropiaciéon de la victimidad como dato
fundamental que contribuye a la realizacion del reino de Dios.

'8 La accion historica de Dios desde la accion humana (teopraxia) constituye el proceso de salvacion de la realidad
histoérica. Esta manifestacion teofanica de Dios (lugar teoldgico) es aquella que da sentido a su revelacion teologal, a



14

interpela, por su naturaleza como ‘signo de los tiempos’, al creyente y la teologia, quien debe
estar en capacidad para aprehenderla desde su estructura formal de conocimiento (inteligencia
sentiente); a fin de posibilitar una praxis que procure la transformacion de esta realidad.

En este sentido, asi como la victimidad no es una condiciébn que emerge de manera
automatica en las victimas de la violencia armada, asi tampoco la praxis teologal que subyace a
la ‘contemplacion’ del lugar teoldgico por parte del creyente y la teologia. Esta contemplacion
debe estar determinada por el reconocimiento de la presencia de Dios en el sufrimiento de las
victimas como consecuencia de las formas de victimizacion a las cuales son sometidas en la
dindmica del conflicto armado en Colombia; y a su vez, por la interpelaciéon que supone la
condicion de victimidad como praxis que transforma su situacion de victimizacidn y crea nuevas
formas de estar en la realidad desde las acciones simbdlicas, narrativas, de resistencia y justicia
que ejercen.

La victimidad es el ‘lugar teologal’ en el cual el creyente y la teologia no s6lo son
interpelados, sino también realidad a partir de la cual es necesario dar respuesta evangélica. Para
Sobrino, esta respuesta es ‘reaccion’, es decir, accion humana ante el mundo sufriente (Sobrino,
1992, p. 67), a través de la cual se busca la transformacion de la realidad histérica de las victimas
en relacion directa con su praxis historica. Sobrino reconoce esta ‘reaccion’ como el factor que
caracteriza la misericordia humana, esto es, una respuesta ante el dolor del projimo cuya

finalidad no es otra que erradicarlo, en este caso, desde la opcion de fe cristiana.

Misericordia es, pues, lo primero y lo ultimo; no es simplemente el
ejercicio categorial de las llamadas “obras de misericordia”, aunque
pueda y deba expresarse también en éstas. Es algo mucho mas radical: es
una actitud fundamental ante el sufrimiento ajeno, en virtud de la cual se
reacciona para erradicarlo, por la Unica razén de que existe tal
sufrimiento y con la conviccion de que, en esa reaccion ante el no-deber-
ser del sufrimiento ajeno, se juega, sin escapatoria posible, el propio ser
(Sobrino, 1992, p. 36).

La misericordia como accion humana es respuesta a la revelacion de Dios en el sufrimiento
y padecimiento de las victimas de la violencia armada. Es praxis teologal (teopraxia) que

transforma la realidad en relacién directa con la praxis historica de las victimas (victimidad).

través de la cual no s6lo hay una plenitud de Dios en la historia, sino también una determinacion especifica de la
praxis histdrica de liberacion y salvacion para el creyente y la teologia.



15

Desde esta perspectiva, el ‘lugar teologal’ dinamiza la praxis de igual indole, procurando asi
caminos para la transformacion de la situacion de victimizacion desde la victimidad. Esto
determina como la misericordia se constituye en principio que debe mover al creyente y la
teologia (MV 2), pues asi como el Padre actia con misericordia en favor de su pueblo, el
creyente y la teologia deben hacerlo en igual medida a fin de procurar la salvaciéon de su

realidad.

3.2 Teologia de la realidad historica en clave de misericordia

Una ‘teologia de la realidad histdorica’ que tiene como fundamento la misericordia se
caracteriza por tener en su trasfondo una tension dialéctica entre realidad, fe y teologia. La
misericordia, segiin Sobrino (1992), “es absolutamente necesaria en un mundo que hace todo lo
posible por ocultar el sufrimiento y evitar que lo humano se defina desde la reaccion a ese
sufrimiento” (p. 8). La misericordia es principio que determina el modo en que la praxis humana
estd condicionada a recuperar lo humano y lo comunitario en un mundo atravesado por la
opresion y el egoismo; es un principio que apela por las necesidades, los sufrimientos, y las
esperanzas de liberacion de las victimas de nuestro tiempo (Sobrino, 1992, pp. 23 — 24).

La misericordia como elemento determinante de esta ‘teologia de la realidad historica’,
sefiala el dinamismo constitutivo de la praxis teologal. No se trata de comprenderla solamente
como mediacion hermenéutica para hacer lectura teologica de la realidad, “no es solo una actitud
fundamental que estd (o no estd) en el inicio de todo proceso humano, sino que es un principio
que configura todo el proceso posterior” (Sobrino, 1992, pp. 25 — 26). Asi las cosas, la

misericordia es principio que dinamiza el ‘hacer teoldgico’ en praxis teologal.

La praxis adecuada desde un punto de vista teologal (cristiano) es donde
se dan las aprehensiones primordiales histdrico-trascendentes que ponen
en contacto y actualizan la realidad en cuestion, la cual no sélo ofrece
problemas reales, sino la realidad de los problemas y més aun la realidad
histérico-trascendente que plantea y orienta caminos de solucion
(Ellacuria, 2000a, p. 237).

Segun el Papa Francisco, “lo que movia a Jesus en todas las circunstancias no era sino la

misericordia, con la cual leia el corazon de los interlocutores y respondia a sus necesidades mas



16

reales” (MV 8). Asi también debe ser esta ‘teologia de la realidad histérica’. Su dinamismo
hermenéutico debe estar configurado por la realidad, en este caso, la situacion de victimizacion a
la cual han sido sometidas las victimas de la violencia armada en el pais, pero a si mismo, por su
capacidad para apropiarse de su situacion y transformarla en su realidad (victimidad). Segun
esto, el caracter teologal de esta propuesta teologica no es otro que dinamizar una praxis
teologal, la cual sea accion reveladora y transformadora de Dios (teopraxia) desde el despliegue
de la inteligencia sentiente del creyente en su dimension divina y humana (Santamaria, 2014, p.
180) a fin de procurar procesos de transformacion histdrico-trascendentes de la realidad.

La misericordia como dinamismo hermenéutico y tedrico-praxico es el dato que constituye
una ‘teologia de la realidad historica’. Si esta teologia tiene como punto de partida el acto
intelectivo y sentiente (Zubiri, 1981, p. 84) del cristiano, el cual le permite aprehender, apropiar
y transformar su realidad en relacion directa con su experiencia de fe, es la aprehension y
apropiacion del significado de la victimidad en la accion histérica de las victimas, como esta
propuesta teologica adquiere relevancia en orden a resaltar el dinamismo de la praxis teologal.

El significado y el aporte que trae esta teologia hacia la transformacion de la situacion de
victimizacion de las personas afectadas por la violencia armada deben ser en solidaridad y
resistencia con ellas. Asi las cosas, es una teologia que parte de la realidad y regresa a ella. En la
dindmica procesual ascendente enunciada, es una teologia que a través de la praxis de fe, eclesial
y teolodgica, apropia el lugar de la revelacion de Dios, configura su fe y su praxis desde el
seguimiento de Jesus y dinamiza un ‘hacer teoldgico’ que contribuye a la transformacion
historica de esta realidad. De ahi, entonces, que se reconozca la misericordia (MV 10)"° como
nota constitutiva de la reflexion teologal, pues su finalidad no es otra que ‘enfrentarse’ (habitud)
con la realidad, es decir, apropiar el sufrimiento y el significado de la accidon historica de las
victimas como dinamismo que configura la praxis historico-salvifica del creyente, de la Iglesia y

la teologia hacia la transformacion de esta estructura de sufrimiento humano. Ahora bien,

Este enfrentarse con las cosas reales en tanto que reales tienen una triple
dimension: el hacerse cargo de la realidad, 1o cual supone un estar en la
realidad de las cosas — y no meramente un estar ante la idea de las cosas

' El Papa Francisco sefiala en este apartado de Misericordie Vultus el dinamismo central de la misericordia. Esto es,
la misericordia debe constituirse en principio de vida del creyente y de la Iglesia toda vez que el Padre nos "ha
aplicado’ primeramente la misericordia a nosotros con su amor. Es la exigencia a actuar con misericordia desde la
experiencia de fe vivida y profesada en la comunidad eclesial que se hace cargo de la realidad y procura su justicia.



17

o en el sentido de ellas —, un estar “real” en la realidad de las cosas que,
en su caracter activo de estar siendo, es todo lo contrario de un estar
cosico e inerte e implica un estar entre ellas, a través de sus mediaciones
materiales y activas; el cargar con la realidad, expresion que sefiala el
fundamental caracter ético de la inteligencia, que no se le ha dado al
hombre para evadirse de sus compromisos reales, sino para cargar sobre
si con lo que son realmente las cosas y con lo que realmente exigen; e/
encargarse de la realidad, expresion que sefala el caracter praxico de la
inteligencia, que s6lo cumple con lo que es, incluso en su caracter de
conocedora de la realidad y compresora de su sentido, cuando toma a su
cargo un hacer real (Ellacuria, 2000a, p. 208).

La dindmica del ‘enfrentarse con la realidad’ (habitud) del creyente en su triple dimension
(hacerse cargo, cargar y encargarse de la realidad) constituye el factor fundamental de esta
teologia. En razon de la victimidad, no solo estd en estrecha relacion con su significado como
‘lugar teoldgico’ sino que la constituye como ‘lugar teologal’, y en relacion con su procesualidad
ascendente, al reconocerla como un ‘signos de los tiempos’ (Ellacuria, 2000b, p. 133), conduce
al creyente y a la teologia hacia una accion amorosa (Sobrino, 1992, p. 33)* transida de una

profunda contemplacion y espiritualidad desde la realidad.

Conclusiones

El punto de llegada de esta reflexion tiene dos elementos constitutivos. En primer lugar el
reconocimiento de la victimidad como condicién de las personas afectadas por la violencia
armada en Colombia. Como segundo elemento su reconocimiento como ‘lugar’ teoldgico y
teologal de la revelacion histdrica de Dios (teopraxia). Ambos aspectos permiten caracterizar la
propuesta de una ‘teologia de la realidad historica’ sefialando que su criterio hermenéutico es el
‘principio-misericordia’. Esto es, la ‘reaccion’ humana ante el sufrimiento del projimo, pero al
mismo tiempo, su solidaridad y asocio en razén de la praxis histérica que emprenden, en este
caso, las personas afectadas por la violencia armada en el pais.

Teniendo en cuenta que esta reflexion tiene su punto de partida y de llegada en una
realidad histérica especifica (victimidad), es necesario asumir un compromiso de parte del

creyente, la Iglesia y la teologia a ser misericordiosos como el Padre lo es con nosotros (MV 14).

% La accién amorosa del creyente, Segiin Sobrino, es misericordia. Una reacciéon que mueve las entrafias del ser
humano ante el sufrimiento y la afliccion del ser humano por distintos factores de opresion y victimizacion.



18

Esto reitera el caracter implicativo que trae la presencia de Dios en ‘signos’ concretos de nuestra
realidad, los cuales deben conducir la praxis y reflexion teologal hacia un constante ‘hacerse

cargo de la realidad’ a fin de optar y actuar en ella de una manera auténticamente evangélica (Mt

5,1-12).

Para reflexionar

e En el contexto de nuestras comunidades eclesiales y sociales, ;cuales son aquellos ‘signos de
los tiempos’ en que la presencia de Dios es mas ‘profética y apocaliptica’?

e Reconociendo nuestros contextos latinoamericanos, muchos de ellos caracterizados por
distintas formas de victimizacion: violencias de género, sexual, armada, sociopolitica, etc.;
marginacion; exclusion social; persecucion politica, religiosa, y por orientacidon sexual:
(como responder teopraxicamente a esta realidad? ;de qué manera hacer efectivo el
seguimiento histérico de Jesus como dinamismo de liberacion y salvacion en solidaridad y
resistencia con las victimas y su condicion de victimidad?

e Siguiendo la interpelacion que el Papa Francisco propone al respecto del significado que
debe tener la misericordia como fundamento de la fe y la accion pastoral de la Iglesia (MV
12): ;como podemos dinamizar una pastoral ‘pluriversal’? ;como podemos ser apoyo con las
demas confesiones de fe y los movimientos sociales para ‘hacernos cargo de la realidad’?
(como podemos resignificar la dignidad humana de las victimas de nuestro tiempo en

solidaridad y resistencia con sus praxis historicas de liberacion?

Bibliografia

Acosta, K. (2010). Andlisis de la victimologia de las personas menores de edad en los delitos
sexuales de Pérez Zeledon. (Tesis de Maestria en Criminologia con mencion en
Seguridad Humana. Universidad para la Cooperacion Internacional). Disponible en:

http://g00.2l/YmF2ly

Alzate, O. (2009). Teologia de la realidad historica: recorrido por la propuesta metodologica de

Ignacio Ellacuria. Reflexiones Teologicas, 4, pp. 37 - 55.



19

Biblioteca de Autores Cristianos. (1969). Documentos del Vaticano II. Constituciones, decretos,
declaraciones. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Centro Nacional de Memoria Histérica y University of British Columbia (2013). Recordar y
narrar el conflicto. Herramientas para reconstruir memoria historica. Colombia: Centro
Nacional de Memoria Histodrica, pp. 142 - 156.

De Zubiria, S. (2015). “Dimensiones politicas y culturales en el conflicto colombiano”. En,
Pizarro, E & Moncayo, V. (Ed.). Contribucion al entendimiento del conflicto armado
colombiano. Comision Histérica del Conflicto y sus Victimas. Bogota, pp. 1 — 54.

Disponible en: https://goo.gl/W4B2KW

Ellacuria, I. (2002a). “Teologia moral fundamental”. En Ellacuria, 1. (Ed.), Escritos teologicos
111, San Salvador: UCA Editores, pp. 127 - 277.

. (2002a) “Fe y justicia”. En Ellacuria, 1, (Ed), Escritos teologicos I1I, San Salvador:
UCA Editores, pp. 307 - 373.

. (2000b). “Caracter politico de la misioén de Jesus”. En Ellacuria, 1. (Ed), Escritos
teologicos II, San Salvador: UCA Editores, pp. 13 - 31.

. (2000b) “Discernir “el signo” de los tiempos”. En Ellacuria, 1. (Ed.), Escritos
Teologicos 11, San Salvador: UCA Editores, pp. 133 - 135.

. (2000b). “Aporte de la teologia de la liberacion a las religiones abrahamicas en la
superacion del individualismo y positivismo”. En Ellacuria, 1. (Ed.), Escritos teologicos
11, San Salvador: UCA Editores, pp. 193 - 232.

. (2000b). “Utopia y profetismo desde América Latina”. En Ellacuria, 1. (Ed.),
Escritos teologicos II, San Salvador: UCA Editores, pp. 233 - 293.

. (2000b). “El auténtico lugar social de la Iglesia”. En Ellacuria, 1. (Ed.), Escritos
teologicos II. San Salvador: UCA Editores, pp. 439 - 451.

. (2000a). “Los “pobres”, lugar teoldgico en América Latina”. En Ellacuria, 1. (Ed.),
Escritos teologicos 1. San Salvador: UCA Editores, pp. 139 - 161.

. (2000a). “Hacia una fundamentaciéon del método teoldgico latinoamericano”. En
Ellacuria, 1. (Ed.), Escritos Teologicos I, San Salvador: UCA Editores, pp. 187 - 218.

. (2000a) “Relacion teoria y praxis en la teologia de la liberacion”. En Ellacuria, 1.

(Ed.), Escritos Teologicos I, San Salvador: UCA Editores, pp. 235 - 245.



20

. (2000a) “Historicidad de la salvacion cristiana”. En Ellacuria, 1. (Ed.), Escritos
teologicos I, San Salvador: UCA Editores, pp. 535 - 596.
. (2000a) “En torno a la idea y al concepto de liberacion”. En Ellacuria, I. (Ed.),
Escritos Teologicos I, San Salvador: UCA Editores, pp. 629 - 657.
. (1991). Filosofia de la realidad historica, Madrid: Editorial Trotta.
Foucault, M. (1979). Arqueologia del saber, México D.F.: Siglo XXI Editores.
GMH. (2013) ;BASTA YA! Colombia: Memorias de guerra y dignidad. Bogota, D.C.: Centro de
Memoria Historica. Disponible en: http://goo.gl/mrFNiK

Paniagua, W. (2010) La victimidad. Una aproximacion al proceso de resarcimiento en la region
Ixhil del noroccidente de Guatemala. (Tesis de Doctorado en Psicologia Social,

Universitat Autonoma de Barcelona), p. 54. Disponible en: http://goo.gl/zQcSN7

Papa Francisco (2014). Misericordie Vultus. Bula de convocacion del jubileo extraordinario de la

misericordia. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana. Disponible en: https://goo.gl/fmk7RH

Pécaut, D. (2015). “Un conflicto armado al servicio del statu quo social y politico”. En, Pizarro,
E & Moncayo, V. (Ed.). Contribucion al entendimiento del conflicto armado colombiano.
Comision Historica del Conflicto y sus Victimas. Bogota, pp. 1 — 53. Disponible en:

https://goo.gl/W4B2KW

Pizarro, E & Moncayo, V. (2015). Contribucion al entendimiento del conflicto armado

colombiano. Bogota. Disponible en: https://goo.gl/ W4B2KW

Santamaria, J. (2014). Teologia de la realidad historica: La revelacion de Dios como mayéutica

historica. Reflexiones Teologicas, 13, pp. 161 - 186. Disponible en: http://goo.gl/7LuB6f

Sobrino, J. (1992). El principio-misericordia. Bajar de la cruz a los pueblos crucificados. San
Salvador: Sal Terrae.

Tamarit, J. (2013). Paradojas y patologias en la construccion social, politica y juridica de la
victimidad. Revista para el andlisis del derecho, I, pp. 1 - 31. Disponible en:

http://g00.gl/ksZmp5

Villa, J. et al (2007). Nombrar lo innombrable. Reconciliacion desde la perspectiva de las
victimas. Bogota: Programa por la paz, CINEP.
Zubiri, X. (1981). Inteligencia sentiente. Madrid: Alianza Editorial.



