
1	
	

Bogotá, ciudad de contrastes e iniquidad. Aporte desde la misericordia 

 

Dila Alexandra Guerrero Guerrero – Amerindia Colombia1  

 

RESUMEN 

 

Este artículo aborda la ciudad de Bogotá, como referente de ciudad moderna, grande, heterogénea, 

y capital del país.  Este abordaje se realiza desde las situaciones estructurales de injusticia social 

que definen la iniquidad, presente en esta ciudad, para entender su génesis desde el proceso 

histórico de configuración de la ciudad. Con esta comprensión se busca aplicar el Principio 

Misericordia, expresado en un encuentro de la ciudad con el Cristianismo, para definir algunas 

acciones político simbólicas que se podrían implementar con el fin de encausar las 

transformaciones que serían necesarias desde el Evangelio. 

 

PALABRAS CLAVE 

Ciudad, iniquidad, injusticia social, misericordia, cristinianismo, pecado estructural. 

 

 

INTRODUCCIÓN  

 

En el Año de la Misericordia, propuesto por el Papa Francisco, con el objeto de que todos 

nos acerquemos a descubrir, contemplar y vivir la misericordia de Dios, es pertinente abordar este 

término de manera más precisa, con el fin de profundizar un poco en esta expresión e identificar 

sus múltiples aplicaciones, todas necesarias en este momento histórico de relativismo e 

individualismo a todo nivel. 

En este artículo abordaré la ciudad, como un lugar privilegiado para la reflexión teológica, 

desde la expresión Principio Misericordia. La ciudad es desde hace varias décadas, la tendencia 

																																																													
1 Magister en Teología, Pontificia Universidad Javeriana, 2015. Profesional en Pedagogía, Universidad Externado de 
Colombia, 2003. Administradora de Empresas, Pontificia Universidad Javeriana, 1993. Publicó en la revista 
Reflexiónes Teológicas No. 10- Julio-Dic. 2012.  Secretaria General Centro de Anuncio, Formación en la Fe y Diálogo 
con la Cultura, Vicaria de Evangelización, Arquidiócesis de Bogotá, 2016. 



2	
	

mundial de convivencia: ciudades cada vez más grandes, más complejas, más heterogéneas, más 

ciudades. 

Para aplicar el Principio Misericordia a la ciudad, específicamente a Bogotá, empezaré por 

definir la expresión, para luego buscar su aplicación a este entorno concreto. Para esto, inicialmente 

se hará una reseña histórica de ésta ciudad y su configuración como tal, con el fin de entender las 

situaciones sociales actuales que se viven, para analizarlas desde el Principio Misericordia, que se 

expresa en un encuentro de la ciudad con el Cristianismo. 

Específicamente, el artículo se centra en situaciones estructurales de injusticia social, que se 

evidencian fácilmente en Bogotá, como también, discriminación, falta de oportunidades, 

desigualdad, corrupción, en una palabra, iniquidad. 

Este trabajo entiende la iniquidad como el pecado estructural, la inclinación natural de las 

personas hacia el pecado, hacia la injusticia, la maldad inicua y hacia la transgresión de la ley. Para 

entender la iniquidad, es preciso reconocerla en el entrelíneas de las dinámicas históricas, en la 

cotidianidad de las costumbres comúnmente aceptadas, en los avances de la humanidad que buscan 

el bien común, en el progreso del hombre que lo hace más civilizado e incluso, en la fe de los 

creyentes. 

Por lo tanto, este artículo busca aplicar el Principio Misericordia a las dinámicas iniquitativas 

de Bogotá, como la capital del país, a partir de una sucinta reseña histórica, que conducirá a 

identificar los elementos iniquitativos de la configuración de Bogotá como ciudad y cómo éstos 

son interpelados por el Cristianismo, en el Principio Misericordia. 

 

1. Definición del término: Principio Misericordia 

 

La Real Academia Española de la Lengua define el término “misericordia” como la virtud 

que inclina el ánimo a compadecerse de los sufrimientos y miserias ajenos o como el atributo de 

Dios, en cuya virtud perdona los pecados y miserias de sus criaturas2. 

Sin embargo, de manera más cotidiana, esta palabra puede entenderse desde varias 

concepciones popularmente aceptadas, pero tal vez un tanto superficiales, por lo que pueden no ser 

verdaderas o correctas. Por ejemplo, puede asimilarse sólo a compasión, con el peligro de que no 

vaya acompañada de una práctica misericordiosa; sólo obras de misericordia, sin analizar las causas 

																																																													
2 http://dle.rae.es/?id=PO8rYsZ. Real Academia Española de la lengua. En permanente consulta. 



3	
	

del sufrimiento o la transformación de las estructuras; o sólo actitudes paternales que pueden 

convertirse en paternalismo, como la actitud de acostumbrarse a pedir y obtener sin mayor esfuerzo. 

Por esto, no se habla simplemente de "misericordia", sino del "Principio-Misericordia", entendido 

como: “un específico amor que está en el origen de un proceso, pero que además permanece 

presente y activo a lo largo de él, le otorga una determinada dirección y configura los diversos 

elementos dentro del proceso. Ese "Principio-Misericordia" -creemos- es el principio fundamental 

de la actuación de Dios y de Jesús, y debe serlo de la Iglesia” (Sobrino, 1992, p. 32-33)3. 

Cuando se habla de un específico amor que está al origen de un proceso, se refiere a ese 

dinamismo primero de observación, conmoción y reacción frente a una situación de iniquidad o de  

sufrimiento de otros seres humanos , sin que medie ningún mérito o vínculo o incluso antecedente 

entre quien sufre y quien se conmueve y reacciona.  A este amor así estructurado se le llama 

«misericordia», y es más que una acción, es una re-acción ante el sufrimiento ajeno interiorizado 

y es motivado sólo por ese sufrimiento. (Sobrino, 1992, p. 32-33)4 

Este tipo de amor es el que mejor describe las acciones de Dios, desde el principio de la 

historia de la salvación: "He visto la opresión de mi pueblo en Egipto, he oído sus quejas contra 

los opresores, me he fijado en sus sufrimientos y he bajado a liberarlos " (Ex 3,7s), este escuchar 

el clamor de un pueblo sufriente, fue el único detonante de la misericordia de Dios, que se 

materializa en la acción liberadora del pueblo oprimido y tiene una particularidad: se mantiene 

durante toda la historia y puede descubrirse aún hoy, en las vidas de cada uno de nosotros.  Esta 

permanencia en el tiempo conlleva también la denuncia de las estructuras y políticas de iniquidad. 

 

2. Bogotá, capital de Colombia 

 

2.1 Breve reseña histórica de su fundación y su configuración como ciudad   

 

El año de 1492, marcó el inicio de una época de prosperidad para España, por cuenta de la 

reconquista de la península por parte de los Reyes Católicos, que anexionaron Granada (último  

reducto  musulmán  en  el  país)  a  la  Corona  de  Castilla  y  el  descubrimiento  de América por 

																																																													
3 Sobrino, Jon. El principio-misericordia. Bajar de la cruz a los pueblos crucificados. Sal Terrae. Santander. 1992. 
Pág. 32-33. 
4 Idem. 



4	
	

Cristóbal Colon5 en su viaje en búsqueda de nuevas rutas comerciales hacia oriente.   Estos  

acontecimientos  dieron  inicio  a  la  época  de  la  conquista,  la  colonia y la evangelización de 

América: junto con los conquistadores, llegaron también los primeros monjes evangelizadores con 

la misión de convertir a los nativos americanos en devotos creyentes y practicantes del cristianismo.  

Sin embargo, desde el principio, la tarea evangelizadora de los primeros misioneros no dio 

los frutos esperados, ni por el lado de los nativos, ni por el de los conquistadores o colonizadores 

en quienes estaba la responsabilidad de la vivencia cristiana que motivaría e impulsaría la 

conversión de los nativos, por la fuerza de su testimonio y de su ejemplo de vida. A pesar de  que  

quienes  vinieron  a  conquistar  y  colonizar  América,  eran  cristianos  y  lo hicieron en el nombre 

de Dios, sabemos que todo este proceso respondió a intereses muy lejanos de los fundamentos del 

cristianismo, incluso las mismas motivaciones de la Corona Española, poco tenían de querer ganar 

estos pueblos para los hijos de Dios.  

Y por el lado de los evangelizadores, los resultados de su tarea no fueron muy confiables, en 

la medida en  que  lo  que  se  produjo  fue  un  sincretismo  en  la  fe  de  los  nativos,  quienes  

terminaron mezclando  sus  creencias  propias  con  aquello  que  debían  creer,  según  los  primeros 

misioneros.  

En todo caso, por la vía de la coacción más que de la convicción, América fue adoctrinada, 

porque no podría decirse que evangelizada, debido a que fue un proceso que violentó una cultura 

nativa  que  estaba  cimentada  hacía  mucho  tiempo,  con  sus  propias  creencias  y cosmovisiones, 

para llevarla a creer y aceptar unos preceptos que les eran desconocidos, extraños e indiferentes.  

Además de que quienes iniciaron a los nativos en la fe cristiana, no lo hicieron desde el Evangelio, 

sino para responder a la mezquindad de una Corona y de unos colonizadores que tenía cada uno, 

sus propios intereses. Pero aun así, bajo los preceptos católicos romanos, América fue colonizada.  

De  esta  manera,  la  religión  y  la  Iglesia  Católica  jugaron  un  papel  determinante  en  el 

proceso de fundación y configuración de las ciudades de América: se puede decir que fue la Iglesia 

																																																													
5 Cristóbal Colón, Cristoforo Colombo en italiano o Christophorus Columbus en latín.  Nació en Génova, en 1436 y 
murió en Valladolid, Reino de Castilla, el 20 de mayo de 1506.  Fue navegante, cartógrafo, almirante, virrey y 
gobernador general de las Indias Occidentales al servicio de la Corona de Castilla. Colón sostenía que se podía llegar 
al lejano oriente (conocido en la época como «Las Indias») desde Europa navegando por el Océano Atlántico hacia el 
oeste, y que era posible realizar el viaje por mar con posibilidades de éxito. Con éste objetivo, Colón proyectó su viaje 
con el fin de traer de oriente mercancías, en especial especias y oro y no sólo logró arribar a las costas de América, 
sino que regresó a Europa, realizando un total de cuatro viajes y dando origen a una ruta para la navegación periódica 
y segura entre Europa y América.   
	



5	
	

la que definió toda la cultura en el tiempo de la colonia: alrededor de los templos crecieron  las  

ciudades  y  adquirieron  sus  características  propias  y  fue  el  cristianismo  la única religión 

permitida, durante éste período de la historia.  

Mención  especial  merece  el  tema  de  la  esclavitud,  como  una  práctica  que  se  mantuvo 

durante siglos sin que generara ningún tipo de cuestionamiento o reflexión, el hecho de considerar 

a algunos seres humanos como herramientas parlantes y privarlos de todo tipo de derechos.  La 

esclavitud era una práctica que simplemente se veía y se aceptaba como normal.   

Estos  esquemas ampliamente  iniquitativos, han  trascendido  el  tiempo,  han encontrado  su  

lugar  en  las  diferentes  épocas  y  contextos  de  la  historia  y  aunque  no seamos completamente 

conscientes de ello, han sido aceptados, legitimados, procurados y hasta defendidos como una 

manera de conservar el orden y la costumbre comúnmente aceptada y vivida.  

Un claro ejemplo se puede ver en Bogotá, en su proceso fundacional y en su configuración 

como ciudad. Concretamente la ciudad colonial, se fundó en nombre de Dios, creció alrededor de 

la primera catedral y se configuró bajo los principios cristianos católicos impartidos por Fray 

Domingo de las Casas y los primeros monjes dominicos que llegaron a las tierras de los Muiscas.  

Sin embargo, y desde el principio, la Bogotá de la Colonia no escapó al choque cultural  que  

supuso  la  conquista  y  sus  consecuencias  de  imposición,  dominación, usurpación de la tierra, 

absorción de la cultura nativa, opresión, violencia y muerte. Es decir, desde su fundación, puede 

evidenciarse que la configuración de la ciudad iba por un lado y su evangelización por otro, a pesar 

de que la ciudad se hacía en nombre de Dios y alrededor del cristianismo como sustento ético y 

moral. 

La ciudad fue fundada por el conquistador Gonzalo Jiménez de Quezada6, en donde 

actualmente se encuentra el barrio de la Candelaria, el 6 de agosto de 1538, con el nombre de 

Santafé de Bogotá.   Desde la fundación y durante todo el siglo XVI, la ciudad inició su despegue 

y poco a poco fue definiendo el perfil urbano que la caracterizó durante varios siglos. En 1557 

queda marcada la orientación hacia el Norte con la construcción del Puente de San Miguel y la 

Plaza de San Francisco, mientras que de la Plaza Mayor hacia el sur, todavía en 1568 no había 

ninguna construcción. En 1585 se crearon dos nuevas parroquias, además de la inicial de la 

																																																													
6 Gonzalo Jiménez de Quezada, nació en Granada, España, probablemente en 1499.  Su padre Luis o Gonzalo era 
natural de Córdoba y su madre Isabel de Rivera, pertenecían a la clase media-alta.  Jimenez de Quesada, al igual que 
su padre estudió derecho y ejerció como abogado en la Real Cancillería de Granada hasta la época en que se embarcó 
en la primera expedición hacia el nuevo mundo, en 1536.			



6	
	

Catedral, hacia el norte la parroquia de las Nieves y al Sur la de Santa Bárbara. Trece años después 

se erigió la cuarta parroquia, la de San Victorino. Así la trama de la ciudad se fue formando 

alrededor de los lugares de culto, donde la parroquia cumplía múltiples funciones, como centro 

administrativo, político, social y familiar, además del religioso. Hacia el año 1600, de las 18 

edificaciones construidas, trece eran religiosas.  

El rápido crecimiento hizo que fuera necesaria la mano de obra indígena y el uso de la tierra. 

Fue el momento en que los conquistadores empezaron a “hacer uso” de los nativos, a esclavizarlos, 

como la única manera de utilizar adecuadamente esta fuerza que ellos veían aún en la edad 

primitiva de la caza, la pesca y la recolección de frutos. 

Así empezó el período de los grandes abusos y sometimientos a los que fueron reducidos los 

indígenas por cuenta de los conquistadores, justificado en la doctrina de la infidelidad por cuenta 

del paganismo y la idolatría de que se acusaba a los nativos y por lo que estaba bien esclavizarlos, 

con este argumento la conquista y el trabajo indígena adquirieron un carácter de barbarie, crueldad 

y explotación.  Pero aun así, los indígenas participaron en la construcción de obras públicas, 

conventos, iglesias, viviendas, acueductos, el abasto de alimentos y de leña, además de labores de 

servicio doméstico y el cultivo de huertas en los solares de las casas. (Zambrano, 2007, p. 85) 7.   

Las nuevas posibilidades de trabajo en la ciudad, produjeron que la población indígena se 

desplazara de sus tierras, empezando así el proceso de migración que ha acompañado a la capital, 

incluso hasta nuestros días.  Era de tal magnitud este flujo de fuerza de trabajo aborigen, que para 

entonces la población indígena era mayoritaria en Santafé: se calcula que en 1688 la población 

estaba conformada por 3.000 españoles y 10.000 indios.  Sin embargo, esta situación varió con el 

transcurso de la Colonia: para el siglo XVIII el mestizaje fue absorbiendo a la población indígena. 

En el censo de 1778 representaban cerca del 10%, mientras que los mestizos oscilaban entre 35% 

y 45% de la población. (Zambrano, 2007, p.90)8. 

Es de resaltar el surgimiento de un nuevo estrato social conformado por los criollos, hijos de 

españoles, nacidos en América, quienes, por su posición social y económica privilegiada, frente a 

los americanos, fueron quienes ejercieron los cargos de poder en la organización política de la 

Colonia de los siglos XVII y XVIII, pero sin mayor reconocimiento por parte de los “chapetones” 

(españoles), quienes en realidad siempre maltrataron, abusaron, despreciaron y extorsionaron con 

																																																													
7	Zambrano y otros. Historia de Bogotá: Conquista y Colonia. Siglo XIX, Siglo XX. 
8 Ibid. 



7	
	

el sistema tributario a los criollos, a los indígenas y a los negros venidos de ultramar.  Esto fue 

cimentando la posterior guerra de independencia. 

A medida que avanzaba la conquista y la colonia y se consolidaba la ciudad, se gestaban 

también situaciones de dinámica y diferenciación social entre sus habitantes, motivadas por la 

integración de los fundadores con los pobladores nativos, el interés por el oro que se creía había en 

estas tierras y el crecimiento de la ciudad, con las consecuentes implicaciones de orden 

organizativo y político. 

A la par de la influencia religiosa, se fue cimentando en la ciudad, el esquema social de las 

marcadas diferencias entre unos pocos privilegiados y la mayoría marginada y la clara 

estratificación social donde cada quien sabía cuál era su lugar y lo difícil que resultaba para 

cualquiera alterar su situación. En la sociedad de la colonia, se sabía a quién había que acudir para 

conseguir un favor, con quién era conveniente relacionarse o emparentar y a quién había que adular 

para obtener algún beneficio en el futuro.   

La circunstancia de ser una ciudad producto del proceso violento de la conquista, que 

irrumpió en unas tierras que estaban ya habitadas por un pueblo pacífico de agricultores y orfebres, 

organizado según una cultura delineada con los siglos, pero compacta, disciplinada y muy alejada 

de los códigos de los inmigrantes españoles, propició que el germen de la iniquidad presente en el 

violento choque cultural que fue la conquista y la colonia, empezara a cimentarse y a crecer. 

Luego vino todo el proceso de configuración de ciudad enmarcado en las dinámicas que 

generaron las profundas diferencias sociales entre los conquistadores, los nativos, los nacidos en 

estas tierras y los mestizos, todo ello, gestor de injusticia, discriminación, desigualdad de 

oportunidades, desigualdad de recursos, movimiento de influencias, en una palabra, iniquidad. 

Y es esta misma iniquidad, la que puede encontrarse fácilmente hoy en día en la ciudad y que 

se manifiesta en sus indicadores de pobreza, corrupción administrativa, desigualdad social e 

ineficiencia.  Todo en medio de una sociedad que se declara bautizada y católica, es la paradoja de 

la ciudad de hoy, que se generó desde su fundación: una ciudad hecha y habitada por cristianos, 

pero que no viven como cristianos. 

 

2.2 Encuentro del cristianismo con la Bogotá iniquitativa. El principio misericordia aplicado 

a esta ciudad 

 



8	
	

De la sucinta reseña anterior del esquema colonial en el momento de la fundación de Bogotá, 

se  puede  deducir  que  la  humanidad  ha convivido  con  la  iniquidad,  por encima de cualquier 

creencia religiosa que pueda plantear un esquema diferente de vida.  

Siempre  ha  prevalecido  el  interés  particular,  el  beneficio  propio,  la  conveniencia  de  

lo “mío”, antes que lo “nuestro” o lo del “otro”. El sentido político de lo comunitario, si bien, se 

gestó en la sociedad griega como el ideal de convivencia pacífica, no ha pasado de ser un ideal al 

que se quiere tender, pero nunca pareciera alcanzarse.  

Por  esta  razón,  el  cristianismo  ha  ido  siempre  en  contracorriente  con  los  desarrollos 

sociales de la historia, con los códigos de cimentación de las sociedades y configuración de las 

ciudades. Desde la Colonia, una época profundamente marcada por la Iglesia Católica, se  puede  

evidenciar  que  su  acción  evangelizadora,  poco  ha  logrado  permear  para transformar los 

esquemas de iniquidad.  

Pareciera que el mal, el pecado, la iniquidad, se han abierto paso más fácilmente a través de 

la historia, que la Teología Cristiana de la solidaridad, la fraternidad, la preocupación de los unos 

por  los otros, el compartir, el  vivir  al  estilo  de  Jesús,  como  fue  anunciado  y promovido por 

los monjes evangelizadores desde el principio, a pesar de la gran influencia que  la  Iglesia  Católica  

tuvo  en  la  época  de  la  Colonia,  en  diversos  aspectos  desde  la arquitectura, hasta la educación, 

la salud y la moral.   

Por  ejemplo,  basta  recordar  que  fue  la  Iglesia  la  que  definió  las  normas  de 

comportamiento aceptables, la moral de la familia, los contenidos de los estudios en los colegios y 

universidades, las fiestas adecuadas y la manera de celebrarlas, las relaciones sociales  y  la  cultura  

en  general,  pero  no  parece  que  esta  influencia  hubiera  sido determinante en la configuración 

de la sociedad, sólo aparente.   

Concretamente en Bogotá, el cristianismo, siempre presente, sigue interpelando a su sociedad 

iniquitativa de manera cada vez más evidente, clara y contundente, de la mano de la reflexión 

teológica y la evolución de la creencia. Así, hoy en día, se puede identificar una bogotanitas como 

en su momento se identificó una romanitas, en el sentido del esquema de dominación, de opresión,  

de  conquista y de  violencia,  por  la  vía  de  la  victoria  militar  en  la  guerra,  en nombre  de  la  

paz  y  el  progreso (pax romana); y el esquema de dominación actual, por  la  vía  del  consumo,  

la  publicidad,  la manipulación, el crédito, en nombre de la paz, el progreso y la calidad de vida. 



9	
	

Bajo  esta  nueva  teología  imperial  de  la  economía  de  capital,  que  se  expresa  en  la 

bogotanitas, la sociedad capitalina, idolatra a dos nuevos dioses: el dinero y el mercado. Y bajo su 

influencia, ha desarrollado nuevas esclavitudes: el consumo, el prestigio, la apariencia, el facilismo, 

el individualismo.  

La economía de capital se basa en el poder del mercado, en el ánimo de lucro o de generación 

de utilidades en el juego de la oferta y la demanda y la libre competencia.  La economía capitalista 

cree que el capital y su rendimiento es suficiente incentivo para que crezca y se desarrollen las 

sociedades, al ser libres de encontrar y utilizar los recursos y las oportunidades que se presentan.  

Pero  esta  libertad,  fácilmente  se  convierte  en  un  libertinaje  que  favorece  una  atroz 

competencia por acceder a  los medios de producción que pueden generar las mayores utilidades y 

margina a quienes no cuentan con los recursos o las habilidades suficientes y necesarias para 

producir. Ninguna economía de mercado puede desarrollarse de manera equilibrada debido a que 

las fuerzas que manipulan la competencia dejan siempre una estela de ganadores y perdedores. 

Así, la necesidad de ganar para asegurar mínimos niveles de satisfacción de necesidades, 

lleva a la población a desconocer a sus semejantes, a relativizar sus principios éticos y morales de 

comportamiento y a empeñar sus energías y sus esfuerzos en superar o dominar a los demás para 

acceder a los escasos recursos de la economía de capital, que pueden asegurar utilidad.  

De ésta manera, la bogotanitas favorece la prevalencia de dominadores y dominados, de 

superiores  e  inferiores,  de  mejores  y  peores,  de  pobres  y  ricos,  bajo  el  criterio  de  que 

quien  tiene  más,  sabe  más  o  puede  más,  es  el  ganador.  Por  esa  vía,  quien  tiene  más 

recursos  para  producir  mayores  utilidades,  ya  sean propios  o  heredados,  supera  a  los demás;  

quien  tiene  mayores  oportunidades  para  acumular  academia  y  títulos universitarios,  sabe  más  

y  domina  a  los  demás  y  quien  ostenta  beneficios  por  su apariencia, su procedencia, sus 

habilidades, sus relaciones o sus contactos, puede más y va  delante  de  los  demás.     

Pero siempre serán unos pocos sobre otros muchos, especialmente en sociedades donde la 

cantidad de la población es tan grande, que por sí misma, genera desequilibrios en la distribución 

de los recursos, es decir, es imposible que haya siempre para todos, que todos alcancen, que todos 

puedan, que todos superen.  

Esto es lo que genera los escandalosos niveles de inequidad que se viven en las grandes 

ciudades, como Bogotá y nos plantea la necesidad de profundizar la reflexión y el diálogo para 



10	
	

analizar el modelo social,  económico  y  político  que  rige  esta  ciudad  conformada  

mayoritariamente  por cristianos católicos.   

En  primer  lugar,  es  evidente  que  el  modelo  social  de  división  en  estratos  socio-

económicos (modelo basado en la división social según el tipo de vivienda, que se gestó en los 

años ochenta para que quienes más tenían, pudieran subsidiar a quienes tenían menos en cobros de 

servicios públicos e impuestos) ha marcado en Bogotá, la manera como se entiende y se comporta 

la ciudad. Los estratos han potenciado las diferencias sociales y económicas y los imaginarios que 

circulan respecto a dónde están los pobres y dónde los ricos.   

Los estratos han determinado los criterios de valor de las personas: según el estrato al  que  

se  pertenece  se  puede  ser  mejor  aceptado  socialmente,  mejor  considerado laboralmente y 

mejor valuado como sujeto deseable de relación.   Este modelo social de organización, ha definido 

de tal manera la forma como las personas se ubican en la ciudad, que ya todos conocen claramente 

cuál es su lugar y qué pueden hacer o esperar como consecuencia.   

Por  ejemplo,  pertenecer  a  los  estratos  5,  6  y  7  garantiza  la  posibilidad  de  acceder  a  

mejores  empleos,  a  mayores  oportunidades  de créditos,  de  referencias,  de  acceso  a  la  

educación privada,  a  la  salud  pre-pagada,  de pertenencia  a  asociaciones  o  clubes  o  a  las  

instancias  de  toma  de  decisiones  como  el Consejo de la ciudad o las juntas directivas de las 

empresas, debido a que una persona de estratos  inferiores,  no  podría  siquiera  considerar esta  

posibilidad  porque  de  antemano sabe  que  ésta  condición,  no  la  ubica  bien  en  las  escalas  

de  educación,  de  relación,  de procedencia, de contactos, de desarrollo y de progreso. Y ascender 

en esta escala supone grandes  esfuerzos  especialmente  para  superar  los  imaginarios  que  existen  

sobre  la pertenencia a uno u otro estrato socio-económico, lo cual fomenta la deshumanización.  

Por otro lado, el modelo económico de la bogotanitas, privilegia a quien puede competir 

porque tiene acceso a los medios de producción.  Es decir,  en  la  economía  de  capital, existen 

unos cuantos capitalistas o terratenientes o empresarios, que son dueños de la tierra,  del  dinero,  

de  las  fábricas,  de  las  marcas,  de  la  información,  de  los  adelantos tecnológicos,  de  las  

patentes,  que  necesitan  fuerza  de  trabajo  para  que  esos  medios produzcan utilidades para sí 

mismos.  Por esto contratan trabajadores que sólo cuentan con  su  fuerza  para  trabajar  y  hacer  

producir  esos  medios  que  no  les  pertenecen. En ocasiones, el trabajador puede contar con el 

conocimiento o la experticia, pero no tiene el dinero suficiente para trabajar por sí mismo, por lo 



11	
	

que tiene que vender su trabajo a un comprador, el cual se convierte en cliente y patrón al mismo 

tiempo.   

De esta manera, se genera la dinámica de producir bienes y servicios que se transan en el 

mercado  de  la  oferta  y  la  demanda,  donde  el  principio  sustentador  es  competir  para obtener 

los mayores beneficios o utilidades, con el mínimo costo de producción. Es decir, se crean 

necesidades para estimular el consumo, que aumenta las ventas y se produce con los menores costos 

de materiales, mano de obra, infraestructura e insumos, lo cual aumenta las ganancias para el 

productor.  

Este modelo económico de la bogotanitas, supone un juego perverso donde ganar implica 

sacar de la competencia al mayor número de productores y evitar que la fuerza de trabajo tenga  

acceso  a  los  medios  que  generan  las  utilidades,  es  decir,  los  ricos  dueños  de  los medios, 

son cada vez más ricos y la fuerza trabajadora se queda siempre, sin la posibilidad de cambiar su 

situación de supervivencia, inferioridad, marginación y pobreza.  

Aunado  a  los  modelos  social  y  económico,  la bogotanitas  potencia  un  modelo  político 

donde la participación y la representación están unidas a la oportunidad de tener, por lo tanto de 

ser.  Es decir, los mismos modelos social y económico determinan el político: sólo quienes  han  

tenido  la  posibilidad  de  la  mejor  educación,  que  se  considera  que  es  la privada,  de  adelantar  

estudios  en  el  exterior,  de  entablar  relaciones  importantes,  de manejar  el  poder  de  la  

información  para  crear  criterio  y  opinión  pública,  de  mover  las mejores  influencias,  son  

quienes  acceden  a  los  cargos  de  representación  política  en  la ciudad y a las instancias de toma 

de decisiones.   

Pero  esto  propicia  que  el  criterio  de  la  gran  mayoría  de  la  población,  sin  estas 

posibilidades, sea creado y manejado a conveniencia de quien este mejor ubicado en el juego 

político de obtener la representación, lo cual desvirtúa la participación, potencia la abstención 

política y mina la credibilidad en las instituciones públicas de la ciudad. Así, el modelo político 

está manejado y sustentado por unas mismas personas o familias con sus mismas  ideas  e  intereses  

particulares  que  se  perpetúan  en  el  poder,  generación  tras generación.  

Este  análisis  de  los  modelos  social,  económico  y  político  de  la bogotanitas,  permite 

afirmar  que  Bogotá  es  una  ciudad  deshumanizada  y  deshumanizante  que,  además, alimenta  

sus  intereses  a  través  de  los  medios  de  comunicación,  los  cuales  se  rinden también a las 

fuerzas del mercado y ponen a su servicio, su gran capacidad de generar opinión y crear criterio. 



12	
	

Esto  aunado,  además,  al  fenómeno  del  desplazamiento  forzado  que  ha  tenido  que soportar 

la ciudad, en las últimas décadas, la convierte en un espacio de proliferación de diferencias: 

diferencias en la oferta de oportunidades, en el nivel de los ingresos, en la calidad de vida y en 

espacio propicio para la corrupción, la ineficiencia administrativa, la violencia y la injusticia social, 

entre otros.    

En síntesis, la capital es hoy una ciudad marcada por la pluriculturalidad, la heterogeneidad, 

la complejidad, la poca planificación urbana, el desorden administrativo, la corrupción en la  

gestión  pública  y  en  el  manejo  de  los  recursos  y  los  cambios  vertiginosos  que  ha 

experimentado en las últimas décadas, especialmente, los crecimientos acelerados para tratar de 

dar cabida a tantas personas que migran en búsqueda de mejores condiciones de vida y de trabajo.   

En este contexto, es que el Evangelio le habla a la ciudad. Es aquí donde el Principio 

Misericordia encuentra el terreno para hacerse aplicable, para reconocer el sufrimiento de los 

menos favorecidos en este juego de ganadores y perdedores y para identificar las fuerzas 

generadoras del dolor social que impera en la ciudad, de la mano de los bautizados en la Iglesia 

Católica, como los llamados a hacer presente y ejecutar este principio. Todo para no permanecer 

indiferente, para confrontar  el  esquema  de  iniquidad  y no dejarse  contagiar  de  las  tendencias 

relativistas  y  secularizantes  que  parecen  arrinconar  el  mensaje  de  la  salvación  como  si éste 

hubiera dejado de ser una Buena Noticia para la sociedad capitalina del siglo XXI.  

Así, el Principio Misericordia, se hace tangible en las maneras como el Evangelio confronta 

de frente a la iniquidad en la ciudad, llamada aquí bogotánitas. 

El  Evangelio  confronta  de  frente  a  la bogotanitas,  cuando  la  idolatría  del  dinero  y  del 

mercado  que  esclavizan  a  las  personas  hasta  desdibujarlas  totalmente  en  el  poder  del 

consumo, la competencia, el crédito, el exceso de trabajo sobre la vida, no dan cabida a la libertad 

de asumir una posición crítica, para reconocer lo superfluo del sistema, su poder de dominación, 

de opresión y de violencia, con el fin de encontrar la justa dimensión de éstos componentes y 

asumirlos sin sus excesos.   

El Evangelio confronta a la bogotanitas, cuando el individualismo y la necesidad creada de 

tener “espacios personales de autonomía y distensión” (SS Francisco, 2013, p.45)9, lejos de los 

demás, nos pone de frente al hermano necesitado, al marginado, al sujeto sin voz que reclama a 

quienes todo lo tienen, por aquello que le falta: “El Evangelio  nos invita siempre a correr el riesgo 

																																																													
9	SS Francisco. Evangelii Gaudium. 64 



13	
	

del encuentro con el otro, con su presencia física que interpela, con su dolor y sus reclamos, con su 

alegría que contagia en un constante cuerpo a cuerpo” (SS Francisco, 2013)10 

El  Evangelio confronta a  la bogotanitas, cuando la  despersonalización favorecida por  la 

necesidad de competir, no da cabida a la conformación de comunidades de vida cristiana donde se 

comparte, se valora la diferencia, se reconoce al otro como hermano, se genera preocupación de 

unos por otros y se desarrolla filiación y fraternidad: “Hace falta ayudar a reconocer que el único 

camino consiste en aprender a encontrarse con los demás con la actitud  adecuada,  que  es  

valorarlos  y  aceptarlos  como  compañeros  de  camino,  sin resistencias internas. Mejor todavía, 

se trata de aprender a descubrir a Jesús en el rostro de los demás, en su voz, en sus reclamos. 

También es aprender a sufrir en un abrazo con Jesús crucificado cuando recibimos agresiones 

injustas o ingratitudes, sin cansarnos jamás de optar por la fraternidad” (SS Francisco, 2013)11 

El  Evangelio  confronta  a  la bogotanitas,  cuando  el  afán  de  producir,  ganar  y  consumir, 

ocupan todo el tiempo y las energías, suprimiendo la alegría de vivir, de contemplar, de dar, de 

recibir, de testimoniar, que sólo se aprenden en el conocimiento y la adhesión a la persona de Jesús: 

“Llamados a iluminar y a comunicar vida, finalmente se dejan cautivar por  cosas  que  sólo  

generan  oscuridad  y  cansancio  interior...¡No  nos  dejemos  robar  la alegría evangelizadora!” 

(SS Francisco, 2013)12 

El Evangelio confronta a la bogotanitas, cuando la inserción en los afanes de la economía de 

capital, evitan crecer en interioridad y espiritualidad para acercarse y conocer a Aquel que puede 

dar sentido a todo afán, a todo sufrimiento, a toda marginación, de la mano de la esperanza de que 

la cruz, es el camino de la redención: “Este  relativismo  práctico  es actuar  como  si  Dios  no  

existiera...caer  en  un  estilo  de  vida  que  los  lleva  a  aferrarse  a seguridades  económicas  o  a  

espacios  de  poder  y  de  gloria  humana  que  se  procuran por cualquier medio” (SS Francisco, 

2013)13.   

El  Evangelio  confronta  a  la bogotanitas,  cuando  las  innovaciones  tecnológicas  y  sus 

veloces  aplicaciones  en  diversos  campos  de  la  vida,  se  apoderan  de  la  voluntad  de  las 

personas, en una loca carrera por acceder a los últimos modelos de aparatos electrónicos, equipos  

de  cómputo,  de  sonido,  de  audio,  electrodomésticos  o  medios  de  transporte, olvidando  que  

																																																													
10 Idem. 72 
11 Ibid. 74 
12	Ibid. 68 
13 Ibid. 65-66 



14	
	

la  mayoría  de  los  hombres  y  mujeres  de  nuestro  tiempo  viven precariamente  el  día  a  día:  

“Hay  que  luchar  para  vivir,  a  menudo,  para  vivir  con  poca dignidad...Estamos en la era del 

conocimiento y la información, fuente de nuevas formas de un poder muchas veces anónimo” (SS 

Francisco, 2013)14.  

El Evangelio confronta a la bogotanitas, en su esencia misma, la economía de capital, una 

economía  de  la  exclusión  y  la  inequidad,  que  mata, que  deja  sin  horizontes  y  sin posibilidades 

a grandes masas de la población, considerando al ser humano, un bien de consumo  que  se  puede  

usar  y  desechar  cuando  ya  no  es  productivo,  por  edad  o  por obsolescencia. De esta manera, 

va más allá de explotar u oprimir, afecta la pertenencia a una sociedad, excluye por completo a 

quien no se ajusta a los cánones de producción y consumo:  “Hemos  dado  inicio  a  la  cultura  del  

descarte,  que  además  se  promueve...No puede ser que no sea noticia que muere de frío un anciano 

en situación de calle y que sí lo sea una caída de dos puntos en la bolsa” (SS Francisco, 2013)15.  

El  Evangelio  confronta  a  la bogotanitas,  cuando  la  inserción  en  este  modelo  socio-

económico,  el  frenesí  de  la  vida  y  los  afanes  competitivos,  van  generando  incapacidad para 

reconocer el sentido de lo público, para sentirse responsables de las situaciones de injusticia  e  

inequidad,  para  compadecerse  ante  los clamores  del  otro:  “la  cultura  del bienestar  nos  

anestesia  y  perdemos  la  calma  si  el  mercado  ofrece  algo  que  todavía  no hemos  comprado,  

mientras  todas  esas  vidas  truncadas  por  falta  de  posibilidades  nos parecen un mero espectáculo 

que de ninguna manera nos altera” (SS Francisco, 2013)16.  

La bogotanitas, es la iniquidad presente en la ciudad, un mal enquistado, consentido y hasta 

promovido en el seno de la sociedad capitalina, al punto que se hace imperceptible y se cristaliza 

en las estructuras sociales, económicas y políticas, expandiendo su poder de destrucción.   

Todo  esto  nos  lleva  a  constatar  que,  evidentemente,  a  pesar  de  los  esfuerzos 

evangelizadores que ha realizado la Iglesia en los 500 años de historia de Bogotá, aun la práctica 

cristiana no nace en el corazón, en la convicción de los cristianos, en su voluntad para  vivir  al  

estilo  de  Jesús,  es  decir,  el  Evangelio  no  confronta  a  la bogotanitas  como debería hacerlo.  

El cristianismo, sigue siendo una práctica movida por la conveniencia, como lo fue desde el 

principio, de ahí su poco impacto y su poca fuerza transformadora.   

																																																													
14 SS Francisco. Evangelii Gaudium. 45 
15 Ibid. 45 
16 Ibid. 46-47 



15	
	

Es  necesario  lograr  el  cambio  de  pensamiento,  de  perspectiva,  de  prioridades,  de 

mentalidad, que constituyen la verdadera conversión, para que se evidencie desde el seno mismo 

de la sociedad, de adentro hacia afuera, de lo personal a lo comunitario, de lo local a lo urbano. 

Una Bogotá desde el Evangelio debe reconocer en primer lugar el nivel de iniquidad, de injusticia,  

de  desigualdad,  de  individualismo,  de  indiferencia,  que  impera,  para  poder emprender  un  

camino  de  re-cristianización,  que  lleve  a  los  bautizados  de  la  ciudad  a enterarse, a conocer 

e incluso a estudiar, los fundamentos del cristianismo personificados en Jesús como el Maestro y 

el Señor, su estilo de vida, la base de su mensaje, los pilares del Reino que vino a presentar.  Para 

que de esta manera, todos puedan revisar su vida, su práctica, sus creencias, sus convicciones, a la 

luz de un referente claro, que ha de indicar el camino del re-direccionamiento.  

En esta vía y reconociendo que el mensaje del cristianismo no es para llegar a grandes masas 

de personas al mismo tiempo, habrá que volver a la conformación de pequeños grupos de personas 

que acepten experimentar la vivencia comunitaria. Personas  que,  por  sentirse  fuera  del  alcance  

del  sistema  dominante, pueden  ser  más  receptivos  del  mensaje.  Es  decir:  “la  Iglesia  tiene  

que  entender  y desarrollar  su  potencial  conectando  con  las  colectividades  e  individuos  

situados  en  los márgenes de la ciudad global y afirmándolos...aquellos que en realidad viven en 

las líneas de fractura y en los callejones traseros del nuevo orden global” (Davey, 2003) 17”, de esta 

manera, la Iglesia podrá potenciar su capacidad para integrar lo local y lo global en una tensión 

dinámica propia, que le permita impugnar las fuerzas del poder de la nueva teología capitalista.  

Esto no significa que la Iglesia tenga que abstraerse del nuevo orden mundial, al contrario, 

las comunidades de fe deben vivir inmersas en todos los ámbitos de la sociedad, pero su influencia 

y su fuerza radican en el efecto que puedan generar en los círculos inferiores de la población. 

Aquellos  que  son  los  que  presionan  los  cambios  y  hacen  coaliciones  con otros  agentes  

políticos,  incluso,  fuera  de  la  oficialidad.     

Pero  ello  supone  reconocer primero,  las  nuevas  colectividades  marginales  que  surgen  

en  la  ciudad,  por  acción  del nuevo  orden  económico  y  político  mundial,  por  ejemplo,  

desplazados,  campesinos, analfabetas,  niños,  adultos  jóvenes,  adultos  mayores,  asalariados  de  

salario  mínimo, integrantes de economía informal, líderes comunitarios, afrocolombianos, grupos 

étnicos, ecologistas, grupos con diversidad sexual, entre otros. 

																																																													
17 Davey. Cristianismo urbano y globalización. Recursos teológicos para un futuro urbano. 67 



16	
	

Estos  grupos  minoritarios  son  los  que  deben  ser  empoderados  para  propiciar  en  ellos 

miradas críticas, que pongan al descubierto los intereses que subyacen en los pilares de la 

globalización: capital, mercado, medios de producción y cultura: “los  experimentos  más 

prometedores en   planificación   urbana   insurgente   han   implicado   a   comunidades movilizadas  

que  forjaron  coaliciones  para  trabajar por  objetivos  amplios  de  justicia económica, 

medioambiental, social y cultural, y que en ese proceso resistieron, entablaron diálogo con el 

Estado y participaron en él” (Sandercock, 1998)18”.   

Estos grupos se constituyen en comunidades de resistencia, capaces de evitar que los 

intereses de unos pocos configuren el futuro de la ciudad, e impongan y definan sus paradigmas: 

“sean residentes o forasteras, las personas de  fe  están  llamadas  a  formar  contra-comunidades  

que  existan  a  la  sombra  del  poder: vemos  cómo  se  desarrollan  comunidades  cautivas,  

proféticas,  exílicas,  de  restos, mesiánicas, apocalípticas...según las correspondientes maneras de 

comprender ese poder y las ciudades en que viven y dan testimonio” (Davey, 2003)19.  

Y es que a estos grupos fue que Jesús dirigió su mensaje porque les ofrecía precisamente una 

alternativa a la espiral de injusticia imperante y centrada en la ciudad. Jesús intervino en el orden 

que deformaba y dividía el pueblo de Dios, creando personas marginadas y excluidas por medio de 

procesos de desvalorización humana, por lo que, la resistencia que encontró  provenía  de  aquellos  

que  tenían  mucho  que perder  con  una  reorganización alrededor  de  la  justicia  y  la  inclusión.    

De ésta manera, Jesús  ayuda  a  estas  personas  marginales  a comprender por qué el sistema los 

hizo marginales, lo cual les permitió ser más receptivos al mensaje y sobre todo a la invitación a 

crear, en la periferia, un modo alternativo de vida comunitaria que cuestionaba directamente la 

hegemonía del sistema imperial. De este modo y por esa vía, las comunidades cristianas de 

cualquier tiempo y presentes en todos  los  lugares  de  la  ciudad,  desarrollan  la  capacidad  de  

convertirse  en  agentes desafiantes,  creadores  de  contracultura  y  transformadoras  de  sociedad,  

que  influyen gracias  a  sus  redes  de  interconexión  basadas  en  la fraternidad,  la  solidaridad  y  

el compartir.  

Así, el  desafío  para  todos  los  bautizados  de  Bogotá,  es  atreverse  a  pensar  desde  los 

marginados, los grupos minoritarios presentes en la ciudad, los sin voz y sin presencia en el 

esquema de la bogotanitas imperante en este momento. “Únicamente el sufrimiento compartido 

																																																													
18 Sandercock. Hacia Cosmópolis: la planificación de las ciudades multiculturales. 218 
19 Davey. Cristianismo urbano y globalización. Recursos teológicos para un futuro urbano. 94 



17	
	

solidariamente faculta para percibir en los rincones oscuros de la ciudad, las responsabilidades 

históricas propias en tanto dolor. Él convierte en obvia la relación entre el  progresivo  crecimiento  

del  producto  interno  bruto...y  el  progresivo  crecimiento exponencial   del   sufrimiento   general   

bruto...el   sufrimiento   compartido...necesitará convertirse  en  saber  operativo...poco  a  poco  

provocará  un  movimiento  compasivo  hacia los de abajo que hará avanzar efectivamente hacia 

adelante la causa de la justicia en el mundo” (Tarancón, 1994))20.   

Este  movimiento  compasivo  hacia  los  menos  favorecidos  se  convierte  en  la ciudad,  en  

acción  política  que  puede  adoptar  formas  clandestinas  debido  a  que  está dirigida a esta 

mayoría de la población quienes son los que están excluidos de cualquier tipo de participación 

política estructural. Pero  llegar  a  esto,  supone  la  existencia  de  una  fuerza  de  agentes  

evangelizados  y evangelizadores que, inmersos en la cultura de la ciudad, movilicen la reflexión, 

estimulen el  estudio  y  la  comprensión  del  mensaje,  conformen pequeñas  comunidades  de  

vida cristiana  que  vayan  dando  testimonio  y  propicien  espacios  de  encuentro  con  el  Señor. 

Lo anterior siempre de la mano de quienes viven y testifican ese  estilo  de  vida  alternativo,  

que  sólo  se  contagia  por  el  ejemplo,  por  los  efectos evidenciables de la misma vivencia y por 

el encuentro con  la persona de Jesús: “No  se comienza a ser cristiano por una decisión ética o una 

gran idea, sino por el encuentro con un acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo horizonte 

a la vida y, con ello, una orientación decisiva” (SS Benedicto XVI, 2005) 21.  

Por lo tanto, el éxito de esta acción político-simbólica, pasa  por  reafirmar  la  vivencia 

cristiana de quienes viven la condición bautismal en la Iglesia Católica y volver a llegar a quienes 

se han bautizado, pero no viven como tales, volver a llevar el mensaje a quienes lo  han  olvidado  

o  no  lo  reconocen,  con  lenguajes,  medios  y  formas,  más  acordes  a  las nuevas circunstancias, 

gustos, intereses y condiciones, de forma que todos aquellos que se  llaman  a  sí  mismos  católicos,  

en  Bogotá,  comprendan  en  profundidad  lo  que  ello significa y el compromiso al que son 

llamados.    

Sólo  así,  las  pequeñas  comunidades  de  vida  cristiana  que  puedan  conformarse,  serán 

verdaderos agentes constructores de la contracultura que necesita la ciudad, como acción político-

simbólica, para avanzar en el camino de la paz, a través de la justicia social y ser fermento de una 

																																																													
20 Tarancón y otros. Cristianismo i justicia. De cara al tercer milenio. Lecciones y desafíos. 92 
21 SS Benedicto XVI. Carta Encíclica Deus Caritas Est. Introducción. 



18	
	

sociedad bogotana: “más justa, reconciliada, solidaria, misericordiosa y que cuida la creación” 

(Arquidiócesis de Bogotá, 2013)22 . 

 

Conclusión 

 

Con la iniquidad siempre presente, puedo concluir que desde que el Cristianismo apareció en 

el mundo, fue el encargado de cuestionar los esquemas sociales, políticos y económicos imperantes.  

Toda la teología cristiana confronta de frente los modelos con los que fueron configuradas las 

ciudades y establece la fuerza en contracorriente y la capacidad transformadora del mensaje del 

Cristianismo. 

En esta confrontación está presente el Principio Misericordia, de la mano  de  la  Iglesia,  

como  la  institución  de  ministros  ordenados  y creyentes laicos, que lo han hecho posible a través 

de la historia. Pero podría concluirse al respecto, que si la sociedad no ha podido superar los 

esquemas de iniquidad ampliamente descritos en este trabajo, es porque la vivencia del cristianismo 

no ha tenido la suficiente fuerza transformadora. Y  habría  que  afirmar  que  esto  es verdad, en  

la  medida  en  que  la Iglesia  está  conformada  por  seres  humanos  sumidos  en  la  ambigüedad  

de  su  débil condición que los hace debatir sus elecciones y sus decisiones entre el pecado y la 

virtud.  El  mensaje  tiene  en  sí  mismo  la  fuerza  transformadora  suficiente,  pero  necesita  de  

la voluntad  de  los  seres  humanos  para  vivirlo,  para  permearlo  en  los  dinamismos  sociales  

y para hacerlo constructor de historia y cultura. 

Es por esto que se impone la necesidad de la conformación de pequeños grupos o 

comunidades de vida cristiana que den ejemplo y sean la evidencia de que esta utopía es posible 

de realizar aún en medio de las circunstancias adversas que vive esta ciudad.   

Espero con este artículo, hacer una contribución a la reflexión teológica desde la ciudad 

actual, como modelo de convivencia, sus componentes, sus complejidades y sus posibilidades de 

vida cristiana.     

 

 

 

 

																																																													
22 Arquidiócesis de Bogotá. Plan de Evangelización, 2013-2022. 23 



19	
	

PREGUNTAS PARA LA REFLEXIÓN 

 

1. ¿Qué otros aspectos se pueden tener en cuenta para seguir investigando la ciudad como el lugar 

de concentración de la experiencia comunitaria por excelencia y de desarrollo de las mejores 

posibilidades de humanización? 

2. Al considerar la iniquidad como categoría teológica de investigación, ¿cómo podría abordarse 

desde otras disciplinas como la psicología, la política, la ética, la moral e incluso la 

arqueología? 

3. Partiendo de los elementos considerados en este artículo ¿cuáles podrían ser los aspectos 

constitutivos de una pastoral urbana para las ciudades del siglo XXI? 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

• ARQUIDIÓCESIS DE BOGOTÁ. Plan de Evangelización 2013-2022.  

• BENEDICTO XVI. Carta Encíclica Deus Caritas Est. Roma. 2005 

• DAVEY, Andrew. Cristianismo urbano y globalización. Recursos Teológicos para un futuro 

urbano. Sal Terrae. Santander. 2003 

• FRANCISCO. Exhortación Apostólica Evangelii Gaudium. Roma. 2013. 

• SANDERCOCK, Leonie.  Hacia cosmópolis: la planificación de las ciudades multiculturales. 

Jhon Wiley Ed. Londes. 1998 

• SOBRINO, Jon. El principio-misericordia. Bajar de la cruz a los pueblos crucificados. Sal 

Terrae. Santander. 1992 

• TARANCÓN V. Enrique y otros. Cristianismo: justicia de cara al tercer milenio. Lecciones y 

desafíos. Editorial Sal Terrae. Barcelona. 1994. 

• ZAMBRANO Pantoja Fabio. Historia de Bogotá Siglo XX. Villegas editores. Bogotá. 1979. 


