[bookmark: _GoBack]RELIGIÃO: INTOLERÂNCIA E DIÁLOGO

José Neivaldo de Souza


	Ao pensar a religião, minhas ideias se perdem entre duas expressões que se manifestam de forma clara: o amor, enquanto preservação da vida e o ódio, como capacidade de destruição e morte. De um lado, há o sentimento de que é preciso conservar a salvação se orientando a partir de uma utopia: amar outro e a si mesmo no amor de Deus. Do outro lado, em nome de uma verdade almejada, forma-se uma doutrina determinante, cujo poder é incisivo: “fora desta doutrina na há salvação”. Estas expressões, ao mesmo tempo, contraditórias e dialéticas, ora celebram a paz, ora trabalham pela guerra. A humanidade pode confiar à religião o trabalho pela paz e pela não violência?
	Busco nas filosofias uma resposta, mas estas me parecem pessimistas ao apresentarem a história das religiões. Não são poucos os pensadores a apontá-las como “fonte” de conflitos, observando que, em nome delas se matam, culturas milenares são destruídas e o ódio parece ter mais expressão do que o respeito e os direitos humanos. 
	Dalai Lama diz que é preciso analisar se a religião é relevante à humanidade. Isso me faz pensar: a religião é sinônimo de amor, compaixão, tolerância, generosidade e humildade, essenciais para a felicidade? Vejo que é algo sem o qual as pessoas podem viver, já que pode ser substituída, não só por práticas espirituais, que presam por valores humanos, e por uma educação que forme a consciência para o respeito aos direitos fundamentais dos seres humanos. 
	Mas, não satisfeito, vou à teologia, porém esta, voltada para as suas verdades, não dá uma resposta convincente, parece nutrir-se do mistério e por ele viver, fechando-se ao conceito de salvação. Apesar das suas coerências, filosofia e teologia, acabam defendendo suas próprias verdades, fechando-se em seu campo investigativo. 
	Penso na religião como ilusão. A violência e intolerância religiosas sempre existiram e nossos antepassados experimentaram isso, basta olhar para alguns textos sagrados das três grandes religiões: Judaísmo, Cristianismo e Islamismo. Xabier Pikaza argumenta que esta violência sagrada tem uma identidade histórica e se manifesta na teologia da guerra santa. Leio os filósofos: Freud, Marx e Nietzsche. Eles trazem a ideia de ilusão e me faz pensar a religião como desnecessária à civilização. 
	Freud, a partir da psicologia profunda, faz uma análise e percebo que suas ideias não são tão loucas. A religião é uma ilusão! Mas, o que é uma ilusão? É saudade do que não existe: o passado, a proteção garantida sob a onipotência dos pais. Sobre o Deus desta religião, Freud diz que são as “sublimações do pai e da mãe” ou projeção dos desejos mais profundos do ser humano. A religião, neste sentido, é formadora de neurose e quanto mais o fiel é tomado pelas normas, dogmas, doutrinas, oriundas de uma determinada ilusão, mais ela se envereda pela submissão a um poder alheio, representado por lideres e suas ideias, perdendo assim oportunidade de viver uma vida normal. 
	O que muda nas sociedades atuais é o fato da violência religiosa estar ligada a um sistema de poder sócio-econômico capitalista. Marx prenunciou isso e nos fez questionar acerca do objetivo religioso. Ao trazer conceitos como: “criança acabrunhada”, “mundo sem coração” e “época sem espírito”, observa que é neste espaço que a religião se instaura e exerce o seu poder. De um lado, ela justifica o poder e do outro, consola os que sofrem pelo poder; se coloca como o “suspiro” do oprimido; a “vida” daqueles que nada mais esperam neste mundo; o “espírito” daqueles que, sob a opressão, experimentam a alegria. A religião é “o ópio do povo”, dizia Marx. Ópio? Uma substância extraída da papoula; produz uma ação analgésica sobre o sofrimento, seja ele físico ou moral. É um paliativo; traz alívio e sentimento de bem-estar. A religião, comparada ao ópio, se oferece como paliativo neste mundo sofrido e opresso. Com o fim da religião, a luta pela justiça e valores humanos, será advento de uma nova sociedade, sem violência e intolerância.
	Nietzsche se parece com Marx, entendia a religião como uma doutrina hierárquica; uma forma de constituição de posição e poder. Era um cético quanto à necessidade de crenças. Dizia aos que as defendiam que suas certezas, sob o véu religioso, são políticas. Em outras palavras, a religião, no sentido genuíno da palavra, não existe. Para ele, o que existe, na realidade, é uma cegueira incapaz de ver o “lobo em pele de cordeiro”.
	Percorrido os pensamentos acima, vejo que esta nova realidade expressa um tipo de violência suis generis. Voltando à pergunta inicial. É possível acreditar numa religião que seja a alma de um mundo sem alma? Vejo que a maioria das respostas é pessimista, mas aprendi, a partir da fé, a cultivar esperanças. As parábolas de Jesus me ajudam muito. Apesar de crítico, vejo uma luz no fim do túnel, sob a qual posso caminhar com aqueles que tem fé: é a luz do diálogo. 
	O teólogo das religiões, Xabier Pikaza, remonta a Marx para dizer que não é a religião em si, a origem primária da violência que leva à morte universal, mas o endeusamento de um sistema e das reações que ele suscita, como bem observava Nietzsche. Concordo com ele! Religião é “consciência e comunicação gratuita da Vida”; Ela deve se libertar do poder político-econômico que a aliena e a torna ilusão a fim de resgatar a sua razão de ser: “experiência de gratuidade”.
	Neste mundo onde os conflitos tendem a se multiplicar, devido à pluralidade de pensamento e de crenças, o problema da intolerância religiosa deve ser considerado. O homo religiosus sempre soube desta realidade. A diferença é que agora, nas sociedades contemporâneas, ele a experimenta de forma mais evidente e inevitável. Urge um novo paradigma que possibilita a comunhão; que nos traga esperança e nos convida a confiar: o Pluralismo religioso e seu potencial para o diálogo. Não é dependente dos poderes políticos e eclesiásticos é, acima de tudo, laico e como bem escreve Vigil: “Está na rua, no trabalho, nas migrações, em toda a sociedade. Faz parte do pluralismo cultural atual”.
	É no diálogo que a fé religiosa volta para si e, em suas teologias, exerce a autocrítica em relação às próprias doutrinas e a forma de lidar com outras crenças. O paradigma do Pluralismo religioso ajuda as religiões a dialogarem em busca de um sentido comum e incentiva a unidade entre os cristãos de confissões e denominações diversas.
	O termo “religião” traz em sua origem um entendimento que, a meu ver, se perdeu ao longo da história. Tanto o termo religare quanto relegere aponta para a abertura e o diálogo e não para a exclusão e intolerância. O conceito religio do latim diz de algo que deseja se reconectar , para isso, são necessárias duas realidades: humana e divina; pecadora e salvífica.  Religar é dialogar. Relegere com o prefixo “re”, indica “outra vez” ou “novamente” dialogando com o verbo “legere”. Ler é “desvelar” ou “evidenciar” o Oculto, o Absconditus. 
	Na perspectiva espiritual o termo denota uma atitude de repetidas buscas do mistério. “relegere” é também “religar”, ir várias vezes ao principio, onde tudo começou. “No principio era o Logos”, a unidade. Em nossa diversidade de contextos, há um anseio da religião de voltar ao principio que unifica e é neste sentido que sou otimista. Os primeiros cristãos criam que o diálogo com mistério é uma grande iniciativa, vai além dos rituais. É no diálogo que a mente e o coração se abrem à revelação do mistério. O mistério não se prende à gaiola deste ou daquela crença, ele se coloca como respostas às infinitas perguntas humanas. 
	Julio de Santa Ana escreve acerca disso: “as religiões devem ser analisadas e interpretadas como parte muito importante da vida pública. Certamente, desempenham a função de pôr em relação (religare, segundo a palavra latina) os crentes com o Ser supremo, com a Realidade Última (segundo a expressão de Paul Tillich)”. 
	Voltando à pergunta inicial: A humanidade pode confiar à religião o trabalho pela paz e não violência? Há algo que unifica as religiões, ainda que haja diferenças no modo ser delas: a verdade acerca da salvação. Enquanto inserida numa cultura, a religião pode cumprir um papel importante neste caminho: ser sinal de amor, de tolerância e inclusão, sinais que só se conquistam na prática do diálogo.

Referências: 
PIKAZA, Violência e Diálogo das religiões. São Paulo: Paulinas, 2008. 
SANTA ANA, Julio. “Diálogos Inter-religiosos” in Religiões e Paz Mundial. São Paulo: Paulinas, 2010. 
VIGIL, José M. “Novos “lugares teológicos” para a Teologia do Pluralismo Religioso” in SOTER. Religiões e Paz Mundial. São Paulo: Paulinas, 2010.


José Neivaldo de Souza, teólogo e psicanalista.
Neivaldo.js@gmail.com
