Redescubrir la misericordia en clave sacramental

Isabel Corpas de Posada — Amerindia Colombia"

Resumen

Acogiendo la invitacion de Francisco en Miseriordiae vultus a redescubrir las obras de
misericordia (MV 13), me propongo abordar el tema de la misericordia desde la sacramentalidad,
preguntandome por qué la palabra parece haber estado desprestigiada y recorriendo a
continuacion las paginas de la Escritura y del magisterio del papa Francisco desde la perspectiva
de la misericordia para resaltar la sacramentalidad del hacer misericordioso del Padre en Jesus de
Nazaret y la sacramentalidad del hacer misericordioso de Jesus en la Iglesia, como también la
sacramentalidad del encuentro con el prdjimo en quien Cristo Resucitado estd real y

verdaderamente presente como en la eucaristia.

Palabras clave
Misericordia, compasion, sacramentalidad, sacramento de la misericordia, sacramento del

encuentro con el projimo

Reflexionar sobre y desde la misericordia fue el proyecto de Amerindia Colombia para
trabajar durante el afo 2016. La ocasion, obviamente, la convocatoria del “Afo de la
Misericordia” hecha por el papa Francisco en marzo de 2015: “un Jubileo extraordinario que
tenga en el centro la misericordia de Dios”, y que convocd —dijo— para “hacer mas evidente la
mision de la Iglesia de ser testigo de la misericordia”.

Escogi abordar el tema desde la sacramentalidad, teniendo en cuenta anteriores trabajos y

porque creo firmemente en la presencia real del Resucitado —como en la eucaristia— en quienes

Licenciada (1975), Magister (1977) y Doctora (1984) en Teologia por la Pontificia Universidad Javeriana de
Bogota. Fue profesora de Teologia Sacramental en la Facultad de Teologia de la Pontificia Universidad Javeriana
y de la Universidad de San Buenaventura de Bogota. Es autora de libros y articulos publicados sobre temas
especializados de teologia y estudios del hecho religioso. Actualmente es investigadora independiente. Es miembro
fundadora de la Asociacion Colombiana de Tedlogas y de la Red de Teodlogas y Tedlogos Javerianos; miembro de
Amerindia, del Instituto Colombiano para el Estudio de las Religiones (ICER) y del Centro Ecuménico de
Formacion e Investigacion Teologica (CEFIT). Es madre de cinco hijos y abuela de doce nietos. Correo
electronico: isabelcorpas@hotmail.com




esperan que nos aproximemos para atender sus carencias y necesidades. Es el sacramento del
encuentro con el prdjimo —sacramento de la misericordia— que Jesus instituyd en la parabola del
juicio a las naciones: “lo que hicieron por uno de estos hermanos mios mas humildes, por mi
mismo lo hicieron” (Mt 25,40). También acogiendo la invitacion de Francisco en Misericordiae
vultus a redescubrir las obras de misericordia: “Es mi vivo deseo que el pueblo cristiano
reflexione durante el Jubileo sobre las obras de misericordia corporales y espirituales. Serd un
modo para despertar nuestra conciencia, muchas veces aletargada ante el drama de la pobreza, y
para entrar todavia mas en el corazén del Evangelio, donde los pobres son los privilegiados de la
misericordia divina. La predicacion de Jesus nos presenta estas obras de misericordia para que
podamos darnos cuenta si vivimos o no como discipulos suyos. Redescubramos las obras de
misericordia” (MV 15).

La reflexion me llevd a preguntarme por qué la palabra no habia hecho parte de mi
vocabulario ni se me habia ocurrido antes abordar el tema de la misericordia; a recorrer en la
Biblia el hacer misericordioso de Dios revelado en el hacer misericordioso de Jesus de Nazaret; a
repasar los escritos de Francisco sobre la misericordia; a recoger testimonios de misericordia
compartidos en la minga teoldgica organizada por Amerindia Colombia; y, para plantear la
sacramentalidad de la misericordia, a revisar mis apuntes de teologia sacramental, donde pude
constatar que el tema de la misericordia no formaba parte de mis preocupaciones teoldgicas: en
mi libro Teologia de los sacramentos. Experiencia cristiana y lenguaje sacramental eclesial

solamente aparece una vez la palabra misericordia y como parte de una cita de la carta a Tito.

1. ;Una palabra desprestigiada?

Debo comenzar reconociendo que cuando abri los ojos a la vida vi a mi papa ejerciendo su
profesion de médico como un servicio en el que sus preferidos eran los pacientes de los que
entonces se llamaban “hospitales de caridad” y a mi mama la recuerdo recibiendo la visita de
gentes que buscaban su ayuda y con quienes se mostraba generosa, servicial y comprometida,
tratando de ayudar a resolver las necesidades que le planteaban. Creo que en ese hogar se
practicaban las obras de misericordia cuya lista aprendi en el Catecismo del padre Astete. Y creo
también que en mi familia no se usaba la palabra misericordia para referirse a las practicas que

hacian parte del diario vivir.



En mi reflexion teoldgica, preferi interpretar y denominar dichas practicas como servicio,
como solidaridad, como compromiso con las personas necesitadas, como altruismo, como
promocién de la justicia, incluso como accion social y obras de caridad: la misericordia me
parecia manifestacion de una actitud paternalista y la palabra no me conmovia. Tampoco su
sindnimo, la compasion, que asociaba con un sentimiento de lastima a pesar de su riqueza
etimoldgica: padecer con, compartir el dolor, apropiarse del sufrimiento ajeno. Por lo demas,
tenia claro que la misericordia era atributo divino, al igual que la omnipotencia y otros que el
padre Astete reuni6 en la definicion de Dios, “infinitamente bueno, sabio, justo poderoso,
principio y fin de todas las cosas”, aunque la misericordia no aparezca en la lista. La Salve si
daba a Maria el titulo de “Madre de misericordia”, que tampoco me conmovia. Ni siquiera sus
“o0jos misericordiosos”.

Por eso recurri siempre a la palabra solidaridad para interpretar y expresar la respuesta de
Dios al clamor del pueblo de Israel, la de Jesus de Nazaret a los ruegos de quienes le pedian
curacion y a las necesidades que intuia en quienes lo seguian, la de discipulas y discipulos de
todos los siglos llamados a a-proximarnos a quienes esperan nuestra ayuda al borde del camino y
en quienes Cristo estd sacramentalmente presente: real y verdaderamente como en la eucaristia.

(Por qué no habia caido en cuenta que la historia de la salvacién es, al mismo tiempo,
historia de misericordia? ;Por qué habia pasado por alto que en esta historia del hacer
misericordioso de Dios, su amor salva porque brota de sus entranas? ;Por qué se me escapd que
la palabra misericordia y su sindénimo compasion —junto con el sentimiento que expresan— han
estado presentes en la historia del cristianismo, resuenan en los evangelios y el Antiguo
Testamento los proclama? jPor qué no deduje que la sacramentalidad de Cristo y la
sacramentalidad de la Iglesia se realizan en la visibilizacién de la misericordia? Lo que si tenia
claro —aunque las dos palabras no hicieran parte de mi vocabulario— es la invitacion de Jesus a
hacernos prdjimos de quienes nos necesitan, a ponernos a su servicio, a descubrir en ellos y en
ellas su presencia sacramental.

Desde mi perplejidad, volvi a leer El principio-misericordia. Bajar de la cruz a los pueblos
crucificados que escribio Jon Sobrino en 1992 y acudi a dos libros de Walter Kasper, E! desafio
de la misericordia, publicado en 2015, y La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida
cristiana, publicado en 2013, el libro que su autor entregd al cardenal Bergoglio durante el

conclave de 2013 y que cuando “ley6 el titulo, se emociond visiblemente y dijo con toda



espontaneidad: Misericordia, questo e il nomme del nostro Dio” (Loc 90), cuenta el mismo autor
en el Prologo de la edicion 2015.

Debo decir que descubri en Sobrino coincidencias con mis reparos:

El término “misericordia” hay que entenderlo bien, porque puede connotar
cosas verdaderas y buenas, pero también cosas insuficientes y hasta
peligrosas: sentimiento de compasion (con el peligro de que no vaya
acompafiado de una praxis), “obras de misericordia” (con el peligro de que
no se analicen las causas del sufrimiento), alivio de necesidades individuales
(con el peligro de abandonar la transformacion de las estructuras), actitudes
paternales (con el peligro de paternalismo) (32).

Encontré que Kasper, por su parte, lamenta que “un tema tan central y fundamental se haya
pasado imperdonablemente por alto en la teologia sistematica y se haya reducido a una pequefia
voz bajo el término ‘justicia’, con respecto a la cual, ademas, los autores muestran dificultades”
(Desafio Loc 131). También le dio la razén a mis reparos el articulo de Rafael Vasquez Jiménez
—profesor del Seminario de Malaga y del ISCR San Pablo— al decir que “la misericordia, siendo
un tema fundamental en la Sagrada Escritura, no ha tenido una adecuada consideracion en el
campo de la teologia, ocupando un lugar marginal tanto en los diccionarios como en los manuales
de dogmatica; y ha sido tratado como uno més de los atributos divinos que derivan de la esencia
del ser de Dios desde un punto de vista metafisico: eternidad, omnipresencia, omnipotencia,
omnisciencia, infinitud, impasibilidad, etc.” y que el principio de la misericordia “no ha sido
tomado como elemento de primer orden estructurador ni de la teologia dogmaética ni,
consecuentemente, de la configuracion de la Iglesia a partir del fundamento de la misericordia”
(24). Lo cual no significa, precisa el mismo autor que “la Iglesia no esté regada por innumerables
experiencias de caridad y de amor al projimo”, sino que “no se ha estructurado la vida de la
Iglesia a partir de este principio de la misericordia” (25). Y Victor Martinez reconoce que “nos
quedamos cortos cuando consideramos que la misericordia se asemeja a sentir lastima, cuya
respuesta me dejard siendo el mismo. Mi reaccion de lastima ante el otro me hace recuperar la
tranquilidad de aquello que pudo sobresaltarme” (25-26). Léon-Dufour anotaba, que la
identificacion de la palabra con la compasion y el perdon “podria velar la riqueza concreta que

Israel, en virtud de su experiencia, encerraba en la palabra” (475).



Para evitar los malentendidos a los que se presta la palabra, del mismo modo como Bloch
se referia al “principio-esperanza”, Sobrino proponia hablar de “principio-misericordia”, que
entiende como “un especifico amor que estd en el origen de un proceso, pero que ademas
permanece presente y activo a lo largo de ¢él, le otorga una determinada direccion y configura los
diversos elementos dentro del proceso. Ese ‘principio-misericordia’ —creemos— es el principio
fundamental de la actuacion de Dios y de Jesus, y debe serlo de la Iglesia” (32). También de la
teologia que, desde la perspectiva de la Iglesia de la misericordia, propone que sea “intellectus
misericordiae (iustitiae, liberationis)”, y concluye que “no otra cosa es la teologia de la

liberacion” (44).

2. La historia de la salvacion leida como historia del hacer misericordioso de Dios

El paso siguiente, en consecuencia, era recorrer el hacer misericordioso de Dios en la
historia de la salvacion que, como escribe Francisco en Evangelii gaudium, “la salvacion que
Dios nos ofrece es obra de su misericordia” (EG 112) y, en Misericordiae vultus, “la misericordia
hace de la historia de Dios con Israel una historia de salvaciéon” (MV 7). Es decir, leer la historia
de la salvacion como historia de misericordia y “descubrir —al decir de Victor Martinez— la accion
misericordiosa de Dios en los acontecimientos personales y colectivos™ (24).

Para el Antiguo Testamento acudi al Vocabulario de Teologia Biblica de Léon-Dufour, que
precisa como, para Israel, “la misericordia se halla en la confluencia de dos corrientes de
pensamiento, la compasion y la fidelidad” (475). El primer término corresponde a un sentimiento
que “tiene su asiento en el seno materno (rehem), en las entranas (rahamin) —nosotros diriamos:
el corazoén— de un padre, o de un hermano” (476). ;Yo diria de una madre! Como escribe la
tedloga Elizabeth Johnson, Dios tiene los sentimientos “de una madre con el hijo nacido de sus
entraias” (24). También Victorino Pérez anota que “Dios se manifiesta mas como madre que
como padre. Tiene entrainias de misericordia. La palabra hebrea rahamin es la misma que se usa
para designar el seno / utero materno, pero también para compasion, para ternura y para
misericordia” (52 Resaltados en el original). El otro término, hesed, se refiere a “la piedad,
relacion que une a dos seres e implica fidelidad” (475), segun Léon-Dufour, quien también

precisa que “las traducciones de las palabras hebreas y griegas oscilan de la misericordia al amor,



pasando por la ternura, la piedad, la conmiseracion, la compasion, la clemencia, la bondad y hasta
la gracia (heb. hen)” (Ibidem).

Se evidencia esta diversidad en la terminologia al comparar una pericopa, a manera de
ejemplo, en tres versiones de la Biblia que acostumbro consultar. Cuando Moisés sube al monte
después de haber encontrado al pueblo adorando al becerro de oro, Yahvé se revela al pasar
delante de ¢l como “jEl Sefior! {El Sefior! jDios tierno y compasivo, paciente y grande en amor y
verdad” (Ex 34,6), segtin la version Dios habla hoy de las Sociedades Biblicas Unidas; “Yahvéh,
Yahvéh, Dios misericordioso y clemente, tardo a la colera y rico en amor y fidelidad”, segtin la
Biblia de Jerusalén; “el Sefor, el Sefior, el Dios compasivo y clemente, paciente, misericordioso
y fiel” en la traduccion de Luis Alonso Schokel y Juan Mateos. Me saco del apuro el Vocabulario
de Teologia Biblica que propone la siguiente traduccion: “Yahvé es un Dios de ternura (rahum) y
de gracia (hanum), lento para la ira y abundante en misericordia (hesed)” (477).

Pero independientemente de cualquier diversidad de términos, como precisa Jon Sobrino, la
misericordia estd en el origen del proceso salvifico de la liberacion de Israel, es el “principio
configurador de toda la accién de Dios” y a través “de sucesivas acciones de misericordia, se
revela el mismo Dios” (33); y, parafraseando la Escritura, concluye “que, si en el principio
absoluto-divino ‘estd la palabra’ (Jn 1,1) y a través de ella surgi6 la creacion (Gen 1,1), en el
principio absoluto histdrico-salvifico estd la misericordia y esta se mantiene constante en el
proceso salvifico de Dios” (33-34). Lo que para Kasper significa que “Dios tiene un corazon para
los miseros” (Desafio Loc 316), que “se deja conmover y tocar por la miseria del hombre, es un
Dios compasivo” (Loc 318). Y esta es la trama de todo el Antiguo Testamento.

También del Nuevo Testamento. Que repasé en el texto griego y con la ayuda del Manual
de Concordancias del padre Pedro Ortiz. Los evangelios registran que a Jests, como al Padre
Dios, se le conmovieron las entranas (cmAoyyvicopat: las tres versiones consultadas traducen
por “sinti6 compasion” o “le dio lastima”) cuando vio que quienes lo seguian “estaban cansados y
abatidos” (Mt 9,36); cuando vio a la gente que hacia tres dias estaba con €l y no tenian “nada qué
comer” (Mt 15,32; Mc 8,2); cuando vio a la multitud “al bajar de la barca” (Mt 14,14; Mc 6,34);
cuando vio a los dos ciegos sentados al borde del camino al salir de Jericoé (Mt 20,34) y al leproso
(Mc 1,41); cuando vio a la viuda que llevaba a enterrar a su hijo (Lc¢ 7,13).

No precisan los evangelistas que Jests sintiera compasion por la mujer que tenia un flujo de

sangre (Mt 9,20-22; Mc 5,25-34; Lc 8,43,48), por Zaqueo cuando lo vio trepado en un sicomoro



(Lc 19,1-9), por la mujer encorvada a la que liber6 de su enfermedad (Lc 13,10-13) o por la que
iban a apedrear por haberla sorprendido en adulterio (Jn 8,9-11). No hacia falta precisar que los
mird con misericordia o tuvo compasion de ellos y de ellas: los signos que Jesus realizaba tenian
siempre el distintivo de la misericordia. Mas atn, la necesidad de misericordia y el hacer
misericordioso de Jesus que lo mueve al encuentro de quien lo necesita son el hilo conductor de
los evangelios: “Ten compasion” (eieem: que se traduce por “tener compasion” o “‘ser
misericordioso”) le suplican a Jesus dos ciegos (Mt 9,27; Mt 20,30-31), también el ciego
Bartimeo (Mc 10,47-48) y el ciego de Jerico (Lc 18,38-39), los diez leprosos (Lc 17,13), la mujer
cananea cuya hija tenia un demonio que la hacia sufrir (Mt 15,22) y el padre del joven que
también sufria porque tenia un demonio (Mt 17,15; Mc 9,22), peticidon que en el evangelio de
Marcos es a que se le conmuevan las entrafias pues utiliza la palabra ctAayyvicopadt.

Sobrino anota que “la misericordia no es lo Uinico que ejercita Jesus, pero si es lo que esta
en su origen y lo que configura toda su vida, su mision y su destino. A veces aparece
explicitamente en los relatos evangélicos la palabra ‘misericordia’ y a veces no. Pero con
independencia de ello, siempre aparece como trasfondo de la actuacion de Jesus el sufrimiento de
las mayorias, de los pobres, de los débiles, de los privados de dignidad, ante quienes se le
conmueven las entrafias. Y esas entrafias conmovidas son las que configuran todo lo que ¢l es: su
saber, su esperar, su actuar y su celebrar” (37).

Y es que el hacer misericordioso de Jesus revela el hacer misericordioso del Padre. Lo que
explica en la pardbola del padre al que se le conmovieron las entrafias (cwhoyyvicouat, que la
version Dios habla hoy traduce por “sintié6 compasion”; la Biblia de Jerusalén por “conmovido”;
y Luis Alonso Schokel y Juan Mateos por “se enternecid”) cuando vio regresar al hijo que se
habia ido de la casa (Lc 15,20).

Ahora bien, no solamente la misericordia es en los evangelios el distintivo de Jests sino
que debe ser el de sus seguidores y seguidoras. El evangelio de Lucas recoge la invitacion
perentoria de Jesus a ser misericordiosos —o compasivos— como el Padre que, segtn la traduccion
del griego owktippoveg en la version Dios habla hoy es compasivo, en la Biblia de Jerusalén es
misericordioso y para Luis Alonso Schokel y Juan Mateos es generoso (Lc 6,36).

Y Jesus explica en una parabola, también, cémo es el hacer misericordioso al que invita a
sus discipulos y discipulas: como el del samaritano al que se le conmovieron las entrafias

(omAayyvicopat, que la version Dios habla hoy y la Biblia de Jerusalén traducen por “sintid



compasion” y “tuvo compasion”, Luis Alonso Schokel y Juan Mateos por “le dio lastima™)
cuando vio al hombre herido al borde del camino (Lc 10,34) y se a-proximd, se hizo projimo, en
un encuentro que se hace sacramental cuando en ese hombre herido al borde del camino que
representa a quienes esperan que nos acerquemos para atender su necesidad descubrimos la
presencia sacramental de Cristo: “lo que hicieron por uno de estos hermanos mios mas humildes,

por mi mismo —a mi, traduce la Biblia de Jerusalén— me lo hicieron” (Mt 25,40).

3. Visibilizacion de la palabra misericordia y de su significado

Francisco puso la palabra sobre el tapete con motivo del “Afio de la Misericordia” y
recordd una vez mas su significado en la bula Misericordiae vultus, respaldando la palabra y su
significado con sus propios gestos siempre convincentes. Esos que son el sello personal del
obispo de Roma. Esos que caracterizaban al arzobispo de Buenos Aires que, al decir de su
bidgrafo Austen Ivereigh en El gran reformador, insistia “en que la Iglesia debia ofrecer lo que ¢l
llamaba su ‘anuncio primordial’ —la experiencia del amor misericordioso de Dios—" (E-book Loc
1305), comoquiera que, escribi6é también Ivereigh, “a lo largo de su vida, Bergoglio ha insistido
en ese atributo de Dios que toma la iniciativa, que sale a nuestro encuentro, que nos sorprende
con su perdon” (E-book Loc 415). Por eso, sin duda, el arzobispo Bergoglio escogié como lema
la frase “Miserando atque eligendo” de la llamada de Mateo en el comentario de Beda el
Venerable (Cf. MV 8) y acuii6 el verbo “misericordiar” que gusta repetir en sus escritos y en sus
homilias.

En Misericordiae vultus —repito— Francisco recordd una vez mas el significado de la
palabra misericordia. Porque también en Evangelii gaudium habia desarrollado el tema de la
misericordia al proponer “una Iglesia en salida” —que sepa adelantarse, tomar la iniciativa, ir al
encuentro, buscar a los lejanos y llegar a los cruces de los caminos para invitar a los excluidos—
porque “vive un deseo inagotable de misericordia fruto de haber experimentado la infinita
misericordia del Padre y su fuerza difusiva” (EG 24). También cuando afirma que “la Iglesia
tiene que ser el lugar de la misericordia gratuita, donde todo el mundo pueda sentirse acogido,
amado, perdonado y alentado a vivir segin la buena vida del evangelio” (EG 114). Y en la
exhortacion apostolica postsinodal Amoris laetitia propuso, citando Misericordiae vultus, que

“frente a las mas diversas situaciones que afectan a la familia ‘la Iglesia tiene la mision de



anunciar la misericordia de Dios’ (MV 407)” (AL 309) y abord6é temas candentes bajo el

subtitulo de “La loégica de la misericordia pastoral” (AL 307-312). Dicho de otra manera,

Francisco visibilizo y dio protagonismo a la misericordia y al hacer misericordioso. Més atn, al

decir de Kasper, “el papa Francisco ha hecho de la misericordia el tema central de su pontificado”

(Desafio Loc 168).

En las paginas de Misericordiae vultus Francisco recorre la historia de la salvacion.

Recuerda que “la misericordia en la Sagrada Escritura es la palabra clave para indicar el actuar de

Dios hacia nosotros. El no se limita a afirmar su amor, sino que lo hace visible y tangible. El

amor, después de todo, nunca podra ser una palabra abstracta” (MV 9). Es amor misericordioso.

Y precisa:

La misericordia de Dios no es una idea abstracta, sino una realidad concreta
con la cual €l revela su amor, que es como el de un padre o una madre que
se conmueven en lo mas profundo de sus entrafias por el propio hijo. Vale
decir que se trata realmente de un amor “visceral”. Proviene desde lo mas
intimo como un sentimiento profundo, natural, hecho de ternura y
compasion, de indulgencia y de perdon (MV 6).

Desde esta precision resalta el lugar de la misericordia divina en la historia de la salvacion,

que la bula proclama con el salmo 136, evocando el relato de la primera eucaristia en la que,

segun la version de Mateo, Jests ord con las palabras del salmista:

“Eterna es su misericordia”: es el estribillo que acompana cada verso del
salmo 136 mientras se narra la historia de la revelacion de Dios. En razén de
la misericordia, todas las vicisitudes del Antiguo Testamento estan cargadas
de un profundo valor salvifico. La misericordia hace de la historia de Dios
con Israel una historia de salvacion. Repetir continuamente “Eterna es su
misericordia”, como lo hace el salmo, parece un intento por romper el
circulo del espacio y del tiempo para introducirlo todo en el misterio eterno
del amor. Es como si se quisiera decir que no solo en la historia, sino por
toda la eternidad el hombre estara siempre bajo la mirada misericordiosa del
Padre. No es casual que el pueblo de Israel haya querido integrar este salmo,
el grande hallel como es conocido, en las fiestas litlirgicas mas importantes.

Antes de la Pasion Jesus ord con este salmo de la misericordia. Lo atestigua
el evangelista Mateo cuando dice que “después de haber cantado el himno”
(26,30), Jests con sus discipulos salieron hacia el Monte de los Olivos.
Mientras instituia la eucaristia, como memorial perenne de ¢l y de su
Pascua, puso simbolicamente este acto supremo de la revelacion a la luz de



10

la misericordia. En este mismo horizonte de la misericordia, Jesus vivio su
pasion y muerte, consciente del gran misterio del amor de Dios que se
habria de cumplir en la cruz. Saber que Jesus mismo hizo oracion con este
salmo, lo hace para nosotros los cristianos aun mas importante y nos
compromete a incorporar este estribillo en nuestra oracion de alabanza
cotidiana: “Eterna es su misericordia” (MV 7).

Sobra decir que Misericordiae vultus destaca que los signos que Jesus realiza tienen el
distintivo de la misericordia, “sobre todo hacia los pecadores, hacia las personas pobres,
excluidas, enfermas y sufrientes” (MV 8); que en las pardbolas de la misericordia “Jesus revela
la naturaleza de Dios como la de un Padre que jamas se da por vencido hasta tanto no haya
disuelto el pecado y superado el rechazo con la compasion y la misericordia” (MV 9); que ante la
multitud de personas que lo seguian, viendo que estaban cansadas y extenuadas, perdidas y sin
guia, “sinti6 desde lo profundo del corazén una intensa compasion por ellas (Cf. Mt 9,36)” y que
lo que en todas las circunstancias lo movia “no era sino la misericordia, con la cual leia el
corazon de los interlocutores y respondia a sus necesidades mas reales” (MV 8).

Sefiala, asimismo, que “la misericordia es la viga maestra que sostiene la vida de la Iglesia”
(MV 10), al tiempo que reconoce que “tal vez por mucho tiempo nos hemos olvidado de indicar y
de andar por la via de la misericordia” (Ibidem). Recuerda, entonces, que la mision de la Iglesia
es anunciar la misericordia de Dios, haciendo suyo “el comportamiento del Hijo de Dios que sale
a encontrar a todos, sin excluir ninguno” (MV 12) y que “es determinante para la Iglesia y para la
credibilidad de su anuncio que ella viva y testimonie en primera persona la misericordia” (MV
12).

A lo largo de su meditacion sobre la misericordia, Francisco deduce conclusiones practicas:
“Como ama el Padre, asi aman los hijos. Como ¢l es misericordioso, asi estamos nosotros
llamados a ser misericordiosos los unos con los otros” (MV 9). O al recordar que “Jesus afirma
que la misericordia no es solo el obrar del Padre, sino que ella se convierte en el criterio para
saber quiénes son realmente sus verdaderos hijos” y que, por lo tanto, “estamos llamados a vivir
de misericordia, porque a nosotros en primer lugar se nos ha aplicado misericordia” (Ibidem). O
la invitacion de Jesus que recoge el evangelio de Lucas a ser misericordiosos, como el Padre es
misericordioso (Cf. Lc 6,36) (Cf. MV 13). Y al subrayar que seremos juzgados en la

misericordia:



11

Si dimos de comer al hambriento y de beber al sediento. Si acogimos al
extranjero y vestimos al desnudo. Si dedicamos tiempo para acompaiar al
que estaba enfermo o prisionero (Cf. Mt 25,31-45). Igualmente se nos
preguntara si ayudamos a superar la duda, que hace caer en el miedo y en
ocasiones es fuente de soledad; si fuimos capaces de vencer la ignorancia en
la que viven millones de personas, sobre todo los nifios privados de la ayuda
necesaria para ser rescatados de la pobreza; si fuimos capaces de ser
cercanos a quien estaba solo y afligido; si perdonamos a quien nos ofendi6é y
rechazamos cualquier forma de rencor o de odio que conduce a la violencia;
si tuvimos paciencia siguiendo el ejemplo de Dios que es tan paciente con
nosotros; finalmente, si encomendamos al Sefior en la oracion a nuestros
hermanos y hermanas (MV 15).

Por eso Francisco propone redescubrir “las obras de misericordia corporales: dar de comer
al hambriento, dar de beber al sediento, vestir al desnudo, acoger al forastero, asistir los
enfermos, visitar a los presos, enterrar a los muertos” (MV 13) y no olvidar “las obras de
misericordia espirituales: dar consejo al que lo necesita, ensenar al que no sabe, corregir al que
yerra, consolar al triste, perdonar las ofensas, soportar con paciencia las personas molestas, rogar
a Dios por los vivos y por los difuntos” (MV 13). Y precisa, asimismo, que en quienes nos

necesitan esta Cristo:

En cada uno de estos “mas pequefios” esta presente Cristo mismo. Su carne
se hace de nuevo visible como cuerpo martirizado, llagado, flagelado,
desnutrido, en fuga, para que nosotros los reconozcamos, lo toquemos y lo
asistamos con cuidado (MV 15).

4. El desafio de l1a misericordia

Amerindia Colombia, con la colaboracion de Kaired, convoco a una minga teoldgica el 24
de septiembre de 2016 para poner en comun experiencias de solidaridad y construccion de paz e
interpretar dichas experiencias a la luz del desafio de la misericordia.

Ademas de integrantes de Amerindia Colombia estuvimos compartiendo en la minga
teologica dos representantes de Kaired, Fernando Torres y Carlos Lima; la hermana Cecilia
Naranjo, religiosa del Sagrado Corazon de Jesus, y Carmen Alicia Morales, integrantes de la

Comision Intereclesial de Justicia y Paz; Rosalba Navarro, religiosa del Buen Pastor que trabaja



12

con prostitutas de la calle; Marta Lucia Gutiérrez, catequista en la localidad de El Voto Nacional;
Luis Alfonso y Rosa Hernandez y Carmen Morales, de “Casitas Biblicas”,.

Como preparacion al compartir de experiencias, los participantes profundizamos en la
vivencia corporal que integra el sentimiento de misericordia con el sentimiento de indignacion
desde las entranas, en la linea del principio — misericordia de la propuesta de Jon Sobrino.

Luego se compartieron experiencias. El testimonio de la catequista Marta Lucia Gutiérrez
en relacion con su trabajo con habitantes de la calle, de quienes dijo que siempre han sido
utilizados, pero no se ha tenido compasion con ellos y subray6 la importancia de la escucha para
conocer cudl es su situacion y cudl es su historia. El testimonio de las integrantes de la Comision
Intereclesial de Justicia y Paz en su acompafiamiento a familiares de desaparecidos del Palacio de
Justicia y a victimas del despojo de tierras por grupos armados. El testimonio del trabajo de la
hermana Rosalba Navarro con prostitutas de la calle en una zona donde imperan la impunidad, la
falta de justicia, la ley del silencio por el miedo y la amenaza constante, pero donde también se
siente “el dolor por la hermana y una mirada desde el sentir profundo lleva a la accidon, a
ponernos en los zapatos del otro y cargar a la espalda su dolor: ;Como hacer un quinto evangelio
leyendo esos rostros de los oprimidos?”. Por su parte los miembros de “Casitas Biblicas”
denunciaron los crimenes impunes en su sector y declararon: “;Por qué decimos que no podemos
hacer nada?... ;Si podemos hacer algo!”.

Fueron, todos, testimonios conmovedores que nos conmovieron las entrafias a quienes
participamos en la minga teoldgica y que interpretamos a la luz de la parabola del hacer
misericordioso —... un hombre de Samaria que viajaba por el mismo camino, al verlo, sintio
compasion. Se acerco a €l...” (Lc 10,25-37)—y de la institucion del sacramento del encuentro con
el projimo —“Les aseguro que todo lo que hicieron por uno de estos hermanos mios mas
humildes, por mi mismo lo hicieron”— (Mt 25,35-45). Finalmente volvimos a interpretar las
experiencias compartidas desde una seleccion de textos de la bula de Francisco Misericordiae
vultus que nos sirvio de telon de fondo para la reflexion teoldgica y para la elaboracion del mural

en el que el artista Carlos Lima iba expresando los aportes de los participantes.



13

5. Redescubramos la sacramentalidad de la misericordia

Como profesora de teologia sacramental a lo largo de mas de treinta afios, abordé la
sacramentalidad de Jesus, la sacramentalidad de la Iglesia y la sacramentalidad del prdjimo,
obviamente ademés de los siete signos sacramentales eclesiales, insistiendo en que gracias a
dicha sacramentalidad la salvacion de Dios se hace presente en la historia y en la vida de los y
las creyentes. Tenia claro que JesUs transparenta a Dios, es sacramento del Padre Dios; que la
Iglesia es sacramento del Resucitado; que la experiencia de encuentro con quien nos necesita es
sacramento de Cristo y sacramento de salvacion. Debi haber escrito: sacramento de misericordia.
Pero —perdon que lo repita— no abordé la sacramentalidad de la misericordia, que es lo que a
continuaciéon me propongo, recogiendo la invitacion de Francisco a redescubrir la misericordia y
tomando como punto de partida mis apuntes de clase (Teologia de los sacramentos. Experiencia
cristiana y lenguaje sacramental eclesial) para revisar y replantear conclusiones en las que pasé
por alto el tema de la misericordia.

En cuanto a la sacramentalidad de Jesus de Nazaret, escribi: “La intenciéon del Nuevo
Testamento al confesar que Jests es el Mesias, el Cristo, el Hijo de Dios, es demostrar que en
este hombre se hace presente la salvacion de Dios, que sus obras y palabras transparentan a Dios,
que en ¢l Dios se comunica, se revela. Que es, en el lenguaje contemporaneo, el sacramento de
Dios porque hace posible nuestro encuentro con Dios” (135). Mis principales fuentes eran el
tedlogo holandés Edward Schillebeeckx, que en su libro Cristo, sacramento del encuentro con
Cristo, escribio: “El encuentro humano con Jesus es el sacramento del encuentro con Dios. Los
actos salvificos humanos de Jesus son ‘signo y causa de gracia’, son el don divino de la gracia en
una manifestacion humana visible” (32); también el brasilero Leonardo Boff que en su libro Los
sacramentos de la vida y la vida de los sacramentos, dice: “Cristo es el lugar del encuentro por
excelencia, ya que en ¢l, Dios estd de forma humana y el hombre de forma divina. Quien
dialogaba con Cristo se encontraba con Dios” (41-42). Y ni Schillebeeckx ni Boff se refirieron a
la sacramentalidad de la misericordia.

Desde el redescubrimiento de la misericordia quisiera haber escrito que en Jesus se hace
presente —se manifiesta, se visibiliza, se revela— la misericordia de Dios, que sus obras y palabras
transparentan la misericordia de Dios. Como lo registran las paginas del Nuevo Testamento: cada

encuentro con Jesus, que es encuentro de salvacion, es encuentro con la misericordia del Padre



14

Dios. Y como la teologia del cuarto evangelio afirma y proclama, las palabras de Jesus son las
palabras del Padre —‘el que ha sido enviado por Dios, habla palabras de Dios” (Jn 3,34a); “las
palabras que ustedes estan escuchando no son mias sino del Padre, que me ha enviado" (Jn 14,24)—y
sus obras transparentan las obras del Padre: “si ustedes me conocen a mi, también conoceran a mi
Padre y ya lo conocen desde ahora pues lo estan viendo” (Jn 14,7); “el que me ha visto a mi, ha visto
al Padre” (Jn 14,9). Es decir, las acciones salvificas de Jesus transparentan —transignifican— las
acciones salvificas de Dios.

Habia escrito, también, que “aunque la palabra sacramento no pertenece al vocabulario neo-
testamentario, en Jesus lo humano transignifica lo divino desde la perspectiva de la fe eclesial y
desde la historia de la salvacion como horizonte de comprension y de expresion” (155). Faltd
decir que el hacer misericordioso de Jests es manifestacion del hacer misericordioso del Padre
Dios y, por consiguiente, que Jesus es sacramento de la misericordia de Dios.

En cuanto a la sacramentalidad de la Iglesia, recogi en mis apuntes la eclesiologia de la
segunda mitad del siglo XX, principalmente de autores como De Lubac (Meditacion sobre la
Iglesia), Semmelroth (La Iglesia como sacramento original), Rahner (La Iglesia y los
sacramentos) y Schillebeeckx (Cristo, sacramento del encuentro con Dios), quienes, desde la
reflexion neotestamentaria de la experiencia eclesial de encuentro con el Resucitado sefialaban
que la Iglesia prolonga en la historia la salvacion de Cristo: “esta propiedad de Cristo como
sacramento de Dios, nos sitia frente a un problema a partir del momento en que Jesus, en virtud
de su resurreccion y glorificacion, desaparecid de nuestro horizonte visible” (62), escribio
Schillebeeckx y concluia que la Iglesia es “prolongacion terrestre del cuerpo del Sefor” (64).
También Boff reconocia la sacramentalidad de la Iglesia: “Asi como Cristo era el sacramento del
Padre, asi también la Iglesia es el sacramento de Cristo que continta haciéndose palpable a través
de ella, a lo largo de la historia” (44-45). Y la eclesiologia del Concilio Vaticano II en la
constitucion Lumen Gentium defini6 la Iglesia “como un sacramento, es decir, como signo e
instrumento de la unién intima con Dios y de la unidad de todo el género humano” (LG 1) y, en
la constitucion Gaudium et spes, como “sacramento universal de salvacion que manifiesta y al
mismo tiempo realiza el misterio del amor de Dios” (GS 45).

Le falto al Concilio, mas interesado en destacar otros aspectos, hacer referencia a la
sacramentalidad de la misericordia. A la que tampoco se refirié el Documento de Puebla, que

destac6 el compromiso de la Iglesia de ser sacramento de comunion: “Asi, en fidelidad a su



15

condicion de sacramento, trata de ser mas y mas signo transparente o modelo vivo de la comu-
nién de amor en Cristo que anuncia y se esfuerza por realizar” (DP 272).

Kasper aborda el tema de la dimension eclesial de la misericordia en el capitulo “La Iglesia,
sacramento de la misericordia” (Desafio Loc 410) y, recordando Vaticano II, deduce que es
instrumento de la misericordia de Cristo y debe “hacer visible a Cristo misericordioso” (Loc

414), lo que lo lleva a afirmar:

Desde la perspectiva de la misericordia se perfila una triple mision de la
Iglesia: debe predicar la misericordia; debe celebrar la misericordia en la
liturgia de los sacramentos, sobre todo en el sacramento de la penitencia y
en la liturgia eucaristica; y debe practicar la misericordia en la praxis
pastoral (Loc 426).

Por tultimo, en cuanto a la sacramentalidad del encuentro con el projimo, siempre me he
preguntado por qué no se incluyd en el septenario sacramental, a pesar de que junto con la
eucaristia son los Unicos sacramentos instituidos por Jesus en los evangelios (Cf. Mt 25,35-45),
siendo este criterio fundamental para la definicion medieval de sacramento. Tampoco se abordd
entonces la sacramentalidad de Cristo y de la Iglesia, porque la sacramentalidad de la salvacion
se entendia ligada a unos ritos. Pero la sacramentalidad del encuentro con quienes nos necesitan
deberia ser tan evidente como la sacramentalidad de los siete signos sacramentales eclesiales
definida solemnemente en Trento. El sacramento del encuentro con el projimo, querido y
proclamado por Jesus, es, en la mediacion eclesial, portador de salvacion porque es portador de
misericordia: “Vengan, ustedes, los que han sido bendecidos de mi Padre” (Mt 25,34).

Escribi entonces en mis apuntes de teologia sacramental: “A los campesinos reunidos en
Mosquera (Colombia) con ocasién del Congreso Eucaristico Internacional de 1968, les dijo el
papa Pablo VI: ‘Sois vosotros un signo, una imagen, un misterio de la presencia de Cristo. El
sacramento de la Eucaristia nos ofrece su escondida presencia, viva y real; vosotros sois también
un sacramento, es decir, una imagen sagrada del Sefior en el mundo, un reflejo que representa y
no esconde su rostro humano y divino’. Estas palabras del papa Pablo VI recuerdan la
sacramentalidad del ser humano, como la entendié el Antiguo Testamento al reconocer a todo
hombre y a toda mujer como imagen y semejanza de Dios (Cf. Gen 1,26) y la interpretd el Nuevo
Testamento al reconocer que el necesitado hace visible a Cristo, lo hace perceptible, transparenta

—transignifica— la presencia del Resucitado: es sacramento de Cristo” (173). Tal como aparece en



16

la descripcion apocaliptica del “altimo dia” (Cf. Mt 25,35-36), Jests se identifica con quienes
tienen hambre y sed, con los forasteros y con los que pasan frio, con quienes padecen enfermedad
o estan en la cércel, en una palabra, con quienes sufren y esperan nuestra solidaridad: “Les
aseguro que todo lo que hicieron por uno de estos hermanos mios mas humildes, por mi mismo —
a mi, traduce la Biblia de Jerusalén— me lo hicieron” (Mt 25,40).

El Documento de Puebla tomd en serio esta sacramentalidad cuando reconoce “los rasgos
sufrientes de Cristo, el Sefior, que nos cuestiona e interpela” (DP 31) en los rostros de nifios gol-
peados por la pobreza, de jovenes desorientados, de indigenas marginado, de campesinos
relegados y explotados, de obreros mal retribuidos y con dificultad para organizarse y defender
sus derechos, de subempleados y desempleados, de marginados y hacinados urbanos, de ancianos
(DP 32-39). Y ese rostro de Cristo aparece también —dice el mismo Documento— en el hijo: “en el
rostro del nifio que se desea y se trae libremente a la vida” (DP 584). También Francisco, en

Evangelii gaudium, declara esta sacramentalidad:

La Palabra de Dios ensefia que en el hermano estd la permanente
prolongacion de la Encarnacion para cada uno de nosotros: “Lo que hicisteis
a uno de estos hermanos mios mas pequenos lo hicisteis a mi” (Mt 25,40).
Lo que hagamos con los demas tiene una dimension trascendente (EG 179).

Para reflexionar

Para una reflexion final he escogido algunas de las preguntas que plantea Walter Kasper en
su libro La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana:

(Cémo podemos responder a la misericordia de Dios en nuestra forma de actuar? ;Qué
significa el mensaje de la misericordia de Dios en nuestra forma de actuar? ;Qué
significa el mensaje de la misericordia para la praxis de la Iglesia y como podemos hacer
que resplandezca en la vida de los cristianos y de la Iglesia el fundamental mensaje de la
misericordia divina? (Loc 553).

Bibliografia citada

Boff, Leonardo. Los sacramentos de la vida y la vida de los sacramentos. Bogota: Indoamerican
Press, 1988.

Corpas de Posada, Isabel. Teologia de los sacramentos. Experiencia cristiana y lenguaje
sacramental eclesial. Bogota: San Pablo, 1995.



17

De Lubac, Henri. Meditacion sobre la Iglesia. Bilbao: DDB, 1958.

Francisco. Exhortacion apostolica Evangelii gaudium del 24 de noviembre de 2013.

Francisco. Bula de convocacion del jubileo extraordinario de la misericordia Misericordiae vultus
del 11 de abril de 2015.

Francisco. Exhortacion apostolica postsinodal Amoris laetitia del 19 de abril de 2016.

Francisco. El nombre de Dios es misericordia. Una conversacion con Andrea Tornelli.
Barcelona: Planeta, 2016. E-book.

Ivereigh, Austen. El gran reformador. Barcelona: Ediciones BSA, 2015. E-book.

Johnson, Elizabeth A. Rico en misericordia. Teologia al servicio del pueblo de Dios. Maliafio
(Cantabria), Espafia: Sal Terrae, 2016.

Kasper, Walter. La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana. Maliano (Cantabria),
Espana: Sal Terrae, 2015. E-book. Primera edicion: 2013.

Kasper, Walter. El desafio de la misericordia. Maliano (Cantabria), Espafa: Sal Terrae, 2016. E-
book.

Léon-Dufour, Xavier. Vocabulario de Teologia Biblica. Barcelona: Herder, 1967.

Martinez, Victor. “Testigos del amor misericordioso de Dios”. Vida Nueva [Colombia] 154 (2-
15/10/2016): 23-30.

Ortiz, Pedro. Concordancia Manual y Diccionario griego espaiiol del Nuevo Testamento.
Madrid: Sociedades Biblicas, 2001.

Pérez Prieto, Victorino. Con cuerdas de ternura. Para un encuentro con el Dios de Jesiis de
Nazaret. Madrid: Narcea, 2002.

Pikaza, Xavier; y Pagola, José¢ Antonio. Entraniable Dios. Las obras de misericordia: hacia una
cultura de la compasion. Estella: Editorial Verbo Divino, 2016.

Rahner, Karl. La Iglesia y los sacramentos. Barcelona: Herder, 1964.

Schillebeeckx, Edward. Cristo, Sacramento del encuentro con Dios. Burgos: Dinor, 1971.

Semmelroth, Otto. La Iglesia como sacramento original. San Sebastian: Dinor, 1963.

Sobrino, Jon. El principio-misericordia. Bajar de la cruz a los pueblos crucificados. Santander:
Sal Terrae, 1992.

Vazquez Jiménez, Rafael. “La misericordia, viga maestra de la Iglesia”. Vida Nueva [Colombia]
151 (7-20/08/2016): 23-30.



