
Redescubrir la misericordia en clave sacramental 

 

Isabel Corpas de Posada – Amerindia Colombia* 

Resumen  

 

Acogiendo la invitación de Francisco en Miseriordiae vultus a redescubrir las obras de 

misericordia (MV 13), me propongo abordar el tema de la misericordia desde la sacramentalidad, 

preguntándome por qué la palabra parece haber estado desprestigiada y recorriendo a 

continuación las páginas de la Escritura y del magisterio del papa Francisco desde la perspectiva 

de la misericordia para resaltar la sacramentalidad del hacer misericordioso del Padre en Jesús de 

Nazaret y la sacramentalidad del hacer misericordioso de Jesús en la Iglesia, como también la 

sacramentalidad del encuentro con el prójimo en quien Cristo Resucitado está real y 

verdaderamente presente como en la eucaristía. 

Palabras clave 

Misericordia, compasión, sacramentalidad, sacramento de la misericordia, sacramento del 

encuentro con el prójimo 

 

 

Reflexionar sobre y desde la misericordia fue el proyecto de Amerindia Colombia para 

trabajar durante el año 2016. La ocasión, obviamente, la convocatoria del “Año de la 

Misericordia” hecha por el papa Francisco en marzo de 2015: “un Jubileo extraordinario que 

tenga en el centro la misericordia de Dios”, y que convocó –dijo– para “hacer más evidente la 

misión de la Iglesia de ser testigo de la misericordia”.  

Escogí abordar el tema desde la sacramentalidad, teniendo en cuenta anteriores trabajos y 

porque creo firmemente en la presencia real del Resucitado –como en la eucaristía– en quienes 

                                                
* Licenciada (1975), Magíster (1977) y Doctora (1984) en Teología por la Pontificia Universidad Javeriana de 

Bogotá. Fue profesora de Teología Sacramental en la Facultad de Teología de la Pontificia Universidad Javeriana 
y de la Universidad de San Buenaventura de Bogotá. Es autora de libros y artículos publicados sobre temas 
especializados de teología y estudios del hecho religioso. Actualmente es investigadora independiente. Es miembro 
fundadora de la Asociación Colombiana de Teólogas y de la Red de Teólogas y Teólogos Javerianos; miembro de 
Amerindia, del Instituto Colombiano para el Estudio de las Religiones (ICER) y del Centro Ecuménico de 
Formación e Investigación Teológica (CEFIT). Es madre de cinco hijos y abuela de doce nietos. Correo 
electrónico: isabelcorpas@hotmail.com 



 2 

esperan que nos aproximemos para atender sus carencias y necesidades. Es el sacramento del 

encuentro con el prójimo –sacramento de la misericordia– que Jesús instituyó en la parábola del 

juicio a las naciones: “lo que hicieron por uno de estos hermanos míos más humildes, por mí 

mismo lo hicieron” (Mt 25,40). También acogiendo la invitación de Francisco en Misericordiae 

vultus a redescubrir las obras de misericordia: “Es mi vivo deseo que el pueblo cristiano 

reflexione durante el Jubileo sobre las obras de misericordia corporales y espirituales. Será un 

modo para despertar nuestra conciencia, muchas veces aletargada ante el drama de la pobreza, y 

para entrar todavía más en el corazón del Evangelio, donde los pobres son los privilegiados de la 

misericordia divina. La predicación de Jesús nos presenta estas obras de misericordia para que 

podamos darnos cuenta si vivimos o no como discípulos suyos. Redescubramos las obras de 

misericordia” (MV 15). 

La reflexión me llevó a preguntarme por qué la palabra no había hecho parte de mi 

vocabulario ni se me había ocurrido antes abordar el tema de la misericordia; a recorrer en la 

Biblia el hacer misericordioso de Dios revelado en el hacer misericordioso de Jesús de Nazaret; a 

repasar los escritos de Francisco sobre la misericordia; a recoger testimonios de misericordia 

compartidos en la minga teológica organizada por Amerindia Colombia; y, para plantear la 

sacramentalidad de la misericordia, a revisar mis apuntes de teología sacramental, donde pude 

constatar que el tema de la misericordia no formaba parte de mis preocupaciones teológicas: en 

mi libro Teología de los sacramentos. Experiencia cristiana y lenguaje sacramental eclesial 

solamente aparece una vez la palabra misericordia y como parte de una cita de la carta a Tito. 

 

1. ¿Una palabra desprestigiada? 

 

Debo comenzar reconociendo que cuando abrí los ojos a la vida vi a mi papá ejerciendo su 

profesión de médico como un servicio en el que sus preferidos eran los pacientes de los que 

entonces se llamaban “hospitales de caridad” y a mi mamá la recuerdo recibiendo la visita de 

gentes que buscaban su ayuda y con quienes se mostraba generosa, servicial y comprometida, 

tratando de ayudar a resolver las necesidades que le planteaban. Creo que en ese hogar se 

practicaban las obras de misericordia cuya lista aprendí en el Catecismo del padre Astete. Y creo 

también que en mi familia no se usaba la palabra misericordia para referirse a las prácticas que 

hacían parte del diario vivir.  



 3 

En mi reflexión teológica, preferí interpretar y denominar dichas prácticas como servicio, 

como solidaridad, como compromiso con las personas necesitadas, como altruismo, como 

promoción de la justicia, incluso como acción social y obras de caridad: la misericordia me 

parecía manifestación de una actitud paternalista y la palabra no me conmovía. Tampoco su 

sinónimo, la compasión, que asociaba con un sentimiento de lástima a pesar de su riqueza 

etimológica: padecer con, compartir el dolor, apropiarse del sufrimiento ajeno. Por lo demás, 

tenía claro que la misericordia era atributo divino, al igual que la omnipotencia y otros que el 

padre Astete reunió en la definición de Dios, “infinitamente bueno, sabio, justo poderoso, 

principio y fin de todas las cosas”, aunque la misericordia no aparezca en la lista. La Salve sí 

daba a María el título de “Madre de misericordia”, que tampoco me conmovía. Ni siquiera sus 

“ojos misericordiosos”. 

Por eso recurrí siempre a la palabra solidaridad para interpretar y expresar la respuesta de 

Dios al clamor del pueblo de Israel, la de Jesús de Nazaret a los ruegos de quienes le pedían 

curación y a las necesidades que intuía en quienes lo seguían, la de discípulas y discípulos de 

todos los siglos llamados a a-proximarnos a quienes esperan nuestra ayuda al borde del camino y 

en quienes Cristo está sacramentalmente presente: real y verdaderamente como en la eucaristía.  

¿Por qué no había caído en cuenta que la historia de la salvación es, al mismo tiempo, 

historia de misericordia? ¿Por qué había pasado por alto que en esta historia del hacer 

misericordioso de Dios, su amor salva porque brota de sus entrañas? ¿Por qué se me escapó que 

la palabra misericordia y su sinónimo compasión –junto con el sentimiento que expresan– han 

estado presentes en la historia del cristianismo, resuenan en los evangelios y el Antiguo 

Testamento los proclama? ¿Por qué no deduje que la sacramentalidad de Cristo y la 

sacramentalidad de la Iglesia se realizan en la visibilización de la misericordia? Lo que sí tenía 

claro –aunque las dos palabras no hicieran parte de mi vocabulario– es la invitación de Jesús a 

hacernos prójimos de quienes nos necesitan, a ponernos a su servicio, a descubrir en ellos y en 

ellas su presencia sacramental. 

Desde mi perplejidad, volví a leer El principio-misericordia. Bajar de la cruz a los pueblos 

crucificados que escribió Jon Sobrino en 1992 y acudí a dos libros de Walter Kasper, El desafío 

de la misericordia, publicado en 2015, y La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida 

cristiana, publicado en 2013, el libro que su autor entregó al cardenal Bergoglio durante el 

cónclave de 2013 y que cuando “leyó el título, se emocionó visiblemente y dijo con toda 



 4 

espontaneidad: Misericordia, questo è il nomme del nostro Dio” (Loc 90), cuenta el mismo autor 

en el Prólogo de la edición 2015. 

Debo decir que descubrí en Sobrino coincidencias con mis reparos: 

 

El término “misericordia” hay que entenderlo bien, porque puede connotar 
cosas verdaderas y buenas, pero también cosas insuficientes y hasta 
peligrosas: sentimiento de compasión (con el peligro de que no vaya 
acompañado de una praxis), “obras de misericordia” (con el peligro de que 
no se analicen las causas del sufrimiento), alivio de necesidades individuales 
(con el peligro de abandonar la transformación de las estructuras), actitudes 
paternales (con el peligro de paternalismo) (32). 

 

Encontré que Kasper, por su parte, lamenta que “un tema tan central y fundamental se haya 

pasado imperdonablemente por alto en la teología sistemática y se haya reducido a una pequeña 

voz bajo el término ‘justicia’, con respecto a la cual, además, los autores muestran dificultades” 

(Desafío Loc 131). También le dio la razón a mis reparos el artículo de Rafael Vásquez Jiménez 

–profesor del Seminario de Málaga y del ISCR San Pablo– al decir que “la misericordia, siendo 

un tema fundamental en la Sagrada Escritura, no ha tenido una adecuada consideración en el 

campo de la teología, ocupando un lugar marginal tanto en los diccionarios como en los manuales 

de dogmática; y ha sido tratado como uno más de los atributos divinos que derivan de la esencia 

del ser de Dios desde un punto de vista metafísico: eternidad, omnipresencia, omnipotencia, 

omnisciencia, infinitud, impasibilidad, etc.” y que el principio de la misericordia “no ha sido 

tomado como elemento de primer orden estructurador ni de la teología dogmática ni, 

consecuentemente, de la configuración de la Iglesia a partir del fundamento de la misericordia” 

(24). Lo cual no significa, precisa el mismo autor que “la Iglesia no esté regada por innumerables 

experiencias de caridad y de amor al prójimo”, sino que “no se ha estructurado la vida de la 

Iglesia a partir de este principio de la misericordia” (25). Y Víctor Martínez reconoce que “nos 

quedamos cortos cuando consideramos que la misericordia se asemeja a sentir lástima, cuya 

respuesta me dejará siendo el mismo. Mi reacción de lástima ante el otro me hace recuperar la 

tranquilidad de aquello que pudo sobresaltarme” (25-26). Léon-Dufour anotaba, que la 

identificación de la palabra con la compasión y el perdón “podría velar la riqueza concreta que 

Israel, en virtud de su experiencia, encerraba en la palabra” (475). 



 5 

Para evitar los malentendidos a los que se presta la palabra, del mismo modo como Bloch 

se refería al “principio-esperanza”, Sobrino proponía hablar de “principio-misericordia”, que 

entiende como “un específico amor que está en el origen de un proceso, pero que además 

permanece presente y activo a lo largo de él, le otorga una determinada dirección y configura los 

diversos elementos dentro del proceso. Ese ‘principio-misericordia’ –creemos– es el principio 

fundamental de la actuación de Dios y de Jesús, y debe serlo de la Iglesia” (32). También de la 

teología que, desde la perspectiva de la Iglesia de la misericordia, propone que sea “intellectus 

misericordiae (iustitiae, liberationis)”, y concluye que “no otra cosa es la teología de la 

liberación” (44). 

 

2. La historia de la salvación leída como historia del hacer misericordioso de Dios 

 

El paso siguiente, en consecuencia, era recorrer el hacer misericordioso de Dios en la 

historia de la salvación que, como escribe Francisco en Evangelii gaudium, “la salvación que 

Dios nos ofrece es obra de su misericordia” (EG 112) y, en Misericordiae vultus, “la misericordia 

hace de la historia de Dios con Israel una historia de salvación” (MV 7). Es decir, leer la historia 

de la salvación como historia de misericordia y “descubrir –al decir de Víctor Martínez– la acción 

misericordiosa de Dios en los acontecimientos personales y colectivos” (24). 

Para el Antiguo Testamento acudí al Vocabulario de Teología Bíblica de Léon-Dufour, que 

precisa cómo, para Israel, “la misericordia se halla en la confluencia de dos corrientes de 

pensamiento, la compasión y la fidelidad” (475). El primer término corresponde a un sentimiento 

que “tiene su asiento en el seno materno (rehem), en las entrañas (rahamin) –nosotros diríamos: 

el corazón– de un padre, o de un hermano” (476). ¡Yo diría de una madre! Como escribe la 

teóloga Elizabeth Johnson, Dios tiene los sentimientos “de una madre con el hijo nacido de sus 

entrañas” (24). También Victorino Pérez anota que “Dios se manifiesta más como madre que 

como padre. Tiene entrañas de misericordia. La palabra hebrea rahamin es la misma que se usa 

para designar el seno / útero materno, pero también para compasión, para ternura y para 

misericordia” (52 Resaltados en el original). El otro término, hesed, se refiere a “la piedad, 

relación que une a dos seres e implica fidelidad” (475), según Léon-Dufour, quien también 

precisa que “las traducciones de las palabras hebreas y griegas oscilan de la misericordia al amor, 



 6 

pasando por la ternura, la piedad, la conmiseración, la compasión, la clemencia, la bondad y hasta 

la gracia (heb. hen)” (Ibídem).  

Se evidencia esta diversidad en la terminología al comparar una perícopa, a manera de 

ejemplo, en tres versiones de la Biblia que acostumbro consultar. Cuando Moisés sube al monte 

después de haber encontrado al pueblo adorando al becerro de oro, Yahvé se revela al pasar 

delante de él como “¡El Señor! ¡El Señor! ¡Dios tierno y compasivo, paciente y grande en amor y 

verdad” (Ex 34,6), según la versión Dios habla hoy de las Sociedades Bíblicas Unidas;  “Yahvéh, 

Yahvéh, Dios misericordioso y clemente, tardo a la cólera y rico en amor y fidelidad”, según la 

Biblia de Jerusalén; “el Señor, el Señor, el Dios compasivo y clemente, paciente, misericordioso 

y fiel” en la traducción de Luis Alonso Schökel y Juan Mateos. Me sacó del apuro el Vocabulario 

de Teología Bíblica que propone la siguiente traducción: “Yahvé es un Dios de ternura (rahum) y 

de gracia (hanum), lento para la ira y abundante en misericordia (hesed)” (477). 

Pero independientemente de cualquier diversidad de términos, como precisa Jon Sobrino, la 

misericordia está en el origen del proceso salvífico de la liberación de Israel, es el “principio 

configurador de toda la acción de Dios” y a través “de sucesivas acciones de misericordia, se 

revela el mismo Dios” (33); y, parafraseando la Escritura, concluye “que, si en el principio 

absoluto-divino ‘está la palabra’ (Jn 1,1) y a través de ella surgió la creación (Gen 1,1), en el 

principio absoluto histórico-salvífico está la misericordia y esta se mantiene constante en el 

proceso salvífico de Dios” (33-34). Lo que para Kasper significa que “Dios tiene un corazón para 

los míseros” (Desafío Loc 316), que “se deja conmover y tocar por la miseria del hombre, es un 

Dios compasivo” (Loc 318). Y esta es la trama de todo el Antiguo Testamento. 

También del Nuevo Testamento. Que repasé en el texto griego y con la ayuda del Manual 

de Concordancias del padre Pedro Ortiz. Los evangelios registran que a Jesús, como al Padre 

Dios, se le conmovieron las entrañas (splagcnisoµai: las tres versiones consultadas traducen 

por “sintió compasión” o “le dio lástima”) cuando vio que quienes lo seguían “estaban cansados y 

abatidos” (Mt 9,36); cuando vio a la gente que hacía tres días estaba con él y no tenían “nada qué 

comer” (Mt 15,32; Mc 8,2); cuando vio a la multitud  “al bajar de la barca” (Mt 14,14; Mc 6,34); 

cuando vio a los dos ciegos sentados al borde del camino al salir de Jericó (Mt 20,34) y al leproso 

(Mc 1,41); cuando vio a la viuda que llevaba a enterrar a su hijo (Lc 7,13). 

No precisan los evangelistas que Jesús sintiera compasión por la mujer que tenía un flujo de 

sangre (Mt 9,20-22; Mc 5,25-34; Lc 8,43,48), por Zaqueo cuando lo vio trepado en un sicomoro 



 7 

(Lc 19,1-9), por la mujer encorvada a la que liberó de su enfermedad (Lc 13,10-13) o por la que 

iban a apedrear por haberla sorprendido en adulterio (Jn 8,9-11). No hacía falta precisar que los 

miró con misericordia o tuvo compasión de ellos y de ellas: los signos que Jesús realizaba tenían 

siempre el distintivo de la misericordia. Más aún, la necesidad de misericordia y el hacer 

misericordioso de Jesús que lo mueve al encuentro de quien lo necesita son el hilo conductor de 

los evangelios: “Ten compasión” (eleew: que se traduce por “tener compasión” o “ser 

misericordioso”) le suplican a Jesús dos ciegos (Mt 9,27; Mt 20,30-31), también el ciego 

Bartimeo (Mc 10,47-48) y el ciego de Jericó (Lc 18,38-39), los diez leprosos (Lc 17,13), la mujer 

cananea cuya hija tenía un demonio que la hacía sufrir (Mt 15,22) y el padre del joven que 

también sufría porque tenía un demonio (Mt 17,15; Mc 9,22), petición que en el evangelio de 

Marcos es a que se le conmuevan las entrañas pues utiliza la palabra splagcnisoµai.  

Sobrino anota que “la misericordia no es lo único que ejercita Jesús, pero sí es lo que está 

en su origen y lo que configura toda su vida, su misión y su destino. A veces aparece 

explícitamente en los relatos evangélicos la palabra ‘misericordia’ y a veces no. Pero con 

independencia de ello, siempre aparece como trasfondo de la actuación de Jesús el sufrimiento de 

las mayorías, de los pobres, de los débiles, de los privados de dignidad, ante quienes se le 

conmueven las entrañas. Y esas entrañas conmovidas son las que configuran todo lo que él es: su 

saber, su esperar, su actuar y su celebrar” (37).  

Y es que el hacer misericordioso de Jesús revela el hacer misericordioso del Padre. Lo que 

explica en la parábola del padre al que se le conmovieron las entrañas (splagcnisoµai,  que la 

versión Dios habla hoy traduce por “sintió compasión”; la Biblia de Jerusalén por “conmovido”; 

y Luis Alonso Schökel y Juan Mateos por “se enterneció”) cuando vio regresar al hijo que se 

había ido de la casa (Lc 15,20). 

Ahora bien, no solamente la misericordia es en los evangelios el distintivo de Jesús sino 

que debe ser el de sus seguidores y seguidoras. El evangelio de Lucas recoge la invitación 

perentoria de Jesús a ser misericordiosos –o compasivos– como el Padre que, según la traducción 

del griego oiktirµoneς en la versión Dios habla hoy es compasivo, en la Biblia de Jerusalén es 

misericordioso y para Luis Alonso Schökel y Juan Mateos es generoso (Lc 6,36).  

Y Jesús explica en una parábola, también, cómo es el hacer misericordioso al que invita a 

sus discípulos y discípulas: como el del samaritano al que se le conmovieron las entrañas 

(splagcnisoµai, que la versión Dios habla hoy y la Biblia de Jerusalén traducen por “sintió 



 8 

compasión” y “tuvo compasión”, Luis Alonso Schökel y Juan Mateos por “le dio lástima”) 

cuando vio al hombre herido al borde del camino (Lc 10,34) y se a-proximó, se hizo prójimo, en 

un encuentro que se hace sacramental cuando en ese hombre herido al borde del camino que 

representa a quienes esperan que nos acerquemos para atender su necesidad descubrimos la 

presencia sacramental de Cristo: “lo que hicieron por uno de estos hermanos míos más humildes, 

por mí mismo –a mí, traduce la Biblia de Jerusalén– me lo hicieron” (Mt 25,40). 

 

3. Visibilización de la palabra misericordia y de su significado 

 

Francisco puso la palabra sobre el tapete con motivo del “Año de la Misericordia” y 

recordó una vez más su significado en la bula Misericordiae vultus, respaldando la palabra y su 

significado con sus propios gestos siempre convincentes. Esos que son el sello personal del 

obispo de Roma. Esos que caracterizaban al arzobispo de Buenos Aires que, al decir de su 

biógrafo Austen Ivereigh en El gran reformador, insistía “en que la Iglesia debía ofrecer lo que él 

llamaba su ‘anuncio primordial’ –la experiencia del amor misericordioso de Dios–” (E-book Loc 

1305), comoquiera que, escribió también Ivereigh, “a lo largo de su vida, Bergoglio ha insistido 

en ese atributo de Dios que toma la iniciativa, que sale a nuestro encuentro, que nos sorprende 

con su perdón” (E-book Loc 415). Por eso, sin duda, el arzobispo Bergoglio escogió como lema 

la frase “Miserando atque eligendo” de la llamada de Mateo en el comentario de Beda el 

Venerable (Cf. MV 8) y acuñó el verbo “misericordiar” que gusta repetir en sus escritos y en sus 

homilías.  

En Misericordiae vultus –repito– Francisco recordó una vez más  el significado de la 

palabra misericordia. Porque también en  Evangelii gaudium había desarrollado el tema de la 

misericordia al proponer “una Iglesia en salida” –que sepa adelantarse, tomar la iniciativa, ir al 

encuentro, buscar a los lejanos y llegar a los cruces de los caminos para invitar a los excluidos–  

porque “vive un deseo inagotable de misericordia fruto de haber experimentado la infinita 

misericordia del Padre y su fuerza difusiva” (EG 24). También cuando afirma que “la Iglesia 

tiene que ser el lugar de la misericordia gratuita, donde todo el mundo pueda sentirse acogido, 

amado, perdonado y alentado a vivir según la buena vida del evangelio” (EG 114). Y en la 

exhortación apostólica postsinodal Amoris laetitia propuso, citando Misericordiae vultus, que 

“frente a las más diversas situaciones que afectan a la familia  ‘la Iglesia tiene la misión de 



 9 

anunciar la misericordia de Dios’ (MV 407)” (AL 309) y abordó temas candentes bajo el 

subtítulo de “La lógica de la misericordia pastoral” (AL 307-312). Dicho de otra manera, 

Francisco visibilizó y dio protagonismo a la misericordia y al hacer misericordioso. Más aún, al 

decir de Kasper, “el papa Francisco ha hecho de la misericordia el tema central de su pontificado” 

(Desafío Loc 168). 

En las páginas de Misericordiae vultus Francisco recorre la historia de la salvación. 

Recuerda que “la misericordia en la Sagrada Escritura es la palabra clave para indicar el actuar de 

Dios hacia nosotros. Él no se limita a afirmar su amor, sino que lo hace visible y tangible. El 

amor, después de todo, nunca podrá ser una palabra abstracta” (MV 9). Es amor misericordioso. 

Y precisa: 

 

La misericordia de Dios no es una idea abstracta, sino una realidad concreta 
con la cual él revela su amor, que es como el de un padre o una madre que 
se conmueven en lo más profundo de sus entrañas por el propio hijo. Vale 
decir que se trata realmente de un amor “visceral”. Proviene desde lo más 
íntimo como un sentimiento profundo, natural, hecho de ternura y 
compasión, de indulgencia y de perdón (MV 6). 

 

Desde esta precisión resalta el lugar de la misericordia divina en la historia de la salvación, 

que la bula proclama con el salmo 136, evocando el relato de la primera eucaristía en la que, 

según la versión de Mateo, Jesús oró con las palabras del salmista:  

 

“Eterna es su misericordia”: es el estribillo que acompaña cada verso del 
salmo 136 mientras se narra la historia de la revelación de Dios. En razón de 
la misericordia, todas las vicisitudes del Antiguo Testamento están cargadas 
de un profundo valor salvífico. La misericordia hace de la historia de Dios 
con Israel una historia de salvación. Repetir continuamente “Eterna es su 
misericordia”, como lo hace el salmo, parece un intento por romper el 
círculo del espacio y del tiempo para introducirlo todo en el misterio eterno 
del amor. Es como si se quisiera decir que no solo en la historia, sino por 
toda la eternidad el hombre estará siempre bajo la mirada misericordiosa del 
Padre. No es casual que el pueblo de Israel haya querido integrar este salmo, 
el grande hallel como es conocido, en las fiestas litúrgicas más importantes. 

Antes de la Pasión Jesús oró con este salmo de la misericordia. Lo atestigua 
el evangelista Mateo cuando dice que “después de haber cantado el himno” 
(26,30), Jesús con sus discípulos salieron hacia el Monte de los Olivos. 
Mientras instituía la eucaristía, como memorial perenne de él y de su 
Pascua, puso simbólicamente este acto supremo de la revelación a la luz de 



 10 

la misericordia. En este mismo horizonte de la misericordia, Jesús vivió su 
pasión y muerte, consciente del gran misterio del amor de Dios que se 
habría de cumplir en la cruz. Saber que Jesús mismo hizo oración con este 
salmo, lo hace para nosotros los cristianos aún más importante y nos 
compromete a incorporar este estribillo en nuestra oración de alabanza 
cotidiana: “Eterna es su misericordia” (MV 7). 

 

Sobra decir que Misericordiae vultus destaca que los signos que Jesús realiza tienen el 

distintivo de la misericordia, “sobre todo hacia los pecadores, hacia las personas pobres, 

excluidas, enfermas y sufrientes” (MV 8); que en las parábolas de la misericordia  “Jesús revela 

la naturaleza de Dios como la de un Padre que jamás se da por vencido hasta tanto no haya 

disuelto el pecado y superado el rechazo con la compasión y la misericordia” (MV 9); que ante la 

multitud de personas que lo seguían, viendo que estaban cansadas y extenuadas, perdidas y sin 

guía, “sintió desde lo profundo del corazón una intensa compasión por ellas (Cf. Mt 9,36)” y que 

lo que en todas las circunstancias lo movía “no era sino la misericordia, con la cual leía el 

corazón de los interlocutores y respondía a sus necesidades más reales” (MV 8).  

Señala, asimismo, que “la misericordia es la viga maestra que sostiene la vida de la Iglesia” 

(MV 10), al tiempo que reconoce que “tal vez por mucho tiempo nos hemos olvidado de indicar y 

de andar por la vía de la misericordia” (Ibídem). Recuerda, entonces, que la misión de la Iglesia 

es anunciar la misericordia de Dios, haciendo suyo “el comportamiento del Hijo de Dios que sale 

a encontrar a todos, sin excluir ninguno” (MV 12) y que “es determinante para la Iglesia y para la 

credibilidad de su anuncio que ella viva y testimonie en primera persona la misericordia” (MV 

12). 

A lo largo de su meditación sobre la misericordia, Francisco deduce conclusiones prácticas: 

“Como ama el Padre, así aman los hijos. Como él es misericordioso, así estamos nosotros 

llamados a ser misericordiosos los unos con los otros” (MV 9). O al recordar que “Jesús afirma 

que la misericordia no es solo el obrar del Padre, sino que ella se convierte en el criterio para 

saber quiénes son realmente sus verdaderos hijos” y que, por lo tanto, “estamos llamados a vivir 

de misericordia, porque a nosotros en primer lugar se nos ha aplicado misericordia” (Ibídem). O 

la invitación de Jesús que recoge el evangelio de Lucas a ser misericordiosos, como el Padre es 

misericordioso (Cf. Lc 6,36) (Cf. MV 13). Y al subrayar que seremos juzgados en la 

misericordia: 

 



 11 

Si dimos de comer al hambriento y de beber al sediento. Si acogimos al 
extranjero y vestimos al desnudo. Si dedicamos tiempo para acompañar al 
que estaba enfermo o prisionero (Cf. Mt 25,31-45). Igualmente se nos 
preguntará si ayudamos a superar la duda, que hace caer en el miedo y en 
ocasiones es fuente de soledad; si fuimos capaces de vencer la ignorancia en 
la que viven millones de personas, sobre todo los niños privados de la ayuda 
necesaria para ser rescatados de la pobreza; si fuimos capaces de ser 
cercanos a quien estaba solo y afligido; si perdonamos a quien nos ofendió y 
rechazamos cualquier forma de rencor o de odio que conduce a la violencia; 
si tuvimos paciencia siguiendo el ejemplo de Dios que es tan paciente con 
nosotros; finalmente, si encomendamos al Señor en la oración a nuestros 
hermanos y hermanas (MV 15). 

 

Por eso Francisco propone redescubrir “las obras de misericordia corporales: dar de comer 

al hambriento, dar de beber al sediento, vestir al desnudo, acoger al forastero, asistir los 

enfermos, visitar a los presos, enterrar a los muertos” (MV 13) y no olvidar “las obras de 

misericordia espirituales: dar consejo al que lo necesita, enseñar al que no sabe, corregir al que 

yerra, consolar al triste, perdonar las ofensas, soportar con paciencia las personas molestas, rogar 

a Dios por los vivos y por los difuntos” (MV 13). Y precisa, asimismo, que en quienes nos 

necesitan está Cristo: 

 

En cada uno de estos “más pequeños” está presente Cristo mismo. Su carne 
se hace de nuevo visible como cuerpo martirizado, llagado, flagelado, 
desnutrido, en fuga, para que nosotros los reconozcamos, lo toquemos y lo 
asistamos con cuidado (MV 15).  

 

4. El desafío de la misericordia 

 

Amerindia Colombia, con la colaboración de Kaired, convocó a una minga teológica el 24 

de septiembre de 2016 para poner en común experiencias de solidaridad y construcción de paz e 

interpretar dichas experiencias a la luz del desafío de la misericordia. 

Además de integrantes de Amerindia Colombia estuvimos compartiendo en la minga 

teológica dos representantes de Kaired, Fernando Torres y Carlos Lima; la hermana Cecilia 

Naranjo, religiosa del Sagrado Corazón de Jesús, y Carmen Alicia Morales, integrantes de la 

Comisión Intereclesial  de Justicia y Paz; Rosalba Navarro, religiosa del Buen Pastor que trabaja 



 12 

con prostitutas de la calle; Marta Lucia Gutiérrez, catequista en la localidad de El Voto Nacional; 

Luis Alfonso y Rosa Hernández y Carmen Morales, de “Casitas Bíblicas”,. 

Como preparación al compartir de experiencias, los participantes profundizamos en la 

vivencia corporal que integra el sentimiento de misericordia con el sentimiento de indignación 

desde las entrañas, en la línea del principio – misericordia de la propuesta de Jon Sobrino.  

Luego se compartieron experiencias. El testimonio de la catequista Marta Lucía Gutiérrez 

en relación con su trabajo con habitantes de la calle, de quienes dijo que siempre han sido 

utilizados, pero no se ha tenido compasión con ellos y subrayó la importancia de la escucha para 

conocer cuál es su situación y cuál es su historia. El testimonio de las integrantes de la Comisión 

Intereclesial de Justicia y Paz en su acompañamiento a familiares de desaparecidos del Palacio de 

Justicia y a víctimas del despojo de tierras por grupos armados. El testimonio del trabajo de la 

hermana Rosalba Navarro con prostitutas de la calle en una zona donde imperan la impunidad, la 

falta de justicia, la ley del silencio por el miedo y la amenaza constante, pero donde también se 

siente “el dolor por la hermana y una mirada desde el sentir profundo lleva a la acción, a 

ponernos en los zapatos del otro y cargar a la espalda su dolor: ¿Cómo hacer un quinto evangelio 

leyendo esos rostros de los oprimidos?”. Por su parte los miembros de “Casitas Bíblicas” 

denunciaron los crímenes impunes en su sector y declararon: “¿Por qué decimos que no podemos 

hacer nada?... ¡Sí podemos hacer algo!”. 

Fueron, todos, testimonios conmovedores que nos conmovieron las entrañas a quienes 

participamos en la minga teológica y que interpretamos a la luz de la parábola del hacer 

misericordioso –“... un hombre de Samaria que viajaba por el mismo camino, al verlo, sintió 

compasión. Se acercó a él...” (Lc 10,25-37)– y de la institución del sacramento del encuentro con 

el prójimo –“Les aseguro que todo lo que hicieron por uno de estos hermanos míos más 

humildes, por mí mismo lo hicieron”– (Mt 25,35-45). Finalmente volvimos a interpretar las 

experiencias compartidas desde una selección de textos de la bula de Francisco Misericordiae 

vultus que nos sirvió de telón de fondo para la reflexión teológica y para la elaboración del mural 

en el que el artista Carlos Lima iba expresando los aportes de los participantes. 

 

 

 



 13 

5. Redescubramos la sacramentalidad de la misericordia 

 

Como profesora de teología sacramental a lo largo de más de treinta años, abordé la 

sacramentalidad de Jesús, la sacramentalidad de la Iglesia y la sacramentalidad del prójimo, 

obviamente además de los siete signos sacramentales eclesiales, insistiendo en que gracias a 

dicha sacramentalidad la salvación de Dios se hace presente en la historia  y en la vida de los y 

las creyentes. Tenía claro que Jesús transparenta a Dios, es sacramento del Padre Dios; que la 

Iglesia es sacramento del Resucitado; que la experiencia de encuentro con quien nos necesita es 

sacramento de Cristo y sacramento de salvación. Debí haber escrito: sacramento de misericordia. 

Pero –perdón que lo repita– no abordé la sacramentalidad de la misericordia, que es lo que a 

continuación me propongo, recogiendo la invitación de Francisco a redescubrir la misericordia y 

tomando como punto de partida mis apuntes de clase (Teología de los sacramentos. Experiencia 

cristiana y lenguaje sacramental eclesial) para revisar y replantear conclusiones en las que pasé 

por alto el tema de la misericordia. 

En cuanto a la sacramentalidad de Jesús de Nazaret, escribí: “La intención del Nuevo 

Testamento al confesar que Jesús es el Mesías, el Cristo, el Hijo de Dios, es demostrar que en 

este hombre se hace presente la salvación de Dios, que sus obras y palabras transparentan a Dios, 

que en él Dios se comunica, se revela. Que es, en el lenguaje contemporáneo, el sacramento de 

Dios porque hace posible nuestro encuentro con Dios” (135). Mis principales fuentes eran el 

teólogo holandés Edward Schillebeeckx, que en su libro Cristo, sacramento del encuentro con 

Cristo, escribió: “El encuentro humano con Jesús es el sacramento del encuentro con Dios. Los 

actos salvíficos humanos de Jesús son ‘signo y causa de gracia’, son el don divino de la gracia en 

una manifestación humana visible” (32); también el brasilero Leonardo Boff que en su libro Los 

sacramentos de la vida y la vida de los sacramentos, dice: “Cristo es el lugar del encuentro por 

excelencia, ya que en él, Dios está de forma humana y el hombre de forma divina. Quien 

dialogaba con Cristo se encontraba con Dios” (41-42). Y ni Schillebeeckx ni Boff se refirieron a 

la sacramentalidad de la misericordia. 

Desde el redescubrimiento de la misericordia quisiera haber escrito que en Jesús se hace 

presente –se manifiesta, se visibiliza, se revela– la misericordia de Dios, que sus obras y palabras 

transparentan la misericordia de Dios. Como lo registran las páginas del Nuevo Testamento: cada 

encuentro con Jesús, que es encuentro de salvación, es encuentro con la misericordia del Padre 



 14 

Dios. Y como la teología del cuarto evangelio afirma y proclama, las palabras de Jesús son las 

palabras del Padre –“el que ha sido enviado por Dios, habla palabras de Dios” (Jn 3,34a); “las 

palabras que ustedes están escuchando no son mías sino del Padre, que me ha enviado" (Jn 14,24)– y 

sus obras transparentan las obras del Padre: “si ustedes me conocen a mí, también conocerán a mi 

Padre y ya lo conocen desde ahora pues lo están viendo” (Jn 14,7); “el que me ha visto a mí, ha visto 

al Padre” (Jn 14,9). Es decir, las acciones salvíficas de Jesús transparentan –transignifican– las 

acciones salvíficas de Dios.  

Había escrito, también, que “aunque la palabra sacramento no pertenece al vocabulario neo-

testamentario, en Jesús lo humano transignifica lo divino desde la perspectiva de la fe eclesial y 

desde la historia de la salvación como horizonte de comprensión y de expresión” (155). Faltó 

decir que el hacer misericordioso de Jesús es manifestación del hacer misericordioso del Padre 

Dios y, por consiguiente, que Jesús es sacramento de la misericordia de Dios. 

En cuanto a la sacramentalidad de la Iglesia, recogí en mis apuntes la eclesiología de la 

segunda mitad del siglo XX, principalmente de autores como De Lubac (Meditación sobre la 

Iglesia), Semmelroth (La Iglesia como sacramento original), Rahner (La Iglesia y los 

sacramentos) y Schillebeeckx (Cristo, sacramento del encuentro con Dios), quienes, desde la 

reflexión neotestamentaria de la experiencia eclesial de encuentro con el Resucitado señalaban 

que la Iglesia prolonga en la historia la salvación de Cristo: “esta propiedad de Cristo como 

sacramento de Dios, nos sitúa frente a un problema a partir del momento en que Jesús, en virtud 

de su resurrección y glorificación, desapareció de nuestro horizonte visible” (62), escribió 

Schillebeeckx y concluía que la Iglesia es “prolongación terrestre del cuerpo del Señor” (64). 

También Boff reconocía la sacramentalidad de la Iglesia: “Así como Cristo era el sacramento del 

Padre, así también la Iglesia es el sacramento de Cristo que continúa haciéndose palpable a través 

de ella, a lo largo de la historia” (44-45). Y la eclesiología del Concilio Vaticano II en la 

constitución Lumen Gentium definió la Iglesia “como un sacramento, es decir, como signo e 

instrumento de la unión íntima con Dios y de la unidad de todo el género humano” (LG 1) y, en 

la constitución Gaudium et spes, como “sacramento universal de salvación que manifiesta y al 

mismo tiempo realiza el misterio del amor de Dios” (GS 45). 

Le faltó al Concilio, más interesado en destacar otros aspectos, hacer referencia a la 

sacramentalidad de la misericordia. A la que tampoco se refirió el Documento de Puebla, que 

destacó el compromiso de la Iglesia de ser sacramento de comunión: “Así, en fidelidad a su 



 15 

condición de sacramento, trata de ser más y más signo transparente o modelo vivo de la comu-

nión de amor en Cristo que anuncia y se esfuerza por realizar” (DP 272). 

Kasper aborda el tema de la dimensión eclesial de la misericordia en el capítulo “La Iglesia, 

sacramento de la misericordia” (Desafío Loc 410) y, recordando Vaticano II, deduce que es 

instrumento de la misericordia de Cristo y debe “hacer visible a Cristo misericordioso” (Loc 

414), lo que lo lleva a afirmar:  

 

Desde la perspectiva de la misericordia se perfila una triple misión de la 
Iglesia: debe predicar la misericordia; debe celebrar la misericordia en la 
liturgia de los sacramentos, sobre todo en el sacramento de la penitencia y 
en la liturgia eucarística; y debe practicar la misericordia en la praxis 
pastoral (Loc 426). 

 

Por último, en cuanto a la sacramentalidad del encuentro con el prójimo, siempre me he 

preguntado por qué no se incluyó en el septenario sacramental, a pesar de que junto con la 

eucaristía son los únicos sacramentos instituidos por Jesús en los evangelios (Cf. Mt 25,35-45), 

siendo este criterio fundamental para la definición medieval de sacramento. Tampoco se abordó 

entonces la sacramentalidad de Cristo y de la Iglesia, porque la sacramentalidad de la salvación 

se entendía ligada a unos ritos. Pero la sacramentalidad del encuentro con quienes nos necesitan 

debería ser tan evidente como la sacramentalidad de los siete signos sacramentales eclesiales 

definida solemnemente en Trento. El sacramento del encuentro con el prójimo, querido y 

proclamado por Jesús, es, en la mediación eclesial, portador de salvación porque es portador de 

misericordia: “Vengan, ustedes, los que han sido bendecidos de mi Padre” (Mt 25,34). 

Escribí entonces en mis apuntes de teología sacramental: “A los campesinos reunidos en 

Mosquera (Colombia) con ocasión del Congreso Eucarístico Internacional de 1968, les dijo el 

papa Pablo VI: ‘Sois vosotros un signo, una imagen, un misterio de la presencia de Cristo. El 

sacramento de la Eucaristía nos ofrece su escondida presencia, viva y real; vosotros sois también 

un sacramento, es decir, una imagen sagrada del Señor en el mundo, un reflejo que representa y 

no esconde su rostro humano y divino’. Estas palabras del papa Pablo VI recuerdan la 

sacramentalidad del ser humano, como la entendió el Antiguo Testamento al reconocer a todo 

hombre y a toda mujer como imagen y semejanza de Dios (Cf. Gen 1,26) y la interpretó el Nuevo 

Testamento al reconocer que el necesitado hace visible a Cristo, lo hace perceptible, transparenta 

–transignifica– la presencia del Resucitado: es sacramento de Cristo” (173). Tal como aparece en 



 16 

la descripción apocalíptica del “último día” (Cf. Mt 25,35-36), Jesús se identifica con quienes 

tienen hambre y sed, con los forasteros y con los que pasan frío, con quienes padecen enfermedad 

o están en la cárcel, en una palabra, con quienes sufren y esperan nuestra solidaridad: “Les 

aseguro que todo lo que hicieron por uno de estos hermanos míos más humildes, por mí mismo –

a mí, traduce la Biblia de Jerusalén– me lo hicieron” (Mt 25,40). 

El Documento de Puebla tomó en serio esta sacramentalidad cuando reconoce “los rasgos 

sufrientes de Cristo, el Señor, que nos cuestiona e interpela” (DP 31) en los rostros de niños gol-

peados por la pobreza, de jóvenes desorientados, de indígenas marginado, de campesinos 

relegados y explotados, de obreros mal retribuidos y con dificultad para organizarse y defender 

sus derechos, de subempleados y desempleados, de marginados y hacinados urbanos, de ancianos 

(DP 32-39). Y ese rostro de Cristo aparece también –dice el mismo Documento– en el hijo: “en el 

rostro del niño que se desea y se trae libremente a la vida” (DP 584). También Francisco, en 

Evangelii gaudium, declara esta sacramentalidad:  

 

La Palabra de Dios enseña que en el hermano está la permanente 
prolongación de la Encarnación para cada uno de nosotros: “Lo que hicisteis 
a uno de estos hermanos míos más pequeños lo hicisteis a mí” (Mt 25,40). 
Lo que hagamos con los demás tiene una dimensión trascendente (EG 179).   

 

Para reflexionar  

 

Para una reflexión final he escogido algunas de las preguntas que plantea Walter Kasper en 

su libro La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana: 

¿Cómo podemos responder a la misericordia de Dios en nuestra forma de actuar? ¿Qué 
significa el mensaje de la misericordia de Dios en nuestra forma de actuar? ¿Qué 
significa el mensaje de la misericordia para la praxis de la Iglesia y cómo podemos hacer 
que resplandezca en la vida de los cristianos y de la Iglesia el fundamental mensaje de la 
misericordia divina? (Loc 553). 
 

Bibliografía citada 

 
Boff, Leonardo. Los sacramentos de la vida y la vida de los sacramentos. Bogotá: Indoamerican 

Press, 1988. 
Corpas de Posada, Isabel. Teología de los sacramentos. Experiencia cristiana y lenguaje 

sacramental eclesial. Bogotá: San Pablo, 1995. 



 17 

De Lubac, Henri. Meditación sobre la Iglesia. Bilbao: DDB, 1958. 
Francisco. Exhortación apostólica Evangelii gaudium del 24 de noviembre de 2013. 
Francisco. Bula de convocación del jubileo extraordinario de la misericordia Misericordiae vultus 

del 11 de abril de 2015.  
Francisco. Exhortación apostólica postsinodal Amoris laetitia del 19 de abril de 2016. 
Francisco. El nombre de Dios es misericordia. Una conversación con Andrea Tornelli. 

Barcelona: Planeta, 2016. E-book. 
Ivereigh, Austen. El gran reformador. Barcelona: Ediciones BSA, 2015. E-book. 
Johnson, Elizabeth A. Rico en misericordia. Teología al servicio del pueblo de Dios. Maliaño 

(Cantabria), España: Sal Terrae, 2016. 
Kasper, Walter. La misericordia. Clave del Evangelio y de la vida cristiana. Maliaño (Cantabria), 

España: Sal Terrae, 2015. E-book. Primera edición: 2013. 
Kasper, Walter. El desafío de la misericordia. Maliaño (Cantabria), España: Sal Terrae, 2016. E-

book. 
Léon-Dufour, Xavier. Vocabulario de Teología Bíblica. Barcelona: Herder, 1967. 
Martínez, Víctor. “Testigos del amor misericordioso de Dios”. Vida Nueva [Colombia] 154 (2-

15/10/2016): 23-30. 
Ortiz, Pedro. Concordancia Manual y Diccionario griego español del Nuevo Testamento. 

Madrid: Sociedades Bíblicas, 2001. 
Pérez Prieto, Victorino. Con cuerdas de ternura. Para un encuentro con el Dios de Jesús de 

Nazaret. Madrid: Narcea, 2002. 
Pikaza, Xavier; y Pagola, José Antonio. Entrañable Dios. Las obras de misericordia: hacia una 

cultura de la compasión. Estella: Editorial Verbo Divino, 2016. 
Rahner, Karl. La Iglesia y los sacramentos. Barcelona: Herder, 1964. 
Schillebeeckx, Edward. Cristo, Sacramento del encuentro con Dios. Burgos: Dinor, 1971. 
Semmelroth, Otto. La Iglesia como sacramento original. San Sebastián: Dinor, 1963. 
Sobrino, Jon. El principio-misericordia. Bajar de la cruz a los pueblos crucificados. Santander: 

Sal Terrae, 1992. 
Vázquez Jiménez, Rafael. “La misericordia, viga maestra de la Iglesia”. Vida Nueva [Colombia] 

151 (7-20/08/2016): 23-30. 


