


: "‘1,_‘!?“
N

Poesias de Brigido Bogado

NI oo e b JVida feliz!
| ... j'Tierra de esperanza!
jArroyos cristalinos!

}Brisa suave!

;Montes sin limites!

A jHombres y mujeres!
- ;Vida plena de felicidad!
;Extensa tierra sin mal!
;Encuentros de almas!

JPrincipio de la vida!

Las almas que han venido
Son hijos e hijas de Dios Tupa
Que hicieron posible la vida
De los seres vivientes

Y de los vastos montes.



Dialogo Indigena Misionero de la
Coordinacién Nacional de Pastoral
Indigena (CONAPI) 6rgano de la
Conferencia Episcopal Paraguaya
(CEP).

Direccién: Chile N° 625 e/ Gene-
ral Diaz.

C.C.: 15002

Asuncién - Paraguay

Teléfono: +595 21 443 752
E-mail: conapi@episcopal.otg.py
Web: www.conapi.org.py

Noviembre 2016 | N°73 | Ao XXII”

Presidente
Mons. Lucio Alfert, OMI

Coordinador
Padre Enrique Gaska, SVD

Coordinacion de Edicion
Hna. Margot Bremer, RSCJ

Coordinacion de Comuni-
cacion
Pablo Bogado

Con el apoyo de
MISEREOR y ADVENIAT

Disefio y diagramacion
Visualmente

Fotos

Archivos de CONAPI, Equipos
Locales Diocesanos de Pastoral
Indigena, P. Filemén Torres,
Pablo Bogado.

Impresion

Las Identidades que vienen del ColonialisSmo............ccccoveereeerieneencnnene. 17
Territorios Indigenas en Estados plurinacionales............c.ccccoeceeenencnnee 29
Sobre el Capital... Respuesta a Hernando Soto.........ccccceeeeievvecieniennens 34
Los Patriotas INVOIUNTATIOS. ......c.coveureierieeieieieiesieiceie et 39

VIII Encuentro Continental de Teologia
India en Guatemala

Escuchando la Palabra de Dios en los pueblos
de ADYA Yala.....oouiiiiiiiiiiieieecee e 46

Mensaje final del VIII Encuentro Continental de Teologia India........... 53

El Rio PARANA forjador de culturas..............ccocoveevvevversvesressresnennnes 57

El agua en la Cosmovisién Guarani y en la Biblia..........ccoccoeoeieenenne 63

Manifiesto del Dia Internacional de los Pueblos indigenas...67

Caminos empinados de los Pueblos Indigenas en América Latina........ 68







Editorial

Este momento histérico tan significativo que vivimos, nos impulsa a
recoger articulos, mensajes y resimenes de encuentros con indigenas,
celebrados durante este afio; ellos nos hicieron cambiar nuestras perspec-
tivas y crecer.

Constatamos un creciente protagonismo indigena en nuestro Continente
al seguir ellos ofreciéndonos publicamente su utopia del Buen Vivir como
alternativa al actual sistema.

El cambio de época nos invita a volver a nuestras raices para poder orien-
tar desde ahi el proceso permanente de construir y reconstruir nuestras
identidades y poder asi colaborar en el tejer de un nuevo futuro mas hu-
mano, mas solidario, mas igualitario. Este fue el tema de nuestra Semana
Misionera en la que nos asesord el Padre Bartomeu Melia. Ademas de
sus reflexiones profundas y cuestionantes, nos proporciond una serie de
articulos seleccionados en torno de este tema tan crucial y relativamente
nuevo, a fin de poder profundizarlo mas.

Otro gran acontecimiento a nivel continental fue el VIII Encuentro latino-
americano de Teologia India en Guatemala de este afio. Fue una celebra-
cion en forma aty guast, de gran asamblea, donde los participantes indi-
genas de Abya Yala manifestaron lo més sagrado de su ser y de su existir;
es lo que les une entre ellos, con el Creador y con el cosmos con el que
conviven de una manera familiar. El resumen y el mensaje final reflejan
algo de su asombrosa esperanza en el futuro, vinculada con el respeto a los
principios de vida que se revelan en la naturaleza.

Uno de los temas mads inquietantes hoy dia es el agua. Presentamos, por
una parte, las consecuencias del enfoque empresarial con el ejemplo de la
Hidroeléctrica Binacional de Itaipt; por otra parte, la cosmovision guarani
y la vision biblica del agua.

Como ultimo publicamos el reciente manifiesto de los Pueblos Indigenas
en que ellos nos transmiten que la globalizacion occidental despertara la
defensa de la diversidad de las identidades y nos anuncian la reconstruc-
cion de las mismas.

DIM « 5






Pequena Memoria de la
Semana Misionera 2016

Margot Bremer

Los dias 1 a 3 de agosto de 2016 hemos
celebrado nuestra 44* Semana Misionera
de CONAPI con el tema: VOLVIENDO A
NUESTRAS RAICES. El equipo local del
Alto Parand — Canindeyu inaugurd estas
jornadas con una hermosisima celebracion
en las afueras, bajo de un arbol que osten-
taba sus enormes raices con las que abra-
zaba pequefias cestitas con diversas clases
de semillas. Las sabias palabras del himno
de AYVU RAPYTA nos ayudaron a intro-
ducirnos en el mundo espiritual guarani y
nos inspiraron a descubrir la interrelacion
existencial entre raices y semillas, como
simbolo de la relacion estrecha entre pasa-
do y futuro: jno hay pasado sin futuro y no
hay futuro sin pasado!

Introduccion

Desde las ensefanzas de la Madre Natura-
leza pasamos a las de nuestro maestro, el
Padre Bartomeu Melia. El nos introdujo en
nuestro tema, aclarando primero que no po-
demos volver a las raices indigenas sin an-
tes haber profundizado en nuestras propias
raices ya que, sin entender éstas, tampoco
podremos entender las de Otros. Los pue-
blos indigenas recuerdan mejor la historia
de sus raices que nosotros ya que nuestra
historia (nacional) esta llena de errores. La
historia del Paraguay tiene que buscar sus
raices en la historia de la nacion guarani .

Estamos en el fin de una época que comen-
z6 hace 500 afios con el colonialismo. Sin
embargo, los pueblos indigenas no pueden
celebrar, como nosotros, el aflo 1811 como
comienzo de la Independencia; pues justa-
mente en aquellos afos recomenzé una fe-
roz guerra contra ellos. En la Constitucion
Nacional de 1992 estan reconocidos los in-
digenas como culturas’ antes de la llegada
de los espafioles. Segtin nuestra Carta Mag-
na, ellos tienen el derecho de vivir su ha-
bitat original (Art. 63), pero en la practica
ni siquiera tienen el derecho de registrarse
con su verdadero nombre. También se les
otorga constitucionalmente el derecho a la
propiedad comunitaria, pero en la practica
€s una guerra continua con quienes quieren
quitarles la tierra.

1 Literatura recomendada: Eduardo Riveiros da Silva:
“Os involuntarios da patria”

2 Cultura = teko, es el modo de ser, de estar, el teko
guasu (Art. 62)

DIM - 7



JQué es ser indigena y qué es ser
indio?

La palabra “indio” no es una abreviacion
de “indigenas”. Todos somos 3indigenas,
pero no todos somos indios . Existen
comunidades que tienen la conciencia
de que vienen de una historia antes de
la llegada de los espafioles. Al casarse
uno/a con un/a india/o, asume el camino
de ellos. No es tanto una cuestion biolo-
gica, sino mas bien cémo vive la cultura
del otro. Indio es aquel que ha sido “en-
gendrado por la selva”, alli “cay6 en la
tierra”; por eso se identifica con la tierra.
Ademas, ser indio es pertenecer a una
comunidad. La forma de pertenecer a un
pueblo indigena es distinta a la forma de
pertenecer a un Estado cuya definicion es
abstracta y genérica; los que pertenecen al
Estado son subditos, mientras que la per-
tenencia indigena se convive en relacion
participativa con la comunidad y la tierra.

/Qué forma de pertenencia es mas huma-
na: pertenecer al Estado o pertenecer a la
comunidad? El Estado pretende uniformar
al pueblo en su modo de pensar y de vivir;
intenta que los indios se inserten en el Es-
tado para hacerse paraguayos, una tenden-
cia que existe desde Carlos Antonio Lopez
quien dio la ciudadania a los pueblos indi-
genas mientras por otra parte les confisco
su tierra. Hoy el indio distingue: “Estoy en
el Estado, pero no soy del Estado”.

J0ué es la Cultura?

“Cultura” proviene del latin colere, que es
“cultivar la tierra”, también tiene que ver
con cultus que es la celebracion religiosa
que se vuelve cultura. Es el conjunto de
una convivencia autonoma, determinada
por la topografia, el clima, la calidad del

3 Una seiial curiosa es la “mancha mongdlica” en
muchos paraguayos recién nacidos.

8 « DIM

suelo, el contexto ambiental, una organiza-
cion propia, costumbres, musica, religion,
comida, fiesta, etc. Distinguimos a tres cla-
ses de portadores de cultura.

- Indigenas nacidos en tierra paraguaya vi-
viendo con la cultura occidental-colonial

- Indios nacidos en su cultura tradicional
antes de la Colonia luchando por su re-
existencia

- Indigenas blancos que se identifican con
las culturas indias.

Los misioneros queremos ser indigenas
que acompanan la causa india, sabiendo
que somos diferentes, nosotros amamos
mas las cosas; los indios mas las relacio-
nes'.

La cultura es un sistema de comu-
nicacion, en tres ordenes:

1. Sistema de parentesco:

Los guarani tenian un sistema de paren-
tesco muy complicado, con 152 diferentes
nombres; los Pai Tavytera alin conservan
55, los paraguayos nada mas que 10.

4 c¢f. la pelicula que vimos por la noche: El abrazo de
la serpiente



2. Intercambio de bienes:
El famoso jopoi que crea relaciones de per-
manente renovacion.

3. Comunicacion de mensajes:

Hablar es intercambiar en una lengua men-
sajes, suefios, etc. La lengua es nuestra
segunda piel. Por ella se le reconoce a la
cultura de la persona.

Importancia de la interculturalidad
para el misionero
La interculturalidad es una aproximacion
que se basa primeramente en la empatia,
queriendo participar en los sistemas de co-
municacion del otro.

Se puede crear una interculturalidad eco-
ndémica, una interculturalidad religiosa, in-
terculturalidad lingiiistica, etc. El proceso
de interculturalidad ha sido el siguiente:
el venir los primeros colonos de otros lu-
gares con su propia cultura, cultivaron al
principio mucho el pasado pero finalmen-
te dieron paso a proyectar el futuro desde

la cultura del lugar, haciendo la “memoria
del futuro”.

JOué es la Plurinacionalidad?

Plurinacionalidad significa a nivel politi-
co igualdad en la diversidad de naciones.
Implica el reconocimiento de los dere-
chos y de las politicas diferentes de todas
las nacionalidades en cada pais. Si no se
respetan esas diversas politicas, entonces
no hay plurinacionalidad. Asi como cada
pueblo tiene sus derechos propios, asi tam-
bién deben ser reconocidos los derechos de
cada nacionalidad. Implica la abolicion de
monopolios, lucha contra el racismo, rup-
tura con un sistema injusto y la administra-
cion equitativa de justicia con una vision
plurinacional. Incluye también el diferente
desarrollo de las existentes nacionalidades
y el respeto al territorio de cada una.

No es verdad que la plurinacionalidad di-
vida al pais. Al contrario: el reconocimien-
to de su gran diversidad ayuda a construir
una verdadera democracia, pues ayuda a
construir el poder del pueblo en su autén-
tica diversidad. La plurinacionalidad no
es solamente necesaria para los indigenas,
sino también para los mestizos y los blan-
cos. Segun el Sumak Kawsay, ningin pue-
blo, ninguna nacién, ninguna persona debe
quedar excluido/a. Hay que romper leyes,
reglamentos, agendas que tienen una vi-
sion uni-nacional para llegar a la auténtica
democracia. Pero no: hay que transformar
la politica uni-nacional en otra plurinacio-
nal.

DIM « 9



Todos somos parte del Estado, pero en la di-
versidad de pueblos y naciones. “Hay cul-
turas, historias, territorios a los que se debe
admitir el desarrollo de su propia politica”
en comunicacion, educacion, salud, etc. se-
gun sus pautas culturales. Debe surgir una
politica que permita responder a cada na-
cion estando transversalmente presente en
el quehacer politico del Estado para poder
facilitar el desarrollo en todos los ambitos
de cada nacion. En Bolivia, los guarani se
han organizado en “Asamblea de la Nacion
Guarani”, que es la reproduccion de su an-
tigua organizacion de articular las familias
extensas; asi, se relinen regularmente en
asambleas (aty guazl).

En Grupos, reflexionamos sobre las si-
guientes preguntas:

- (Paraguay es un Estado Pluri-nacional o
Uni-nacional?

- Como se explica la practica judicial anti-
indigena con la Constitucién que tenemos?
-¢Prevalece el bien comun o el particular
de una clase socio-econdomica?

-¢Es posible que un ciudadano paraguayo
se identifique a favor de los derechos indi-
genas?

El P. Melia comenta:
Hasta hoy existe una practica anti-indige-

| =T

L. AN

10 « DIM

na, es decir, vivimos todavia con una men-
talidad colonialista que no reconoce que
los Pueblos Indigenas puedan vivir como
naciones, asi como en Bolivia por ejem-
plo. En realidad, el Paraguay también es
un pais multinacional, ya que antes de la
llegada de los espaioles existian naciones
indigenas con sus propias organizaciones
politicas. La Constitucion es letra muerta
porque se practica todo al revés de lo que
esta escrito, por falta de conocimiento. No
comprenden que ser anti-indigena implica
ser anti-paraguayo.

Antes viviamos claramente en dos clases
sociales: ricos y pobres, hoy hay nuevos-
ricos y nuevos-pobres. Pero mas grave to-
davia es que ya no hay mas vida comunita-
ria, ni en la propia familia.

En un panel algunos indigenas
presentan su Cultura:

1. Cultura QOM (Juan Servin)

Qom quiere decir “persona” con propia
lengua. Los Qom en el Bajo Chaco ahora
estan rodeados de otras culturas que les
presionan. Hasta hoy siguen hablando su
propia lengua qom, lo que mantiene su
identidad. Tienen sus propias creencias, a
Dios le llaman Ashen. La palabra tiene una




A 5
T B it
Tl et e

1
n
LT
LIl P
e L] E

y Lt s S S
I |ﬂ|--‘,..._1.\_,....

[ SPSRTM

A e
=

profunda importancia para su vida. Estdn
organizados segun su tradiciéon. Economi-
camente viven hoy principalmente de la
artesania. Cuidan sus valores que les han
transmitidos sus antepasados, especial-
mente lo del compartir. La escuela no en-
sefia ni su cultura ni su creencia religiosa.
Son de cultura oral, pero la cultura para-
guaya influye en ellos a desestimar el valor
de la oralidad. Estan reorganizandose para
defender su cultura.

2. Cultura Ava’ Guarani (Lino Flo-
res)

Ava quiere decir “persona, hombre”. El
pueblo es por naturaleza muy religioso. Su
Dios se llama Tumpa4; ¢l les manda a amar
su cultura guarani. Hoy se habla mucho en
su pueblo del teko katu, el Buen Vivir. Tie-
nen un profundo relacionamiento con Dios
en la vida cotidiana. El est4 presente en sus
suenos, en las asambleas y también en la
enfermedad. El pay¢ es aquel que es sabio;
el mba’ekuaa es el malo. Sus multiples mi-
tos les transmiten que Dios estd siempre
con su pueblo; El Ava Guarani percibe su
existencia como un caminar “en busca de la
Tierra sin Mal” (yvy marane’y); marane’y

5 De esa forma se autodenominan los Guarani Occi-
dental.

quiere decir “limpio de suciedad interior”.

u . . : - i
Buscan esa Tierra sin mal en direccion ha
cia el Oriente (mba’e mengua).

3. Cultura Mby'a Guarani (German

. Ayala)

El nombre Mby'a quiere decir “alma”,
“persona”, “palabra”. Les une como comu-
nidad: Si uno viaja, toda la comunidad le
acompana espiritualmente. Para los Mby'a
Guarani, el tekoha (modo de ser y de vi-
vir) es todo. Su signo visible de union es la
Asamblea (aty guazll) en forma de celebra-
cion religiosa, desde donde comprenden y

viven su vida comunitaria.

La educacion la primera fase comienza en
la familia, la segunda en la comunidad, la
tercera en el opy (templo) introduciendo en
la religion y la cuarta en la tierra, apren-
diendo la agricultura.

La identidad: Para llegar a ser un verdadero
Mbya Guarani cada uno necesita poner en
practica los valores de su cultura: el teko
katu, el teko marangatt, el teko poty, etc.
El Buen Vivir para el Mby’a Guarani es
convivir bien con Dios, con los hombres y
con la Naturaleza.

La Tierra es de suma importancia para el
Mbya Guarani, su pérdida es lo peor. Pero
hoy dia la tierra tiene el valor de un objeto
comercial. La falta de tierra obliga a la nue-
va generacion de emigrar a las ciudades.

La organizacion: cada comunidad tiene dos
lideres, el primero que es el lider (espiri-
tual) interno y el segundo es externo (poli-
tico); trabajan juntos coordinados

La economia: Hasta hoy se practica el jo-
poi. Hasta hace poco se basaba en el in-
tercambio de productos naturales. Esto ha
cambiado: hoy se vende madera por plata,
sin respeto a la sacralidad de los arboles;

DIM - 11



muchas tierras hoy son arrendadas y por
los propios indigenas, al pasar a manos pri-
vadas es dificil recuperarlas, obliga a una
parte de la comunidad a emigrar. Con eso
se termina la economia del jopoi, reempla-
zada por trabajo pagado para comprar los
viveres.

La Comunicacién: Sigue importante la co-
municacioén oral que ahora ha encontrado
mucha admision con las radios comunita-
rias y el celular.

4. Cultura Maskoy

Hay 5 a 6 aldeas en el Chaco, en el Alto
Paraguay, en una superficie de 7 mil hec-
tareas. Estan recuperando sus danzas, su
artesania y la comida tipica de su cultura.

5. Cultura Ayoreo

Son 7 clanes grandes que se mantienen en
su cultura en el monte. No se casan den-
tro del mismo clan. Mantienen su idioma.
Azoja simbolizada en forma de un pajaro,
que es la diosa de los ayoreos. Hay un gru-
po de unas 8§ familias extensas que viven en
aislamiento voluntario.

6. Problemas generales de los pue-
blos indigenas:
- No consultan mas en la asamblea sino

cada uno actua individualmente.

12 « DIM

- Los diferentes pueblos indigenas hoy dia
se estan interrelacionando muy poco.

7. Conclusion del P. Melia:

Todo lo que pasa a los indigenas pasard a
los paraguayos, como la pérdida de su tie-
rra, su cultura, su identidad. Los problemas
indigenas son a la vez los problemas para-
guayos. El gobierno paraguayo gasta me-
nos en educacion que en militarizacion. A
pesar de todo, los Pueblos Indigenas son el
futuro del Paraguay. Tienen muchas cosas
para ensefiarnos y debemos aprender a bus-
car junto con ellos soluciones para nuestros
problemas.

Tierra y Liderazgo6

Antes de la venida de los europeos, el
guarani sabia cultivar grandes variedades
de cada planta, p.e. del yety unas 21 va-
riedades, de la mandi’6 unas 24 varieda-
des, igual del avati, de la pifia (anand), del
mburucuya. La semilla simboliza la memo-
ria del futuro, ya que en ella esta el futuro
y ese futuro hay que cultivar. En la medida
en que los Pueblos Indigenas tienen futu-
ro, también Paraguay tendra futuro, si esta
dispuesto de acoger la semilla de la cultura
indigena. Montsanto, como duefio de las
semillas, es duefio de nuestro futuro. Jun-
to con los indigenas debemos luchar, en
unién con las leyes de la naturaleza, para
recuperar la soberania de nuestro futuro.

La Relacion Tierra - Liderazgo deter-
mina la diferencia entre dos Sistemas de
Vida

En el mundo indigena, la relacion con la
tierra no es meramente econdmica, Sino
determina el modo de convivencia, organi-

6 Cf. Georg Griinberg: Dos modelos de economia ru-
ral en el Paraguay: Pai Tavyterd y Koygua (Univ.
Catolica), Revista: Estudios paraguayos 1975)
Francisco Silva: El Guarani agricultor, (Revista:
Accion Nr. 144 )



zado por un liderazgo adecuado. En la cul-
tura occidental, tierra y liderazgo forman
dos sistemas independientes. En la cultura
guarani, sin embargo, la tierra es propie-
dad comunitaria y el indigena se percibe
perteneciente a la tierra en interrelacion
con su comunidad. Esta pertenencia a la
tierra define el ser indigena. Hay una re-
lacion entre tierra y cuerpo, entre tekoha
y teko; sin tekoha no hay teko y viceversa.
La separacion entre comunidad y tierra es
un problema de nuestra sociedad moderna
en que la tierra se transforma en objeto de
explotacion. Los occidentales nos relacio-
namos con ella a partir de su valor en di-
nero Tiene un precio y asi se constituye en
negocio.

El concepto de territorio es muy impor-
tante. Con una nueva propuesta, el Estado
quiere hacer a los indigenas individual-
mente propietarios de la tierra, asi como
lo ha hecho con los campesinos. Primero
les hace pobres, para que alquilen o ven-
dan sus tierras, aunque es ilegal segin la
Constitucion y con eso existe la posibilidad
de recibir de vuelta su territorio. Pero te-
rritorio no es lo mismo que tekoha, que es
el lugar teko, donde somos lo que somos,
donde hemos nacido. Para los pueblos indi-
genas, la tierra es como el cuerpo humano,
es como la piel. Cuando queda seca, ya es
vieja. La tierra es como una madre para los
Pai Tavytera. Vender la tierra es “carnear a
su propia madre”. La tierra con el tekoha es
un conjunto de varios espacios: el ykua, la
casa del tamoi, la casa de oracion (opy), el
patio (korapy), la chacra (kokue).

Esta forma de convivencia con la naturale-
za es, segun la FAQO, lo ideal. Normalmen-
te los indigenas usan 5 a 6 afos seguidos
su chacra, plantando con preferencia avati.
Después siguen un afio con mandi6. Des-
pués se hace el kokuera que es una exten-
sion grande al lado del arroyo. En septiem-

bre viene la tachina (neblina), elemento
que origina vida, la primavera la que los
mby’a saben saludar de forma muy poéti-
ca. El territorio hace referencia al teko, es
el modo de ser en y con la tierra. Por tanto,
tekoha es el lugar donde acontece el modo
de ser guarani, es el lugar donde se produce
el ser. Hoy ha cambiado esta forma de vida
y convivencia: es menos comunitaria, re-
ducida al circulo de la familia nuclear.

El guarani es muy concreto, su cuerpo no
esta en las nubes, sino toca tierra. Por eso
su lucha por el territorio es esencial. Des-
de 1842, con Carlos Antonio Lopez, toda
tierra indigena fue declarada del Estado y
fue repartida entre los amigos y familiares
de aquel presidente. Desde entonces los
indigenas dejan de ser indios oficialmente.
Carlos Antonio Lopez les declara ciudada-
nos del Paraguay, hecho que ha sido muy
ideologizado por los politicos e historiado-
res que lo presentan como lo mejor que se
podia hacer. Segin este nuevo orden, los
lideres indigenas fueron convertidos en
administradores del Estado. Incluso se dio
al lider un uniforme militar y a algunos el
titulo de coronel (como recompensa) para
que se relacionen con las Fuerzas Armadas

DIM - 13



o con la Policia. Sin embargo, el lider in-
digena debe ser lider primeramente de su
comunidad; en cambio, como coronel, ten-
dria obedecer al Gobierno.

Sistema de Gobierno indigena

Entre los guarani antes no habia caciques,
es una creacion de la Colonia. Los indi-
genas siempre eligen sus autoridades en
asambleas con el criterio de ser una perso-
na de respeto. La estructura de la sociedad
indigena es la siguiente:

1. El PA'lL. La sociedad indigena esta for-
mada por familias extensas, un “linaje” con
su jefe (cabeza), el Pa’i que es padre, médi-
co, rezador y pa'i...

2. El MBURUVICHA. Es una persona
para una tarea concreta. Por ejemplo, cuan-
do en el aty guazl planifican un trabajo
comun, se crea una organizacion de traba-
jo dirigido por ¢él. Si lo hace bien, le van a
reelegir.

3. EL KARAI. Es el lider religioso. Los
karaija son los lideres de las celebraciones
en el opy.

14 « DIM

4. EL CACIQUE, palabra taino, una re-
interpretacion colonial. Colon lo interpretd
como “reyezuelo”. El nombre ‘“cacique”
derriba del concepto de Estado, un rol poli-
tico, haciendo interrelacion entre Gobierno
y comunidad.

5. LA MUJER. Es duena de la casa por
influencia del machismo paraguayo hoy.

6. PA'l y NA’l, Padre y Madre juntos te-
nian originalmente mucha autoridad en la
sociedad indigena. Los guarani no son ma-
chistas.

TIERRA

La intencion del Estado es sacar a las co-
munidades indigenas de su territorio. A ve-
ces tristemente en unidén con los caciques.
Conquistar al cacique es la puerta abierta
para alquilar la tierra indigena. Los Ava-
Guarani ya tienen 70% de sus tierras alqui-
ladas. Esta clase de “robo” no esta regla-
mentado. Hoy es muy dificil reconocer los
territorios indigenas oficialmente, pues los
titulos estdn empantanados en la corrup-
cion; cada tierra tiene multiples titulos.



EDUCACION

Hay una toma de conciencia de que la es-
cuela con su programa nacional es dafiina
para los alumnos indigenas, ya que debilita
su cultura. Si llegan a una educacion su-
perior, tienen que desligarse de su comuni-
dad y después se encuentran extrafios en su
propia cultura. Sin embargo, la educacion
indigena es modelo para el mundo. Para
cémo educar para la vida.

LENGUA GUARANI

En el Paraguay, el habla de la lengua gua-
rani se esta perdiendo. El bilingiiismo estd
matando el guarani. Es como pasar el ga-
nado a la otra orilla del rio. Se dice que un
pueblo no estd conquistado del todo hasta
que no se conquiste su lengua. Paraguay
es un cementerio de lenguas indigenas:
guana, manjui, guarani, aché, guarani pa-
raguayo: todas estas lenguas se aprenden
y se mantienen mientras que haya comuni-
dades hablantes de esa lengua. A partir de
los medios masivos de comunicacion, en-
tré fuertemente la lengua castellana en las
comunidades indigenas.

LT o e R

RELIGION
Hay que enfocar el tema de la religion des-
de dos aspectos:

1. Muchos pueblos indigenas siguen sus
cultos religiosos, especialmente los pue-
blos guarani y gracias a la autenticidad con
la que viven su religion, ellos nos pueden
salvar.

2. Los enemigos de las religiones indigenas
son las religiones cristianas. En El Dorado/
Brasil, por ejemplo, existen hoy 73 diferen-
tes religiones cristianas entre los indigenas.
El abandono de la propia religion causa a
menudo el suicidio indigena. El niimero
mas alto de suicidios en el mundo entero
encontramos entre los kaiowa.

CONCLUSION

Tierra, educacion, lengua, religion y orga-
nizacién forman una unidad que es el teko-
ha: todo esta estrechamente interrelaciona-
do. Hace falta volver a nuestras raices, es
decir, a esta vision de vida y convivencia,
que es mas humana que la actual vision.

DIM - 15






Las Identidades que vienen
del Colonialismo

Bartomeu Melia, S.J.

Segtin Lévi-Strauss, en su Antropologia estructural (Buenos Aires, Eudeba,
1972: 268), “una sociedad esta hecha de individuos o grupos que se comu-
nican entre si. En cualquier sociedad, la comunicacion se opera al menos en
tres niveles: comunicacion de mujeres, comunicacion de bienes y servicios,
comunicacion de mensajes”. Esta forma de comunicacion es su identidad. Se-
gun Jack Goody, The Domestication of the Savage Mind (Cambridge, 1977)
la cultura puede considerarse como una serie y sistema de actos comunicati-
VOS.

1. LA PRIMERA COLONIA

1.1. La llegada de los ‘otros’

Las identidades en el Paraguay se han formado a través de actos de comuni-
cacion entre la sociedad originaria y la de los “otros”, los que llegaron y van
llegando Esta comunicacion ha podido ser destructiva, encubierta, sustitutiva,
transformadora, aunque a veces también creativa.

En la historia del Paraguay desde los primeros contactos se puede considerar
la colonialidad en tres etapas. La primera se extiende entre 1537 y 1870 —no
incluyo pues la independencia de 1811—; la segunda se abre después de la
Guerra del 70, y la tercera se abre con el Tratado de Itaipti en 1973.

En cada etapa se acentiia algin aspecto de los niveles del colonialismo: el
de parentesco —o social—, el econdmico, o el simbolico. Pero el resultado del
colonialismo es precisamente el surgimiento del antagonismo de identidades.
No hay pues una identidad nacional, aunque se haya pretendido construirla
ideoldgicamente.

En un rapido panorama historico sefialaré mediante algunos textos documen-
tales especialmente significativos, las diferentes formas de identidad que apa-
recen.

1.2. El sistema de parentesco (1537)

1.2.1. El Paraiso de Mahoma

El mayor contingente de personas guarani que fueron asimiladas a la vida co-
lonial paraguaya de forma estable y profunda, los constituyeron las mujeres.
Ya en 1541, Irala cuenta que 700 mujeres han sido dadas a 400 espafioles,
para su servicio.

DIM « 17



Es la fase idilica del “cunadazgo”, cuando los
Guarani conceptian todavia la relacion con
los espanoles en términos de reciprocidad.
Esta etapa que durd apenas unos afios, que-
do, sin embargo, como paradigma perpetuo
de la relacion hispano-guarani'. En 1620, el
jesuita Lorenzana sintetizaba el proceso en
estos términos: “llamdronse luego los indios
y esparnioles de cuniados; y como cada espa-
fiol tenia muchas mancebas, toda la parente-
la acudia a servir a su cuniado, honrandose
con el nuevo pariente. Viéndose los espario-
les abundosos en comidas de la tierra y con
tantas mancebas, no aspiraron a mdas...; y,
como estaban en el Paraiso de Mahoma, se
gobernaban a su modo 7

1 No poca literatura ha idealizado el llamado mes-
tizaje hispano-guarani, pero desde la perspectiva de
la ideologia colonial. Véase, entre otros, Cardozo,
Efraim, El Paraguay colonial, Buenos Aires 1959:
63-71. Otros titulos, en Zavala, Silvio 1977: 14-
15. Cuando el sistema colonial quiere encubrir su
dominacion injusta, recurre a la supuesta igualdad
del mestizaje, como puede verse en el testimonio de
los mercedarios contra las ordenanzas de Alfaro, en
1612. Ver Cardozo 1959: 66.

2 Manuscritos da Colegdo de Angelis, 1951, 1. Jesui-
tas e bandeirantes no Guaira (1549-1640). Rio de
Janeiro: 163. La expresion de “paraiso de Maho-
ma’” parece haber sido acuiiada por el poeta Barco
de Centenera, segun cita de Cardozo 1959: 64. Cfr.
Veldazquez, 1975, ‘Paraguay en la época de Roque
Gonzdlez de Santa Cruz’ en: Velazquez, Rafael E.
Roque Gonzalez de Santa Cruz, colonia y reduccio-
nes en el Paraguay de 1600. Asuncion: 16-17.

18 « DIM

1.2.2. “Se ha usado enviar a hurtar y ran-
chear indias...”

Segun el mecanismo colonial, la amistad y
“cufiadazgo” no podia sino derivar hacia el
abuso y la violencia. La mujer guarani es
convertida en “pieza” econdmica, criada, bra3—
7o agricola y procreadora de nuevos brazos .
Dejaron de ser ofrecidas a los “cufados” y
entonces fueron cautivadas y sacadas de sus
aldeas y casas en expediciones que llama-
ban “rancheadas”. Refiriéndose al Paraguay,
decia Juan Matienzo: “y el que iba tomaba
por fuera la mujer y las hijas del cacique o
de otros principales, las mas hermosas que
hallaba, y si estaban criando algunas cria-
turas las4dejaban sin haber quien les diese
leche...” . Lamujer “pieza” paso a ser vendi-
da, comprada, trocada o jugada en una mesa
de naipes. La documentacion al respecto, so-
bre todo a partir de 1545, es abrumadora y
continua.

1.2.3. El mestizo

En otros paises y regiones del continente ame-
ricano los colonos nunca dejaron de hablar su
lengua, probablemente porque conformaban

3 Cfr. Susnik, Branislava 1965, El indio colonial del
Paraguay 1. El guarani colonial, Asuncion: 10;
también Zavala, Silvio, 1977, Origenes de la coloni-
zacion en el Rio de la Plata, México: 144-46.

4 Juan Matienzo, Gobierno del Peru. Paris -Lima
1967: 292. Cit. por Zavala 1977: 136.



Poblacion
total

una sociedad lo suficientemente numerosa y
compacta para mantener su propio sistema de
comunicacion lingtiistica. En el Paraguay la
poblacion hispana fue siempre muy reduci-
da y siempre menor que la guarani. La “Me-
moria de la gente” espafiola que habia en eSI
Rio de la Plata, Paraguay y Parand, en 1556 ,
registra unos 522 hombres, pero hace notar
que hay 3.000 hijos de espafioles, varones y
hembras, que son la nueva sociedad espafiola
del Paraguay. Este rapido aumento de mesti-
zos, educados cerca de la madre, forman la
comunidad lingiiistica del Paraguay colonial
que siempre habl6 guarani, pues estaba esca-
samente expuesta al habla de sus propios pa-
dres, con muy poco contacto con ellos.

El Paraguay seguia siendo fundamentalmen-
te indigena en cuanto a poblacion, aunque la
ideologia de asimilacion al espaiol se hacia
sentir con fuerza, sobre todo en la ciudad de
Asuncion y en algunas parroquias rurales
cada vez mas numerosas. “Para fines del si-
glo XVIII y comienzos del siglo XIX el pro-
ceso de mestizaje habia avanzado mucho y
entre el 55 y el 60 % de la poblacion tenia
status de espaﬁola..b habia logrado asimilar-
se a esa condicion” .

1682 1761 1799 1846
Poblacién
Tenida 30.323 | 52.647 | 32.018 | 1.200
por indigena
Poblacion 8943 |32.531 | 76.052 | 237.662

no indigena

39.266 | 85.178 | 108.070 | 238.862

5 Lafuente Machain, R. de 1939, El gobernador Do-
mingo Martinez de Irala. Buenos Aires: 525-534)

6 Velazquez, Rafael E. 1981, “Indigenas y esparioles
en la formacion social del pueblo paraguayo”, Su-
plemento Antropologico, 16: 57.

En cuanto a la transformacion de la poblacion
entre 1682 y 1848 se puede aceptar el cuadro
que ofrece Juan C. Garavaglia (1983: 201).

Una vez mas hay que repetir que no se trata
de un problema de ciftras, sino de ver como
una poblacion se define poco a poco como
no-indigena, prescindiendo de sus compo-
nentes raciales .

1.3. El sistema economico

1.3.1. La divina abundancia

“Ahi nos dio Dios el Todopoderoso su gra-
cia divina, que entre los susodichos Carios o
Guarani hallamos trigo turco o mdis y man-
diotin, batatas, mandioca-poropi, mandioca
pepira, mani [palmera coco] y otros alimen-
tos mas, también pescado y carne, venados,
puercos del monte, avestruces, ovejas indias,
conejos, gallinas y gansos y otras salvajinas
las que no quedo describir todas en estas vez.
También hay en divina abundancia la miel de
la cual se hace el vino; tienen también mu-
chisimo algodon en la tierra.”

Irala no desconocia la importancia del pano-
rama ecologico y espacialidad para la buena
marcha y hasta productividad de los Gua-
ranies, y por consiguiente los peligros que
derivarian de su destruccion. “Nadie puede
estorbarles ni en sus tierras, campos, pastos,

7 Garavaglia Juan Carlos, 1983, Mercado interno y
economia colonial, México: 204-211.

8 Schmidl, Ulrich /1599/1947, Derrotero y viaje a Es-
paiia y las Indias, Buenos Aires: 54. Los productos
aqui descritos son esencialmente los mismos que
le eran regalados a Alvar Nuiiez Cabeza de Vaca
cuando hacia camino desde Santa Catalina hasta
Asuncion (cfr. Cabeza de Vaca, Alvar Nufiez 1971,
Naufragios y Comentarios. Madrid: 115, 121). La
fertilidad del Paraguay, sus cultivos y la paradis-
taca variedad de sus frutos, asi como lo abundante
de su fauna, fueron repetidamente objeto de mara-
villosas descripciones por parte de los “naturalis-
tas” jesuitas, por ejemplo, y de los viajeros (cfr.
Furlong, G. 1948.Naturalistas argentinos durante
la dominacion hispanica. Buenos Aires,; Azara, Fé-
lix de, Viajes por la América Meridional. Madrid,
1969).

DIM - 19



cazas, pesquerias, asientos de pueblos y tér-
minos que ellos gienen v han tenido por uso y
costumbre [...]"".

1.3.2. “Un toro y siete vacas”

El primer registro de ingreso de ganado vacu-
no a la provincia del Paraguay data de 1556,
cuando Juan de Salazar y Espinosa y los her-
manos Goes trasladaron un toro y siete vacas,
traidas de Espaia, y de Brasil, a Asuncion”.

La economia de los Guarani era esencial-
mente agricola, en contraposicion a la de la
mayoria de pueblos chaquefios, que era de
caza y recoleccion. En efecto, Asuncion se
fundo junto a una aldea con su chacra parti-
cularmente bien abastecida, el Ambaré.

A partir de la colonia el traslado y desplaza-
miento de puntos referenciales tradicionales
fue notable. Por una parte la ciudad era un
enclave en el que la sociedad indigena ya no
tenia cabida. Paulatinamente los “naturales”
(que asi se llamaba a los indigenas) tienen
que abandonar sus tierras, ocupadas cada vez
mas por las implacables vacas.

“[Las vacas] hacen dario a las rozas y la-
branzas de los indios comarcanos de esta ciu-
dad, que es causa padezcan grandes necesi-
dades y hambres, y desamparen sus asientos
y se vayan a partes remotas, apartandose de
la doctrina cristiana y servicio de los espa-
fioles a quienes estin encomendados™. Se
sustituia la desnudez por el vestido, los dias y

9 Ordenanzas de Irala 1556, citado por B. Susnik
1979-1980, Los aborigenes del Paraguay, Il. Etno-
historia de los Guaranies. Asuncion: 112.

10Diaz de Guzman, Rui, Argentina, lib. II, cap. XV
(ed. De Angelis, 1836). Recogen la noticia, los je-
suitas Pedro Lozano, Historia de la conquista del
Paraguay, Rio de la Plata y Tucumdn. Buenos Aires
(reimpresion), 1873-1875, y José Guevara, asi como
Félix de Azara.

11 Ordenanza de Juan de Garay del 17 de octubre de
1578, en Aguirre, 1949-1951, ‘Diario..." I, 1 parte,
Revista de la Biblioteca Nacional, ts. 17-20, Buenos
Aires: 197-98

20 « DIM

las horas por un calendario nuevo con tareas

obligadas, la economia de reciprocidad por el
o . 12

precio vengativo de las cosas .

La reduccion de Altos en 1580 habria nacido
como respuesta cultural y social para prote-
ger a los agricultores guaranies de los gana-
deros espafioles.

“Visto que los esparioles se iban acercando
a los Indios a hacer estancias, y que ellos es-
taban divididos por parcialidades... hicieron
de un partido de ellos una reduccion en la
parte que hasta hoy en dia esta en el pueblo
que llaman de los Altos o

1.3.3. La encomienda (1556)

Con el irdnico éxito de la expedicion de Do-
mingo Martinez de Irala, que habia llegado
efectivamente hasta el Peru (1548) para cons-
tatar, sin embargo, que la tierra estaba ocupa-
da ya por otros “cristianos”, se habia desva-
necido la ilusion de que la Sierra de la Plata
y sus riquezas pudieran ser conquistadas por
la via del Paraguay. Desde ese momento la
ciudad de Asuncion cambia virtualmente de
politica y de métodos, y se orienta hacia la
explotacién de la mano de obra indigena,
cuya “encomienda” requiere y exige repeti-
damente (1551 y 1553)".

La fecha fatidica que marca un viraje impor-
tante en la historia primera de la colonia es
el afio de 1556. Es la instauracion de la en-
comienda en el Paraguay. Irala, en principio

12 Ver Necker, Louis 1979, Indiens Guarani et Cha-
manes Franciscains: les premiéres réductions du
Paraguay (1580-1800). Paris: 64.

13Informacion de 1618, en: Gandia, Enrique de,
‘Origenes del franciscanismo en el Paraguay y Rio
de la Plata’, Revista del Instituto de Ciencias Ge-
nealdgicas, Afio 5, N° 6-7, Buenos Aires: 60.

14 Ver Zavala 1977: 166. Requerimiento hecho por
Pedro Dorantes, en Garcia Santillan 1928, Juan
Carlos 1928, Legislacion sobre indios del Rio de la
Plata en el siglo XVI, Madrid: 403-409.



opuesto a la medida, se aviene por finaello y
como dice €l mismo “en fin de febrero 1556
anos acordé encomendarla y repartir los in-
dios entre los mas beneméritos” (ver Zavala
1977: 167). En este mismo afio sucederia su
muerte.

La alianza hispano-guarani termina en esa
fecha y aparece la division institucional en-
tre encomenderos y encomendados; el con-
cepto mismo de libertad se quiebra cuando
ésta quiere ser capturada exclusivamente por
unos y negada a otros.

Mas dura que la encomienda era la esclavi-
tud de los yanaconas — indios que estaban al
servicio personal de los espanoles- y sobre
todo la de los afrodescendientes.

Comienza el disimulado cautiverio de los na-
turales, que serd s6lo denunciado de mane-
ra mas o menos efectiva por las personas de
derecho: oidores como Francisco de Alfaro o
misioneros, como el provincial jesuita Diego
de Torres Bollo o el padre Antonio Ruiz de
Montoya, entre los mas relevantes.

Es cierto que la encomienda paraguaya nu-
méricamente no tuvo efectivos muy grandes,
pero los abusos en su practica fueron cons-
tantes y escandalosos. Los indigenas respon-
dieron a ellos, seglin los casos, con la rebe-
lién, la fuga, la protesta o la sumision apatica.

Como caso de denuncia y protesta es signi-
ficativa la que expresaron los Guaranies que
en las primeras décadas del siglo XVII traba-
jaban en los yerbales de Mbaracayu, primera
manifestacion formal conocida de Guaranies
encomendados, de la que tenemos el texto
en lengua guarani. Entre otros argumentos
se esgrime el de la pobreza provocada por el
nuevo sistema. “Ese sistema de vida nos ha
empobrecido, no permite que hagamos casa,
no permite que hagamos chacra, nos hace
pasar necesidad, estamos sin gente, estamos
sin hijos "

I15MDA I: 355.

El laboreo de la yerba, verdadero trabajo es-
clavo de las minas —que asi eran llamadas—,
la convierte en “yerba del diablo”, al decir de
los misioneros.

1.4. El guarani paraguayo: karai fie’é

Ciertamente en los primeros afios de funda-
cion los conquistadores formaban una masa
considerable de hablantes en castellano y en
esa Unica lengua se comunicaban entre si.
Pero no basta hablar una sola lengua para en-
tenderse. De Asuncion se diria en 1545 que
era “‘un pueblo de mas de quinientos hom-
bres y mas de quinientas mil turbaciones”.

Pero el uso del castellano fue despareciendo
paulatinamente en las pocas ciudades de es-
pafioles. Predomind asi, por la simple com-
posicion de la sociedad asuncena en la que
las madres guaranies eran mayoria, la lengua
guarani en la relacion ordinaria. El bilingiiis-
mo quedaba como una pauta deseable pero

DIM - 21



de hecho innecesaria para la comunicacion
ordinaria. Hasta el siglo XX, la lengua propia
del Paraguay fue el guarani, incluso la lengua
de los karai, o sefores. El guarani era una
lengua espaiiola en el Paraguay. Hay un agra-
vante en esta situacion; en realidad se trata
de una nueva lengua guarani, que un dia serd
llamada una “tercera lengua”. El guarani pa-
raguayo no se nutre ya de la palabra inspirada
del mundo guarani manifestada en los cantos,
en las invocaciones, en los relatos miticos. La
fuente del guarani no es ya la sociedad indi-
gena que ha cambiando de signo y no cuenta
ya con sus privilegiados dirigentes, sabios y
cantores, sus profetas y poetas. Solo tardia-
mente y en otro contexto reapareceran oca-
sionalmente creadores de la palabra. En esa
primera etapa, entre los espafioles coloniales
y entre los guaranies de sus pueblos mas cer-
canos no hay literatura guarani, y ni siquiera
en guarani.

De todos modos, la aceptacion del nuevo
monolingiiismo no se da en la sociedad para-
guaya que se proyecta en un bilingiiismo un
tanto ilusorio.

2. LAS OTRAS COLONIAS

2.1. Las reducciones franciscanas
(1580) y jesuitas

Las reducciones franciscanas se fundaron en-
tre 1580 y 1615, en el ambito del Paraguay
encomendero. En las cercanias de Asuncion,
se erigieron San Lorenzo de Altos (1580),
San Blas de Ita (1585) y San Buenaventura
de Yaguaron (1586). En la region ubicada al
norte de Asuncion, y entre los guaranies toba-
tines y guarambarenses, se fundaron Tobati,
San Francisco de Atira, Ipané¢, Guarambar¢ y
Perico, aproximadamente entre 1580 y 1600.
Las reducciones jesuiticas (1609) y el cole-
gio de Asuncion pueden ser vistas y descritas
mas de cerca gracias a la enorme documenta-
cion que hay sobre ellas, tanto a favor como
en contra. Tal vez la mayor originalidad de su

22 « DIM

Pueblos o Reducciones consiste en que fue
una colonia sin colonos.

2.1.1. Poblaciones grandes y vida politica
y humana

Los tempranos pueblos de indios, las reduc-
ciones franciscanas (1580), y las reducciones
jesuiticas (1609) permiten en diverso grado
hacer una colonia sin colonos.

“Llamamos reducciones a los pueblos de in-
dios, que viviendo a su antigua usanza |[...]
separados [...], los redujo la diligencia de los
Padres a poblcjzgiones grandes y a vida politi-
cay humana” .

Como se ve por esta apreciacion de Monto-
ya las Reducciones eran una organizacion
del espacio que se identifica con un proyecto
urbanistico del cual se esperan efectos politi-
cos, sociales, culturales y religiosos.

En los pueblos jesuiticos no hubo mestizaje,
se conservo un territorio continuo sin encla-
ves privados (las estancias de ganado eran de
la comunidad) y se mantuvo la lengua gua-
rani. como unica. El resultado es un Guarani
—hombre y lengua— misionero (1609-1768).
Se manifiesta una identidad y una cultura
bastante unitaria sin antagonismos ni des-
igualdades apreciables y creadora de bienes
culturales apreciables.

Una cuestion enigmatica es la posicion del
colegio de los jesuitas de Asuncion y sus es-
tancias con gran numero de esclavos negros,
siempre en contraste y en conflicto con las
aspiraciones de los colonos, suficientemente
expresadas por las revoluciones de los Co-
muneros, fuente de un imaginario de libertad
ampliamente extendido en casi todas las ca-
pas de la sociedad paraguaya criolla. “Esta
tierra nos quiere como el dolor de tripas y
en este siglo nos han echado ya dos veces”

16 Montoya, Antonio Ruiz de, 1639/1989, Conquista
espiritual. Rosario (Argentina): 58; cap. V.



dira mas tarde el padre Sebastian de San
Martin, refiriéndose a la cuarta expulsion
de los jesuitas de 1732".

2.2. La expulsion de los jesuitas de
los pueblos de Guarani: 1768

La expulsion de los jesuitas que estaban
en el colegio de Asuncion ocurri6 la vis-
pera de San Ignacio de Loyola, el 30 de
julio de 1767. De las Misiones o Pueblos
de Guaranies, so6lo a lo largo del mes de
agosto de 1768. Las autoridades reales
de Madrid se percataron que no se podia
realizar en un solo dia y por sorpresa la
expulsion en los 32 pueblos que forma-
ban el conjunto mas poblado y técnica-
mente mas avanzado que habia en todo
el Rio de la Plata, el mas urbanizado y el
mas organizado y productivo, religiosa y hu-
manamente el mas desarrollado, aunque con
muchos defectos.

Las consecuencias de la expulsion no tarda-
ron en hacerse sentir sobre todo en tres orde-
nes.

En cuanto a la vida y practica religiosa hubo
pronto un deterioro notable. Los sacerdotes
de varias ordenes religiosas que alla fueron
enviados para sustituir a los jesuitas, fran-
ciscanos, dominicos y mercedarios, carecian
de experiencia y algunos no sabian guarani.
Se separ6d drasticamente la administracion
religiosa de la civil, lo que dio lugar a gra-
ves conflictos, entre curas y funcionarios.
Se instalo la corrupcion en el manejo de los
bienes materiales. Los Guaranies se sintie-
ron desnortados y las huidas de los pueblos
aumentaron rapidamente. La invasion de po-
bladores no indigenas influy6 negativamen-
te contra el sentido comunitario anterior. La
formacion de nifios y jovenes en las escuelas
y el aprendizaje de oficios fue dejada de lado,

17 Mérner, Magnus, 1968, Actividades politicas y
econdomicas de los jesuitas en el Rio de la Plata.
Buenos Aires: 127.

-

pues las reformas en este campo no eran ade-
cuadas para el teko guarani.

Uno de los conflictos mayores se produjo en
la medida en que la posesion comunitaria de
la tierra, aunque no cambid formalmente, en
la préctica cedio poco a poco a la tendencia
de ser considerada propiedad privada. La po-
breza, de hecho, se hizo sentir por la injusti-
cia en la distribucion equitativa de bienes y
recursos. Todos estos cambios se manifes-
taron en un rapido descenso de la natalidad
y de la poblacion en general. El régimen de
las Misiones guarani-jesuitas se desorganizo
aunque todavia perduré en muchos de sus ca-
racteres esenciales hasta su negacion decreta-
da por Carlos Antonio Lépez, ya después de
la Independencia del Paraguay.

Esta sintesis general debe ser matizada con
datos mas detallados, como lo ha hecho Er-
nesto J.A. Maeder en su libro: Misiones del
Paraguay, conflicto y disolucion de la socie-
dad guarani (Madrid 1992). Hoy aquellos
pueblos apenas recuerdan la antigua pobla-
cion guarani, sustituida por poblacion criolla
o por colonos de diversa procedencia. La cul-
tura misionera poco tiene que ver hoy con las
Misiones guarani-jesuitas.

DIM - 23



2.3. El decreto de Carlos Antonio Lo-
pez, 1848

Los indigenas dejaron de ser indios y dejaron
de ser Guarani por decreto y por decreto se
volvieron paraguayos; en realidad, paragua-
yos pobres. No podia matarlos ni despellejar-
los, pero si inducirlos a cambiar la inteligen-
cia de su teko y la exigencia de un tekohd.
Lo pretendio, y en gran parte lo consigui6 el
presidente Carlos Antonio Lopez con el De-
creto del 7 de octubre de 1848, que declaraba
“ciudadanos libres a los Indios naturales de
toda la Republica”.

Con este Decreto pretendia instaurar un tiem-
po nuevo de libertad y ciudadania igualitaria,
especialmente para los pueblos de indios.

El proposito parecia justo y laudable. Pero
la verdadera intencion era en realidad injusta
y perversa. Este Decreto es por desgracia el
anuncio y principio de lo que seran las po-
liticas de Estado con los Pueblos indigenas
desde entonces hasta ahora, que han sido de
sistematica usurpacion de los territorios y
bienes indigenas, de discriminacion social y
negacion de sus culturas.

Hay que tener presente que los pueblos de
indios a los que se refiere el Decreto son las
21 comunidades en las que estaba todavia la
mayor parte de la poblacion paraguaya. Eran
los antiguos pueblos de Guaranies que fueron
fundados a lo largo de los siglos X VI, XVII
y XVIIIL. Estos 21 pueblos eran Ypane, Gua-
rambaré, Ita, Yaguaron, Atira, Altos, Tobati,
Itapé, Cazapa, Yuti, Belén, San Estanislao,
San Joaquin, Santa Maria, Santa Rosa, San
Ignacio, Santiago, Santos Cosme y Damian,
Trinidad, Jesus y el Carmen —antigua comu-
nidad de Encarnacion o Itaptia—. Diez de ellos
habian sido fundados por los conquistadores
o por los franciscanos, los otros once eran de
creacion jesuitica, pero los padres jesuitas
habian sido expulsados ya en 1768, y desde

24 « DIM

entonces se habian producido ya cambios no-
tables en su gobierno y organizacion.

Esas comunidades presentaban caracteristi-
cas bastante diferentes, pero eran puestos al
mismo nivel por el presidente Lopez, como
pueblos “que demasiado tiempo han sido
engariados con la promesa fantastica de lo
que llamaban sistema de libertad de los Pue-
blos”. Esta libertad y ciudadania se harian
efectivas, decia don Carlos Antonio Lopez,
haciendo desparecer la comunidad y los
instrumentos de su gobierno como eran los
Cabildos, los «Justicias», los Corregidores
y Administradores. El articulo 21 puede ser
tomado como centro y eje de todo el Decre-
to: “Se declaran propiedades del Estado los
bienes, derechos y acciones de los mencio-
nados veinte y un pueblos de naturales de la
Republica”. Este articulo, ciertamente, sera
aplicado inmediatamente:

Asi el presidente Carlos Antonio Lopez a
través de ese tristemente famoso Decreto su-
primio la institucion del f@va comunal, decla-
rando extinta la “comunidad”, lo que permitia
al Estado apropiarse y disponer de las tierras
de “los 21 pueblos de indios”, a quienes se
concedia, mediante un perverso e irdnico
trueque, la ciudadania, el precio de esa ciuda-
dania era la renuncia a la propia identidad. La
asimilacion de todos los habitantes del Para-
guay en una Unica ciudadania, negaba por via
de derecho positivo la realidad pluriétnica del
Paraguay. Esta presuncion e injusticia se pro-
longan hasta hoy. En realidad, a los indigenas
se les niega el derecho a existir como tales.

Carlos Antonio Lopez creaba una nueva fi-
gura que era el indigena sin tekoha, que daria
paso al campesino sin tierra. Golpeaba sin
piedad la cabeza y el corazon de la plurali-
dad étnica, dejandola sin inteligencia y sin
sentimiento. Aunque Carlos Antonio Lopez
no obligo6 a los indigenas a cambiar su ape-
llido, lo incentivo socialmente. El indepen-



dentista presidente fue el mas colonial de los
gobernantes, haciéndose duefio y sefior de la
cultura e identidad de los pueblos indigenas,
que eran la mayoria del Paraguay, destrozan-
dolos. Esta politica sigue hasta nuestros dias.

2.4. El tratado de Itaipu (1973)

El establecimiento de clases sociales cada dia
mas irreconciliables se ha consumado con
motivo del Tratado de Itaipt, en vistas a la
construccion Hidroeléctrica Binacional. Las
esperanzas ingenuas en una era de bienestar
se han desvanecido. Itaipu se ha vuelto un
quebradero de cabeza y un nido de corrup-
cion ingobernable. Itaipu esta lejos de cum-
plir con el desarrollo econdmico pensado. El
desarrollo de una industria que hubiera po-
dido ser impulsada con una energia eléctrica
abundante y barata, todavia no se ha dado.
Itaipu se ha vuelto en un agujero tenebroso de
un amanecer que nunca llega a ser manana.

Consecuencia nunca dada a conocer, aunque
ya planificada desde el principio, ha sido la
pérdida de soberania nacional —la despara-
guayizacion— en una franja de 50 km. en la
margen izquierda del rio Parand. Los Ava-
Guarani han sido en gran parte desnaturali-

zados. Incluso los que consiguieron la titu-
laridad de sus tierras, por diversas razones,
alquilan hoy gran parte de ellas, en un por-
centaje superior al 70%, creando una pobreza
interna desconocida anteriormente. Lengua,
cultura y religion estan en grave crisis.

La misma poblacion paraguaya de la zona se
encuentra en situacion de dependencia de he-
cho, sin margen de decision sobre su propio
futuro.

Mientras tanto se ha permitido en los tltimos
tiempos la creacion de verdaderos territorios
culturales y econdomicos autonomos, practi-
camente independientes, como son las colo-
nias menonitas y las extensas areas de tierra
en manos de los empresarios terratenientes,
muchos de ellos venidos de otros lugares,
todo a costa de las comunidades indigenas y
campesinas. El Estado, en una actitud suici-
da e irresponsable, no ha podido ni querido
evitar la depredacion del habitat, la contami-
nacion ambiental, la explotacion econdmica
y la alienacion cultural, que afecta no solo a
los pueblos indigenas sino a toda la nacion

paraguaya.

3. EL PARAGUAY EN BUSCA DE SI
MISMO

Los cambios que vivimos en el Paraguay
llevan a la cuestion sobre la identidad para-
guaya. ;Paraguayos y paraguayas estarian
perdiendo su identidad? ;Fue el proceso de
la Independencia en 1811 la reafirmacion o
la creacion de una nueva identidad? ;Esta-
mos de nuevo en la realidad crepuscular de
un dia que se anuncia o de una noche que
cae implacable?

3.1 La cuestion de las identidades

La identidad puede pensarse como un
modo de ser y un modo de proceder. Desde
tiempos inmemoriales la identidad es de-
signada en guarani como 7iande reko, que
sin embargo esta lejos de ser su sinonimo.

DIM - 25



El fiande —nosotros inclusivo—, tan propio de
esa lengua, confiere a la identidad un carcter
de relacion que es al mismo tiempo sincro-
nica y diacronica; es sociedad y es historia;
sociedad en la historia. En otros términos, es
cultura y es crisis; si se quiere, una cultura
siempre en crisis.

Ha sido vicio de cierta antropologia e historia
considerar las sociedades indigenas en una
inmutabilidad desprovista de historia, como
sociedades historicamente frias, cuando fue-
ron grandes creadoras de nueva cultura y se
presentan como memoria de futuro. Més bien
hay decir es que la supuesta civilizacion ac-
tual, incluso a nivel mundial est4 agonizando
entre insoportables dolores corporales y espi-
rituales; estamos en la civilizacion de la po-
breza planificada y de la tristeza programada.

Todas las identidades entran en crisis, y sue-
le ser en los momentos de crisis donde esas
identidades se manifiestan. En esos momen-
tos decisivos nos preguntamos si nuestra
identidad tiene futuro y si hay futuro para
nuestra identidad.

3.2. Imagenes y figuras

Los pueblos, asi como las personas, para re-
ferirse a su identidad y sustentar su ser tienen
el gran recurso de la memoria. A una me-
moria documentada por escrito la llamamos
historia. Pero la memoria tiene otros muchos
recursos, mas dificil manejo, pero no por ello
menos importantes.

La sociedad paraguaya se imagina a si mis-
ma con tres raices principales: la indigena, la
espafiola, y un resultado: el mestizaje. Y nu-
merosas ramificaciones. La idea de mestizaje
esta tan difundida que parece insensatez dis-
cutirla. El mestizaje cultural —tesis también
de amplia difusion— se presenta como una
sintesis que habria anulado la contradiccion
de sus términos: el indigena contra el espa-
fol; el espaiol contra el indigena.

26 « DIM

Aceptemos por un momento la tesis del mes-
tizaje. De ¢l se hace derivar una especie de
“raza” paraguaya un tanto indefinible, pero
perceptible por via de constantes imaginati-
vas. De todos modos, probablemente habra
que retener toda la fuerza de esta imagen tan
arraigada. El pueblo paraguayo hoy se dice
“mestizo”.

La metafora del mestizaje abre el camino ha-
cia una identidad que consiste en un tertium
quid -un algo tercero- que seria una sintesis
o sincresis. Serge Gruzinski, en La pensée
métisse”, invita a una aceptacion del mesti-
zaje, sobre todo ideologico y artistico, como
una creacion bella y util al mismo tiempo. Se
cumpliria asi la propuesta de Michel de Mon-
taigne” de que “un honnéte homme, ¢ est un
homme mélé”: “un hombre de bien, es un
hombre mezclado”. Esta proposicion puede
tener el caracter programatico del hombre
moderno, que sabe moverse simultineamen-
te en las mas variadas circunstancias, incluso
en varias lenguas y diversos sistemas

3.3. La gran familia paraguaya
Por otra parte, sin embargo, la sociedad para-
guaya se presenta todavia como un conjunto

18 Paris, Fayard, 1999.

19Essais, III, IX, edicion Pierre Michel, Paris, Le
Livre de poche, 1965: 222;



de familias. Lo que en antropologia se llama
familia extensa estd muy presente en el hori-
zonte imaginativo del paraguayo. Una prue-
ba de que estamos en una sociedad familiar
viene dada por la semantica y el sentido de
las palabras mas ordinarias: pariente, compa-
dre y comadre, lo Melgarejo kuéra o lo Col-
man kuéra (para dar un ejemplo general), che
ra’y o che ra’a—mi hijo o mi companero—,
che rehegua, “mis afines”, configuran los es-
cenarios en el cual se relacionan las personas
de un lugar o de un grupo; un orekuete —un
“nosotros” exclusivo— del que no se sale y
al que no se deja entrar facilmente a otros.
Casamientos y velorios —sobre todo estos
ultimos— son la ocasion de reencuentros de
parientes que proceden de los lugares mas
alejados.

De todos modos hay que preguntarse cri-
ticamente si estd referencia sigue tan fuerte
como en épocas pasadas y si los contingentes
de “arribefios” que se han dispersado a través
de todo el territorio nacional, en los nuevos
asentamientos campesinos, o han pasado a
engrosar la ciudad, mantienen este cuadro de
referencias. Creo que si, por lo menos como
imagen proyectada que la mayoria de para-
guayos proyecta sobre si misma. Las lealta-
des familiares son facilmente memorizadas
hasta dos, tres 0 mas generaciones pasadas.

3.4. Unidad y division

Esa dialéctica entre una proclamada unidad
de “raza mestiza”, el fiande, y una exclusivi-
dad a veces agresiva, el ore —la guerra entre
bandos y familias— es todavia una categoria
normativa de la sociedad paraguaya.

Una mayoria considerable de los dirigentes
de pais —los que dominan las finanzas, por
ejemplo, los empresarios y hombres de ne-
gocios y los que se atribuyen el derecho de
proyectar y planificar el futuro profesional
del pais— carecen casi en absoluto de una
formacion historica que vaya mas allé de los

textos escolares que manejaron en sus afios
mozos. La supuesta globalizacion en la que
estan inmersos les hace prescindir de lo mas
cercano y lo mas profundo bajo sus pies. Los
negocios son los negocios.

Es por todo ello por lo que la utilizacion de
ideas de bulto y a lo bruto y grotescas corren
y se difunden facilmente. Pocos las van a cri-
ticar. De ahi esa utilizacion desvergonzada de
figuras que se hacen pasar por muy paragua-
yas, y que en realidad son la méscara de la
realidad.

Entre esas ideas generales estdn el mesti-
zaje y la supuesta igualdad en cuanto a una
economia privada, que ha desembocado en
entregar la propiedad del 80% de la tierra
cultivable en manos de un 2% de personas,
quedando apenas el 20% a disposicion del
98% de los demas.

El mestizaje tiene la virtud de minimizar los
aspectos aniquiladores y destructivos que el
proceso colonial, con sus procesos de con-
quista y dominacion haya podido tener. Por
via de unién biologica hace aceptable la con-
flictividad de las partes.

Sin embargo, el modelo del mestizaje contie-
ne a mi modo de ver dos asechanzas todavia
mayores: una por exceso, otra por defecto. El
exceso consiste en que parece tan facilmente
comprensivo y directo que no necesita ma-
yores distinciones. De la union de dos seres,
nace un tercero que trae fundidos en si mismo
los elementos de ambos. Y es por ello por lo
que figura ha tenido tan amplia divulgacion
y aceptacion. Sin embargo, entre el mestizo
biologico y el mestizo cultural hay una dis-
tancia tal de absurdos y disparates que hacen
inutilizable la metafora.

Su defecto aparece cuando su aplicacion tie-

ne que mediatizarse a través de tantas distin-
ciones, ajustes, precisiones y rectificaciones

DIM - 27



que lo convierte en un lejano referente que
tiene que ver muy poco con su real instru-
mentalidad. Es lo que ocurre precisamente en
el “pensamiento mestizo” de Serge Gruzins-
ki, que en fin de cuentas tiene que recurrir a
una teoria de “mezclas” de colores, de figuras
artisticas, de textos literarios, de los cuales el
mestizaje bioldgico so6lo es una referencia ca-
sual. El modelo de mestizaje adquiere su ver-
dad s6lo cuando de hecho se lo relativiza y
se lo “des-mestiza” mediante otros recursos,
como son las rupturas historicas.

3.5. La destruccion de las imagenes

A estas alturas alguien se preguntard si la
imaginacion de la identidad del Paraguay y
su cuadro de referencias es tan simple y pri-
mario. Es probable que no. No todo el pueblo

28 « DIM

acepta sin mas esas ideas. Las discriminacio-
nes raciales estan a la orden del dia. Los in-
dios en realidad no son paraguayos. El color
de la piel y los rasgos fisicos todavia cierran
puertas e impiden matrimonios; las paginas
sociales de los periddicos que lo digan. La

. entrada a ciertas escuelas y colegios esta pro-

hibida al mismo 98% que carece de tierra o
recursos similares, como es el trabajo digno.

Pero todo esto no valdria la pena ser dis-
cutido si la posibilidad de su manipulacion
no fuera tan extensa. Si ni siquiera hay una
raza guarani, si nunca hubo una raza ibérica,
mucho menos hay una raza paraguaya. Y sin
embargo se apela a ella, como fundamento
de uniones que no existen y negacion de las
que deberian existir.

Todo el proceso colonial del cual la vida mo-
derna no es sino la continuada repeticion, fue
una destruccion de identidades por simple
destruccion de libertades y dignidades. Y
esto no se puede subsanar con una efimera
propaganda, generalmente en boca de dic-
tadores en ciernes que obstruyen la libertad
de trabajo y la equidad en la distribucion de
recursos. La Independencia del Paraguay fue
la puerta abierta hacia una sociedad de clases
que consagré un principio colonial que siem-
pre estuvo presente: la separacion ideoldgica
de las personas, de encomenderos y de mita-
yos, fundamento a su vez de todas las demas
exclusiones existentes. El 7iande imaginario
situado fuera de las condiciones efectivas de
la libertad permite la existencia de los ore-
kuete impermeables y opresivos en el pais.

Una buena memoria y proyecto de futuro
exigiria conocer la colonialidad presente y
abrir caminos transitables de verdadera inde-
pendencia y libertad para todos.



Territorios indigenas
en Estados plurinacionales

Tierra y territorio: Caminos de lucha en la recuperacion y
construccion para transformar la realidad.

Bartomeu Melia, S.J.
1II Encuentro Continental del Pueblo Guarani
15-19 noviembre 2010

1. Antes de que llegaran los otros

En realidad los Guaranies del Paraguay habian vivido siempre en su te-
koha, sin mayores interferencias. Para muchos fekoha esta situacion se
prolong6 hasta bien entrado el siglo XX. Los ava de mas de cincuenta
afos recuerdan siempre que habia monte; y ahora no hay mas. Que habia
animales del monte, que ahora no hay mas.

(Qué dicen los guaranies sobre su tierra y territorio?

La tierra lugar de cultura

Muchas palabras tienen significados especiales segn la cultura en que
aparecen. Una palabra tan simple como tierra, no tiene el mismo significa-
do en una cultura indigena o en una cultura colonial o capitalista. Yvy den-
tro de modo de ser y vida guarani, tiene un significado propio, aunque con
matices segun las historias y modos de vida da cada pueblo, sea Mbya,
Pai-Tavytera, Ava-Guarani o Aché.

Cuando un Pai-Tavytera, por ejemplo, habla que la tierra es como el cuer-
po, esa metafora no es simplemente un recurso literario, sino un simbolo
de la vida practica. Y asi como usted no despedazaria el cuerpo de su ma-
dre, ni la venderia en pedazos, usted no va a carnear y vender el cuerpo de
su madre tierra, de su hermano.

Hay otras palabras como tekoha que ofrecen una construccion ideoldgica
bastante diferente de la tierra. Si bien la tierra es el lugar que pisamos con
nuestros pies, el sentido do tekoha -compuesto de feko- es “lugar donde
estamos y somos lo que somos”, es cultural; teko es “modo de ser, sistema,
hébito, costumbre”, conforme el significado que presenta el primer diccio-
nario guarani de Antonio Ruiz de Montoya, Tesoro de la lengua Guarani,
(Madrid, 1639).

DIM - 29



El tekoha es el lugar de nuestro sis-

tema. Por eso, en general, el

Guarani no suele hablar del
tekoha en la forma abso-
luta, sino siempre en la
forma de genitivo, esto
es, de posesion, de refe-
rencia. Nanderekoha es
nuestro lugar, es el lugar
donde nosotros somos.

[ Tierra es lo mismo que yvy?
(Es lo mismo que tekoha? Un
Guarani dar4 una traduccion de esos
conceptos como €l los entiende. “Tierra es
tekoha” respondera probablemente. Puede
decir que es lo mismo porque ¢l también,
con toda razon, considera que nuestro pen-
samiento es su pensamiento y se estructu-
ra de la misma forma. En realidad no es
la misma cosa. Nuestro concepto de tierra
no tiene la profundidad del pensamiento de
ellos. Tratar de las tierras de los indios des-
de nuestro punto de vista que sigue siendo
colonial, es una aberracion contra derecho.
No es cuestion de dar o devolver tierras a
los indigenas, sino de reconocer territorios
indigenas.

Volvamos a la palabra pueblo. No hay pue-
blo sin tierra, por lo menos en su origen. Y
esto nos lleva a preguntar qué es la tierra
para cada pueblo. En el caso guarani hay
que reconocer que en la practica el tekoha,
no puede darse sin algun tipo de territoria-
lidad. Existen pueblos que se desenvuelven
sin territorialidad. Es verdad; es el caso de
los gitanos o del pueblo de Israel, que por
muchos afos vivio sin territorialidad —aun-
que en estos casos crean generalmente te-
rritorialidades minimas-.

Territorio, historia e identidad

Pero ese tekoha, lugar del ser, es el lugar
de modo de ser historico. No hay tekohasin
historia. ;Qué historia?

30 « DIM

Una de las cosas que llama mas la
atencion es la poca memoria
"\, que nosotros, los “civiliza-
dos”, tenemos, 0 sea, nues-
tra incapacidad de recor-
dar. Casi no recordamos
nada de lo que oimos, y
es que no lo hemos vivi-
do con otros; recordar es
haber vivido y escucha-
do. Sin embargo, cuando
uno mira la propia vida per-
sonal, ve que las experiencias
de las cuales hemos hecho memoria,
son mucho mas creadoras de personalidad,
que todos los libros que uno leyd. Es ahi
donde nace la memoria historica. El pueblo
indigena contintia siendo un pueblo de me-
moria tradicional; porque no lee, y gracias
a que no lee la memoria de otros.

Esos caminos de la memoria son muy im-
portantes, pues son los que forman la tra-
dicion. En el Paraguay hay territorios con
tradicion; los hay también —generalmente
las tierras compradas o usurpadas reciente-
mente, en los Gltimos treinta afios- sin tra-
dicion. Un territorio tradicional puede con-
tinuar siéndolo aunque se interrumpa en ¢l
por unos afios la presencia de los guardia-
nes de la tradicion, pero al que volvemos
en busca de nosotros mismos.

Este es un concepto importante porque los
nuevos y recientes propietarios suelen jus-
tificar la ocupacion de territorios indigenas
diciendo que los indios son ndémades, ya
que pasan de unas tierras a otras sin fijarse
definitivamente en ninguna. Ahora bien, lo
normal es que el pueblo indigena siga ocu-
pando sus tierras tradicionales aunque sus
pobladores se renueven y recambien. Los
territorios tradicionales indigenas en el Pa-
raguay tienen una ocupacién continua de
siglos y hasta milenios en algunos casos.
Socioldégica e historicamente los ndéma-



i —

= iy A T

des son los neo-paraguayos que vienen de
otros lugares y que expulsan a los habitan-
tes tradicionales empujandolos a rincones
de su propio territorio, empleando incluso
amenaza y engafio. La casi totalidad de las
tierras del Paraguay estdn hoy en manos de
recién llegados, que en algunos casos ni si-
quiera han llegado al pais, pero tienen los
papeles de las tierras usurpadas como bie-
nes de capital anonimo.

El sistema juridico de propiedad privada
tiene memoria corta, pero le falta sobre
todo imaginacion para ir a buscar los argu-
mentos en favor de los territorios indigenas
donde realmente estan.

Si el Estado no entiende esto, nunca podra
tener una politica de territorio indigena,
pero ni siquiera de territorio nacional.

2. Los grandes cambios a nivel na-
cional

El cambio més notable lleg6 después del
tratado de Itaipti (1973). Este cambio ha
transformado todo el sistema de vida. Sin
tekoha no hay teko.

(Cudl es la historia que conocemos? ;Cual
la que nos cuentan nuestros mayores?

Mi llegada a Mbarigui... Hace 40 afos, y
aun 30 afios, la ecologia del Paraguay no
habia tenido modificaciones tan profundas.

Wypoamboae

La realidad ha cambiado radicalmente; es
otra cosa. Los cambios mads significativos
son:

* Nuevas poblaciones y nuevos pueblos.

* Nuevas formas de beneficio y produc-
cion, mads extensas y mas selectivas.
Del mate y la madera de ley, al palmi-
to, a la menta, y por fin,a la soja. Y si-
multaneamente las estancias de vacas.

*  Nuevas formas de distribucion y de co-
mercio.

Las nuevas poblaciones y la creacion de
nuevos pueblos no llegaron todos al mismo
tiempo. Cada grupo se presentd como di-
ferente, pero todos ellos han tenido en co-
mun, que son colonos. Ywypoamboae.

Jopoi ha tepy

El beneficio de la yerba mate casi ha des-
parecido, el corte de madera ha disminuido
—porque ya no hay méas montes—. La nue-
va agricultura de la soja exige condiciones
que no favorecen para nada a las comuni-
dades indigenas ni a los campesinos. Ne-
cesita grandes extensiones de tierra, una
inversion en maquinaria, en semillas y en
agrotoxicos, que no estan al alcance de to-
dos, ni siquiera de los grandes propietarios,
que reciben subsidios de bancos y gobier-
nos. Ha obligado sobre todo a la deforesta-
cion de grandes areas de monte.

Las comunidades indigenas son en muchos
lugares apenas islas en un mar de soja. El
territorio indigena, el fekoha, se ha vuelto
imposible. Y la misma tierra esta enferma.

DIM « 31



Los Guaranies son hoy extranjeros en su
propia tierra, y no solo porque no son due-
nos de un territorio, sino porque ha despa-
recido de sus ojos el horizonte y el paisaje
que habian creado y tenido delante durante
siglos y que era fuente de su vida.

Naneretdaguasu ha niandéva

Lo que ha cambiado sobre todo es que las
hacen “parcialidades” de un Estado que les
es ajeno y en muchos casos enemigo.

Tanto a nivel latino-americano como a ni-
vel mundial, se acepta que existen hasta
hoy pueblos anteriores a la Constitucion de
los Estados nacionales actuales.

Un primer dato: Los Estados latinoameri-
canos solo excepcionalmente se identifican
con uno solo y determinado pueblo. Todos
los demas incluyen dentro de su fronteras
politicas decenas de pueblos diferentes.
Las Constituciones mds recientes de di-
versos paises: Argentina, Brasil, Bolivia
(2008), Colombia, Ecuador, Nicaragua, Pa-
nama, Paraguay (1992), Peru, Venezuela,
todas ellas, aunque con términos juridicos
un poco diferentes, contienen algunos arti-
culos que reconocen la pluriculturalidad o

plurietnicidad, y atn el plurilingiiismo en
el Estado-Nacion.

Esos diversos pueblos son reconocidos
como tales, desde el punto de vista étnico -
falta ver lo que cada uno coloca dentro de la
palabra “etnia”-, pueblos generalmente con
diversas lenguas, aunque algunas muertas
ya. Concretamente en el Brasil, de los 220
pueblos, s6lo 170 hablan sus lenguas pro-
pias. En el Paraguay, los 20 pueblos indi-
genas hablan sus lenguas, aunque algunas
de ellas, como el guana y manjuy, estan en
rapido proceso de extincion, incluyendo el
ava-guarani internamente muy amenazado.
En Argentina las lenguas indigenas habla-
das actualmente son 30, entre las cuales se
cuenta el transfronterizo mapuche o mapu-
dugun.

Segundo dato: en algunas Constituciones,
concretamente en la del Paraguay, se llegd
a una formulacién ejemplar respecto a la
existencia y esencia politica de esos pue-
blos. La Constitucion paraguaya reconoce
en el art. 62 la existencia de pueblos indi-
genas “definidos como grupos de cultura
anteriores a la formacion y organizacion do
Estado paraguayo”. El reconocimiento de
su existencia, es también implicitamente

32 « DIM



un reconocimiento de los derechos de esos
pueblos. Pero el Estado no tom6 concien-
cia de la importancia de lo que declaraba;
y ahora, como se dice, quiere borrar con el
codo lo que escribi6 con la mano.

3. La solucion indigena

Hasta mitad del siglo XX el Paraguay
fue un conjunto de territorios indigenas,
aunque no reconocidos y por eso adjudi-
cados a empresas y duefos particulares
que las poseian, pero no las ocupaban.

El gran cambio que se ha producido en el
Paraguay en los ultimos afios, especial-
mente desde la firma del tratado de Itaipu
en 1973, ha sido la distinta configuracién
de su territorio y la creacion de otros terri-
torios ajenos al Paraguay, cuando al mis-
mo tiempo se niega la existencia a los te-
rritorios indigenas, con menoscabo incluso
del territorio de los paraguayos. Cuando
el Estado paraguayo reconoce territorios
indigenas no pierde nada; cuando permite
la creacion de territorios coloniales en su
seno, renuncia a su propia territorialidad y
soberania.

Se ha llegado al absurdo de sustraer terri-
torios a los indigenas para comprarles des-
pués en cantidad y en calidad insuficiente
pequeiios pedazos de tierra (y dicho sea de
paso, con dineros procedentes de organiza-
ciones caritativas del exterior).

El desastre ecologico estd a la vista y el
perjuicio econdémico incalculable, pues
toda la renta de la produccion -de soja, por
ejemplo- estd lejos de amortizar los dafios
de los montes deforestados, ni siquiera lim-
piar las aguas contaminadas. El pais de los
arroyos guasu se ha convertido en el pais
de los arroyos mirim, incluso de los arro-
yos kue.

Ahora bien, esto no es una fatalidad his-
torica que arrastramos desde los tiempos

de la colonia; la colonia en su sentido mas
perverso es la de hoy, la de los tltimos 35
afios. Antes, se puede decir que no hubo
colonia.

En estos 35 afios se ha querido cambiar la
cabezay el corazon de los indigenas, y para
ello el recurso ha sido privarles no sélo de
sus tierras sino del concepto de territorio,
al mismo tiempo que se han concedido y
se conceden territorios patrios a otras so-
ciedades advenedizas. Y estos ultimos son
ciertamente territorios coloniales.

4. Memoria de futuro

Muchos pueblos indigenas se revelan hoy
como memoria viva y posible de otros mo-
dos de vida. Los pueblos indigenas son
pueblos “testimonio” de que otros modos
de vida, otros modos de pensamiento exis-
ten. Son posibilidad para que salgamos de
nuestra particularidad, de esa globalizacion
que estd en crisis porque precisamente es
individualista y excluyente.

En diverso grado, pues ellos estan también
respirando los aires viciados de la globali-
zacion, muchos de esos pueblos muestran
que todavia es posible vivir de otro modo.
De ahi procede esa oculta voluntad, esa
especie de interés para acabar con ellos.
En cuanto hubiere personas que piensan
de otro modo, personas para las cuales la
tierra es un lugar donde se vive una cultu-
ra de reciprocidad y solidaridad, eso si es
una amenaza para algunos, pero también la
grande esperanza para el futuro.

La crisis actual nos lleva a entender que
puede haber otros territorios de libertad.

Traté del tema en: Tiempo y tradicion en
la cultura guarani, Accién, Asuncion, ju-
lio 2000, pp.31-34, también en portugués,
resumido: Tempo e tradi¢cdona cultura
de umpovo, Porantim, n. 228, setiembre
2000.

DIM -« 33



Sobre el capital... Respuesta a
Hernando de Soto

34 « DIM

Dominique Temple

Aristoteles diferencia dos concepciones de capital.
El primer sentido de CAPITAL

Segun la primera concepcion, el capital es acumulado en la economia
domeéstica, por el jefe de familia, para el consumo de sus miembros. Y de
igual manera, en la economia politica, es acumulado para la redistribucion
entre todos los ciudadanos; su simbolo casi universal es jel granero!, que
da lugar a las piramides de América, de Egipto, de Mesopotamia...

Esta primera definicioén de capital se aplica a
1. la redistribucion y
2. al mercado de reciprocidad.

La redistribucion, es la reciprocidad ternaria centralizada. Ella genera el
sentimiento de responsabilidad y el sentimiento de justicia solamente para
el centro, que ocupa una posicion intermediaria entre los otros; de igual
manera, un sentimiento de confianza y de gratitud de todos respecto a este
intermediario comun y, entre ellos, un sentimiento de solidaridad. En la
Antigiiedad, solamente el pater familias podia retirar del hogar una parte
del capital, y el principe una parte del tesoro de la ciudad, para enajenarla
en un intercambio no convencional en caso de necesidad (como procurar-
se mercenarios para la guerra). Pero esta privatizacion de la propiedad era
la exclusividad del poder absoluto atribuido al estatus del principe o del
pater familias.

El capital permanece inalienable entre las generaciones unidas por una
estructura de reciprocidad: la estructura ternaria simple (la filiacion). Por
lo tanto, el capital se acumula de generacion en generacion porque cada
una desea honrar a aquella de la cual recibe; y legar a la siguiente un pa-
trimonio superior al que ha recibido, una herencia mas productiva que la
anterior.

En el mercado de reciprocidad, donde se impone la reciprocidad gene-
ralizada, cada uno es responsable individualmente de la libertad de todos.



La propiedad es entonces individual, fami-
liar o profesional. El capital es propiedad
inalienable porque solo puede ser invertido
para aumentar los beneficios cuya reparti-
cion o intercambio responde a las obliga-
ciones estatutarias de cada uno. El capital
es patrimonial.

El segundo sentido de CAPITAL

Aristoteles toma un ejemplo para subra-
yar la singularidad del segundo sentido
del capital. En las comunidades que estan
muy alejadas unas de otras, las equivalen-
cias de reciprocidad no son las mismas, y
si los productores no tienen conocimiento
de esas diferencias los intermediarios son
libres de especular. La moneda se acumu-
la en su bolsillo sin ser repartida entre los
productores. El capital deviene entonces
simplemente capital de acumulacion.

Este valor especulativo es propiedad exclu-
siva del comerciante que se libera de todo
lazo de reciprocidad ternaria, y esto cambia
la definicion de propiedad. La propiedad -
que hacia uno, y de manera inalienable,
con el productor de bienes o de servicios -
adquiere con el caracter virtual de esta mo-
neda un nuevo estatus. Deviene propiedad
privada y alienable fuera de toda norma so-
cial: es el ambito del valor de cambio.

La crematistica (la acumulacion primitiva)
tiene de aqui en adelante, dice Aristoteles,
dos sentidos contradictorios, distintos por
su finalidad: el capital de redistribucion y
el capital de especulacion. La acumulacion
en el primer sentido no esta exenta de limi-
tes pues tiene por objeto la satisfaccion de
las necesidades de la comunidad, mientras
que en su segundo sentido no tiene limites.
(Para qué puede servir una acumulacioén
sin limites? Parece que a nada, porque no
representa ningun valor ético, sino sola-
mente una diferencia de precio, a menos

que pueda servir de antemano para una
produccion posterior.

La acumulacién primitiva no tiene otra ra-
zon de ser que la de movilizar y facilitar
los intercambios de la cual procede su pro-
pia existencia, al menos hasta el momen-
to en que la privatizacion de la propiedad
absorbe los medios de produccion mismos
y permite apropiarse del mismo aparato de
produccion. De esto resulta con toda natu-
ralidad que el mas fuerte se apropia de los
medios de existencia o de produccion del
mas débil y fuerza a éste a la alienacion
de su fuerza de trabajo, la cual deviene un
medio de multiplicar la produccion del va-
lor de cambio. El valor del trabajo social
es entonces exprimido y transformado en
valor de cambio, esto hasta la desaparicion
del trabajador mismo que es reemplazado
por el trabajo muerto de las maquinas.

Siempre y cuando quede una diferencia
de precio entre las maquinas, el valor de
cambio sigue siendo el motor de la produc-
cion economica. La privatizacion de la
propiedad es la condicion sine qua non
de la acumulacion sin limites del valor
de cambio y de su poder econémico. Y
la condicion previa para la acumulacion
capitalista es la existencia de una Consti-
tucion que instaure la privatizacion de la
propiedad como fundamento del derecho
(burgués).

El capital olvidado

Hoy dia millones de habitantes del Tercer
mundo viven al margen de la sociedad ca-
pitalista porque entienden la propiedad y el
capital en el premier sentido de Aristote-
les, es decir inalienables, mientras que el
derecho occidental tiene la intencion de
imponerles su definicion mediante su pri-
vatizacion. ;Qué exigen ellos: beneficiarse
del poder que les permitiria expropiar a sus

DIM - 35



hermanos o beneficiarse de los progresos
de la ciencia confiscados por el capitalis-
mo? ;Y qué rechazan cuando rechazan
toda integracion: ser victimas de la expro-
piacidn o perder sus convenciones locales
informales, que Hernando de Soto llama
“la ley del pueblo” es decir sus relaciones
sociales de reciprocidad, por mas arcaicas
que sean?

La contradiccion entre las dos concepcio-
nes del capital es patente. Dos derechos a la
propiedad se enfrentan, uno formal basada
en la privatizacion, otro informal fundado
sobre la inalienabilidad de lo que es atri-
buido por el grupo social a cada uno para
ejercer su actividad. Uno corresponde al
segundo sentido de la crematistica: la acu-
mulacion sin limites del poder econémico.
El otro al primer sentido: la acumulacion
ordenada con el consumo de la comunidad.

“La gente tiende a considerar que el “con-
trato social” es una abstraccion invisi-
ble, con atributos divinos, que solo reside
en las mentes de visionarios como Locke,
Hume y Rousseau. Pero mis colegas y yo
hemos descubierto que los contratos socia-
les del sector extralegal no solo constitu-
yen obligaciones sociales implicitas que es

36 « DIM

posible inferir a partir de la conducta so-
cial; también son acuerdos explicitamente
documentados por parte de personas rea-
les. Por lo tanto, estos contratos sociales
extralegales pueden hasta ser tocados y
también reunidos para construir un siste-
ma de propiedad y de formacion de capital
susceptible de ser reconocido e impuesto
por la propia sociedad” escribe Hernando
de Soto.

(El misterio del capital, Ed. Planeta, 2004,
Bogota)

Pero, ;de qué régimen de propiedad y de
qué capital la sociedad debe ser el garante?

Hernando de Soto responde:

“La historia peruana ofrece una leccion
importante a los reformadores de todo tin-
te politico. Los programas gubernamenta-
les para hacer propietarios a los pobres ya
tienen 150 arios de fracasos, tanto en su
version de derecha (derechos a la propie-
dad privada mediante leyes preceptivas)
como en su version de izquierda (proteger
la tierra de los pobres en colectivos ma-
nejados por el gobierno). Las inconducen-
tes agendas politicas de tipo “izquierda
vs. derecha” tienen muy poca relevancia
para las necesidades de los pobres en los



paises en vias de desarrollo. Esta gente no
se mando mudar de la ley porque ella los
hubiera privatizado o colectivizado sino
simplemente porque ella no contemplaba
sus necesidades, las cuales pueden ser
muy variadas. A veces se requiere combi-
nar las propiedades y a veces dividirlas. Si
la ley no los ayuda, se van a ayudar por su
cuenta, fuera de la ley. Lo que caracteri-
za a los enemigos de la propiedad y de la
formacion de capital en los paises en vias
de desarrollo y en los que salen del comu-
nismo no es ser izquierdistas o derechistas
sino su dificultad para cuestionar el statu
quo. Los gobiernos de los paises en vias de
desarrollo necesitan dejar de vivir de los
prejuicios de los occidentales, que siguen
obsesionados por el trauma de la discri-
minatoria y oligdarquica demarcacion de la
propiedad en Gran Bretania (los llamados
enclosures) siglos atras o por el sangriento
despojo de los indigenas de América. Estas
deudas mortales son reales, pero deben ser
pagadas en Occidente, no fuera de él. Los
gobiernos de otras partes tienen que escu-
char el ladrido de los perros en sus propios
paises y de ese modo descubrir qué deben
decir sus leyes. Solo entonces dejara la
gente de vivir fuera de ellas.” (Ibidem)

Es, descubriendo esa “ley del pueblo” y
las convenciones sociales que nacen entre
ellos, que se puede erigir un derecho que
devuelva la propiedad a todos.

Y precisa que:

“Quienes manejan los derechos de propie-
dad de los paises avanzados tienen inquie-
tudes radicalmente diferentes. Les preocu-
pan sobre todo asuntos relacionados con
los derechos de propiedad. Pero mi inquie-
tud primordial no eran los derechos de
propiedad per se sino los “metaderechos”:

el acceso o el derecho a los derechos de
propiedad”. (Ibidem).

El metaderecho significa que el derecho de
propiedad no pueda ser violado por la pri-
vatizacion. Eso es lo que llamamos la ina-
lienabilidad de la propiedad. Y lo que lo
garantiza, es el respeto de las convenciones
sociales sobre las cuales esta fundado.

“La nocion de que las leyes son exitosas
cuando se apoyan en contratos sociales se
remonta a Platon, para quien la legitimi-
dad debia estar fundada sobre algun tipo
de contrato social. Hasta Inmanuel Kant,
en sus pronunciamientos contra John Loc-
ke, escribio que la verdadera condicion de
duenio debe venir precedida de un contrato
social; todo derecho de propiedad surge
del reconocimiento social de la legitimidad
de un reclamo. Un derecho no necesaria-
mente tiene que haber sido definido por la
normativa formal para ser legitimo, basta
que un grupo de personas apoye con fuerza
un determinado acuerdo para que éste sea
sostenido como derecho y defendido contra
la ley formal”. (Ibidem)

DIM « 37



Derecho formal y derecho informal vienen
aqui a cubrir relaciones sociales antagonis-
tas pues las enclosures (la privatizacion de
la propiedad) o la violencia se oponen a las
convenciones sociales espontaneas de la
sociedad humana.

Capital de distribucion o capital de acu-
mulacion, propiedad inalienable o propie-
dad privada, derecho informal o derecho
formal: desde los comienzos y no solamen-
te desde Platon, la sociedad esta enfrentada
a la contradiccion entre el poder de unos
cuantos y la libertad de todos. Es por la
privatizacion de la propiedad por la que
esta reconocido ya en la Biblia el poder de
dominacidn de unos sobre otros: “Recono-
ce en mi el poder de dominacioén y todo lo
que tu ves te pertenecerd”. Y es por la reci-

38 « DIM

procidad de alianza por la que se reconoce
la libertad creadora.

Para los capitalistas, es decisivo hacer que
la propiedad no pueda ser reivindicada
sino bajo la forma de propiedad privada,
y es indispensable que el capital no sea re-
conocido sino bajo la forma de capital de
acumulacion, el valor bajo la forma de va-
lor de cambio, el beneficio bajo la forma
de ganancia, el consumo bajo la forma de
consumo productivo, la produccion bajo la
forma de rentabilidad del capital, y las re-
laciones humanas bajo la forma de relacio-
nes de fuerza (militares o monetarias).

Pero, hoy dia, el capitalismo excede sus
limites. La Tierra misma (la naturaleza)
denuncia su desmesura como un desafio

insensato a la creacion que ella habia con-
fiado a Adan.



Los Patriotas Involuntarios

Eduardo Viveiros de Castro

Pertenecer a la tierra, sin ser su propietario, es lo que define al
indigena

La tierra es el cuerpo de los indios, los indios son parte del cuerpo de la
Tierra. La relacion entre tierra y cuerpo es crucial. La separacion entre
comunidad y tierra, es comparable con la separacion entre la persona y
su cuerpo, lo que es la operacion forzosa, ejecutada por el Estado para
crear poblaciones administradas. Los indigenas, sin embargo, son nuestro
ejemplo, un modelo de 're-existencia' secular a una guerra feroz contra
ellos para hacerles des-existir, hacerles desaparecer, sea matdndoles sim-
plemente, sea des-indianizdndoles e incorporandoles como 'ciudadanos
civilizados'. Los indios son los primeros Involuntarios de la Patria. Sufrie-
ron caer sobre su cabeza una patria que no pidieron y sélo les trajo muerte,
dolor, humillacion, esclavitud y despojo.

Hoy todos nos sentimos involuntarios de una Patria que no queremos,
de un gobierno o desgobierno que no nos representa y nunca nos ha re-
presentado. Nunca ha representado a aquellos que se sienten indigenas.
Solamente nosotros mismos podemos representarnos, 0, somos solamente
nosotros los que podemos decir que representamos a la tierra, a esta tie-
rra; no a “nuestra tierra”, sino a la tierra de donde venimos y la que somos.

“Somos los Involuntarios de la Patria. Porque 'otra’ es nuestra voluntad”.

Ellos son el Aula publica

Hoy Brasil tiene duefios y ellos han conseguido serlo, porque les hemos
dejado serlo y ahora preparan su ofensiva final contra los indios. Hay una
guerra contra los pueblos indios de Brasil, apoyada abiertamente por un
Estado que tenia (que tiene) la obligacion constitucional de proteger a
los indios y otras poblaciones tradicionales, lo que seria (y es) su ultima
garantia juridica contra la ofensiva movida por tales duefios de Brasil, a
saber, los “productores rurales” (eufemismo para “ruralistas”, eufemismo
a la vez para la “burguesia do agro-negocio”), el gran capital internacio-
nal, sin olvidar a aquella fraccion fascista, congénitamente atontada, que
es la clase media urbana. Un Estado que, como vamos a ver, es el aliado
principal de estas fuerzas malignas, con su triple brazo “legitimamente
constituido”: el ejecutivo, el legislativo y el judicial.

Pero la ofensiva no es solo contra los indios, sino es contra muchos pue-
blos indigenas. Necesitamos distinguir entre “indio” e “indigena”, que

DIM - 39



tal vez muchos piensan que son palabras
sindbnimas, o que “indio” sea solamente
una forma abreviada de “indigena”. Pero
no es asi. Todos los indios de Brasil son
indigenas, pero no todos los indigenas que
viven en Brasil son indios. Indios son los
miembros de pueblos y comunidades que
tienen conciencia - sea porque nunca la
perdieron, sea porque la recobraron - de su
relacion histdrica que vivian en esta tierra
antes de la llegada de los europeos. Fue-
ron llamados “indios” a causa de la famosa
equivocacion de los invasores que, al haber
aterrizado en América, pensaban haber lle-
gado a la India. “Indigena”, por otra parte,
es una palabra muy antigua, nada que ver
con “indiano/a”; significa “generado por la
tierra que le es propia, originario de la tie-
rra en la que vive”'. Hay pueblos indigenas
en Brasil, en Africa, en Asia, en Oceania, y
hasta en la misma Europa.

El antonimo de “indigena” es “alienigena”,
asi como el antonimo de indio, en Brasil, es
“blanco”, eso dicen por lo menos las traduc-
ciones de “blanco” en mas de 250 lenguas
indias habladas en el territorio brasilero. Al
utilizar la palabra “blanco”, se refieren a
todas aquellas personas e instituciones que
no son indias. Con las traducciones en su
idioma, ellos le dan diferentes significados,
de esos el mas comun es “enemigo”.

(Pero: quiere decir entonces que todas las
personas nacidas en esas tierras son indi-

1 “La palabra ‘indigena’ viene del latin indigéna,ae
que quiere decir “natural del lugar en que se vive,
generado por la tierra que le es propia”, derivacion
del latin arcaico (como endo) cldssico in- “movi-
mento para dentro, de dentro” + -gena derivacion
del radical del verbo latino gigno, is, geniii, genitum,
gigneére que quiere decir “generar”; Significa “rel-
ativo a”, ¢ “poblacion autéctona de un pais” o
“en éste se ha establecido anteriormente mediante
un proceso colonizador” en el sentido amplio (uso
informal) significa “el que es originario del pais,
de la region o de la localidad en que se encuentra;
nativo”. (Dicionario Eletréonico Houaiss).

40 « DIM

genas de Brasil? Si y no. Si en el sentido
etimologico informal, garantizado por los
diccionarios: ‘“originario del pais etc. en
que se encuentra, nativo” (ver nota 1). Un
colono de origen y lengua aleman(a) de
Pommern es “indigena” de Brasil porque
nacio en una region del territorio politico
con ese nombre, asi como son indigenas
los del Sertdo, uno del semiarido nordeste,
un pedn de Barretos o un agente de la Bol-
sa de Sao Paulo. Sin embargo, ni el colono,
niel peodn, niel agente del Banco se iden-
tifican como indigenas — preguntenselo a
ellos...

Ser brasilero es algo muy diferente a ser
indigena. Ser brasilero es pensar y actuar
lo que se considera para un ciudadano, es
decir como una persona definida, registra-
da, vigilada, controlada, asistida, es decir:
pesada, contada y medida por un Estado-
nacion territorial llamado “Brasil”. Ser
brasilero es ser (o debe ser) ciudadano, en
otras palabras, 'sibdito' de un Estado 'so-
berano', esto es, transcendente. Esta condi-
cion de subdito (uno de los eufemismos de
subdito es “sujeto [de derechos]) no tiene
absolutamente nada que ver con la relacion
indigena vital, originaria, con la tierra, con
el lugar en que se vive y el cual le da su
sustento, donde se 'hace la vida' junto con
sus parientes y amigos.

Ser indigena es tener como referencia pri-
mordial la relacion con la tierra en que se
nacié o donde se establecid para hacer su
vida, sea en una aldea en la floresta, sea un
lugarejo en el Sertdo, o una comunidad del
bafiado, una favela en las periferias metro-
politanas. Es ser parte de una comunidad
ligada a un lugar especifico, o sea, es ser
integrante de un 'pueblo’. Ser ciudadano,
al contrario, es ser parte de una 'poblacion
controlada (al mismo tiempo “defendida”
y atacada) por un Estado. El indigena mira
hacia abajo, hacia la Tierra de la cual es in-



manente; ¢l saca su fuerza desde el suelo.
El ciudadano mira hacia arriba, ancla al
Espiritu encarnado sobre la forma de una
Estado transcendente; recibe sus derechos
de lo alto.

“Pueblo” solo (re)existe en plural — pue-
blos. Un pueblo es una multiplicidad sin-
gular, que supone la existencia de otros
pueblos, que habitan una tierra pluralmente
poblada de pueblos. Cuando preguntaron
al escritor Daniel Munduruku si €1 “respec-
to al indio...”, €l cort6 enseguida diciendo:
“no soy indio; soy Munduruku”. Pero ser
Munduruku significa saber que existen Ka-
yabi, Kayapo, Matis, Guarani, Tupinamb4,
y que esos no son Munduruku, y tampoco
son Blancos. Quien invent6 a los “indios”
como categoria genérica fueron los grandes
especialistas en generalizar, los blancos, y
por otra parte, el Estado blanco, colonial,
imperial, republicano.

El Estado, al contrario de pueblos, solo
consiste en singular segiin su propia uni-
versalidad. El Estado es siempre tnico, to-
tal, un universo en si mismo. Todavia exis-
ten muchos Estado-naciones, cada uno es

una encarnacion del Estado Universal, es
una hipostasis del Uno. El pueblo indigena
es de forma multiple. Los pueblos indige-
nas forzosamente tenian que descubrirse
como indios unificados y generalizados
por un poder transcendente, fueron des-
multiplicados, homogeneizados, abrasileri-
zados. El pobre, antes que nada es alguien
quien ha sido despojo de algo. El primer
paso para transformar al indio en pobre, es
transformar al Munduruku en indio, des-
pués en indio administrado, después en in-
dio asistido, después en indio sin-tierra.

No obstante, los pueblos indigenas origi-
narios, en su multiplicidad irreductible,
indianizados como concepto mediante
generalizaciones a causa de las armas del
poder, se reconocen hoy el blanco de esas
armas y se unen contra el Uno, se rebelan
dialécticamente contra el Estado aceptan-
do esta generalizacion y cobrando de este
modo los derechos que tal generalizacion
les confiere, segun la letra y el espiritu de la
Constitucion Federal de 1988 y con eso in-
vaden al Congreso. Nada mas justo que los
invadidos invaden el cuartel-general de los
invasores. Una operacion de guerrilla sim-

DIM - 41



bolica, sin duda, inconmensurable a la gue-
rra masiva real (pero también simbdlica)
que les libran los invasores. Sin embargo,
los duefios del poder les vienen a acusar de
golpistas y se preparan a efectuar su con-
tragolpe. Usando una palabra de nuestros
dias, “golpe” es lo que se prepara en los co-
rredores alfombrados de Brasilia contra los
indios, de una entre muchas otras maneras,
conel PEC215.

Los indios son los primeros indigenas de
Brasil. Las tierras que ellos ocupan no son
su propiedad — no so6lo porque los territo-
rios indigenas son “tierras de Union”, sino
porque ellos mismos se consideran perte-
necientes a la tierra y no al revés. Pertene-
cer a la tierra, en vez de ser propietario de
ella, es lo que define al indigena. En ese
sentido, muchos pueblos y comunidades en
Brasil, ademas de los indios, pueden decir
lo mismo, porque se sienten mucho mas
indigenas que ciudadanos. No son reco-
nocidos por el Estado, no se sienten repre-
sentados por un Estado dominado por una
casta de poderosos, con sus mamelucos y
cubre-espaldas, acuartelados en el Congre-
so Nacional con instancias inutiles de los
Tres Poderes.

Los indios son los primeros indigenas que
no se reconocen en el Estado brasilero, por
el cual fueron perseguidos durante cinco
siglos: sea directamente, por las “guerras
justas” de la época de la colonia, por las
leyes del Imperio, por las administraciones
indigenistas republicanas que les explo-
taron, maltrataron, y, muy timidamente, a
veces les defendian (cuando el Estado ya
les cortaba demasiado las alas); sea indi-
rectamente, por el apoyo solicitado que el
Estado siempre daba a todas las tentativas
de des-indianizar el Brasil, a barrer de la
tierra sus ocupantes originarios para im-

2 Propuesta de Enmienda Constitucional 215 del afio
2000 en Brasil.

42 « DIM

plantar un modelo de civilizaciéon que nun-
ca molestaria a los poderosos. Un modelo
que continua siendo 'esencialmente’ el mis-
mo que hace quinientos afos.

El Estado brasilero y sus ide6logos, siem-
pre apostaron que los indios iban a desapa-
recer, y cuanto mas rapido, mejor; hicieron
lo posible e imposible, lo innominable y lo
abominable para tanto. No siempre fue ne-
cesario exterminarlos fisicamente -sin em-
bargo, todos sabemos de sobra que recurrir
al genocidio sigue estando ampliamente en
vigor en Brasil-, y tampoco era necesario
desindianizarlos: bastaba gransformarles en
“trabajadores nacionales” . Bastaba cristia-
nizarles, “vestirles” (;quién ha visto algu-
na vez a un indio desnudo, a estos maestros
del adorno, del arte plumaria, de la pintu-
ra corporal?), prohibirles hablar su propia
lengua, seguir las costumbres que les de-
finian como tal, someterles a un régimen
de trabajo, de policia y de administracion.
Y encima de todo, cortarles su relacion tan
propia con la tierra.

Separar al indio (y a todos los demas indi-
genas) de su relacion organica, politica, so-
cial, vital con la tierra y con sus comunida-
des que viven en y con la tierra —siempre
fue visto como una 'condicidén necesaria'
para transformar al indio en ciudadano; en
ciudadano pobre, por supuesto. Porque sin
pobres no hay capitalismo, el capitalismo
necesita a los pobres, como antes necesita-
ba a los esclavos y todavia sigue necesitan-
doles. Para transformar al indio en pobre,
es preciso, mas que nada, separarle antes
de su tierra, de la tierra que le 'constituye'
como indigena.

3 El primer nombre del Servicio de Proteccion a los
Indios (SPI) era Servicio de Proteccion a los In-
dios y Localizacion de los Trabajadores Nacionales
(SPITLN) de 1910 a 1918, después solo SPI, hasta
cambiar a FUNAI en 1967, que termino en CPI
que revelo una infinidad de abusos, demandados,
violencias de diferente indole, explotaciones y otras
“ofrendas protectoras” conferidas por el Estado.



E120 de abril de 2016, estando sentados en
la escalera grande de la Camara Municipal
de Rio de Janeiro, nosotros, los blancos,
nos sentiamos indigenas. No nos sentiamos
ciudadanos, no nos veiamos como parte de
una poblacion subdita de un Estado que
nunca nos representd, ya que siempre con
una mano nos quita y con otra finge darnos.
Nosotros, los “blancos” que aqui estamos,
somos tratados bien parecido a los otros
diferentes pueblos indigenas que viven en
Brasil: campesinos, riberefos, pescadores,
vagabundos, quilomberos, sertafieros, mes-
tizos, pandillas, negros y criollos, morado-
res de las favelas, etc. Todos ellos que estan
poblando este pais, son 'indigenas', porque
se sienten ligados a un lugar, a un pedazo
de tierra— por reducida y mala que sea esa
tierra, a veces del tamafio para una choza o
para una huerta al fondo del terrenito — y
ligados a una comunidad, mucho mas que

aquellos ciudadanos del otro Brasil gran-
dioso que se engrandecen solamente me-
diante las cuentas bancarias como duefios
del poder.

La tierra es el cuerpo de los indios, los in-
dios son parte del cuerpo de la Tierra. La
relacion entre tierra y cuerpo es crucial. La
separacion entre la comunidad y la tierra
tiene como su paralela, como su sombra,
la separacion entre las personas y sus cuer-
pos, operacion ejecutada por el Estado para
crear poblaciones administradas. Piensen
ustedes en los LGBT (lesbias, gays, bi-
sexuales, travestis), separados de su sexua-
lidad; en los negros, separados del color de
su piel y de su pasado de esclavizacion, es
decir, de su radical desposesion corporal;
piensen ustedes en las mujeres, separadas
de su autonomia reproductiva. La tortura
es el ultimo y mas absoluto modo de sepa-
rar una persona de su cuerpo. Tortura que
continta siendo — y que siempre fue — el
método favorito de separar a los pobres de
sus cuerpos: en las fiscalias y los presidios
policiales de este pais tan “cordial”.

Por esa razon, toda la lucha de los indios es
también nuestra lucha, es la lucha indige-
na. Los indios son un ejemplo para noso-
tros, ejemplo de 're-existencia' frente a una
guerra feroz contra aquellos que quieren
hacerles des-existir, hacerles desaparecer,
sea matandoles simplemente, sea des-in-
dianizandoles, es decir, transformandoles
en “ciudadanos civilizados”, brasileiros
pobres, sin-tierra, sin medios propios de
subsistencia, forzados a vender sus brazos,
sus cuerpos, para enriquecer a los preten-
siosos duefios nuevos de la tierra.

Los indios necesitan la ayuda de los blan-
cos que se solidarizan con su lucha y que
reconocen en ellos el mayor ejemplo de
lucha perpetua entre los pueblos indigenas

DIM - 43



(todos los 'pueblos' indigenas a los que me
he referido arriba: el “pueblo” LGBT, el
“pueblo” negro, el “pueblo” mujeres, y el
Estado nacional. Pero nosotros, los “otros
indios”, aquellos que no son indios pero
se sienten mucho mas 'representados' por
los pueblos indios que por los politicos que
nos gobiernan y por el aparato policial que
nos persigue de cerca, por las politicas de
destruccion de la naturaleza, desde siempre
llevadas con toda fogosidad por todos los
gobiernos que se estan sucediendo en este
pais, nosotros, los otros, también necesita-
mos la ayuda, y el ejemplo, de los indios,
de sus tacticas de guerrilla simbdlica, juri-
dica, mediatica, contra el aparato acapara-
dor del Estado-nacion. Un Estado que esté
llevando hasta las tltimas consecuencias
su proyecto de destruccion del territorio
que reivindica como suyo. Sin embargo, la
tierra es de los pueblos.

Concluyo con una alusion al nombre de
una calle no muy lejos de esta “Cinelan-
dia” en donde estamos ahora. En Botafogo
existe una calle que se llama “Voluntarios
da Patria”. Su nombre proviene de una ini-
ciativa del Imperio en su guerra genocida
(y etnocida) contra Paraguay. Brasil siem-
pre fue bueno en lo de matar a indios hacia
todos lados de sus fronteras. Carente de
tropas para enfrentar al ejército guarani, el
Gobierno imperial cre6 corporaciones mili-
tares de voluntarios, “apelando a los senti-
mientos del pueblo brasilero”, como escri-
be Wikipedia sobre esta iniciativa. Pedro II
se presentd en Uruguaiana como el “primer

44 « DIM

voluntario de la patria”. No tardd mucho
de enfriarse aquel patriotismo de los vo-
luntarios de la patria; entonces el Gobier-
no central pasaba a exigir a los presidentes
de las provincias a reclutar “voluntarios”.
La solucién para esta lamentable “falta de
patriotismo” de los blancos brasileros fue
el envio de miles de esclavos negros como
“voluntarios”. Fueron ellos que mataron y
murieron en la “Guerra del Paraguay”. So-
bra decirlo que fueron obligados a ser “vo-
luntarios” involuntarios.

Pues bien. Los indios eran y siguen sien-
do los primeros Involuntarios de la Patria.
Los pueblos indigenas originarios sintieron
caer sobre sus cabezas una “Patria” que no
pedian, y que so6lo les trajo muerte, dolor,
humillacion, esclavitud y despojo. Noso-
tros los blancos, nos sentimos como los
indios, como todos los indigenas de Bra-
sil, formando un inmenso contingente de
Involuntarios de la Patria, involuntarios de
una patria que no queremos, de un gobier-
no (o desgobierno) que no nos representa
y nunca nos representd. Nunca habia un
representante de aquellos que se sienten
indigenas. S6lo nosotros mismos podemos
representarnos o tal vez, solo nosotros po-
demos decir que representamos la tierra,
esa tierra, no “nuestra tierra (como pose-
sion)”, pero la tierra de donde somos, de la
que somos. Somos los Involuntarios de la
Patria porque 'otra' es nuestra voluntad.

Traduccion del Portugués:
Margot Bremer






Escuchando la Palabra de Dios

en los Pueblos de Abya Yala

Una pequena reflexion sobre las primeras impresio-
nes del VIII chuentro Continental de Teologia India
en Guatemala

Margot Bremer rscj

En este nuestro escenario planetario al que estamos arrojados involunta-
riamente, con sus prisas, cambios, sensaciones, ofertas y novedades, ha
sido una verdadera alegria poder encontrarse entre mas de 250 personas,
indigenas y asesores y acompanantes no indigenas, compartiendo desde
la sabiduria ancestral, palabras sobre el presente y el futuro.. Escuchar y
aportar la Palabra de Dios en los pueblos originarios fue el motivo del
Encuentro. Lo realizamos en forma de un A#y guazu (asamblea sagrada),
entre los pueblos indigenas, la manera mas elevada de celebrar la pre-
sencia de Dios en medio de la comunidad eco-humana. Juntamos nues-
tras palabras y pensamientos en torno a un altar redondo sobre el suelo,
compuesto de semillas y productos de la tierra, naturales o elaborados,
tejidos y textos, traidos de las diferentes regiones por los participantes, in-
tercalados con fotos de martires de este Continente que entregaron su vida
para que otros tengan vida. Tal “altar” constituia el punto de referencia y
centro de la asamblea como simbolo de la vida en su gran diversidad: don,
belleza y abundancia. Entre medio circulaba la palabra en reciprocidad,
enriqueciéndonos mutuamente.

El lugar inspirador de esta celebracion de la Palabra fue Panajachel, pe-
quena ciudad de la provincia Solold en Guatemala, a orillas del lago Atit-
lan, en donde hace mas de ochocientos afos las victimas de un sistema in-
justo, explotador y corrupto, hicieron el éxodo en busca de otra sociedad,
formando desde su nueva conciencia desideologizada el futuro pueblo
maya. Tal lugar tan sugerente nos ayudo6 a tomar conciencia del momento
historico trascendental que estamos viviendo para llegar al fondo de nues-
tra existencia y de nuestra convivencia socio-econdmica-politica, esta que
nos ha impuesto un nuevo sistema bastante parecido al anterior, destructor
de la vida nuestra y de todo el planeta.

De esta cruel realidad que se refleja con variantes en cada uno de nuestros
pueblos, partimos en busca de cambios y alternativas; Querer caminar ha-
cia un nuevo futuro primeramente nos hizo escuchar las palabras antiguas

1 Al haber perdido mi cuaderno con todos mis apuntes, no me queda otra forma de hablar de
este gran encuentro

46 « DIM



de los primeros habitantes de este Conti-
nente, que fueron cultivadas en la memoria
y tradiciéon de generacion en generacion.
Celebramos nuestra asamblea en el orden
del Ver — Juzgar (Iluminar) — Actuar, inau-
gurando cada nuevo dia con una larga ora-
cion, después intercalando las exposicio-
nes y representaciones de los participantes
con oraciones de diferentes maneras, a ve-
ces mediante un largo silencio, una musi-
ca indigena o un susurro comunitario para
interiorizar las palabras escuchadas. Con-
cluimos cada dia con una danza que nos
ayudaba a entrar en armonia con nosotros
mismos, con los demads y con Dios, entran-
do en un mismo ritmo, “in-corporando” de
esa manera las palabras escuchadas y asi-
miladas durante el dia, logrando sintonia y
paz.

1. Dos miradas distintas para ver la
realidad

Llamaba la atencidn la permanente referen-
cia de los indigenas participantes a la sabi-
duria y espiritualidad de sus antepasados
en las palabras transmitidas. Ha sido para
ellos la fuente principal para recuperar su
vision de vida y del cosmos que habia sido
reducida en el contacto con nuestra socie-
dad de consumo, de acumulacion de bienes
materiales y de ambiciones de cargos y po-
der, cuyas consecuencias son la desintegra-
cion, marginacion, criminalizacién y mu-
chos otros males, que nos han conducido,
tanto a nosotros como a ellos, a una vision
mas materialista y menos espiritual.

Ha debilitado el poder en el relacionamien-
to que lleva facilmente a una convivencia
deshumanizada y desespiritualizada. Ade-
mas, causa la pérdida de equilibrio y ar-
monia tanto en relaciéon con los humanos
como con la tierra y toda su vida, asi como
con el mismo Dios de la Vida. La ideolo-
gia del neoliberalismo nos esta impidiendo
mantener una vision holistica, ya que esta-

mos individualizados, fragmentados, cada
uno/a en su aislamiento particular. Al ser
asfixiados por el consumismo y tantas co-
sas acumuladas, se opaca la visidn comuni-
taria. Consecuencias son relaciones com-
petitivas y agresivas causando divisiones y
exclusiones.

Desde la vision de la sabiduria de los
abuelos, los indigenas nos advierten que,
el mundo no indigena, hemos perdido el
orden integral del pensamiento. La vision
de la realidad para nuestro mundo occi-
dental esta en la razon, dando culto a ella,
mientras los sabios indigenas saben mirarla
también con el corazon. Para ellos, la rea-
lidad va ligada al orden natural, a la per-
cepcidn energética que estd configurando
la realidad. Nosotros, sin embargo, cuando
llegamos a una abstraccion total de nues-
tro pensamiento, nos desligamos de nues-
tra relacion con la realidad excluyendo el
contexto césmico. Dicen los sabios indige-
nas que “el materialismo es solamente un
paliativo al separarse de la naturaleza, al
conformar grandes ciudades, sin haberlas
integrado a la naturaleza y al tener la enfer-
medad de poseer”.

Constatamos la urgencia de un didlogo en-
tre estas dos miradas de la realidad, pues

DIM « 47



“tristemente, la humanidad esta dividida
por una diferencia de vision, al interpretar
el mundo, el ser humano, su razon de vida,
y su destino de diferentes maneras,” son
palabras de un sabio maya.

2. lluminar con palabras de Dios, es-
cuchadas en la historia de cada pue-
blo

En estos encuentros siempre damos gran
importancia a los mitos y a los textos bi-
blicos que nos transmiten una mirada de
realidad desde Dios presente en medio de
las situaciones conflictivas y limites en la
historia de cada pueblo. {Qué rol tienen
los mitos para la iluminacién? Segin Pa-
blo Richard, el mito organiza la conciencia
colectiva del pueblo y por consiguiente es
una practica social, una esperanza comun,
una utopia comunitaria. En los mitos, los
procesos historicos son pensados de otra
manera en la conciencia: en vez de una
simple reproduccion de la realidad, ellos
expresan una forma diferente de organizar
y programar la realidad en la conciencia.
Cada mito expresa una conviccion funda-
mental y transmite una fuerza -
especial para poder actuar y
transformar la historia .
Otras funciones de los
mitos son: volver a

las propias raices,
rescatar las inten-
ciones originarias

de los fundadores

del pueblo, desi-

deologizar el po-
der del dominador
que quiere someter

al pueblo, abrir hori-
zontes cerrados en mo-
mentos oscuros de la his-
toria, incentivar la creatividad

1 ¢f. Pablo Richard, Apocalipsis, Reconstruccion de

la Esperanza, Editorial DEI, S. José, Costa Rica,
1994, 126

48 « DIM

para salir de conflictos y de esta manera
reconstruir comunitariamente la esperan-
za 'y el compromiso de la comunidad o del
pueblo.

En nuestro encuentro en tierras del pue-
blo maya, la mayoria de los participantes
aportaron significativamente mitos de sus
culturas que tratan del abuso de poder a
los pequefios y la defensa de los mismos.
A través de ellos presentaron diferentes
soluciones: 1. La astucia de los pequeios
contra los grandes representado por el mito
de unos tigres que salieron por la noche ha-
ciendo estragos en la comunidad indigena;
hasta que €stos se organizaron y pusieron
pegamento en el lugar donde reposaron de
dia y de esa manera se quedaron pegados
sin poder moverse y salir mas. 2. Otros
presentaron un mito en que el dominado
intenta lograr la conversion de su domi-
nador mediante su testimonio de intentos
de reanudar las relaciones cortadas, pese al
mal trato. Simbolicamente estd expresado
en que el convertido se deja limar los col-
millos. 3. Otra solucién nos brindé el lugar
mismo: la memoria del éxodo des-
de el lugar de la orilla del lago
en busca de otra sociedad,
lo que hoy seria com-
parable con el éxodo
interior del sistema
actual.

El aporte comple-

mentario final fue el

mito guarani sobre
el “Fundamento de la
Palabra” (AYVU RA-
PYTA), que resalta la
sacralidad de la Palabra,
pues lo primero que Dios
Namandii cred en su gran sole-
dad, habia sido la Palabra como reflejo
y esencia de si mismo y como pequeiia por-
cion de su amor divino, su sabiduria divina y



su canto sagrado. Después recién reflexion6 a
quién se lo podia dar y para eso cred al ser hu-
mano en la bipolaridad dialogante hombre -
mujer, como portadores de una pequena parte
de su Palabra divina: una pequefia porcion de
su amor divino, de su sabiduria divina y de su
canto sagrado. El aceptar de ser una pequena
porcidn, implica necesariamente la mision de
entrar en contacto mediante la palabra con
otras “pequefias porciones”, reconociendo a
través del didlogo su limitacion (ser porcion,
no totalidad) y con eso la necesidad de com-
plementarse; de este modo, descubre que la
palabra esta hecha para crear comunidad, lo
que incluye siempre la presencia del Crea-
dor de la Palabra. Esta palabra tiene fuerza,
energia y poder porque lleva implicitamente
dentro el suefio del creador sobre su creacion
y, por tanto, ella esta destinada de aliarse y
expandirse junto con otras pequeflas porcio-
nes de la Palabra originaria. Buscando juntos,
recomponiendo la Palabra de Dios, encontra-
ran el destino de la creacion, asi como lo ex-
presé un sabio abuelo guarani Pai tavytera’

“Tupa nos dejo descubrir los rastros de su
propio padre para que llevemos esta tierra
a su madurez (plenitud), para que dejemos

2 Escuché cantarlo a un chaman Pai Tavyterd en un
encuentro de Teologia India en Itaguazu/Amambay,
oct. 2012.

la tierra asi como El nos la entregé. El elevé
palabras de amor y de ellas se desplego esta
tierra; primero para su vida propia, para ilu-
minarse a si mismo y para después dar luz y
vida a todos los futuros Pai Tavyterd (guara-
ni)... El lugar... es un lugar de amor mutuo”.

Palabra (7ie’e), en la espiritualidad guara-
ni significa muchas cosas: voz, habla, len-
guaje, nombre, alma, vida, personalidad,
origen. “La experiencia de vida es la ex-
periencia de la palabra; Dios es Palabra”,
afirma Graciela Chamorro Dios es esen-
cialmente Palabra y su Palabra esta ligada
a la Vida. Para los guarani, especialmente
los Pai Tavytera, el elemento que origina
vida es la neblina (Jasuka, Tatachina), es el
elemento de donde origina el mismo crea-
dor, principio vivificante y revivificante, el
fluido creador, generando y regenerando
vida de donde despliega el mismo Dios su
divinidad; pues en medio de aquella nebli-
na surgio la Palabra que fue creciendo y
expandiéndose, evocando luz, y la luz fi-
nalmente transparentaba al Dios Creador,
Padre de todos. El se presenta apasionado
de querer comunicarse mediante la Pala-
bra, de desplegar y ensancharse mediante
la Palabra. Coherentemente cred enseguida

3 Graciela Chamorro, Teologia India, 2004, 56.

DIM - 49



a dos divinidades para dialogar, interrela-
cionar y convivir con ellos como herma-
nos. Con su actuar de crear, fue creciendo
su identidad de Creador y su Palabra crea-
dora creci6 formando comunidad.

Cada guarani se considera consecuencia de
un suefio de Namandii, que él envia (co-
munica) como nueva palabra-alma a una
pareja guarani que desean ser padres. Esta
palabra-alma “toma asiento” en el nifio en
el momento que nace, después de haber cir-
culado por el cuerpo (esqueleto) del recién
nacido para que éste pueda ponerse de pie
y empinarse. Palabra es “alma” en el pen-
samiento guarani lo que hay que entender
como identidad personal, como el propio
“yo” . Los guarani se ven constituidos por,
con y en la palabra divina, lo que implica
estar insertado en el orden establecido en la
creacion de Namandii que deben mantener
para seguir siendo guarani.

4 c¢f. Graciela Chamorro, Teologia India 2004, p.57

50 « DIM

La palabra-alma es el lazo familiar que une
lo divino con lo humano en “didlogo”. Por
esa razon los Guarani buscan durante toda
su vida renovarse y fortalecerse mediante
la vuelta a sus origenes divinos. Segun Pie-
rre Clastres hay un intimo parentesco entre
el ser humano y su palabra divina .

En la teologia guarani, los seres humanos
no son los unicos portadores de la pala-
bra, sino también los demas seres vivien-
tes tienen su palabra y su espiritu. Desde
esta conviccion los guarani pueden decir
que hasta “de los arboles fluyen las pala-
bras”. También en la Biblia la Palabra es
polisémica: tiene la fuerza de crear todo un
sistema de vida en los relatos de creacion.
Palabra (dabar) también es la orientacion
en el caminar del pueblo por la historia que
Yahvé inicia con sus “diez palabras” (10
mandamientos). Ademas, cada aconteci-
miento historico es una palabra de Dios que
interpela, preguntandose ;qué hay detras
de eso? Los profetas con sus denuncias y
anuncios orientan al pueblo confundido en
su busqueda de construir o reconstruirse
como Pueblo de Dios. Toda la sabiduria en
los textos andnimos de la Biblia refleja las
Palabras de la misma Sabiduria de Dios. Y
finalmente la Palabra de Dios se encarna
en la persona de Jesucristo, su Hijo y nues-
tro Hermano.

Los mitos y la Biblia ayudan a redescubrir
la sacralidad de la Palabra que contrasta
considerablemente con su “uso y abuso”
en nuestra vida cotidiana. Volviendo hasta
la Ultima raiz de la palabra, constatamos
que la palabra de Dios es la Creacién mis-
ma, el mismo cosmos, que nos invita a en-
trar en didlogo y reciprocidad y conside-
rarnos parte de del cosmos.

5Pierre Clastres, La Sociedad contra El Estado, 1978,
p.88.



3. Actuar segun la Palabra de Dios
presente en los pueblos

La palabra de Dios, en la iluminacion de
nuestra realidad a través de los mitos, nos
ha llevado a la conviccion de que esta-
mos en mal camino, en una Tierra llena
de Males, cuyo fin, si seguimos ese ca-
mino, serd la destruccion y el ocaso; pero
no se trata del fin del mundo sino de un
fin del sistema que durante mas de 500
afnos ha dominado, criminalizado e indig-
nado al pensamiento y al modo de convi-
vencia de los primeros habitantes de esta
tierra de Abya Yala. Ahora ha llegado el
momento de cambio de época, que com-
parten tanto los pueblos andinos con su
Pachakutik en un ciclo de 500 afios como
los pueblos maya; hace cuatro afios habia
llegado para ellos el comienzo del Quinto
Sol en un ciclo de 5.200 afios. Un cambio
radical es necesario.

En este VIII Encuentro Continental cons-
tatamos un cambio grande en las relacio-
nes entre indigenas y no-indigenas, que ya
no se establecen mas en relaciones supe-
rior —inferior, sino en reciprocidad entre
diversos. La relacion piramidal-jerarquica
cedi6 a otra que es circular como nuestra
asamblea en torno a nuestro altar redondo.
Cinco siglos ha servido la cultura occiden-
tal como modelo para la civilizacion lati-
noamericana, fundamentada primero en el
eurocentrismo y segundo en la ideologia de
distincion entre “civilizados” y “barbaros”
(cf. Domingo Sarmiento), pero gracias a
Dios esta cambiando ahora esta concep-
tualizacion hacia un nuevo paradigma en
favor del didlogo e intercambio entre los
diversos.

Los no indigenas estamos en proceso de
reconocer que nuestro sistema de vida esta
terminando su ciclo. Este sistema ultima-
mente nos ha desespiritualizado y estamos
en peligro de deshumanizarnos. En este

momento historico, la palabra de los pue-
blos originarios nos estd invitando a com-
partir con ellos su conciencia, su sabiduria,
sus saberes y su espiritualidad.

La gran novedad de este encuentro fue el
didlogo entre diferentes pero al mismo ni-
vel, comenzando con la practica de la re-
ciprocidad, valor fundamental de este con-
tinente. Descubrimos que nos necesitamos
mutuamente y que podemos complemen-
tarnos justamente gracias a nuestra dife-
rencia. Ese encuentro, nuevo e inaudito,
con mas cercania, y hermandad comparti-
da, nos esta impulsando a nosotros, los no
indigenas, a descolonizarnos e ir a dialogar
con nuestra razén y la sabiduria indigena,
nuestro materialismo con su espirituali-
dad, nuestra acumulacion y su sobriedad,
nuestros monocultivos y la biodiversidad,
nuestra monocultura y su articulacién de la
diversidad cultural, etc.

En esta busqueda comun es necesario que
cada uno, indigena y no-indigena, aporte
su palabra, su “pequena parte”, en la cons-
truccion de “otro mundo posible” mas des-
colonizado y auténtico y menos copiado;

DIM « 51



“otro mundo” que son en claves de equidad
y armonia, originarias de estas tierras. To-
dos, indigenas y no indigenas, estamos en-
trando en un proceso de descolonizacion,
de desaprender para reaprender. El papa
Francisco, en su visita este ano a San Cris-
tobal/Chiapas, dirigi6 a los indigenas las
siguientes palabras: “Ustedes tienen mucho
que enseflarnos, enseflar a la humanidad. ..
El mundo de hoy, despojado por la cultu-
ra del descarte, los necesita a ustedes... El
mundo de hoy, preso del pragmatismo, ne-
cesita reaprender su valor de la gratuidad.”

Fueron palabras pronunciadas por la méxi-
ma autoridad de la Iglesia catdlica a aque-
llos pueblos que desde hace 500 afios han
sido “considerados inferiores en sus va-
lores, sus culturas y sus tradiciones”, han
sido despojados de sus tierras por aquellos
otros que estan “mareados por el poder, el
dinero y las leyes del mercado” (ibid). {Ha

llegado la hora de cambio del destino de
los primeros habitantes de este Continente
y también de sus posteriores habitantes in-
migrados, para formar una nueva sociedad
latinoamericana en la diversidad, con rai-
ces propias, valores propios, miradas pro-
pias, palabras propias, saberes y pensares
propios.

Termino con la imagen del picaflor que
surgid6 como metafora, espontaneamente,
durante la asamblea y a causa de su perma-
nente referencia, se qued6 como simbolo
transversalmente presente. El colibri (mai-
numby) sabe buscar la belleza en el otro,
encontrando siempre las flores mas bellas
y sabe llegar con su pico hasta el corazén
de cada flor, alli donde estd su tesoro, el
néctar; es el pajaro con el corazon mas
grande en proporcidn con su pequefio cuer-
po. jOjala que sea un simbolo para nuestro
nuevo Continente “Amerindia”!

52 « DIM



“Se encontraron y juntaron sus palabras y sus pensamientos”
(Popol Wuj)

“Y la Palabra se hizo carne y puso su tienda entre nosotros”
(Juan 1:14)

Mensaje final del VIII Encuentro
Continental de Teologdia India

A nuestras hermanas y hermanos de los pueblos originarios del mundo

A nuestras hermanas y hermanos unidos por la fe en Jesucristo

A todas nuestras hermanas y hermanos que suefian y luchan por un mundo
donde todos quepamos con dignidad y justicia

Amanece nuestro encuentro en un dia, Jun Tz’ikin, cuando se teje la Pa-
labra, y los péjaros anuncian la llegada de los hermanos del Cono Sur, la
Amazonia, los Andes, el Caribe, Mesoamérica, los hermanos del Consejo
Latinoamericano de Iglesias y solidarios de Europa. Con el olor de la al-
bahaca, el pom, el mate y el cacao; con el sonido del tum, el caracol, el
kultrun, la marimba y las maracas; en medio de las ofrendas de nuestros
pueblos se va formando el altar. Nos reunimos, del 26 al 30 de septiembre
de este afo, en el lugar que nuestros hermanos mayas llaman Uk’u’x kaj-
Uk’u’x ulew (Corazon del cielo-Corazon de la tierra). La lluvia, el sol y el
frio nos arroparon al igual que la brisa del lago de Atitlan, que simboliza
el paso del sufrimiento y el dolor del pueblo maya a su refundacion y de
todos nuestros pueblos.

Fuimos convocados por el Gran Espiritu y hemos respondido desde las
cuatro esquinas de Abya Yala. Trajimos nuestra palabra y la palabra de
nuestras abuelas y abuelos. Presentamos nuestras flores, espinas y frutos,
lo que vimos y sentimos, lo que oramos, proclamamos y denunciamos:

Amanecio6 el primer dia, Kieb’ Ajmaq. Recordamos como expresaban,
como analizaban nuestros abuelos la realidad, qué rescatamos de sus prac-
ticas. “El dolor de tu hermano es mi dolor. Nuestra lucha es de hermandad,
de igualdad”, relata una hermana guna sobre la palabra sagrada de Ibeler.
También analizamos nuestra realidad de hoy con el canto, la danza, los
ritos, los idiomas; con el teatro, la oracion, bendiciones y escritos, con
todo ello fuimos exponiendo nuestro andlisis y denuncias de hoy: asesi-
natos, impunidad, amenazas por todas partes a nuestros territorios, mega
proyectos hidroeléctricos y mineros devastadores, leyes contra la vida,
gobiernos serviles del neoliberalismo, destruccion de la madre naturaleza
con agronegocios, venenos y transgénicos, criminalizacion de lideres y lu-

DIM - 53



chas sociales. Pero también, resistencia de
mujeres y ancianos, revitalizacion de ritos
que consolida la identidad, el servicio de
hermanos que fortalece a muchos.

Y amaneci6 el dia segundo, Oxib’ No’j:
bebimos de la sabiduria de nuestras gran-
des sabias y sabios, que hoy nos ayudan
para encontrar los caminos de Dios. ;Qué
simbolos, qué signos, qué formas, qué pa-
labras, qué luces traemos desde nuestros
pueblos para iluminar la oscuridad de las
sociedades en que vivimos? Esa fue nues-
tra tarea.

Enriquecidos con la fuerza espiritual origi-
naria, que nos abrio el corazén y nos reafir-
moé que Dios camina con nosotros, habla-
mos de nuestras luchas por la armonia de
la vida, del compartirnos en especial con
los pobres y enfermos, de la comunidad
organizada con actitud de servicio, de la
solidaridad con los migrantes, de la unidad
en la diversidad. Son valores contrarios a
la sociedad neoliberal y que nos ayudan a
todos —indigenas y no indigenas- a superar
las terribles y sistematicas amenazas que
matan y destruyen nuestros pueblos y a la
Madre Tierra. Nuestro trabajo comunitario
se inspira en la palabra sagrada sobre la or-
ganizacion de las hormigas-arrieras. Debe-
mos ser valientes colibries para enfrentar a
los grandes enemigos. Los suefios, la dan-
za, los cantos nos dan fuerza para llegar al
fondo de estas verdades.

Aclareci¢ el dia tercero, Kiejeb Tijax: Vi-
mos y sentimos, recordamos y reconoce-
mos cOomo nuestros pueblos asumieron
compromisos para vencer el mal y vivir los
ideales de sus culturas. También qué com-
promisos hace falta asumir —o continuar
asumiendo- hoy para no permitir que des-
truyan nuestra tierra; como transformar esa
realidad de muerte en que vivimos, como
caminar hacia la construccion de nuestra
tierra sin mal.

54 « DIM

‘ -
.-h:lil‘

Son innumerables los retos y compromi-
sos que tenemos hacia adelante. Gracias a
nuestro Dios, Madre-Padre, son muchas las
cosas que ya estamos haciendo. Creemos
que hay algunos compromisos imprescin-
dibles que hoy reafirmamos:

Como pueblos originarios:
1. Seguiremos profundizando en la sabi-
duria ancestral (cantos, danzas, rituales,
la palabra sagrada de nuestros abuelos)
y compartirla con nuestros jovenes y ni-
nos.
2. Fortaleceremos el valor y la participa-
cion de la mujer buscando la de justicia
género en nuestras comunidades.
3. Mantendremos el didlogo comunita-
rio para mejorarnos y unirnos mas. Huir
de la divisién como de la peste.
4. Entregaremos nuestras flores a los
pastores de nuestras iglesias.

Como hermanos no indigenas:

1.Seguiremos acompanando, asumiendo
como nuestra, la suerte de los pueblos
originarios.
2. Presionaremos a los gobiernos para
que reconozcan, respeten y garanticen
los territorios y los derechos de los pue-
blos indigenas.

3. Denunciaremos ante los organismos



internacionales las violaciones, crimina-
lizaciones y violencias a la vida y dig-
nidad de los pueblos indigenas y de los
pueblos en aislamiento voluntario.

Todos juntos, como hermanos:
1. Construiremos alianzas y redes, con
respeto y tolerancia, para lograr la vida
plena para todos.
2. Denunciaremos las amenazas del sis-
tema perverso en que sobrevivimos (por
ejemplo, la desaparicion de los 43 jo-
venes de Ayotzinapa y el genocidio del
pueblo guarani-kaiowa).
3. Trabajaremos profundamente en la re-
construccion de nuestra casa comun, de-
fendiendo los territorios de los pueblos.
4. Haremos procesos serios de didlogo
interreligioso que nos hermanen y nos
enriquezcan.
5. Trabajaremos por descolonizarnos to-
dos como iglesias y sociedad.

En la esperanza y resistencia de los pue-
blos, tejeremos con estos y otros bejucos e
hilos, el petate y el bordado del futuro de la
humanidad, segin la Palabra de Dios que
nos ha sido entregada. Que el Corazoén del
cielo-Corazén de la tierra nos dé la fuerza
para seguir peregrinando juntos hacia la
plenitud de vida.

;/Mientras luchamos, soiiamos, dan-
zamos y cantamos, contribuimos a la
llegada de los cielos nuevos y la tierra

nueva!

Panajachel, Joob’ Kawok, Oxlajuj
B’aktun, Maj Katun, Oxib Tun, Kajlajuj
Winal, B’elej’lajuj Kin, Kieb’yax (arno
5,132 del calendario largo maya) — 30
de septiembre de 2016.

DIM - 55






El rio PARANA
forjador de culturas

Corria el ano 1973 cuando dos gobiernos, Paraguay y Brasil, modelos de
dictadura, suscribieron el tratado secreto de Itaipt el 26 de abril, lo cual
cambiaba el curso de la historia de los pueblos Ava Guarani y Ache. Con
este tratado, el rio Parané perdi6 su identidad y sus custodios guaranies,
sus “Jary kuéry”, o sea sus protectores.

1. El rio Parana:

Segun los Ava Guarani, el medio ambiente donde vivian los guaranies
al lado del rio, era lujuriante, extremadamente bello, lleno de cataratas
que caian en todos los arroyos y arroyitos hacia el Parana. Nande Ruvusu
(Nuestro Gran Padre) les entrego este lugar sagrado para que lo cuiden,
lo disfruten y vivan de sus peces y de los animales del monte. A nadie le
debe extrafiar entonces que los guaranies no se hallen en el lugar donde
fueron llevados. Asi nos cuenta un paranaense de la zona de Puerto Sauce:

“Los arroyos grandes que desembocaban en el Rio Parana hacia el norte
son Pozuelo, Itambey, Abanico, Santa Teresa, Limoy. Cualquier arroyito
que desembocaba en el Parana, habia que bordearlo para cruzar, pues
habia muchas barrancas. Subiamos por el monte, atravesabamos el arro-
yo o rio, y caminabamos hasta encontrar un lugar donde se podia bajar
otra vez a la orilla del Rio Paranad. Habia lugares donde debiamos ca-
minar hasta tres kilometros para poder bajar. Todos los arroyos caian en
forma de cascada. Algunos cerca del rio y otros como el Limoy caia como
tres kilometros antes, en un salto. El arroyo Pozuelo tenia un salto grande,
mas adelante tenia muchas correderas y no se podia pasar. Arriba habia
un remanso. Hasta el salto del Pozuelo llegaban los dorados, se los veia
contra el sol, parece que saltaban contra el salto. En el arroyo Abanico,
en los meses de setiembre y octubre se juntaban los dorados y doradillos,
en una cantidad impresionante, pues era la época que habia creciente y el
agua traia mucha fruta y alimento. En el camino se pescaba y se cazaba.
Sobre todo se cazaba la paca (jaicha), a estas le perseguian los perros,
las cuales se echaban al agua. Se le tiraba una piedra para asustarles y
asi volvian otra vez a la orilla. Asi se las cansaba. Luego sacaban el lomo
afuera y con un gancho se las sacaba. El mismo procedimiento se hacia
con el venado (guasu) Cuando estaba cansado en el agua, se le atrapaba
con un lazo que se ponia en un palo y se le traia a la orilla. Asi pasaba-
mos hasta que llegabamos a una comunidad como Limoy, Puerto Sauce,
Marangatu, Pira'i. etc. (Julio Martinez)

DIM « 57



2. Los Paranaenses: Su ldentidad

Todo esto hacia que los Ava Guarani Pa-
ranaenses (Chiripa) de la costa del rio,
fueran asi como son. Es decir que el rio,
después de tantas generaciones, les hizo
distintos, con mas técnicas para el trabajo,
mas desenvueltos econdmicamente y mas
agiles para el traslado de un lugar a otro,

lo cual no quiere decir que hayan perdido |

su cultura, sino que han evolucionado de
forma distinta que los Ava Guarani de otras
regiones, con una geografia y un entorno
diferente.

Las comunidades que acogieron a los para-
naenses, dicen de ellos que en su religion,
su danza y el teko (modo de ser) en gene-
ral, no habian variado. Pero si encontraron
que conocian mas cosas de los blancos que
ellos ignoraban. Como dijo una vez el fi-
nado don Sotero Rojas de Arroyo Guasu:
“Nosotros los paranaceros conocemos la
inyeccion, conocemos la penicilina, no so-
mos atrasados...” También los Paranaen-
ses se quedaron muy extrafiados de que las
comunidades lejos del rio tuvieran escuela
dentro de la comunidad y que se alfabetiza-
ran en un idioma materno. Cuando estaban
a orillas del rio Parana, los nifios iban a la
escuela del lado brasilefo, los mismos ni-

flos remaban la canoa para ir a la escuela.
Mas tarde, con la invasion de los brasile-
nos, ya mandaban a sus nifios a las escue-
las del lado paraguayo. No tenian escuelas
dentro de la comunidad

Varios antrop6logos hacen referencia a
que los Ava Guarani o Chiripa del Parana
son diferentes que los de las otras zonas,
como los provenientes de Kuruguaty o de
Itakyry. Podemos ver esto sobre todo en el
aspecto econdmico y social. Pues toda su
vida se desarrollaba alrededor del rio Para-
na. Ellos mismos nos cuentan la experien-
cia, que aiin hoy en dia esta presente en su
memoria:

“El rio Parana es nuestra VIDA. Es nues-
tro patron. Nos daba el pescado para vi-

' vir, cada dia teniamos carne, s ino era del

58 « DIM

rio, era del monte. En la costa del Para-
na sobraban cosas para comer. Cuando
trabajabamos en la chacra, las senoras
en un ratito ya traian la comida del rio,
para cocinar. Pescado nunca faltaba. Asi
viviamos en la costa del Parana. Nacimos

"y nos hicimos viejos asi de esa forma en
. Pto Sauce. Después nos llevaron a Jukyry.

En el primer aiio ya encontramos una dife-
rencia muy grande, no nos acostumbraba-
mos porque no habia agua ni pescado. Eso
extraniamos mucho hace 27 afios vinimos



hacia Arroyo Guasu. Pero siempre bus-
camos nuestro antiguo lugar, porque alld
viviamos tranquilos” (Carmelita Benitez y
Cristobal Martinez).

Por el contraste con la nueva situacion, se
describe y se afora la orilla del Rio Parana,
como un lugar de plenitud. El Rio Parana
era su fuente de trabajo, ya que llevaban a
vender el pescado al Brasil y de alli traian
herramientas, sal, azlcar, ropa, etc.:

“En Sauce habia mucha comida, muchos
animales silvestres y peces. Aqui eso es
nuestro fracaso. Aqui no hay un arroyo
para buscar peces. Lo que plantabamos se
vendia y aqui no se puede vender, estd mal
este lugar. Nosotros plantdbamos produc-
tos de renta como menta, algodon, etc., y
todo lo podiamos aprovechar. Aqui estdba-
mos muy lejos. Antes, cuando estabamos
a orillas del rio, no habia miseria como
aqui, por ese motivo queremos volver ha-
cia esos lugares, porque ese es nuestro ha-
bitat. Aqui se debia construir camino y no
se hizo. Estamos muy mal. Nos mintieron”
(Crescencio Diaz, Jukyry). “Viviamos de-
masiado bien, el Parand nos daba fuer-
za. Era nuestro trabajo, nos mantenia,
era nuestro almacén” (Martin Benitez, de

Jukyry).

Los Chiripa eran expertos canoeros y ca-
noeras, ya que no solo era oficio de los
varones, sino también de las mujeres. Mas
tarde ya se hicieron lanchas a motor. Cuan-
do don Juanito no podia, su hija Carmelita
llevaba a los pasajeros al otro lado. Es decir
tenian servicios de pasajeros del Paraguay
al Brasil. Don Juanito tenia tres lanchas a
motor.

Lo religioso tenia también una importancia
capital, pues les servia de medio de unidén
con las otras comunidades, donde se iban
cada 15 dias o cada mes para la danza ora-

cion, que a pesar de tener un modus viven-
di diferente, compartian su religion tradi-
cional aun intacta. Julio Martinez de Ara
Pyahu, nos cuenta como se hacia: “Antes
de la formacion de la represa, cuando sa-
liamos de paseo, saliamos todos. Los adul-
tos y los nifios que no caminaban todavia
lejos, iban en la canoa. Los otros ibamos
a pie por la orilla, en algunos lugares ha-
bia piedras, en otras partes habia playas
de dos a tres mil metros, con arena blanca.
Cuando llegabamos a una comunidad, los
varones ibamos a cazar y ver las trampas
(fiuhd) del oporaia (lider religioso). Ense-
guida traiamos mucha carne. Las mujeres
quedaban a cocinar y hacian la chicha.
Alli pasabamos una semana rezando. Lle-

DIM - 59



gaban de todos lados. No habia preocupa-
cion por comida, ni nada. Ahora, cuando
salimos aunque sea medio dia, tenemos
que prepararnos con dinero. Ademds hay
mucho peligro, hay muchos bandidos. An-
tes se salia un mes de paseo. Donde mds
ibamos era a Puerto Indio, Puerto Sauce y
Santa Teresa”.

Practicamente no tenian dificultades eco-
nomicas, habia abundancia de alimentos,
ricos en proteinas y todo lo que se nece-
sita para una buena alimentacion. Por eso
los guaranies tenian menos enfermedades,
como nos cuenta la abuela Mauricia Alcan-
te de la Colonia Guarani de Itabo: “Aqui
viviamos de la caza, la pesca y a veces
cuando necesitabamos sal, el finado (su
marido) changaba un poco, o lo cambiaba
por carne. Asi viviamos bien. Habia menos
enfermedad que ahora y mi papa era un
gran médico, muy pocos morian’’.

Todo eso hizo que los paranaenses no se
encontraran a gusto, eran como peces fuera
del agua. Nadie les comprendia. De repente
se desalentaban, se enfermaban, y morian
de tristeza a causa del estrés y la alteracion
brusca de su habitat. “Alld, a orillas del rio
Parand muy poca gente se moria, sin em-
bargo aqui mucha gente murio. Muchos
nifios y adultos se fundieron al llegar aca”
(Na Sita Martinez). “Ahi murieron mucha
gente nuestra, algunas por tristeza, otros,
por no adaptarse a la nueva comunidad”,
(Juan R. Benitez, nacido en Sauce)

Tenian que cambiar totalmente la dieta ali-
menticia y €so no se consigue enseguida.
Lo mismo con el trabajo, la vida social y la
comunicacion.

3. Como sintieron los Ava Guarani el cie-
rre del embalse y qué paso en el traslado
Para los Ava Guarani, represar el Rio Pa-
rand no era posible, pues era sagrado, era

60 « DIM

un atentado contra la creacion. Ellos esta-
ban seguros de la proteccion de Nande Ru-
vusu: “Cuando escuché por primera vez
dije: No seran capaces, porque esta agua
fue puesta por Dios (Epifania Villalva de
Oviedo,Kirito). “Eso es posible solamente
si Dios admite, y él no admitird que el agua
nos agarre a todos, decia yo”, (Francisco

Pereira, Kirito).

Por los testimonios vemos que habia mu-
cho desconocimiento de lo que iba a pasar.
Segun parece, solo estaba al tanto el lider
de cada comunidad, que no comunicaba lo
que sabia, bien por temor a que su gente
no aceptara el traslado inevitable y forzo-
so 0 porque como lider se sentia impoten-
te para revertir la situacion. “Vino la gente
del Proyecto Guarani (ONG) a contarnos
que habia un lugar para nosotros llama-
do Jukyry, que nosotros no conociamos y
que ni siquiera habiamos oido mencionar.
En ese tiempo tampoco conociamos la Ley.
Nos dijeron que habia 2.000 ha. y asi tra-
jeron a nuestra gente. Nosotros, entre los
hermanos, nos quedamos un anio y poco
mds, no queriamos luego venir, porque no
sabiamos”, (Cristobal Martinez).

Algunos resistieron hasta ver la evidencia
de la crecida del agua, recién alli se doble-
garon ante lo inevitable: “Después de un
ano, el Proyecto Guarani nos mudo duran-
te una noche. ;Qué ibamos a hacer? Nos
dijeron que el agua nos iba a alcanzar si no
saliamos de alli. Cuando nosotros salimos,
el agua ya estaba creciendo. Nos dijeron:
Alla hay lugar para ustedes. Nosotros no
sabiamos donde ibamos. Nos hicieron ba-
Jjar en un lugar llamado Vakaretd. Al otro
dia llegamos a Jukyry. Alli nuestros hijos
se enfermaron mucho. Porque falto la ali-
mentacion desde un primer momento. Pero
no sabiamos a donde ir. Preparamos una
chacra pero era muy chica, pues tampoco
teniamos quien nos ayudara” (Cristobal



Martinez, Sauce). “Nosotros no queriamos
morir ahogados y los de Itaipu no nos die-
ron ninguna explicacion, si no, nos hubié-
semos quedado cerca del lago nomas. Al-
guna parte agarro el agua, otra parte no
tomo. El cementerio quedo la mitad bajo
agua en mi comunidad llamada kilome-
tro 3 Puerto Sauce. En el Kilometro 9 el
cementerio quedio un poco bajo agua’,
(Crescencio Diaz, Jukyry).

Todo esto trajo una profunda crisis espiri-
tual, los lideres religiosos se quedaron des-

acreditados, Nande Ruvusu era menos que
el hombre blanco. El pueblo Ava Guarani
se quedod consternado ante la inminencia de
la subida del agua. No habia modo de es-
capar. Decia Sergia Cardozo de Pto. Adela
que queria que se les trate por lo menos
como les trababan a los animales, los cua-
les eran rescatados y puestos en refugios y
grandes reservas.

El rio Parana, al ser represado, se puso vio-
lento y se tragd todo lo que encontrd a su
paso, incluidas las cataratas de Salto del
Guaira. Desaparecieron todos los hermo-
sos saltos de los rios y arroyos que caian
a grandes alturas al rio Parand, como tam-
bién la rica vegetacion. Pero lo mas triste
fue el desalojo compulsivo de las 36 comu-
nidades, mal indemnizadas, desatendidas,
tratadas peor que animales.

4. Retoma del rio y la tierra ancestral.
Como ya se dijo mas arriba, los indigenas
Ava Paranaenses nunca olvidaron su te-
rritorio y esto lo transmitieron a sus hijos
y nietos. Después de mucho deliberar, un
grupo decidié entrar en un lugar cerca de
la Reserva Bioldgica de Limoy, de la cual
fueron informados que era tierra fiscal.
Esto fue el 12 de agosto de 2015. Pero ape-
nas se instalaron, surgié un ciudadano de
Encarnacion llamado German Hutz con un
titulo de propiedad, el cual hizo la denun-
cia en la Fiscalia y en el Juzgado de Minga
Pora, promoviendo un juicio de desalojo.

Los Ava Paranaenses construyeron el tem-
plo de la religion tradicional, levantaron
sus casas y la Escuela. Consiguieron que
la docente indigena Amada Martinez traiga
un rubro de su escuela de Itakyry, donde
ensefia. En la vispera y durante la madru-
gada era intenso el trabajo de mudanza a un
lugar dentro de la zona de amortiguamiento
de la represa en un brazo del rio Itaimbey.
El dia 30/09/16 llegaron en caravana un sin

DIM - 61



numero de patrulleras cargadas de policias,
el camion con los caballos de la montada,
dos camiones de gran porte para llevar su-
puestamente a los indigenas, un camion
y un auto del INDI con “regalos” que los
indigenas no aceptaron, un camion lleno
con policias de la GEO (Grupo Especial de
Operaciones), un grupo de campesinos de
la zona para desarmar las casas y cargarlas
en los camiones, todo fue aparatoso, como
si tuvieran que acabar con un grupo alta-
mente peligroso. La sorpresa para ellos fue
que no habia un alma en el lugar, excepto
las Hermanas Misioneras del Espiritu San-
to: Angela Balbuena y Mariblanca Barén,
que se quedaron para documentar el indig-
nante operativo.

Cuando comenzo6 la destruccion de las ca-
sas, enseguida llegd un gran tractor con la
rastra y destruyd los cultivos de los indige-
nas y el lugar de las casas. También fueron
llevados como botin de guerra los animales:

EN LA DECADA D 1870

Nk,

ik Py

CAMNINEMFLS

i

E

BEKEEEEENRNLNN
i

i
ii!

62 « DIM

gallinas, guineas, patos, pollitos, dos motos
que no alcanzaron a llevar los indigenas en
la huida. Después todo fue quemado.

Los indigenas desplazados estan aho-
ra ocupando menos de una hectarea de la
Reserva de Limoy. El dia del desalojo, los
guardabosques se presentaron para pedir
que desalojen a los indigenas. Esta reser-
va tiene 14.828 has, sin contar el embal-
se, que eran de los indigenas y ahora se les
pide que desalojen esa media hectarea que
estan ocupando. El area total de dominio
de la Itaipu es de 234.619 has (134.878 de
embalse y 99.741 de areas protegidas) mas
las dos refugios adquiridos ultimamente
de Yvyty Rokai y Pozuelo. (Mas de 6.000
has).

Por lo que se ve, el rio Parana perdio tam-
bién su identidad, ya no es mas del pueblo,
ni los espiritus protectores lo cuidan. Ellos
también se quedaron bajo el agua, pero un
dia se levantaran y haran justicia.

--f‘.-"‘-"-u
=

CAMNINIIESLE

Hiskpry



El Agua en la Cosmovision
Guarani vy en la Biblia

Margot Bremer

Aun recordamos lo que aprendimos en el colegio: el ciclo del agua (ciclo
hidrologico): el agua pasa a la atmdsfera por evaporacion o transpiracion
y vuelve al suelo por condensacion y precipitacion. Segln esta 1dégica no
se pierde ni una gota de agua en nuestro planeta ya que se recicla; asi lo
aprendimos. Pero hoy dia sabemos que esta logica ya no funciona por tan
alta contaminacion de los recursos naturales.

Y sin embargo, los humanos no podemos renunciar al agua dulce y pota-
ble, es irreemplazable, lo necesitamos tanto para nuestra vida como el aire
y la tierra. La limitacién del suministro de agua, es una sefal de alerta.
Pues, el problema del agua es una cuestion de vida y muerte, que abarca
no solamente nuestra existencia en el plano técnico, administrativo, eco-
ndmico, politico y social, sino también a nivel espiritual.

El aspecto espiritual es una manera particular de enfocar las cosas que
encontramos en nuestra tierra. Supone primeramente una afirmacion a la
vida en todas las dimensiones y después un cuestionamiento: ;Quién es el
duefio del agua? ;Se puede privatizar el agua? Estas preguntas superan el
puro racionalismo occidental y nos hacen entrar en otra dimension.

Privatizar y comercializar la tierra, el agua y el aire, es producto de un an-
tropocentrismo occidental, ajeno a las culturas originarias de este Conti-
nente. El cristianismo, procedente de culturas occidentales, en su teologia
aln estd apegado a la filosofia griega, considerandola la tinica verdadera
y universal. En esta cosmovision, el hombre aparece desempefiando la
funcién de un centro, como un microcosmos dentro del macrocosmos. De
ahi Descartes declara al hombre “duefio y sefor de la naturaleza”.

Nuestro gran maestro Bartomeu Melia al preguntarse como el pueblo pue-
de volver a ser protagonista y reencontrar su voz, encuentra el camino en
las palabras que permitan hacer asociacion es libres con sus necesidades.
Deben ser Palabras de su lengua. El pueblo paraguayo es bilingiie; habla
guarani y castellano. En guarani la palabra central para toda la vida es la
palabra del rocio, de la lluvia, de la neblina, de las manantiales, del arroyo,
de los rios: “Y” que quiere decir AGUA. Sin agua no hay vida: ni para
los seres humanos, ni para los animales, ni para las plantas. También nos
demuestran las regiones desérticas de nuestro planeta que se pueden trans-

DIM - 63



formar en un vergel, cuando hay época de
lluvia. Todos los seres vivientes depende-
mos del agua; es que somos agua, la mayor
parte de nuestros cuerpos se compone de
agua. Sin agua nos morimos: tanto hom-
bres, como animales y plantas. También
el agua es -junto con la tierra- nuestra Ma-
dre: nos reaviva al beberla, nos limpia al
lavarnos con ella, nos renueva al bafiarnos
en ella, nos posibilita cocinar con ella todo
lo que no podemos comer crudo, con ella
podemos mantener las plantas de nuestras
macetas y de nuestra huerta. Pero también
nos amenaza cuando caen lluvias torren-
ciales que inundan nuestras casas y terre-
nos y convierten las calles en rios. Existe
una intima relacion entre agua y tierra. La
tierra sin agua no puede generar vida nueva
y el agua sin la tierra a lo largo no puede
mantener la vida que le es confiada.

Agua en la cosmovision guarani

En la lengua guarani para agua se tiene una
sola letra, pero hay muchisimas palabras y
nombres que contienen esta letra para de-
mostrar que ella estd presente en toda cla-
se de vida. Est4 presente en el nombre de
la tierra YVY, YVYAPYRA, confin de la
tierra, YYYAPYTE o YVYGUIKATUI;
YVYJA universo, toda la tierra; YVY-

S—— ]

64 « DIM

R R T
aRCs L B AN e

PORA, HABITANTE DE LA TIERRA,
SER HUMANOTODA LA TIERRA,
UNIVERSO el centro de la tierra. En el
cielo YVAGA, estd presente en sus ar-
boles: YVYRA; en las frutas y los frutos
YVA y YVAJU; en las flores:YVOTY, en
el viento: YYYTURUSU, en YPORU: di-
luvio, en el torrente de agua YSYRY, en
el hiclo YRYPY'A, en el rocio YSAPY;
y hasta en el espejo YTANGECHA. Tam-
bién la oscuridad: YPYTU; y por ser el
elemento originario, esta presente en todas
las palabras que expresan raices profundas
del pasado que llegan hasta el punto en
que se realiza la osmosis con la tierra y el
agua. Por ejemplo: YMA: antiguo, antes,
YPYKUERA: antepasados, anteceden-
tes, YPY: principio, origen. De esta mira-
da distinta guarani de llegar mas a fondo
mediante la metafora del agua, podemos
aprender a “volver a nuestras propias rai-
ces” para descubrir alli que todo esta inte-
rrelacionado y compenetrado mediante el
agua de la vida que se presenta en multi-
ples y diversas formas y especies.

El agua en la Biblia

En el relato de creacion es el agua el ele-
mento originario de que fue creado el
mundo y su separacion entre aguas arriba



(lluvia) y aguas abajo (mares, lagos, rios)
posibilitaba que pudiera aparecer la tierra
(Gen 1,9). Esta agua originaria esta desti-
nada a dar vida a la tierra con los arboles
plantados. Su importancia es tan grande
que los cuatro rios del paraiso indican los
cuatro puntos cardenales. En el relato so-
bre la creacion que encontramos en las pri-
meras paginas de la Biblia, aparece el caos,
es decir la no-vida, como un desequilibrio,
desorden, desborde de aguas,; denomina al
caos como ‘“‘superficie de las aguas” que
significa que toda la tierra estd inundada.
Y el cosmos como orden se constituye y
se restituird en ubicar las aguas en sus lu-
gares: arriba como lluvia, debajo de la tie-
rra en el subsuelo como agua viva. Para el
profeta Ezequiel, desterrado en Mesopota-

mia, las anuales inundaciones alli simboli- ¥

zan la fuerza recreadora de Dios para con
su pueblo. No esta repitiendo el texto de
la Creacion, sino lo estd parafraseando y
superando en eficiencia, al anunciar:

“En cuanto lleguen las aguas al Mar Muer-
to, el agua del mar queda saneada...Habra
gran cantidad de peces después de que lle-
guen estas aguas. Habra vida dondequiera
que llegue el agua. A lo largo del manan-
tial, a ambos lados, nacera toda clase de
arboles frutales; no se les caerd la hoja, ni
les faltaran los frutos. Cada mes tendran
frutos nuevos, ya que las aguas saldran del
templo. Sus hojas serviran como medicina
v sus frutos de alimento” (Ez 47,9.12).

El ultimo libro de la Biblia, el Apocalipsis,
retoma esta imagen casi al pie de la letra,
menos dos variantes significativas: habla
claramente del “rio del agua de Vida” que
ya no brota de la tierra (Gen 2,6) ni por de-
bajo del umbral del templo de Jerusalén,
sino del “trono de Dios y del Cordero” (Je-
sucristo Muerto y Resucitado). (Apc 21,1).

También Jesus utiliza el término “manan-
tial de agua viva” en su conversacion con

la samaritana (Jn 4) al comparar el agua del
pozo de Jacob con el don del Espiritu que
¢l ofrece. La actuacion del Espiritu de Dios
siempre es expresada en verbos que carac-
terizan el agua: derramar, brotar, inundar,
penetrar, emerger, etc.

Por ese rico simbolismo no extrafia que
fue utilizado para la liturgia, especialmente
para el bautismo que Jesus mismo recibid
con las aguas del Jordan para emergerse en
el destino de su pueblo. Para nosotros, los
cristianos, es al revés: con el agua bautis-
mal estamos emergidos —como pueblo— en
el destino de Jesucristo.

La Ambigiiedad del Agua

El tema del agua en la Biblia nos remite a
nuestra realidad de estar siempre amenaza-
dos por el desequilibrio entre abundancia
y carencia que se manifiesta con el agua.
También el bautismo con el simbolo del
agua, expresa cierta ambigliedad: el agua
es salvifica y destructiva a la vez; da vida y

DIM - 65



muerte, dejarse bautizar con esta agua im-
plica estar dispuesto a arriesgarse y asumir
el destino de vivir y morir por la causa de
Cristo.

El agua en la Biblia también esta interrela-
cionada con la cuestion de justicia. Elias,
por ejemplo, anuncia una larga sequia
como consecuencia de las injusticias rei-
nantes, interpretando la injusticia como la
irrupcion del caos en el orden creacional
de Dios. Comienza a llover en el momento
en que el pueblo busca la justicia, es decir,
cuando “vuelve a Dios” en palabra y obra
(1 Re 18).

Por otra parte, la extrema ausencia de agua
también puede revelar también el interior
del ser humano: mientras que el rey duran-
te la sequia se preocupaba solamente por
el agua para sus caballos y mulas, (1 Re
18,5), la viuda de Sarepta demuestra extre-
ma solidaridad al compartir el ultimo res-
to de su agua y comida con un forastero,
Elias, quien le habia pedido “un poco de
agua en tu cantaro” (1 Re 17,10)' La jus-

66 « DIM

ticia como sentido comunitario que estaba
presente en la pobre viuda, hizo finalmente
llover sobre buenos y malos.

Conclusion

Sabemos que el relato de Creacion no ha
sido escrito para conocer el pasado, sino el
futuro. Es la maqueta del reino de Dios la
que orienta al pueblo en su caminar y bus-
car. jCuantas veces ha sido malentendido
el mandato de Dios a los seres humanos de
gobernar y someter la tierra! (Gen 1,28).
Lo habiamos interpretado desde nuestro
antropocentrismo occidental que nos ha
llevado a un desequilibrio entre hombre y
naturaleza, entre justicia humana y medio
ambiente. Parafraseando la sabia palabra
indigena que la tierra no nos pertenece
sino nosotros pertenecemos a ella, pode-
mos decir también: el agua no nos perte-
nece, nosotros pertenecemos al agua. Esto
nos afirma la verdadera relacion que existe
entre las diversas formas de vida. Ninguna
especie es autosuficiente sino todas esta-
mos interrelacionadas en interdependencia
mediante la tierra y el agua.

El agua es uno de los principios de vida al
que debemos obedecer como a una palabra
de Dios. Pues cuando el ser humano recibe
el mandato de gobernar la tierra, el debe
mantenerla en justicia, en equilibrio, en
interdependencia e interrelacion armonica
entre todos los seres vivos. La especie hu-
mana no es duefia sino parte de la sagrada
trama de la vida. Otra parte indispensable
de la vida es el agua, vulnerable y agotable.
Urge recuperar la vision del agua y de la
tierra como generadoras de vida para inte-
rrelacionarnos con ellas en justicia comu-
nitaria.






9 de agosto: Dia Internacional de los Pueblos
Indigenas

Caminos empinados de los
pueblos indigenas en America

Latina

68 « DIM

Ollantay Itzamna

Uno de los legados involuntarios de la ultima globalizacion cultural
occidental es justamente la globalizacion del despertar de las identida-
des particulares diferenciadas. El presente siglo, en comparacion a los
anteriores, es y serd testigo de diferentes procesos de reconstituciones
identitarias y territoriales de los pueblos indigenas, dentro y fuera de
las fronteras de los bicentenarios estados republicanos de la region.

En y desde diferentes puntos geograficos del Abya Yala, los pueblos
despojados y subalternizados construimos caminos de emancipacion
con diferentes dindmicas, aprovechando los intersticios o descuidos
que el sistema-mundo-occidental siempre deja en su intento de hege-
monia cultural.

Dichos caminos estan fundamentados en los derechos colectivos de los
pueblos indigenas establecidos en el derecho internacional y en algu-
nos ordenamientos juridicos internos de los paises. Especificamente, el
derecho a la consulta previa, libre e informada, es una de las mejores
herramientas juridicas que los pueblos utilizamos para hacer preva-
lecer nuestros derechos ante los intereses empresariales foraneos en
nuestros territorios.

Si bien los procesos de reconstruccion identitaria, tanto individual
como colectivo, han tenido avances significativos en los tltimos afios,
existen sin embargo agendas postergadas y pendientes que ayudarian,
en buena medida, a dar un salto cualitativo de los derechos culturales
hacia el ejercicio de los derechos politicos de los pueblos. Entre estas
agendas pendientes estan:

Recuperacion de tierras y territorios para hacer frente a la
expansion del capitalismo de acumulacion por despojo

En los ultimos afios, los estados nacionales se han sometido al expan-
sionismo global del capitalismo neoliberal. Ya no hay Estado que pro-



teja y defienda la vida, la dignidad y la
soberania de los pueblos. Mucho menos,
la preservacion del sistema-tierra.

En estas circunstancias, la lucha por la
restitucion de los territorios indigenas no
es Unicamente un asunto econdémico, ni
solo para el ejercicio del poder indigena,
sino es sobre todo para proteger la Vida
en y desde los territorios.

Instaurar estados plurinacionales
con autonomias indigenas

En el marco normativo de los Estados na-
ciones mestizos vigentes, no es posible
la garantia ni el ejercicio de los derechos
colectivos de los pueblos indigenas.

Los Estados nacionales son esencialmen-
te monoculturales y centralistas, donde
los pueblos indigenas subsistimos sin Es-
tado (sin derechos), e incluso en contra
de la voluntad de éste. Por ello, es urgen-
te transformar los estados mestizos en es-
tados plurinacionales, descentralizados y
con autonomias de territorios indigenas.

Para que los pueblos disfrutemos y ejer-
zamos nuestros derechos colectivos, los
territorios indigenas deben ser autono-
mos: politica, legislativa, juridica, eco-
noémica, cultural y administrativamente.
Todo esto debe estar dispuesto expresa-
mente en las constituciones politicas de
los Estados plurinacionales.

Disputar la hegemonia de la moder-
nidad desde la propuesta del Buen
Vivir

La racionalidad lineal simplificadora se
ha impuesto en el planeta como el uni-
co modo de ver y explicar el mundo. De
alli, la supremacia de la ciencia occiden-
tal como la ciencia universal. Eso pasa
también con el método de la construccion

del conocimiento, con el conocimiento
escrito, etc.

La modernidad tecnologica, en la medida
en que se ensancha como estilo de vida,
ha acelerado los procesos devastadores
en contra de nuestra Madre Tierra.

Nuestra Madre Tierra necesita tiempo,
pausa, descanso, para restaurar sus con-
diciones vitales y reequilibrar su tempe-
ratura adecuada. Para esto debemos cam-
biar nuestros héabitos de consumo. Dejar
de sofiar con ser ricos, vivir con austeri-
dad y restaurar la convivencia equilibra-
da en la comunidad césmica. Este es el
camino hacia el Buen Vivir.

Restaurar el rol de la comunidad
humana dentro de la comunidad
cosmica

Las y los indigenas tenemos el gran de-
safio de pensar, sentir y actuar con 16gi-
cas comunitarias. Necesitamos ser mas
defensores que lideres, méas cooperantes
que competentes, ser mas comunidad que
individuos.

La logica y el modo de estar comunita-
rio deben reextenderse a nuestro modo
de convivencia en y con la comunidad
cosmica, donde sujeto de derechos ya no
s6lo seamos los humanos, sino también
el resto de los seres materiales y espiri-
tuales. Debemos restaurar nuestra mision
de cuidadores y puentes simbolicos en el
tejido de la comunidad cosmica.

Superar el monoteismo y antropo-
centrismo

Los humanos (varones) nos creemos el
centro (medida) de toda la casa cosmi-
ca porque creemos que somos los Uni-
cos predilectos (imagen y semejanza)
del unico Dios verdadero. De esta falsa

DIM - 69



conciencia antropocéntrica nace el indi-
vidualismo liberal consumopata que cree
que toda la naturaleza estd a su disposi-
cidn para saquear.

El antropocentrismo macho, blanco y
rico, es la base de todos los intentos cri-
minales de la anulacidn sangrienta de la
comunidad humana multicultural en el
planeta. Por ello, restaurar y ampliar/
profundizar nuestras ecoespiritualidades
plurales y abiertas, y trascender hacia un
modo de pensar, sentir y actuar cosmo-
céntrico, es nuestra tarea urgente.

Superar los dispositivos coloniales
aprehendidos

Es fundamental avanzar de los derechos
culturales (muchas veces folclorizadas)
hacia el ejercicio de los derechos poli-
ticos. Tierra y territorio con autonomia,
autodeterminacion de los pueblos, con-
sulta previa, etc., son caminos que nece-

sariamente debemos recorrer como pue-
blos.

Si lo indicado hasta ahora ya son cami-
nos empinados, los caminos de transfor-

70 « DIM

macion hacia adentro son igual de difici-
les 0 mucho mas aun. Debemos matar al
colonizador racista, machista, monoteis-
ta, clasista, antropocéntrico que habita en
cada uno de nosotros/as.

(Como hacer que las y los indigenas, a
mayor grado de educacioén académica y
“ascenso” social, no sigamos reprodu-
ciendo endémicos males como el racis-
mo, clasismo e individualismo instalados
en y por el sistema? ;Como hacer que a
mayor oportunidad de acceder a espacios
de toma de decisiones no seamos prepo-
tentes, avaros e insensibles con los nues-
tros y los otros? ;Coémo hacer que en la
medida en que los patrones nos permitan
a su mesa, no miremos con desprecio ni
desdén a nuestros hermanos/as despre-
ciados por los patrones?

(Como estar en el sistema sin aprehen-
der, ni reproducir/defender los vicios del
sistema como virtudes idealizados? Es-
tos y otros son desafios casi existenciales
para salir de la condicion de la coloniali-
dad en la que subsistimos.




Reverdece tu esperanza
En las letanias de los poetas
En cuyas plumas se desgranan

Las notas de tu alma que canta.

A veces retorcido en tus raices

Como implorando al mismo Creador

Por tantos dolores de exterminios

':"&;;r De frondosos amigos
s,

o _"?‘-’ : Por metales viles.
5 | -

Qué saben de tu nacimiento
Qué saben de tu espiritu
Qué saben de tu muerte

Qué saben de tus lamentos
Por cada ronquido de motosierra
Es tu muerte la que preludia

Y de luto se viste la naturaleza

Y el hombre su misma defuncion...contempla> .
Arbol: danos siempre del oxigeno su colorJ
Y embridaganos con tus aromadas flores

Y en tus ramajes de las aves trinar

) Para vivir siempre en la savia de tu verdor.

Brigido Bogado, Ayvu i, Asuncion 2009, pp.20-22

i bl =




NG AP B T e TN - A R L he ol R
Tﬁ: ﬁ:ff Hﬁ-ﬁ"'ﬂl ""\!} ’{ Ll e Il:,"' A L 1.,-"‘:"-._: -."_ il
=k [ F g £ ; : E /: e 3 .
TPt g UN AR«-LAS RAMAS VR e
R coNLARAIZ. - e
] Lﬂ;‘ ‘¥_ "i«"""&','a-. h

% . = . ol
‘%’oy uﬁﬁb}tante de la seTva, 0 sea, un mdtgéna selvatzco. 2

. *ﬂ Los Matacbs tenemos un gran'sentido césmico por la vidd.. @_ &

% ::;;
],‘.I

4 ’? — .ﬂ:SOlﬁdS herederos de una cultura milenaria. * W ST
Pero el conquistador nonos'dio"c 19portumdad ‘de’demostrar "
- Que nosotros también tenenios cultura, cienciay relzgtén. 0
51 pesa'f‘ae eso, toda'vla somos como un'drbol plantado aqm, RS
< oy En Aniérica, con rdices muy profundas. = .
LA B T Mientras que el blanco tiene sus raices en otras tterras,

4 N i W' " S6lo sus ramas estdn en América. Sk F
¢ WA SN valom"ia ;‘ecmca y la ciencia que encontrd en Amerzca, '
_*'.‘r;“,.__ s - ¥ Sino imita a sus raices (de las otras tzerras) o

i WO, ‘Cuando a una planta se le aleja de su mlz, se seca. ey

| Vg, Poen o -_'I'j'- " Pero las ramas éstdn apartadas de stt savia raizal. JH‘-—*{“ g

Ny, ) “En cambio,»n‘bsotros seguimos creciendo todavia... . = |
R "f‘i':;,?f‘_“-i‘ﬂ“g‘.r- - Porque tenenios raices profundas en estas tterra’S"‘“ ¥ f 9 )
Bl ,Nosotros‘ los indios,’ ﬁeinos vzvzdofsuzmpre en armonia c’vn la~ "'
S o I TEE L LA Tierra. LV W
f o gt A :*1 . ' "'14:- '-.- - B2 W o 'ﬁ

[ A B S 3 9‘ A ﬂ
R g\Nu"estro MOIO mds tmyori‘mté'w ef'o‘l’ un éireulo. s
! F.r' "~ PoF-eso nos redninios-en ?i’culo,ﬁﬁhtmbs en'circilo, %
: ‘1'-'- : f : m {'{Cantam()s envéircﬁ'lo,wa abamos'a Dlos‘é‘n ‘%‘trcﬂ'lo‘ «

| ' f

P df’l‘? o ra AT
3 ""'""""WT Rt h'. A

e R

f"';. ib W i

& el 1

a?nora, Jhataé




