
LO DIVINO EN JESÚS NO PUEDE PERCIBIRSE 
POR LOS SENTIDOS 

Escrito por  Fray Marcos 

 

Mt 1, 18-24 

Estamos ya en el centro del misterio de la Encarnación. ¿Quién es Jesús? Hoy la clave nos la da 
Pablo: “Nacido, según la carne, de la estirpe de David; constituido, según el Espíritu, Hijo de Dios.” 
Pero hay otra frase en el evangelio de Jn todavía más esclarecedora; cuando Jesús propone a 
Nicodemo que hay que nacer de nuevo, dice: “lo que nace de la carne es carne; lo que nace del 
espíritu es espíritu”. Lo cual quiere decir, que de la carne no puede nacer el espíritu. Pablo considera 
normal la procedencia de la humanidad de Jesús. “nacido de una mujer”, dice. Pero a su vez, deja 
muy claro que lo importante es lo que hay en él de divino; y eso, sin duda ninguna, ha nacido del 
Espíritu. 

Los relatos “de la infancia” de Mt y Lc, no son crónicas de sucesos, no son “historia” en el sentido 
que hoy damos a la palabra. Son teología narrativa. Mc no sabe nada de la infancia de Jesús. Jn 
tampoco quiere saber nada de esas historias. La fuente Q tampoco hace alusión alguna a ellas. Por 
otra parte, los relatos de Mt y Lc, solo coinciden en lo esencial. En los detalles, no se parecen el uno 
al otro en nada. Su intención no fue hacer una crónica de sucesos. El interés por la figura de Jesús, 
empezó con su vida pública, y sobre todo, con la muerte-resurrección. Antes de eso, nada 
extraordinario sucedió en él que se pudiera descubrir desde el exterior. Nadie reparó en aquel niño 
ni en su madre. 

Para poder resaltar de una manera convincente lo que Jesús fue para los primeros cristianos, vieron 
la necesidad de hablar de las maravillas de su infancia, fue una necesidad de comunicación, para 
hacer creíble lo que ellos habían descubierto con tanta dificultad. Los conocimientos que hoy 
tenemos nos hacen pensar que la infancia de Jesús fue de lo más normal. Nadie pudo adivinar lo 
que después iba a manifestar con su vida. Sus padres lo trataron siempre como un niño normal. La 
mejor prueba de ello es que, cuando empezó a salirse de la norma, creyeron que estaba loco y 
quisieron impedírselo. 

Solo después de la experiencia pascual, se intentó explicar quién era Jesús, más allá de lo que se 
podía percibir. El modo en que lo hicieron era lo lógico para ellos. Ni se engañaban ni quisieron 
engañar. Nos engañamos nosotros al entender literalmente el texto, dando al relato un sentido 
distinto al que ellos le dieron. En todas las culturas se ha intentado explicar la grandeza de unos 
personajes, contando historias sobre su nacimiento portentoso. De más de cuarenta personajes 
anteriores a Cristo, se dice, que han nacido de madre virgen. Esos datos no pretenden afirmar nada 
sobre su madre sino sobre ellos. 

Es ridículo tratar de determinar, desde nuestra manera de entender el mundo, si es verdadero o es 
falso lo que dicen. Todas esas afirmaciones tienen su verdad. En todos los casos se habla de la 
infancia de esos personajes después de haber constatado que su vida sobrepasó lo que se puede 
esperar de un ser humano. Si lo que hacen es más que humano, tiene que ser divino. Es una 
manera de hablar que todos entendían y que no causaba conflicto alguno. Los primeros cristianos, 
después de descubrir en la experiencia pascual lo que Jesús significaba para ellos, razonaron: Si de 
tantas personas famosas se puede decir que son hijos de dios, de Jesús con mucha más razón. 

“María estaba desposada con José”. El matrimonio, constaba de dos partes: el contrato y la 
boda. Lo importante era el contrato (desposorio). En la boda se celebraba la acogida de la esposa en 
la casa familiar del novio. María y José estaban casados a todos los efectos jurídicos. ¿Por qué ha 
tenido tan poca repercusión en nuestra religión este anuncio, comparado con la que ha tenido la 
Anunciación de María? El anuncio se hace a José. Vamos a dar un somero repaso al texto que 
acabamos de leer. 

“Antes de vivir juntos”. Mt quiere transmitirnos el origen divino de Jesús. Por dos veces lo dice sin 
rodeos. Todo lo que es y significa Jesús, es obra del Espíritu Santo. Pero, ¿creéis que eso queda 
explicado diciendo que Dios se hizo espermatozoide? El pensar que Dios garantiza su presencia en 
Jesús por vía biológica es una monstruosidad. Dios no puede manipular la materia biológica. Dios no 
tiene actos puntuales. En Dios ser y actuar son la misma realidad. La presencia de Dios en Jesús, se 

http://www.feadulta.com/es/buscadoravanzado/itemlist/user/43-fraymarcos.html


manifiesta en lo humano, pero no se reduce a lo biológicamente humano. Lo divino es una presencia 
en Espíritu. 

“Por obra del Espíritu Santo”. Dos veces hace Lc referencia al Espíritu. En los dos casos está sin 
artículo. Al traducirlo con artículo determinado, estamos empujando a entenderlo mal. “Pneumatos 
Agiou”, hace referencia a Dios Espíritu (viento, aliento vital, fuerza, energía). Sería: “por obra de la 
fuerza de Dios”. “Agiou” (Santo) tampoco coincide con nuestro concepto de santo; significa, más 
bien, separado, incontaminado, completamentedistinto, y además separador y purificador. Apunta a 
una absoluta originalidad. Jesús no es obra de la casualidad, ni de una evolución progresiva, sino 
que responde a la presencia en él de Dios 

“José, su esposo que era bueno.” José es el centro del relato. Ni la palabra “bueno” ni la de 
“justo”, traducen la riqueza del término griego. Significaría un israelita auténtico, temeroso de Dios y 
cumplidor de la Ley. Simboliza el “resto de Israel” fiel. María, para Mt, simboliza la nueva comunidad. 
En las dificultades que encuentran estos dos personajes, se está manifestando el conflicto que se 
vivía en tiempo de Mt, entre el judaísmo fiel al AT y la nueva comunidad asentada sobre la figura de 
Jesús. El origen divino simboliza la superioridad del NT. El encargo a José de recibir a María, está 
indicando que todo buen israelita debe aceptar la novedad, aunque cause problemas, porque es lo 
que Dios quiere. 

“El ángel del Señor”, no es una naturaleza angélica como lo concebimos nosotros, sino la 
presencia misteriosa del mismo Dios. Es Dios mismo el que hace la invitación a dar el salto. Los 
judíos pueden sentirse seguros al abandonar lo antiguo y hacerse cristianos. “En sueños”, es la 
manera normal de dirigirse Dios a los hombres en todo el AT. “Hijo de David”. La referencia a 
David, deja bien clara la pertenencia al pueblo judío. José es el encargado de legitimar la transición. 
Se trata de deshacer toda posible prevención. 

“Tú le pondrás por nombre Jesús”. Si conociéramos lo que significaba en todo el AT poner el 
nombre a una persona, descubriríamos la importancia que toma José en este relato. El nombre es 
resumen de lo que va a ser una persona. El innombrable va a tener nombre, y la imposición de ese 
nombre va a depender del hombre José. Recordemos que en relato de Lc el nombre se le revela a 
María y ella será quien se lo imponga. 

“Para que se cumpliera la Escritura”. Mt hace especial hincapié en el cumplimiento de lo 
anunciado por el AT. En el párrafo de Isaías citado, la palabra hebrea „almâ, que significa joven, fue 
traducida de manera incorrecta por “párthenos” que significa (célibe, soltera, doncella, virgen). En 
hebreo hay una palabra (betûâ) que significa de manera precisa virgen, pero no fue la usada en el 
pasaje. El malentendido lo denunció ya Trifón (s II). El relato bíblico se refiere a la joven esposa de 
Acaz que va a tener su primer hijo, y que iba a suponer la salvación para el reino. Jesús será 
salvador, como aquel hijo. 

“Enmanuel (Dios-con-nosotros)”. La ausencia de Dios era la causa de todos los males para 
Judá. Su presencia garantizaba que las cosas iban a ir bien. Jesús no será un enviado más de Dios. 
Al no tener padre humano, no tiene en la tierra nadie a quien imitar. Su modelo será exclusivamente 
Dios. Será Hijo porque en todo imitara al Padre. Para nosotros, es un lenguaje extraño, pero en 
aquella época, la referencia de un hijo al padre no se medía por lo biológico, sino por la capacidad 
del hijo para imitar al padre. 

Meditación-contemplación 

“Nacido, según la carne, de la estirpe de David” 
“Constituido, según el Espíritu, Hijo de Dios”. 

Pablo tenía muy claro la diferencia entre carne y espíritu. 
Jesús nació de la carne; y nació del Espíritu. 

Lo que soy biológicamente me vine dado por la naturaleza. 
Lo que puedo llegar a ser espiritualmente me viene de Dios. 

Pero tengo que nacer del agua y del Espíritu. 
Nadie puede hacerlo por mí; ni siquiera el mismo Dios. 

El Espíritu ya está dentro de mí. 
Mi tarea es darle a luz; es decir, tomar conciencia de esa realidad 

y manifestarla en mi vida, para que la vean los demás. 



Ese proceso me llevará a la plenitud humana. 
 

 Fray Marcos 

 


