
DIOS ES LA MADRE DE QUIEN DEPENDEMOS 

Escrito por  Fray Marcos 

Lc 2, 16-21 

Es una fecha cargada de connotaciones profundamente humanas: La circuncisión e imposición 

del nombre a Jesús. La maternidad de María. El comienzo del año. El día de la paz. No me gusta 

tratar más de un tema en cada homilía, pero hoy tenemos que hacer una excepción. La fiesta 

quedaría incompleta si omitiéramos alguno de los aspectos. De todas formas, desde el punto 

de vista litúrgico, la más importante es la de María madre. 

1º.- “María madre de Dios”. Es la fiesta más antigua de María en occidente. Pablo VI la 

recuperó y la colocó en este día de la octava de Navidad y primero del año. La maternidad de 

María es un dogma. Esto no nos tiene que asustar, porque lo que de verdad importa es la 

manera de entender hoy esa verdad. Fue definido en Éfeso en el 431. Pero no se trata de un 

dogma mariológico, sino cristológico. ¡Ya me hubiese gustado que en aquella época se 

hubieran interesado por la figura de una mujer como madre! La verdad es que, ni en los 

evangelios ni en los primeros escritos cristianos se preocuparon de María. 

La mejor prueba de que en la definición de Éfeso no querían decir lo que después se entendió, 

es que tuvo que ser aclarada veinte años después por el concilio de Calcedonia (451). En este 

concilio se afirmó, que María era madre de Dios, pero "en cuanto a su humanidad". ¿Qué 

queremos decir cuando hablamos de la humanidad de Dios? Efectivamente, llamar a María 

“madre de Dios” porque fue la madre de Jesús, es violentar los conceptos. Jesús fue un ser 

humano que comenzó a existir en un momento determinado de la historia. El niño que lloraba 

y que mamaba, se meaba y se cagaba, no puede ser identificado sin más con Dios; está fuera 

del tiempo, no tiene ni principio ni fin. 

Para entender el dogma de la "Theotokos" (la que pare a Dios), debemos tener en cuenta el 

contexto en que fue formulado. Era un intento de confirmar, que el fruto del parto de 

María fue una única persona: Jesús. Contra Nestóreo que afirmaba dos personas en Jesús, una 

humana que era Jesús, y una divina, la segunda de la trinidad. No debemos olvidar que el 

concilio de Éfeso lo promovió el mismo Nestóreo para condenar como hereje a Cirilo, que 

proclamaba una sola persona en Cristo. Faltó el canto de un duro, para que se saliera con la 

suya y condenaran como herejía lo que se definió como dogma. 

Aunque no es lo que se definió, lo que se ha entendiendo del dogma, no deja de tener su 

importancia a la hora de pensar la realidad insondable de Dios. Que nos hayamos atrevido a 

dar una madre a Dios tiene unas connotaciones psicológicas incalculables. Manifiesta una 

necesidad de comprender a Dios desde nuestra realidad humana. Somos hijos de Dios y Él es a 

la vez Hijo de una mujer... Dios entrando en la dinámica humana y el hombre entrando en la 

dinámica divina. Llamar a María Madre es manifestar que es origen de algo tan importante 

como es la presencia de Dios en Jesús. 

2º.-La circuncisión se hacía a los ocho días y era el rito religioso fundamental para el pueblo 

judío. Mucho más que el bautismo para nosotros. Implicaba ponerle un nombre, que en 

aquella época era muy importante y que en este caso, según el relato, no lo eligen ellos, sino 

http://feadulta.com/es/buscadoravanzado/itemlist/user/43-fraymarcos.html


que viene impuesto. Lo que significa el nombre “Jesús” (Dios salva) resume todo lo que fue su 

vida. La circuncisión suponía, además, la adhesión legal de la criatura al pueblo de Israel. Si era 

primogénito, como en el caso de Jesús, había que rescatarlo de la obligación de ofrecer al 

Señor todo primogénito, hombre o animal. 

3º.-El comienzo del año supone traspasar una frontera. En el NT griego, encontramos dos 

palabras que traducimos por “tiempo”, pero que tienen un significado muy diferenciado. 

“Chronos” es el tiempo astronómico. Se refiere al paso de las horas, días y años... En principio, 

es lo que estamos celebrando hoy. “Kairos” sería el tiempo humano. Es el tiempo oportuno 

para hacer algo importante que atañe a la condición humana de cada uno. Éste es mucho más 

importante desde el punto de vista religioso. Se trata del tiempo que se me da a mí como 

oportunidad de crecer en el ser. Nadie debía traspasar la frontera de un nuevo año sin hacer 

una reflexión sobre sí mismo, y valorar como está haciendo uso de algo tan importante y tan 

efímero como el tiempo cronológico. 

Sabemos que Dios es amor y que el don de sí mismo es total, absoluto y eterno. Nunca se 

podrá “arrepentir” de ser lo que es para nosotros. Pero ese don no es una imposición desde 

fuera. Si el hombre no lo descubre y lo acepta, no significará absolutamente nada para él. La 

aceptación de ese don que es Dios, tenemos que hacerla desde la más profunda humanidad. 

No es suficiente una vida animal y racional plena. Es necesaria una perspectiva humana que 

sólo se da más allá de lo biológico y lo racional. Para que Dios llegue a nosotros, tenemos que 

concebirlo y tenemos que darle a luz. 

4º.-El día mundial de la paz. Tal vez sea una de las carencias que más afecta al ser humano de 

hoy, porque la ausencia de paz es la prueba palpable de una falta de humanidad a todos los 

niveles. Ahora bien, la reflexión que hacemos no puede quedarse en aspavientos y quejas 

sobre lo mal que está el mundo. No podemos descubrir lo que significa la paz, hablando de 

guerras y conflictos. 

No son las contiendas internacionales, por muy dañinas que sean, las que impiden a los seres 

humanos alcanzar su plenitud. Los grandes conflictos internacionales los originamos nosotros 

con nuestras riñas y pendencias individuales. Si no hay paz a escala mundial, la culpa la tengo 

yo, que lucho a brazo partido por imponerme a los que están a mi alrededor. El egoísmo que 

impide la armonía en nuestras relaciones personales es el causante de las más feroces guerras 

a todos los niveles. 

La paz no es una realidad que podamos buscar con un candil. La paz será siempre 

la consecuencia de unas relaciones verdaderamente humanas entre nosotros. Es muy 

deprimente que nos sigamos rigiendo por el proverbio latino: “si vis pacem parat vellum”. Si te 

preparas para la guerra, es que estás pensando en quedar por encima del otro para 

esclavizarlo. Si no existe una auténtica calidad humana no puede haber una verdadera paz, ni 

entre las personas ni entre las naciones. 

El primer paso en la búsqueda de la paz, tengo que darlo yo caminando hacia mi interior. Si no 

he conseguido una armonía interior; si no descubro mi verdadero ser y lo asumo como la 

realidad fundamental en mí, ni tendré paz ni la puedo llevar a los demás. Este proceso de 

maduración personal es el fundamento de toda verdadera paz. Pero es también lo más difícil. 



Una auténtica paz interior se reflejaría en todas nuestras relaciones humanas, comenzando 

por las familiares y terminando por las internacionales. 

¡Si recuperásemos el shalom judío! En esa palabra se encuentra resumido todo lo que intento 

deciros en estas líneas. Nuestra palabra “paz” tiene connotaciones exclusivamente negativas: 

ausencia de guerra, ausencia de conflictos, etc. Pero el shalom se refiere a realidades positivas. 

Decir shalom significaría un deseo de que Dios te conceda todo lo que necesitas para ser 

auténticamente tú, incluida la misma presencia de Dios en ti. 

El ser humano auténtico es el que ha superado el egoísmo, es decir, ha dejado de pretender 

que todo, personas y cosas, giren en torno a él. Aprender a amar, preocuparse de los demás, 

entrar en armonía, no sólo con los demás sino con toda la creación es la auténtica preparación 

para la paz. El que ama no pelea por nada ni pretende nada de los demás, sino que está 

encantado de que todos saquen provecho de él. 

Meditación-contemplación 

¡Convierte el Chronos en Kairos! 

Esta es mi principal tarea como ser humano. 

Tengo que aprovechar el “tiempo” que se me da. 

Mi tiempo no puede ser sólo geológico o biológico. 

Mi tiempo tiene que ser siempre “humano” 

El tiempo que dedico a mí mismo, 

Puede ser el más humano y el más inhumano. 

Conocerme mejor y crecer interiormente, 

es el mejor camino para llegar a los demás. 

Sin interiorización no puede haber verdadera entrega a los demás. 

Si descubro que todo lo que soy se debe a Otro, 

será fácil que entre en la dinámica de unidad con los demás. 

El Otro nos une a todos hasta identificarnos en el Uno. 

Fray Marcos 

 


