
UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 1 



 
umbrales.edu.uy 
 

Ecumenismo: número especial 
  

 
1517 – 2017: 500 años buscando la unidad 
  
El 2017 será marcado, por lo menos en la Iglesia, por el aniversario de la Reforma protestante:                 
como ya recordamos en los meses pasados, en 1517 Martín Lutero con sus 99 tesis dio comienzo                 
a un movimiento en la Iglesia que llevó a un grave cisma (división) de la Iglesia occidental,                 
separada entre católicos y protestantes. Por más de cuatro siglos, católicos y protestantes se              
acusaron recíprocamente de no ser fieles y obedientes a Jesús, con amenazas y sanciones              
recíprocas. El siglo pasado ha visto un cambio importante, cuyo momento más emblemático ha              
sido el Concilio Vaticano II: el papa Juan XXIII, deseoso de llevar al mundo el mensaje de Paz de                   
Jesús, ha trabajado incansablemente porque esta Paz reinara en primer lugar entre los cristianos              
que la anunciaban; la presencia de los “hermanos separados” en la Asamblea Conciliar y los               
documentos que se promulgaron en la misma, han señado un antes y un después: ya no hay                 
excumuniones recíprocas, sino aprecio por el hermano que enriquece con su fe en Jesús Cristo,               
que subraya aspectos diversos y a veces olvidados. 
Umbrales ha sido siempre atenta a los signos de unidad en la Iglesia y al movimiento ecuménico                 
impulsado por el Vaticano II: el movimiento que promueve la unidad en la diversidad. En particular                
el ​n. 200 ​fue una entrega especial sobre ​Ecumenismo, presentando las distintas confesiones             
cristianas con una mirada privilegiada al diálogo ecuménico de las últimas 10 décadas, en que el                
camino hacia la unidad vivió un tiempo privilegiado, tratando mostrar lo esencial de la fe y de la                  
experiencia cristiana de cada confesión. Siempre Umbrales ha vivido la ​búsqueda de lo que une,               
más allá de lo que divide; el reconocimiento de la verdad presente en el mundo, más allá del error                   
que produce; el trabajo humilde de quien cuida el crecimiento de las semillas del Reino, más allá                 
de las apariencias que busca el periodismo masivo. 
En este mes de enero, reproducimos el material ofrecido en el n. 200, en la sección relativa al                  
movimiento protestante: una herramienta sencilla y seria para conocer a nuestros hermanos en la              
fe. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 2 

http://umbrales.edu.uy/
http://umbrales.edu.uy/


 
. 
  
Los protestantes 

Templo protestante en Berlin 
Historia y doctrina 
El término “Protestantismo” históricamente se refiere a los cristianos que siguen a los 
Reformadores ​Martín Lutero,​ ​Juan Calvino ​y ​Ulrico Zwinglio ​y a las doctrinas fundamentales 
de los mismos. La palabra viene de la “protesta” que los discípulos de Lutero elevaron contra el 
decreto de la Dieta de Spira (1529) que prohibía cualquier cambio de tipo religioso en los Estados 
alemanes. Hoy el término se refiere en general a todas las denominaciones que se inspiran en las 
Reformas​ impulsadas por Lutero en Alemania, por Calvino y Zwinglio en Suiza, por ​Enrique VIII 
en Inglaterra durante el siglo XVI. Los protestantes han sido los primeros en aplicar la 
hermenéutica moderna a la Sagrada Escritura. Se habla de “reforma protestante”, pero en 
realidad hubo distintas etapas, si bien relacionadas entre ellas. 
  
El Luteranismo y la Primera Reforma 
El iniciador de lo que se llamó la Reforma Protestante fue el monje agustino Martín Lutero 
(1483-1646). Nació de familia pobre (su padre era minero), empezó estudiando derecho, entró 
después en los Agustinos de Erfurt y fue ordenado sacerdote después de dos años. Luego 
enseñó Ética y Escritura en la Universidad de Wittenberg. Era muy religioso, se destacaba por su 
inteligencia, pero de carácter fogoso y polémico. Su interpretación de la Biblia, sobre todo de las 
cartas a los Romanos y a los Gálatas, lo llevó a proponer la ​doctrina de la Justificación​ y a 
enfrentarse con la autoridad eclesiástica. La finalidad de Lutero y sus seguidores fue de “reformar” 
la Iglesia (que ciertamente estaba corrupta en aquel tiempo) pero no de dividirla. Por falta de 
diálogo de una parte y de la otra, Lutero terminó siendo el fundador de un nuevo grupo cristiano. 
La ocasión se dio cuando el dominico ​J. Testzel ​emprendió la predicación sobre las indulgencias 
para recaudar dinero para la construcción de la Basílica de san Pedro. Contra todo esto Lutero 
escribió sus ​95 tesis, ​que fijó en la puerta de la iglesia de Wittenberg el 31 de octubre de 1517, 
invocando de esta forma un debate sobre las mismas. Posteriormente, debido también al silencio 
de sus interlocutores, buscó la protección de los príncipes alemanes y comenzó a cuestionar 
algunos dogmas y sobre todo tradiciones de la Iglesia de Roma. En 1520 fue excomulgado por el 
Papa ​León X ​y cuatro años después contrajo matrimonio con la ex monja cisterciense ​Catalina 
Bora.​ En 1536 rompió definitivamente con Roma. Murió el 18 de febrero de 1546 y fue sepultado 
en Wittenberg. A pesar de sus errores, se ha revalorizado de parte católica la persona y el aporte 
de Martín Lutero y se lo considera un personaje influyente en la historia de la Iglesia. El mismo 
Juan Pablo II​ tuvo gestos y palabras positivas para Lutero. 
Las causas principales  de la ruptura con Roma fueron antes que nada de tipo religioso-moral. 
Había mucha corrupción en la alta jerarquía; más que líderes espirituales los obispos eran 
señores feudales y príncipes, interesados en el dinero y en el poder. Debido al abandono de los 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 3 



fieles, florecían la superstición y la ignorancia. Hubo también razones de tipo económico y político 
que enfrentaron a los príncipes alemanes con  el Papa. Los príncipes alemanes, gracias a la 
doctrina de Lutero, querían llevar a cabo su independencia del emperador, único interlocutor 
político del Papa. Se quería supeditar la Iglesia al Estado, negando la jurisdicción y el poder del 
Papa. 
  

Edición de la Biblia de Lutero 
Doctrina del Luteranismo 
Lutero quiso renovar la Iglesia del siglo XVI mediante el retorno a un evangelio más puro, pero 
debido a las sucesivas evoluciones y conflictos, quedó finalmente constituida la Iglesia Luterana, 
cuyo cofundador fue ​Felipe Melanchton.​  Lutero aboga por la tradición de la Iglesia antigua; por 
eso acepta los dogmas contenidos en los “Credos” y rechaza las tradiciones posteriores como por 
ejemplo el celibato de los curas o la vida religiosa. Sólo en la segunda mitad del siglo pasado 
surgió la experiencia monástica y celibataria de los monjes protestantes de Taizé (Francia, ver 
pág. 20). 
La doctrina de Lutero ha sido recogida en la ​“Confessio Augustana” ​ (1530), redactada por Felipe 
Melanchton y se identifica con los siguientes principios: 
– El ​único mediador ​entre Dios y los hombres es Cristo; por lo tanto se rechaza el culto a la 
Virgen, a los santos, a las imágenes, indulgencias, etc. 
– La ​Escritura ​es la única fuente de la Fe y la Moral  que se les exige a los cristianos. Su lectura 
es literal y se la interpreta mediante el ​libre examen,​ iluminados por el Espíritu Santo. Se rechaza 
la Tradición de la Iglesia y el Magisterio eclesiástico (del Papa, obispos y de los mismos concilios). 
– Para la Salvación sólo hace falta la ​Fe ​en Cristo. Es la Fe que nos justifica, a pesar de nuestros 
pecados, que quedan. No son nuestros méritos ni nuestras obras las que nos salvan, sino 
únicamente los ​méritos de la sangre de Cristo. ​Lo importante es aceptar a Cristo y llevar una 
vida de arrepentimiento y reparación. Las obras buenas son fruto únicamente del ​Espíritu Santo 
que habita en nosotros. 
– Sólo dos sacramentos aparecen con claridad en la Escritura, como instituidos por Cristo: el 
Bautismo ​y la ​Cena.​ A la que los católicos llaman Misa, los luteranos llaman Cena porque es tan 
sólo la actualización de la Cena de Jesús, no de su Sacrificio en la cruz (esto fue suficiente y 
único). 
En la celebración de la Cena prevalece la Palabra de Dios y el canto. No se admiten los demás 
sacramentos; ni el del Orden Sagrado. Por eso no se reconoce el sacerdocio jerárquico (Papa, 
obispos, presbíteros); únicamente se reconoce el ​sacerdocio común ​de los fieles, que procede 
del Bautismo. Los “pastores” son laicos al frente de las comunidades. 
  
Actitudes ecuménicas 
Igual que los católicos, los Luteranos creen en la Santísima Trinidad, en la divinidad de Cristo, en 
la Vida Eterna, profesan el mismo Credo, creen en la misma Escritura, en el mismo Bautismo, 
rezan el mismo Padre Nuestro. Su régimen eclesiástico es sinodal. Existe también entre ellos el 
Ministerio​ (obispos, pastores..), pero no es sacramental; es tan sólo una función al servicio de la 
comunidad. Existe la ​Federación Luterana Mundial (FLM),​ cuya autoridad máxima es la 
Asamblea que se reúne cada seis o siete años. En forma permanente hay un Comité Ejecutivo 
con un Secretario General que reside en Ginebra (Suiza). 
La FLM tiene autoridad moral pero no tiene poder para legislar ni para limitar la autonomía de las 
Iglesias. Los Luteranos, que son 68 millones en el mundo, están volcados al ecumenismo; 
integran el CMI a nivel mundial y el CLAI a nivel latinoamericano. El diálogo con la Iglesia 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 4 



Católica, sobre todo después del Concilio, ha logrado un amplio entendimiento sobre distintos 
puntos de la doctrina. 
  
El Calvinismo y la Segunda Reforma 
Mientras en Alemania surgía el Luteranismo, en Suiza se originó la llamada​ “Iglesia Reformada”, 
en parte por la influencia de Lutero y en parte de manera independiente. ​Juan Calvino​ se 
proponía una “Iglesia reformada por la Palabra de Dios”. La doctrina es fundamentalmente la 
Luterana, con algunas peculiaridades, como por ejemplo la radicalización de la doctrina sobre la 
predestinación. 
Juan Calvino (1509-1564) era un laico jurista francés que empezó su Reforma  en Francia hasta 
que se afincó en Ginebra. Llegó a construir en Ginebra una teocracia para recrear el Reino de 
Dios en la tierra. Se sentía llamado a ser profeta de Dios para llevar a la Iglesia a la primitiva 
pureza. Impuso el rigorismo moral y el puritanismo (los pecados graves eran penados en la 
hoguera), como reacción a la corrupción que veía en la Iglesia de su tiempo. 
La organización de la Iglesia Calvinista o Reformada se apoya no sobre los obispos sino sobre los 
presbíteros. Por eso se los llama también, sobre todo en Norteamérica, ​“Presbiterianos”. ​La 
Alianza Mundial de Iglesias Reformadas agrupa a 70 millones de fieles y practica el ecumenismo. 
De los Reformados han salido teólogos importantes como Oscar Cullman, Karl Barth, Paul Tillich, 
Willen Visser´t Hooft que fue secretario general del CMI y tuvo una importante actividad 
ecuménica. 
Junto con Juan Calvino que predicó al pueblo suizo de lengua francesa (Ginebra), hay que 
recordar también a ​Ulrico Zwinglio​ que se dedicó más bien a la Suiza de lengua alemana 
(Zurich). La ideas de Zwinglio son muy parecidas a las de Calvino. Su comunidad se unió más 
tarde al Calvinismo en 1580. 
  
Palabras claves 
*Reforma:​ la reforma de la Iglesia en 1500, era algo que se veía necesario hace tiempo, porque 
la Iglesia se había alejado demasiado del espíritu y la práctica del Evangelio. La querían el papa 
Paulo III​ de aquel tiempo y los anteriores, muchos obispos y sacerdotes; la querían santos como 
Ignacio de Loyola, Teresa de Avila etc. Le faltó fuerza a los papas y a los obispos para 
implementar esa reforma. Por lo tanto con el nombre de “Reforma” pasó a la historia la 
Protestante y los mayores Reformadores fueron Lutero y Calvino. Ésta no fue una reforma de 
costumbres, afectó a las ​estructuras eclesiales ​y a la ​doctrina.​ Para contrarrestar la expansión 
del Protestantismo, se dio después, desde adentro de la Iglesia pero tarde, la llamada 
“Contrarreforma” ​o sea la reforma católica a partir del Concilio de Trento (1545-1563) 
convocado por Paulo III y terminado por Sixto V. 
  
*Justificación:​ Lutero enseña que a partir del pecado original, la ​naturaleza humana ha 
quedado herida para siempre;​ la persona es y será siempre pecadora. Pero, gracias a los 
méritos de Jesús que cubren nuestros pecados, Dios nos salva. El nos hace justos (=justifica) tan 
sólo por su gracia.​ Lo que se nos pide es la fe (= confianza) en Jesús y en la Escritura. En los 
últimos años ha habido diálogos y acercamientos importantes entre luteranos y católicos sobre 
este tema. 
  
*Predestinación:​ siguiendo la enseñanza de San Agustín, Lutero afirmaba que la predestinación 
a la salvación por parte de Dios no es para todos: si así fuera, Dios no sería libre, porque tendría 
que salvar a todos. 
Específicamente Calvinista es ​la radicalización de la doctrina de la Predestinación. ​La 
justificación sólo es fruto de la obra de Cristo, la cual va en beneficio únicamente de los que han 
sido predestinados a la salvación por Dios; también los réprobos son predestinados desde la 
eternidad para las penas eternas. Pocas Iglesias Reformadas admiten hoy esta doctrina, ya que la 
redención de Cristo ha sido universal. 
 
  

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 5 



Diálogo ecuménico 

En esta declacración conjunta de 1980, sobre la ​Doctrina de la 
Justificación,​ se recoge el fruto de más de treinta años de diálogo ecuménico, pues antes del 
Vaticano II ya se iniciaron los contactos informales entre ambas confesiones, aunque es en 1967, 
después del Concilio, cuando se inicia el diálogo oficial. El consenso que en esta Declaración 
común se ha conseguido pone fin, al término del siglo XX y al comienzo del XXI, a una cuestión 
discutida durante muchos siglos. 
Declaración oficial conjunta entre la Federación Luterana Mundial y la Iglesia Católica 
  

1. Sobre la base de los acuerdos alcanzados en la ​Declaración conjunta sobre la 
doctrina de la justificación ​ (DJ), la Federación Luterana Mundial y la Iglesia Católica 
declaran: “La doctrina de la justificación expuesta en la presente declaración 
demuestra que entre luteranos y católicos hay un consenso respecto a los 
postulados fundamentales de dicha doctrina” (DJ 40). Con base en este consenso la 
Federación Luterana Mundial y la Iglesia Católica declaran: “Las condenas del 
Concilio de Trento no se aplican al magisterio de las iglesias luteranas expuesto en 
la presente declaración y, las condenas de las Confesiones Luteranas no se aplican 
al magisterio de la Iglesia Católica expuesto en la presente declaración” (DJ 41). 

2. Con relación a la Resolución que acerca de la ​Declaración conjunta ​ fue tomada por 
parte del Consejo de la Federación Luterana Mundial del 16 de junio de 1998, y la 
respuesta de la Iglesia Católica del 25 de junio de 1998, y los interrogantes 
planteados por ambas, la declaración adjunta (denominada “Anexo”) acredita 
ulteriormente el consenso alcanzado en la Declaración conjunta; de modo que sea 
claro que las anteriores mutuas condenas doctrinales no son aplicables a las 
enseñanzas de ambas partes, tal como éstas vienen presentadas en la Declaración 
conjunta. 

3. Las dos partes en diálogo están comprometidas a continuar y profundizar el estudio 
acerca de los fundamentos bíblicos de la doctrina de la justificación. También 
buscarán una ulterior comprensión común de la doctrina de la justificación más allá 
de lo que ha sido tratado en la Declaración conjunta y la declaración substancial 
adjunta. Basados en el consenso alcanzado, es necesario continuar el diálogo; 
concretamente, se requiere una ulterior clarificación sobre las cuestiones 
mencionadas especialmente en la Declaración conjunta (DJ 43), para poder alcanzar 
la plena comunión eclesial, una unidad en la diversidad, en la que las restantes 
diferencias podrían ser “reconciliadas” y no tendrían más una fuerza divisoria. 
Católicos y Luteranos continuarán ecuménicamente sus esfuerzos en su testimonio 
común de interpretar el mensaje de la justificación en un lenguaje apropiado para los 
hombres y mujeres de hoy, y con referencia a las preocupaciones, tanto individuales 
como sociales, de nuestro tiempo. 

 
 
 
 
 
 
  

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 6 



Anexo 
1. Las siguientes elucidaciones subrayan el consenso alcanzado en la Declaración 

conjunta sobre la Doctrina de la Justificación (DJ) con referencia a las verdades 
básicas de la justificación; así se pone en claro que las condenas mutuas de los 
tiempos pasados no se aplican a las doctrinas católica y luterana sobre la 
justificación tal como éstas son presentadas en la Declaración conjunta. 

2. “Juntos confesamos: “Sólo por gracia mediante la fe en Cristo y su obra salvífica y 
no por algún mérito nuestro, somos aceptados por Dios y recibimos el Espíritu Santo 
que renueva nuestros corazones, capacitándonos y llamándonos a buenas obras” 
(DJ 15). 

… 
1. La Respuesta de la Iglesia Católica no pretende poner en cuestión la autoridad de 

los Sínodos Luteranos o de la Federación Luterana Mundial. La Iglesia Católica y la 
Federación Luterana Mundial iniciaron el diálogo y lo han llevado a cabo como 
partes con iguales derechos (​“par cum pari”). ​ No obstante las diferentes 
concepciones acerca de la autoridad en la Iglesia, cada parte respeta el proceso 
propio de la otra para alcanzar las decisiones doctrinales. 

  
Testimonios 
*Taizé 

el hno. Roger 
Es el nombre de una localidad de Francia donde el pastor de la Iglesia Reformada suiza ​Roger 
Schutz,​ en agosto de 1940 empezó una “​vida de comunidad en la que la reconciliación según el 
Evangelio, sería vivida en una realidad concreta​ ”. Inicialmente todos los “hermanos” eran de 
origen protestante; buscaban vivir una vida con reglas comunes de oración, celibato e comunión 
de bienes. A partir de 1968 se les unieron hermanos católicos. En 1952 el hermano Roger escribió 
la ​“Regla de Taizé”; ​el papa ​Juan XXIII ​lo recibió en audiencia en 1958 y fue invitado más tarde 
al ​Concilio Vaticano II como observador. ​La comunidad de Taizé busca ser un signo de 
reconciliación entre los cristianos divididos y marca un camino de fe a la juventud que acude 
masivamente de toda Europa ya sea en Taizé como en los encuentros europeos e 
internacionales. El hermano Roger permaneció como prior de la comunidad hasta su muerte a los 
90 años, en 2005. 
Mucho más que sus palabras o su teología, su vida daba testimonio de este valor que llevaba muy 
adentro: el ecumenismo vivo, dónde todos sean verdaderamente hermanos:​ “Cuando la Iglesia 
escucha, sana, reconcilia, llega a ser lo que es en lo más luminoso de ella misma: límpido reflejo 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 7 



de un amor”​ . Su sucesor, designado por él mismo unos años antes, es el hermano ​Alois Löser. 
Actualmente, la comunidad de Taizé se compone de un centenar de hermanos originarios de una 
treintena de países y que son cristianos procedentes de diversas confesiones. La Comunidad es 
un signo visible y palpable de la reconciliación y unidad de los cristianos. La Comunidad no acepta 
ningún donativo y los hermanos se ganan la vida con su trabajo, y sus herencias personales las 
dan a los más pobres. 
Los momentos importantes en Taizé están marcados por la​ oración común, ​que tiene lugar en la 
Iglesia de la Reconciliación tres veces al día. Al son de las campanas se paralizan los trabajos y 
los encuentros, y todos, jóvenes, mayores y niños, se reúnen con los hermanos para la oración. 
Taizé ha creado un ​estilo musical ​único que refleja la naturaleza meditativa de la comunidad. En 
la música de Taizé se repiten, o se cantan en canon frases sencillas, normalmente versos de los 
Salmos. 
  
*Karl Barth 
Es uno de los más grandes teólogos del siglo XX. Nacido en Basilea (Suiza), fue discípulo de A. 
Harnack y, como pastor, fue nombrado párroco de la Iglesia Reformada en Ginebra. Fue profesor 
en Gotinga, Münster y Bonn. Además de su labor como pensador y pastor cristiano, se destacó 
por su férrea oposición a la adhesión de la Iglesia al régimen nazi, la persecución contra los 
judíos, y todo tipo de atropellos contra las libertades individuales que caracterizaron a su época. 
Después de la guerra, siguió manteniéndose muy interesado en la teología de su tiempo, y su 
autoridad y prestigio ejercieron una profunda impresión cuando dirigió su ​discurso inaugural ​en 
la Conferencia del Consejo Mundial de Iglesias celebrado en Ámsterdam en 1948. Trabajó para la 
unión de las Iglesias. 
Invitado como ​observador al Concilio Vaticano II,​ no participó por razones de salud pero no 
dejó de conversar con teólogos católicos y una vez recuperado visitó las universidades romanas 
hasta ser recibido por el mismo ​Pablo VI.​ Resultado de ese viaje (septiembre de 1966) fue su 
libro: ​“Ad límina Apostolorum”, ​ que significa en latín la visita a las basílicas de los Apóstoles Pedro 
y Pablo. Murió en Basilea el 10 de diciembre de 1968. 
“¿Buena fe? Nunca me la permitiría. Cuando sea llamado ante mi Dios y Señor, no me voy a 
presentar con una cesta a la espalda llena con mis obras completas; todos los ángeles se 
echarían a reír. Ni tampoco diría para mi justificación: siempre tuve buena intención, ‘buena fe’. 
No, me presentaré allí con las ​ manos vacías ​ y sólo me parecerá oportuno decir: Dios, ​ ten 
misericordia ​ de este pobre pecador” 
  
*Walter Altmann 
Fue presidente de la Iglesia Evangélica de la Confesión Luterana de Brasil. Elegido en 2006 como 
moderador del comité central del Consejo Mundial de Iglesias, narra en esta entrevista su 
experiencia sobre Ecumenismo en América Latina. Nacido en Porto Alegre en 1944, se inspiró 
teológicamente en Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer y Martín Lutero. En su trayectoria buscó 
convergencias entre la teología de la Reforma y la teología de la liberación. 
  
¿Cómo valora la situación actual de las iglesias y del movimiento ecuménico en la región? 
Por una parte, América Latina tiene una rica historia ecuménica. Las iglesias protestantes 
históricas han cooperado entre sí en el campo de la misión desde la conferencia de misión de 
Panamá en 1916, aunque a menudo concebían la misión como oposición a la Iglesia Católica. Por 
otra parte, el diálogo teológico con la Iglesia Católica, por ejemplo por parte de los luteranos del 
Brasil, se inició en 1957, anticipándose al Concilio Vaticano II. En la década de los setenta, en 
tiempos de las dictaduras en la región, hubo en general una estrecha cooperación ecuménica en 
el campo de los derechos humanos, con una significativa contribución del Consejo Mundial de 
Iglesias. 
Hoy día la escena religiosa en América Latina se caracteriza por un creciente​  pluralismo,​  dentro 
del cual se destaca el crecimiento de las iglesias pentecostales (que se concentran en los dones 
del Espíritu) y neopentecostales (que se concentran en conceptos como guerra espiritual contra 
los demonios y promesas de prosperidad para los creyentes). 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 8 



  
¿Cómo definiría usted su visión ecuménica y la finalidad del movimiento ecuménico? 
La motivación permanente del movimiento ecuménico ha sido el deseo de alcanzar la ​ plena 
unidad​  entre las iglesias, y sobre esa base llegar a ser instrumentos más fieles y eficientes del 
amor de Dios en el mundo. En el amor de Dios, la oikoumene se extiende mucho más allá de las 
fronteras de las iglesias y abarca toda la humanidad y todo el universo creado. 
Para las iglesias, el movimiento ecuménico se basa en el don de la unidad que tenemos en Cristo 
por la fe y el bautismo. Con esa base, en nuestro camino ya practicamos y experimentamos la 
unidad de maneras muy diversas. Rendimos culto al Dios uno y trino, Padre, Hijo y Espíritu Santo 
– unidad y comunión perfectas. 
Veo natural que para todos nosotros nuestra fe, espiritualidad y acción estén profundamente 
arraigadas en nuestras respectivas iglesias. ​ Pero siempre he sentido que ​ nuestras divisiones 
son una flagrante negación de todo lo que creemos​ , un escándalo que es consecuencia del 
pecado humano. Por eso tengo un sueño, lucho por que nuestras iglesias se renueven en todo 
aquello que obstaculiza el camino hacia la unidad de la familia cristiana, siguiendo una forma 
común de comunión, testimonio y servicio. En el movimiento ecuménico hay un profundo y 
creciente anhelo de comunión. 
  
¿Cuáles cree que son los principales desafíos con que se enfrenta el movimiento 
ecuménico? 
Paralelamente a la tendencia a la globalización, tenemos también hoy día los fenómenos de 
fragmentación e individualismo. Aún dentro del cristianismo, hay hoy una mayor diversidad 
religiosa que cuando nuestros predecesores vieron la necesidad de un movimiento ecuménico. 
  
¿Qué mensaje desea transmitir a las iglesias? 
La visión ecuménica es de una gran belleza e inmenso atractivo. Combina la legítima diversidad y 
la apuesta por la unidad. Es así, en si misma, un testimonio poderoso en nuestro mundo 
globalizado, que excluye a las personas de tantas maneras. Hay multitudes de hambrientos, tanto 
física como espiritualmente. Nuestro deber es ofrecerles un ​ testimonio creíble​  de la esperanza 
que está en nosotros (1Pe 3,15), una esperanza que nos viene de Cristo. Estamos llamados a no 
desanimarnos y a perseverar. El movimiento ecuménico atraviesa un tiempo de cambio, pero es 
perpetuamente válido, porque su inspiración es el Dios uno y trino. 
www.esglesiaplural.cat 
  
Los Anglicanos 
  

Historia y doctrina 
El Anglicanismo puede ser considerado ​la tercera Reforma ​del siglo XVI. Los anglicanos también 
se llaman “episcopalianos” (sobre todo en Estados Unidos) por la importancia que tienen los 
obispos en su organización interna. Cuando se habla de Iglesia “anglicana”, este término designa 
en latín a la iglesia “inglesa” porque tuvo su origen en Inglaterra y se difundió en los países de 
habla inglesa. Los anglicanos de todo el mundo, unos 77 millones, se mantienen unidos por una 
vinculación especial con la sede episcopal de ​Canterbury ​(Inglaterra) y por su participación en las 
Conferencias de Lambeth ​que ejercen la máxima autoridad en la Iglesia y se celebran cada diez 
o doce años. 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 9 

http://www.esglesiaplural.cat/


Enrique VIII ​(1491-1542), rey de Inglaterra, era católico. El papa León X lo había distinguido con 
el título de “Defensor de la Fe”, porque se había declarado abiertamente en contra de las tesis de 
Martín Lutero. Enrique deseaba tener un descendiente masculino para que fuera su sucesor y 
continuase la dinastía Tudor, pero sólo tenía una hija de su esposa Catalina de Aragón. El Papa 
se opuso a su divorcio. El arzobispo de Canterbury,​ Thomas Crammer,​ influenciado por las ideas 
reformistas, proclamó sin embargo nulo el primer matrimonio del rey; lo mismo hizo el parlamento 
del Estado. Después de varios intentos de unión, Pablo III terminó excomulgando a Enrique VIII 
en 1538. El rey se casó con Ana Bolena y fue tomando el poder sobre la Iglesia de Inglaterra, 
obligando al clero a reconocer al rey como cabeza suprema de la Iglesia; la administración de los 
bienes de la Iglesia pasó al parlamento. Fueron disueltos los monasterios y murieron mártires de 
la fe católica, en 1536 el obispo John Fisher y el ministro de estado Thomas Moro, canonizados 
después por la Iglesia Católica. Con el sucesor Eduardo VI y después con Isabel Iª se concluyó el 
proceso de ruptura con Roma y el definitivo sometimiento de la Iglesia al poder de la corona. Hoy 
la Iglesia Anglicana de Inglaterra busca desatarse de esos vínculos y manifiesta deseos de 
renovación. 
  
Doctrina y organización 
Las causas de la ruptura fueron en un primer momento de carácter personal por el divorcio del 
rey, pero casi enseguida tomaron un carácter político-nacionalista por la constante tirantez con 
Roma (los ingleses acusaban de injerencia a Roma y Roma denunciaba la invasión del Estado 
sobre los asuntos eclesiásticos). También la Iglesia Anglicana, con el arzobispo de Canterbury a 
la cabeza, se propuso imitar a las demás  Reformas para devolver al Cristianismo la ​pureza 
inicial.​ En un primer momento la mayoría de los obispos creía posible combinar una Iglesia 
nacional con la soberanía puramente espiritual del Papa; no querían cambios en la doctrina, sino 
limitar el poder del Papa sobre la Iglesia de Inglaterra. Con el tiempo hubo cambios también en la 
doctrina. Según los anglicanos, la única regla de Fe es la Sagrada Escritura y los primeros cuatro 
Concilios de la Iglesia. La profesión o el ​Credo del Concilio de Nicea ​(325) es fundamento 
suficiente para la Fe. De los sacramentos son necesarios el bautismo y la Cena del Señor, los 
únicos instituidos por Cristo; los demás han sido instituidos por la Iglesia. Se mantiene el ​triple 
orden​ sacramental del Ministerio (obispos, presbíteros, diáconos) y la liturgia es parecida a la 
católica. Repudian la soberanía del Papa reivindicando libertad para las ​Iglesias nacionales. 
Reconocen en la historia de la salvación el lugar privilegiado de María, pero rechazan los dogmas 
de la Inmaculada Concepción y de la Asunción. Hay conmemoración de los santos de antes de la 
Reforma. 

Comunión anglicana 
La Iglesia Anglicana es jerárquica. Al arzobispo de Canterbury se le reconoce un primado de 
honor (es el primero entre iguales) y preside las Conferencias de Lambeth en las que participan 
todos los obispos de la Comunión Anglicana. Cada provincia eclesiástica es jurídicamente 
independiente y tiene su Sínodo. Los anglicanos son muy abiertos al ecumenismo desde sus 
comienzos y se han redactado documentos muy positivos entre católicos y anglicanos, fruto de un 
diálogo que se ha intensificado después del Concilio Vaticano II. Entre las iniciativas ecuménicas 
destacamos las ​Conversaciones de Malinas. 
Surgió a comienzos del siglo XIX desde adentro del anglicanismo un movimiento  (en Oxford), por 
el cual volvieron a existir órdenes y congregaciones religiosas ya sea masculinas como 
femeninas: en este movimiento encontraron apoyo los ​Anglo-católicos​. En el ​Movimiento de 
Oxford​ tuvo relevancia especial la figura de ​John Newman,​ que después se convirtió al 
catolicismo y fue cardenal: ahora está en proceso de canonización. Un nuevo y grave punto de 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 10 



divergencia entre Iglesia Católica y Anglicanos se dio en 1992 cuando estos últimos decidieron la 
ordenación sacerdotal de mujeres. 
  
Las reformas dentro de la gran reforma 
Tras las grandes reformas de Lutero, Calvino y Enrique VIII, surgieron otros grupos minoritarios 
más radicales aún. Son los llamados “Evangélicos” o “Iglesias Libres” o “Iglesias Misioneras”. A 
diferencia de las Iglesias instituidas, prefieren mantenerse libres e independientes. El “evangélico” 
(o ​“evangelical”​  en inglés) subraya la conversión adulta y personal a través del bautismo de 
adultos por el cual uno se considera un “renacido”. Es rigorista y hace una lectura literal de la 
Biblia. Los evangélicos en Norteamérica se han aliado con los políticos conservadores (la ​“Moral 
Mayority”​ ) promoviendo tele-predicadores  famosos. “Iglesia electrónica” es la expresión que se 
usa en Estados Unidos para designar a estos predicadores, a menudo fundamentalistas, que 
usan masivamente los medios de comunicación social. Los más famosos son Billy Graham, Pat 
Roberston, Jimmy Swaggart, etc.. Han hecho también  agresivas cruzadas misioneras en América 
Latina. En los últimos años la influencia de estos movimientos ha preocupado a la Iglesia Católica 
y también a las Iglesias protestantes históricas que ven disminuir el número de sus adeptos de 
manera notable. La unidad para ellos es una realidad espiritual dada por Cristo  a través del 
Espíritu Santo, mas allá de cualquier institución. Entre estas iglesias habría que recordar a los 
Valdenses que hicieron suya la tendencia reformada pero que en realidad están vinculados 
históricamente con el movimiento laico de los “Pobres de Lyón” de Pedro Valdo en el siglo XIV. En 
general estas iglesias o comunidades eclesiales comparten con los católicos, con los ortodoxos y 
los protestantes la validez del mismo bautismo. La Cena representa una presencia puramente 
simbólica de Cristo. 
  
Palabras Claves 
*Anglo-católicos:​ el anglicanismo puede ser definido como una vía media entre la Iglesia 
Católica y el Luteranismo. Por eso en su seno se debaten distintas corrientes: está la tendencia 
afín al Protestantismo (llamada “Iglesia Baja”) y la tendencia hacia el Catolicismo (“Iglesia Alta”); 
en esta última tendencia se inscriben los ​anglo-católicos​. Ellos han querido mantener las 
ceremonias litúrgicas de siempre y una teología en comunión con los Padres de la Iglesia y la 
tradición de los primeros siete siglos de la Iglesia. Los anglo-católicos siempre han demostrado, 
especialmente después del Movimiento de Oxford, un interés especial en la comunión con la 
Iglesia católica romana. 
  
*Movimiento de Oxford:​ es un movimiento espiritual y teológico que surgió en la Iglesia de 
Inglaterra entre 1830 y 1845. Se llama “de Oxford” porqué en aquella universidad su iniciador, 
Henry Newman fue preceptor y rector de la capilla universitaria como presbítero de la Iglesia de 
Inglaterra. Acentuaba el legado de la Iglesia Católica en Inglaterra antes de la Reforma. Este 
movimiento trataba de demostrar que la Iglesia de Inglaterra era la descendiente directa de la 
Iglesia de los Apóstoles, lo que luego los llevo a reconsiderar la relación de la Iglesia de Inglaterra 
con la Iglesia Católica Romana. El movimiento de Oxford tiene una influencia lejana en la 
estructura ideológica de Alcohólicos Anónimos. 
  
*Conversaciones de Malinas:​ desde 1921 a 1926 se celebraron cinco históricos encuentros en 
el arzobispado de Malinas (Bélgica) encabezados por el anglicano Lord Halifax y el cardenal 
Desiré Mercier, con el visto bueno de Roma y Canterbury. El intento era acercarse y reforzar la 
posición anglo-católica en el seno del anglicanismo. Según Lord Halifax la Iglesia de Inglaterra no 
era protestante, sino una Iglesia apartada de la Iglesia Católica con la que compartía todas las 
raíces y con la que debía volver a reunirse. Sucesivos encuentros con un religioso lazarista 
francés, el p. Fernando Portal, lo llevaron a conocer al cardenal Desiré Mercier, arzobispo de 
Malinas. Los encuentros fueron muy fructuosos pero no encontraron resonancia en las altas 
esferas y con la muerte de los protagonistas el proyecto fracasó. 
 
  

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 11 



Diálogo ecuménico 
El don de la Autoridad 
“La autoridad en la Iglesia III”, es un documento de 1999, fruto del trabajo de la ​Comisión 
Internacional Anglicano-Católica (=ARCIC). ​La Comisión inició su actividad en 1968 y luego de 
distintas etapas llegó a este importante documento que consta de 63 párrafos, articulados en 
cuatro partes: una Introducción [nn. 1-6], y tres divisiones, tituladas “La autoridad en la Iglesia” 
[nn. 7-31], “El ejercicio de la autoridad en la Iglesia” [nn. 32-50] y “Acuerdo sobre el ejercicio de la 
autoridad: pasos hacia la unidad visible” [nn. 51-63]. 
Citamos los párrafos que subrayan algunos aspectos en los que se ha ampliado el acuerdo 
alcanzado en los diálogos anteriores. El “principio inspirador” de todo el Documento es el 
concepto de autoridad como don de Dios. 
  
El don de la autoridad correctamente ejercido, permite a la Iglesia seguir en obediencia al Espíritu 
Santo, que la mantiene fiel en el servicio del Evangelio para la salvación del mundo. Deseamos 
aclarar más cómo el ejercicio y la aceptación de la autoridad en la Iglesia es inseparable de la 
respuesta de los creyentes al Evangelio. 
Así, podrá haber un redescubrimiento de elementos que fueron descuidados y una rememoración 
nueva de las promesas de Dios, que lleve a la renovación del ​“Amén”​ de la Iglesia. Podrá 
también haber un examen de lo que ha sido recibido porque algunas de las formulaciones de la 
Tradición ​han sido vistas como inadecuadas o incluso engañosas en un nuevo contexto. Todo 
este proceso puede denominarse como ​re-recepción. 
La Iglesia debe permanecer fiel de modo que el Cristo que viene en gloria reconozca en la Iglesia 
la comunidad que fundó; debe permanecer libre para recibir la Tradición apostólica de nuevos 
modos de acuerdo con las situaciones a las que se ve confrontada. 
El proceso de tradición entraña claramente la transmisión del Evangelio de una generación a otra 
(diacrónica). Sí, la Iglesia debe permanecer ​unida en la verdad,​ esto también entraña la 
comunión de las Iglesias en todos los lugares en este ​único Evangelio ​(sincrónica). Ambas son 
necesarias para la catolicidad de la Iglesia. 
En la acción del ​sensus fidelium​  (= lo que creen los fieles) hay una relación complementaria 
entre el Obispo y el resto de la comunidad. 
Los que ejercen la ​episkopé​  (= obispos) en el ​Cuerpo de Cristo​ no deben ser separados de la 
‘sinfonía’ de todo el pueblo de Dios en el que tiene un papel que jugar. El carisma y función de 
episkopé​  están específicamente conectados con el ministerio de ​memoria. ​Mediante este 
ministerio el Espíritu Santo mantiene viva en la Iglesia la memoria de lo que Dios hizo y reveló. 
Los Obispos, el clero y los otros fieles deben todos reconocer y recibir lo que es mediado de Dios 
por medio del otro. Así, el ​sensus fidelium​  del pueblo de Dios y el ministerio de memoria existen 
juntos en una relación recíproca. 
En el cuerpo entero, el Colegio de obispos ejerce el ministerio de memoria con este fin. En 
circunstancias específicas, los que tienen el ministerio de ​vigilancia​ (episkopé) asistidos por el 
Espíritu Santo, pueden llegar juntos a un juicio que, siendo fiel a la Escritura y acorde con la 
Tradición apostólica, esté preservado del error. Esto es lo que significa cuando se afirma que la 
Iglesia puede enseñar infaliblemente. Esta enseñanza infalible está al servicio de la 
indefectibilidad de la Iglesia. La ​autenticidad​ de la enseñanza de los obispos individuales es 
evidente cuando esta enseñanza es solidaria con la totalidad del Colegio episcopal. 
Una experiencia de primacía universal de este tipo confirmaría dos conclusiones particulares a las 
que hemos llegado: –que los Anglicanos están abiertos a, y desean una recuperación y 
re-recepción bajo ciertas condiciones claras del ejercicio de la primacía universal del Obispo de 
Roma; –que los católicos están abiertos a, y desean una re-recepción del ejercicio de la primacía 
por el Obispo de Roma y el ofrecimiento de este ministerio a toda la Iglesia de Dios. 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 12 



Testimonios 
*Desmond Tutu 

Desmond Tutu 
Es un obispo anglicano sudafricano. Tutu nació el 7 de octubre de 1931 en Klerksdorp y emigró 
con su familia a los 12 años hacia Johannesburgo. Aunque quería ser médico, orientó su 
educación a la enseñanza debido a que su familia no podía pagarle estudios más costosos. Sus 
primeros años de vida acdémica fueron marcados por hacer percibir a todos la diferencia de 
condiciones existentes entre blancos y negros en su país, lo que lo llevó a dejar cargos 
importantes denunciando esta realidad. En 1976 se realizaron las célebres protestas de Soweto 
contra la obligación del uso del Afrikaans como lengua de instrucción en las escuelas negras, 
convirtiéndose en una revuelta masiva nacional contra el apartheid, revuelta en la cual Tutu tomó 
parte activa, dando soporte al boicot económico internacional contra su país. Sus fuertes palabras 
y actitudes  adquirirían fama mundial en la década de 1980 a causa de su ​oposición no violenta 
a la segregación racial. Por este motivo es considerado uno de los íconos modernos de la lucha 
no violenta por la libertad y la igualdad de las personas. El 16 de octubre de 1984 le fue concedido 
el ​Premio Nobel de la Paz ​por su constante lucha contra el apartheid. El 7 de septiembre de 
1986 fue ordenado Arzobispo de la Iglesia de la Provincia de África Meridional, siendo 
nuevamente el primer hombre negro en conseguirlo, ocupando su cargo de Arzobispo de Ciudad 
del Cabo entre aquel año y 1996. Tutu llama a su país, la Nación de Arco Iris, en alusión a la 
convivencia entre las personas de la gran variedad de etnias que lo habitan. 
A raíz de su participación en un Foro de Teología, ​Jon Sobrino ​escribió:​ “tuve la oportunidad de 
saludar a Desmond Tutu. Había tenido una ponencia impresionante, por la hondura de 
compasión, el hambre de justicia y la profundidad de fe. Se lo agradecí, y sólo añadí que venía de 
El Salvador, la tierra de Monseñor Romero. Entonces, como ensimismado, comentó con 
convicción y agradecimiento: “¿Romero? He inspired us”. Nuestro Monseñor, salvadoreño y 
católico, estaba presente en la Sudáfrica anglicana. Sin conocerse, Desmond Tutu y Oscar 
Romero, llegaron a ser hermanos, no sólo dialogantes ecuménicos. 
Y lo que ahora quiero enfatizar, lo fueron sin dejar ninguno de los dos su Iglesia, y sin buscar, 
para que prosperase el ecumenismo, mínimos comunes, sino verdaderos máximos: en ambos 
casos el gran amor por sus pueblos oprimidos, y la disposición a darlo todo por su liberación”. 
  
*John Newman 

El card. Newman 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 13 



John Henry Newman nació en Londres en 1801. En 1842 se retiró a Littlemore, y vivió bajo 
condiciones monásticas con un pequeño grupo de seguidores. A sus discípulos les asignó la tarea 
de escribir sobre la vida de los santos ingleses, mientras que él escribía ​“Ensayos sobre el 
desarrollo de la doctrina cristiana”,​ y poco a poco fue reconciliándose con el credo y la liturgia 
de la Iglesia católica romana, gracias a sus estudios sobre la relación de la Iglesia de Inglaterra y 
la de Roma. En febrero de 1843 publicó un anuncio anónimo en el ​Diario Conservador de Oxford​ , 
una retractación formal de todas las afirmaciones que pronunciara contra Roma. Se convirtió 
luego al catolicismo. Se tornó en una de las más grandes figuras del anglicanismo y del 
catolicismo en el siglo XIX. Fue iniciador del ​Movimiento de Oxford. 
Durante años estuvo en el punto de mira de anglicanos que veían en él a un desertor y de 
católicos que lo consideraban demasiado liberal. En 1870 expresó su oposición a la oportunidad 
de la definición del dogma de la infalibilidad pontificia, teniendo en cuenta a las otras Iglesias 
cristianas. 
Sólo al final de su vida, el Papa León XIII lo nombró cardenal, en mayo de 1879. 
Su última Misa la celebró el 25 de Diciembre de 1889. Falleció al año siguiente, el 11 de agosto 
de 1890. Su epitafio dice ​Ex umbris et imagínibus in veritatem​  (Pasó de las sombras y las 
imágenes a la Verdad’). 
  
Los Pentecostales 
  
Historia y doctrina 

Templo pentecostal en Estados 
Unidos 
América Latina no se vuelve protestante –como decía David Stoll-, sino pentecostal. Lo más 
llamativo de los últimos 20 años es la permanente noticia titulada “crecimiento evangélico”, que no 
se refiere a las iglesias evangélicas clásicas, sino al pentecostalismo en todas sus expresiones. 
En tan sólo 100 años se ha transformado en el ​movimiento cristiano de mayor y más rápido 
crecimiento ​de toda la historia. Más allá de las cifras, su notorio crecimiento “rompe los ojos”, y 
llenan estadios con miles de fieles cada año, mientras que los templos históricos no se llenan ni 
en sus fiestas litúrgicas más importantes. Un nuevo paradigma cristiano se vuelve hegemónico y 
no aparecen síntomas de estancamiento, sino todo lo contrario. 
El fenómeno del ​pentecostalismo​ está presente en el cristianismo ​desde sus orígenes. ​Sin 
embargo, nos referimos ahora al movimiento que se generó en el siglo pasado: el 
Pentecostalismo ​clásico es el que comenzó en 1901 ​entre cristianos que se reunían en la calle 
Azusa en Los Ángeles, y que en un principio unía a las iglesias pentecostales en una sola 
organización cristiana. Es la corriente pentecostal más grande entre todas las demás, pues está 
conformada por organizaciones religiosas que se formaron en aquellos años y mantienen 
manifestaciones espirituales y doctrinas similares. 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 14 



Si bien podemos pensar que esta expansión tiene un “techo”, un límite de crecimiento, éste es 
cada vez más alto, debido al aumento de la pobreza y a los importantes cambios culturales que le 
hacen de “caldo de cultivo” a este tipo de manifestaciones religiosas. 
Para comprender algunas de las principales causas de su crecimiento, es preciso ubicarnos en la 
actual crisis de la modernidad, y las crisis de proyectos frustrados de países latinoamericanos que 
soñaron con competir en el primer mundo y quedaron presos del subdesarrollo y la resignación, 
por diversos factores de orden político, económico y sociocultural. A su vez hay un ​cansancio 
frente a un cristianismo tradicional que no responde a las necesidades espirituales y afectivas de 
los creyentes. Hay un agotamiento de las razones, y se buscan nuevas experiencias. 
En primer lugar, la crisis del mundo moderno afecta a las Iglesias que se amalgamaron con la 
modernidad, y a la católica de manera particular en el post Concilio Vaticano II. Los mitos 
modernos (progreso, razón, etc.) que comenzaban a caer en la década del 60, son asumidos 
tardíamente por la Iglesia católica. Entonces, cuando el mundo se vuelve contra el proyecto 
moderno y sus fracasos, se vincula a las Iglesias históricas como parte de ese pasado perimido y 
autoritario. Se percibe un agotamiento de todo lo  burocrático e institucional. Las Iglesias 
históricas se secularizaron y ​el pueblo quiere mística, misterio y fe, no dogmas, sino 
experiencia. 
Aunque es verdad que muchos pentecostales son muy austeros y críticos de la cultura moderna, 
también hay una suerte de consumo religioso a medida de las necesidades del momento, y cada 
uno se sirve según la oferta del “aquí y ahora”. Mientras algunos investigadores pueden ver en la 
crisis social un factor decisivo para la indiferencia religiosa, en América Latina la crisis 
sociocultural y económica son un acelerador de conversiones masivas al pentecostalismo y a los 
cultos afrobrasileños. 
Si observamos los orígenes de los más importantes “avivamientos” religiosos, sobre todo de corte 
cristiano, éstos han sucedido en importantes crisis sociales y económicas, y parece ser una regla 
general: cuando el mundo se quiebra, hay que buscar un “mundo nuevo”. Por algo será que 
tantas personas dejan de cultivar su dimensión espiritual en el ámbito de las iglesias tradicionales 
y  van en busca de otras respuestas para las mismas preguntas. Parece que el pentecostalismo 
sea recibido ​particularmente entre los pobres. ​El especialista católico ​Robert E. Mosher 
describe tres razones de este fenómeno. En primer lugar la espiritualidad intensamente ​vivencial 
que permite una expresión corporal y emocional de fuertes sentimientos. “​Cuando el evangelio se 
asocia más con los sentimientos que con el intelecto, llega a ser central para un grupo social que 
sufre la marginalización y la anomia, furto del desempleo y la pobreza​ ”. 
La segunda razón es gracias a la ​preocupación paternal ​del pastor por sus cargos y por su 
propia vida, por su participación y por la capacitación en algún oficio o actividad. “​Esta 
capacitación del individuo, quien es, a la vez pobre y marginalizado de otras instancias de 
educación formal o de participación en instituciones de la sociedad, le ayuda a descubrir por vez 
primera sus propios dones de liderazgo, de discurso público, de habilidad musical, etc.​ ” 
En último lugar, gracias a las mencionadas anteriormente, se destaca el ​rol de la mujer y su 
promoción. ​El vivir relegada en un ámbito demasiado machista, la igual dignidad predicada en el 
pentecostalismo (sacerdocio universal de todos los fieles, hijos de Dios, etc.) lleva a la mujer a 
adquirir roles de protagonismo y a moverse con libertad en un ámbito donde le es posible 
desarrollar sus dotes de liderazgo. 
El que antes “no era nadie”, y “no tenía oportunidades en la sociedad”, es “levantado entre los 
hombres para dar testimonio de la Verdad”. El llamado a evangelizar con el “poder de Dios”, 
contribuye a elevar los niveles de autoestima y seguridad personal. La comunidad pentecostal es 
un ​ámbito cálido,​ una familia alternativa, que ofrece todo aquello de lo que la sociedad le ha 
despojado: dignidad. ​Pablo Deiros​ afirma al respecto: ​“El protestantismo popular parece detectar 
los verdaderos problemas del pueblo, sus angustias y esperanzas, su ansia de trabajo, seguridad, 
perdón y de todos los aspectos de una vida humana normal… Moviliza a la gente en su progreso 
personal y de grupo. No es de extrañar entonces la ​ adhesión masiva​  que ha logrado en los 
últimos años en América Latina”. 
 
  

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 15 



Doctrina: Experiencia antes que discurso, vivencia antes que doctrina 
Una parte del pentecostalismo se mueve en una antropología unitaria, bíblica, donde no hay 
dualismo, no hay fragmentación. La única división es en el plano de lo que pertenece a Dios y lo 
que es del Diablo, aunque subyace en la mayoría de los casos un dualismo cosmológico y 
antropológico. Justamente al primar la experiencia, ésta toma a la persona en la totalidad de su 
ser, y no una sola dimensión. La salvación se experimenta como “poseídos por el Espíritu de 
Dios”, como rezara una canción pentecostal-carismática “​lo siento en mis manos, lo siento en mis 
pies, los siento en mi alma y en todo mi ser​ ”, bailando mientras alaban a Dios por haberles llenado 
con su Espíritu. 
El testimonio​ tiene un lugar privilegiado en la liturgia y en la vida cotidiana del pentecostal, ya 
que es el vehículo privilegiado para contar la “experiencia” subjetiva, “las vivencias de lo que Dios 
ha hecho en su vida”. El testimonio de “la obra de Dios” en el creyente. 
El encuentro con Cristo resucitado como experiencia fundante: ​la Salvación-justificación, por 
la gracia de Dios, ganada por la muerte de Jesucristo y recibida por la fe, se hace palpable y 
experimentable en la conversión. Descrita indistintamente como “nuevo nacimiento” (Jn 3), 
“conversión”, “cambio de vida”, “vida nueva”, refleja no un asentimiento formal, intelectual de 
ciertas verdades doctrinales, sino de tener “una experiencia de Dios”, que a su vez exige un 
cambio radical de vida y de la escala de valores. Esto es posible gracias al poder salvador de 
Jesús, llevado a cabo por la acción salvadora del Espíritu Santo. 
El Espíritu Santo: el poder de Dios en la vida del creyente. ​Se trata de recibir el poder (la 
fuerza, la energía, la vitalidad, etc.) necesaria para vivir de acuerdo a la voluntad de Dios y vivir 
según sus planes. De allí el tema recurrente del “poder” para obrar. La experiencia que une a los 
pentecostales es ​“el bautismo en el Espíritu Santo”. 
El cambio de vida como experiencia sanadora: ​La sanación tiene un lugar relevante, como 
superación de situaciones personales que han bloqueado la vida. Para la gran mayoría de los 
pobres de América sus condiciones de vida están muy lejos de representar el mejor de los 
mundos posibles, y para ellos la vida es una difícil lucha cotidiana. La experiencia pentecostal es 
tan profunda, que se traduce (no siempre) en superación personal de dolencias, y en la propia 
promoción social del individuo que ha adquirido una nueva dignidad como hijo de Dios. 
Una Iglesia viva: la comunidad de los que han sido transformados por Cristo.​ Lo que 
constituye a la Iglesia pentecostal es la común participación en la experiencia del encuentro con 
Jesús resucitado bajo el poder del Espíritu Santo. Por esta razón el pentecostal no entiende una 
Iglesia que esté incorporada a un sistema de cristiandad, porque Iglesia es la comunidad de los 
que han sido salvados por Cristo, de los que han experimentado el poder de Dios y no los 
cristianos “nominales” aunque pertenezcan a alguna institución eclesial. ​Pentecostés ​sirve de 
mito fundacional y la Iglesia primitiva de Hechos de los Apóstoles de arquetipo para comprender 
lo que es la Iglesia para el pentecostal. No le interesa si alguien pertenece a su comunidad o a 
otra, sino “​si ha sido salvado​ ”. De ahí que sólo establezcan vínculos con personas fuera de su 
Iglesia con la única finalidad de “convertirla”. 
Sacerdocio común de todos los fieles​: No existe una comunidad con un ministro ordenado. Los 
líderes son personas carismáticas, elegidos por el Espíritu, tomados de su comunidad. Los dones 
se imponen por sí mismos como manifestación del Espíritu. Cada pentecostal se sabe -y se 
siente- un discípulo de Jesucristo, llamado a la santidad y a la radicalidad de la fe. Todos tienen la 
misión de evangelizar, de predicar, de conquistar al mundo para Cristo, cada uno según sus 
dones y ministerios. 
Demonología y guerra espiritual:​ De especial manera en los neopentecostales se evidencia una 
permanente lucha con “los poderes del mal”, y se lo “ata” antes de comenzar el culto para que no 
interfiera en la oración del pueblo creyente. Esto lleva en algunos casos a justificar que la 
existencia de todos los males que afectan al hombre son de origen demoníaco, aunque no es 
igual en todos los casos. Los exorcismos son parte normal del culto, ya que es una oportunidad 
para evidenciar el poder de Dios frente al mal, y la victoria de Cristo. Es una ocasión para 
acrecentar la fe y “dar gloria a Dios”. 
 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 16 



La sagrada escritura como Palabra Viva de Dios y como suprema norma para la vida 
cristiana. 
Como en sus hermanos mayores, los hijos de la Reforma, los pentecostales centran su fe y su 
culto en la Palabra de Dios. 
  
Palabras claves 
*Testimonio:​ entre los pentecostales, antes que cualquier doctrina o teoría acerca de lo 
sobrenatural está la ​experiencia transformadora de Dios​ vivo por medio de Jesús. El que 
verdaderamente encontró a Jesús no puede ser el mismo. Palabras como conversión, cambio de 
vida, experiencia, son subrayadas y puestas en común, de manera que cualquier persona pueda 
entender, en términos muy sencillos, que tienen que ver con el “experimental”, con la ​vida 
concreta. 
  
*Bautismo en el Espíritu Santo:​ Se trata de una experiencia personal, en la que el individuo se 
deja “llenar” por el Espíritu Santo hasta sentirse sumergido (bautizado) en el poder, en el amor y 
la presencia de Dios. Esta experiencia transforma la vida del creyente, capacitándolo con 
carismas para la misión ​y para dar testimonio con la fuerza del Espíritu Santo. 
Esta experiencia común es lo que une a pentecostales y carismáticos. 
  
*CLAI:​ el Consejo Latinoamericano de Iglesias es una organización de iglesias y movimientos 
cristianos ​fundada en Lima, en 1982,​ creada para promover la unidad entre los cristianos y 
cristianas del continente. La idea del CLAI echó raíces cuatro años antes, en la gran reunión de 
iglesias evangélicas celebrada en Oaxtepec, México, en setiembre de 1978. 
  
Diálogo ecuménico 
Diálogo Católico-Pentecostal​ (1972-1997) 

Asamblea del CMI 
El diálogo internacional católico-pentecostal es uno de los frutos del Concilio Vaticano II. Uno de 
los ​observadores ​en el mismo Concilio fue el líder pentecostal Rvdo. ​David du Plessis, ​quien 
luego de su experiencia de la Iglesia católica reunida en Concilio, toma contacto con el 
Secretariado (hoy Pontificio Consejo) para la promoción de la Unidad de los Cristianos con miras 
a iniciar una relación entre católicos y pentecostales. 
Luego de dos reuniones exploratorias (1970-1971) que tuvieron como objetivo constatar la 
posibilidad de iniciar un diálogo teológico, ​en 1972​ se da inicio al diálogo oficial. 
Como no existe una organización pentecostal internacional que los reúna o represente a todos, 
muchos participan en este diálogo a título personal o de su propia denominación. 
El primer quinquenio (1972-1976), el único en el cual junto con los pentecostales también 
participaron carismáticos anglicanos y protestantes, se centró en argumentos que son de interés 
de los pentecostales: el bautismo en el Espíritu Santo, la Iniciación cristiana y los dones del 
Espíritu, el bautismo y la relación entre Tradición y Escritura, la oración y la alabanza. 
El segundo quinquenio (1977-1982), continúa el intercambio de orden espiritual y teológico. Los 
temas no fueron fáciles de asumir en modo común: hablar en lenguas, relación entre fe y 
experiencia, el ministerio de curación en la Iglesia y el papel de María. 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 17 



El tercer quinquenio (1985-1989), el tema central fue la ​“koinonía”,​  donde ambos reconocen que 
existe una comunión real entre católicos y pentecostales, aunque imperfecta. 
La cuarta fase del diálogo (1990-1997), estuvo centrada en la reflexión común sobre 
Evangelización, proselitismo y el testimonio común. 
Consejo de Iglesias Cristianas del Uruguay ​(CICU) 
Lo integran ocho Iglesias cristianas (Católica, Anglicana, Luterana, Metodista, Armenia, 
Evangélica del Río de la Plata , Pentecostal Naciente y Ejército de la Salvación) y fue ​fundado el 
22 de diciembre de 1998​ en la Catedral anglicana de Montevideo, contando con la presencia de 
los dirigentes y pastores de las referidas Iglesias (ver Umbrales n. 93). El espíritu del organismo 
es reconocer que el fraccionamiento y división del mundo cristiano es producto del pecado de las 
mismas Iglesias. Estas Iglesias se proponen un camino para intentar poner en acción esta base 
doctrinal mínima: ​“nos reconocemos como ​ comunidad de Iglesias​  que confiesan al Señor 
Jesucristo como Dios y Salvador: según el testimonio de las Escrituras, y que procuramos 
responder juntas a su ​ vocación común​  para la gloria del Dios único, Padre, Hijo y Espíritu 
Santo”. 
Recordando ​el común bautismo ​y la misma responsabilidad apostólica frente a los problemas 
del mundo, las Iglesias ​se comprometen al diálogo fraterno​ hablando la verdad en un espíritu 
de amor. En unidad de trabajo, con mucha humildad piden que el Espíritu las ilumine y las 
conduzca a toda verdad. Los objetivos del organismo son: información y conocimiento mutuo 
entre las Iglesias con respecto al trabajo que realiza cada una y a los problemas que enfrenta, así 
como su historia, doctrina, formas de culto y tradiciones. Promover las iniciativas de diálogo, 
oración y testimonio común y buscar áreas de mutua cooperación. Discernir, a la luz del 
Evangelio, los signos de los tiempos en la comunidad nacional y mundial, para ayudar a la 
formación de las conciencias y ​pronunciar eventualmente una palabra en común​ (cuando el 
acuerdo sea unánime). Por último, se señala como objetivo la promoción de la tarea ecuménica y 
el acercamiento fraterno. 
  
Seminario ecuménico 
Los católicos admiten que conocen poco del mundo pentecostal y neopentecostal, y que es 
necesario abrir una “nueva frontera” del ecumenismo. Comprender ese fenómeno religioso fue el 
objetivo del seminario realizado en São Paulo, en 2005, y que contó con la participación del 
presidente del Consejo Pontificio para la Promoción de la Unidad de los Cristianos, card. ​Walter 
Kasper. 
  
“En verdad, debemos reconocer que, hasta recientemente, ese fenómeno religioso no era tomado 
con seriedad, sea porque no era significativo numéricamente, sea porque sus manifestaciones 
eran consideradas un tanto exóticas y sin chance de tener gran incidencia en el cuadro religioso 
de Brasil”,​  afirma el secretario general de la Conferencia Nacional de Obispos del Brasil (CNBB), 
dom ​Odilo Pedro Scherer. 
Los grupos pentecostales y neopentecostales eran considerados “sectas”, un concepto que 
“denota una evaluación insuficiente y prejuiciosa”, admite Scherer. El crecimiento de iglesias y 
movimientos pentecostales y neopentescostales levanta la pregunta sobre las motivaciones que 
llevan a las personas a migrar de una comunidad cristiana tradicional y adherir a esos grupos. 
La acogida, destaca el secretario general de la CNBB, “es la primera e indispensable actitud 
pastoral”. Y en ese aspecto, los católicos romanos fallan con frecuencia, reconoce. “La difusión 
del pentecostalismo cuestiona nuestra catequesis, muchas veces insuficiente e inadecuada; pero 
también deja clara muestra de la vida del pueblo; estamos distantes de las situaciones de 
enfermedad, de luto y de dolor”, manifiesta. El Seminario sobre el Pentecostalismo quiso, además 
de entender mejor el fenómeno, buscar aperturas y pistas para el diálogo ecuménico. El 
encuentro fue promovido por la Comisión Episcopal Pastoral para el Ecumenismo y el Diálogo 
Inter-Religioso de la CNBB, el Consejo Pontificio para la Promoción de la Unidad de los Cristianos 
y el Consejo Episcopal Latinoamericano (CELAM). En la reunión participaron obispos de Brasil y 
representantes de las conferencias episcopales de América Latina. 
NoticiaCristiana.com 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 18 



  
Testimonios 
En Aparecida 
La presencia pentecostal en América Latina es mucho más temprana de lo que se suele pensar 
(los casos más tempranos son Chile: 1909; Argentina y Brasil: 1910; Perú: 1911; Nicaragua: 1912; 
México: 1914; Guatemala y Puerto Rico: 1916). Esto significa que la historia del pentecostalismo 
en América Latina comienza antes que se constituyeran las grandes denominaciones 
pentecostales norteamericanas o europeas. Mientras en Chile se trató de un avivamiento local, en 
los demás países mencionados el trabajo lo iniciaron misioneros solitarios o inmigrantes. Por lo 
tanto, la primera fase de expansión pentecostal no contó con respaldo institucional ni financiero de 
denominaciones norteamericanas o europeas. Casi sin excepción, en esta primera fase las 
iglesias pentecostales ​crecieron en sectores rurales empobrecidos y en los emergentes 
barrios periféricos. ​Por lo tanto, se trata efectivamente de sectores de población que aunque 
hubieran sido bautizados, no contaban con asistencia pastoral, lo que había debilitado su 
adhesión a la Iglesia Católica. Las dificultades para el diálogo ecuménico Pentecostal-Católico en 
América Latina, más allá de las obvias diferencias histórico-teológicas, deben entenderse en el 
contexto de las tensiones propias que emergen cuando se da una relación de minoría-mayoría 
religiosa. Aunque existe un proceso de diálogo Católico-Pentecostal iniciado en el año 1972, este 
es apenas conocido en América Latina. Sin embargo, hay evidencias que también en nuestro 
continente ​el cambio de lenguaje ​para referirse unos a otros, y la apertura al diálogo, puede 
producir buenos frutos. En Chile, por ejemplo, donde se constituyó la “Fraternidad Ecuménica” el 
año 1972, con participación de algunas iglesias pentecostales, existe ya una larga tradición de 
oración común y de co-participación en otras iniciativas de interés público. Un punto culminante 
fue la firma, en mayo de 1999, de un compromiso de reconocimiento mutuo del Bautismo 
celebrado según la fórmula trinitaria. Ya en 1998 se realizó en Quito un primer encuentro 
latinoamericano entre sacerdotes católicos y pastores pentecostales, convocado conjuntamente 
por CELAM y CLAI (Consejo Latinoamericano de Iglesias) . Una de sus principales conclusiones 
fue que para avanzar en el diálogo hay que crear espacios para conocerse, orar juntos, y así 
derribar los prejuicios mutuos. 
Lo más importante de este tipo de aproximación, es que al generar oportunidades para el 
reconocimiento mutuo como “hermanos y hermanas en Cristo”, permite que el ejercicio de la 
vocación misionera y de la atención pastoral se desarrolle con creciente respeto mutuo. De esa 
manera va emergiendo una cultura de convivencia y un ecumenismo práctico que se evidencia en 
situaciones tan cotidianas como velatorios, visitación de enfermos, acompañamiento en 
situaciones de crisis, etc. 
  
Pastor Dr. ​Juan Sepúlveda 
Aparecida, Mayo de 2007 
  
Los laicos en el diálogo ecuménico 
Ante la disyuntiva que se plantea en algunos sectores sobre la dicotomía diálogo/misión, el Card. 
Kasper, en Buenos Aires, en 2007, señaló que: ​“Es evidente que en este momento la Iglesia 
latinoamericana debe afrontar serios desafíos. ¿Cómo mantener un verdadero compromiso 
misionero y, al mismo tiempo, llegar a realizar la voluntad de Jesús sobre la unidad de sus 
discípulos? Podemos decir que, en América Latina, no está aún resuelta la ​ aparente oposición 
entre compromiso misionero y compromiso ecuménico. Escuchando a los obispos, se toma 
conciencia de que para no pocos hacer ecumenismo significa debilitar el fervor misionero de los 
católicos (o se predica el Evangelio o se hace ecumenismo). Esta situación hace que, no pocas 
veces, el ​ ecumenismo sea dejado de lado o sea confinado a la “pastoral especializada” o 
sea reservado a una elite de católicos:​  la integración de la promoción de la unidad de los 
cristianos en los programas de pastoral orgánica sigue siendo una tarea permanente. Quizás el 
problema sea más profundo: debemos ​ recuperar la formación​  y rescatar el verdadero sentido de 
la ​ acción ecuménica de los católicos a todos los niveles​  para que ellos puedan participar en la 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 19 



misión en favor de la unidad que realiza la Iglesia católica. Hablar entonces de los principios que 
animan la actividad ecuménica es algo necesario”. 
Estas palabras entregan el ecumenismo al compromiso no sólo de los teólogos y de los obispos, 
sino de todos los creyentes. Sin el aporte de los laicos, ¿se dará este camino de unidad de las 
Iglesias? 
  
*David Du Plessis 

David Duplessis 
Conocido como “Mr. Pentecostés”, tuvo una experiencia pentecostal del bautismo en el Espíritu 
en 1918, y en 1930 fue predicador Pentecostal. Seis años más tarde el evangelista Pentecostal 
Smith Wigglesworth profetizó sobre Duplessis que él sería uno de los instrumentos de Dios en un 
inminente avivamiento ecuménico mundial. Para la década de 1950 Duplessis llegó a estar 
inmerso en la tarea del ecumenismo.​ Él predicó que Dios estaba derramando el poder de la 
lluvia tardía justo precediendo al retorno de Cristo. 
Viajó extensamente, visitando a los líderes evangélicos de las denominaciones principales. Llegó 
a ser amigo de los líderes del Consejo Mundial de Iglesias y participó en la segunda asamblea del 
mismo en 1954 y en la tercera asamblea en 1961. ​Fue invitado al Vaticano ​a hablar 
personalmente con el Papa Juan XXIII y fue el único Pentecostal invitado a concurrir al Concilio 
Vaticano II. 
En su autobiografía él testifica que su corazón se quebró y él literalmente lloró durante la 
realización de una misa Católica. 
Cuando él se encontró con 24 líderes evangélicos del movimiento ecuménico en 1956, dijo: ​“sentí 
un tibio resplandor viniendo sobre mí”​  y que su actitud de juzgar la doctrina de los otros se 
deshizo. ​“Sentí tal amor y compasión por esos líderes eclesiásticos que yo más bien habría 
muerto por ellos que dictarles sentencia”. ​ Él contrastó eso con los “viejos días” cuando hubiera 
denunciado su falsa teología. 
Cuando visitó el Vaticano, Duplessis afirmó que una experiencia similar causó que su prejuicio 
contra el Catolicismo se deshiciera de modo que en lo sucesivo él podría fácilmente aceptar a los 
sacerdotes católicos como ​hermanos en Cristo​ sin ningún juicio negativo de ninguna clase hacia 
su doctrina. 
Por una experiencia espiritual muy intensa que tuvo asistiendo a misa durante el concilio Vaticano 
II, Duplessis dijo que fue depurado enteramente de la suspicacia sobre la doctrina Católica. 
La revista ​Time​  describió a David Du Plessis de la siguiente manera: “​Nadie en el siglo XX ha 
podido tan efectivamente unir a los tres principales movimientos religiosos, tal como lo hizo “Mr. 
Pentecostés” David Du Plessis: El movimiento Pentecostal, el movimiento ecuménico y el 
movimiento carismático​ ”. 
 
 
 
 
  

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 20 



 
Breve diccionario 
*Bautistas 
Los bautistas quieren volver radicalmente al Evangelio, en forma independiente; Jesús es el único 
Señor de la Iglesia. 
Nacieron en ​Inglaterra ​a principios del siglo XVII, rechazando la Iglesia de Estado y cualquier 
Iglesia oficial. Se formaron espontáneamente y por libre convicción. El nombre de “bautistas” 
surgió en Inglaterra porque estos cristianos le 
daban gran importancia al​ bautismo de adultos,​ que se hace por inmersión. Se difundieron sobre 
todo en Estados Unidos, gracias a los inmigrantes. Famosos son los nombres del pastor Martin 
Luther King y del ex presidente norteamericano Jimmy Carter. Los bautistas se agrupan en la 
Alianza Bautista Mundial. No todos los bautistas, por miedo a perder su independencia, participan 
del movimiento ecuménico. 
  
*Metodistas 
Mientras los bautistas tienen raíces protestantes, los metodistas nacen de un movimiento de 
renovación inglés, conducido por el pastor anglicano ​John Wesley ​(1703-1791) en Oxford. Este 
pastor criticaba a la iglesia de Inglaterra por haber olvidado la importancia de la conversión y la 
búsqueda de la santidad. Estableció un ​“método” sistemático​ para la vida espiritual y apostólica, 
que el mismo practicaba. Nunca quiso separarse de la Iglesia anglicana pero después de su 
muerte,  su organización cada vez más independiente y  la ordenación de sus propios ministros 
de culto terminó con la ruptura oficial en 1795. Wesley fomentaba prácticas piadosas, ​conductas 
religiosas exigentes,​ lectura metódica del Nuevo Testamento, días de ayuno, examen de 
conciencia etc. La doctrina metodista es la misma que la de los anglicanos, pero acentúa la 
conversión, un proceso de arrepentimiento y salvación en Cristo por la sola gracia divina; la 
santificación personal por la sola fe y el poder del Espíritu Santo. Es importante sin embargo la 
disciplina ​y el esfuerzo personal, llevar una vida cristiana de meditación y contemplación, ejercer 
la caridad y la acción social. Resulta ser una de las iglesias más organizadas. Toda la estructura 
metodista está al servicio de ​la misión;​ el mismo Wesley predicaba al pueblo en las calles y 
plazas. Los metodistas, desde 1951, se han organizado en el Consejo Metodista Mundial. En 
América Latina los metodistas son una de las denominaciones más ecuménicas. Conocidas son 
las figuras del pastor Emilio Castro y del obispo Federico Pagura. 
  
*Adventistas 
El movimiento adventista (del latín ​“adventus” ​ = venida) cree desde el año 1843 en el próximo 
retorno de Cristo a la tierra. Los adventistas pueden ser considerados una corriente del 
protestantismo y mantienen los principales elementos de la fe cristiana. Se caracterizan por una 
especial insistencia en la ​espera de la segunda venida de Cristo,​ que nos libraría del dolor y de 
la muerte. Los más conocidos y difundidos son los “Adventistas del Séptimo Día”, porque según 
una supuesta revelación que se atribuyó su fundadora Ellen White, Dios quiere que se santifique 
el día sábado (=séptimo día) y no el domingo. Creen en el Reino de Dios sobre esta tierra; no 
admiten el infierno ni el purgatorio porque los impíos serán destruidos y sólo los justos recibirán la 
inmortalidad como don de Dios. La vida nueva en Cristo exige ​renunciar al alcohol, al tabaco, a 
las drogas;​ exige pagar el diezmo de las ganancias a la iglesia, la honradez y la justicia, el 
compromiso social. La iglesia adventista no forma parte del Consejo Mundial de las Iglesias. Los 
Adventistas se sienten unidos espiritualmente a todos los que aman a Dios y al prójimo, pero no 
creen en el ecumenismo institucionalizado. 
  
*Ejército de Salvación 
El Ejercito de Salvación es una iglesia o comunidad cristiana, no una simple organización social, 
fundada por el pastor  metodista William Booth (1829-1912) que se dedicó con mucha 
generosidad a los ​pobres ​en los barrios ​periféricos​ de Londres. Su movimiento se llamó “Ejército 
de Salvación” en 1878 y sus títulos, organización y uniformes son de tipo militar, con una 
disciplina rigurosa. La de ellos es una “guerra” a la pobreza, al vicio, al pecado. Pertenecen al 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 21 



Consejo Ecuménico de las Iglesias, como Iglesia Libre o Misionera. La doctrina es de una línea 
metodista, pero no tiene sacramentos. Su servicio religioso se compone de ​oración, canto, 
sermones sobre la Palabra de Dios. El Ejército de Salvación se considera el ejercito de Cristo. 
  
*Discípulos de Cristo 
Los Discípulos de Cristo (llamados así en Gran Bretaña) o Iglesias de Cristo (en Estados Unidos) 
siguen las vertientes metodista y bautista, con algunas particularidades. Los adherentes están 
abiertos al ecumenismo y no se consideran los únicos cristianos; desean superar la división entre 
las iglesias. 
  
Movimientos religiosos paralelos al cristianismo 
  
Existen una serie de movimientos religiosos que surgieron dentro del cristianismo, pero ​no se los 
considera cristianos​, ya que en su doctrina existen elementos opuestos a las bases del 
cristianismo y en algunos casos niegan verdades fundamentales del cristianismo (Divinidad de 
Jesucristo, Trinidad, Vida eterna, etc). 
Algunos elementos comunes que tienen estos grupos es el uso de la Biblia en forma literal, 
aplicada a sus propias doctrinas y coexistiendo con una revelación paralela que tiene el mismo 
valor que la Biblia. 
Esta revelación paralela es tomada como la verdadera y definitiva revelación del cristianismo y se 
presentan como “cristianos”, aunque en esencia no lo son. 
Se les llama “paracristianos” porque utilizando la Biblia para argumentar y predicando sobre 
Jesucristo se presentan como cristianos, pero su doctrina y su interpretación de la Biblia es ajena 
al cristianismo y a la misma Biblia. Muchas veces se los llama “sectas” por su cerrazón al diálogo, 
fanatismo y fundamentalismo. 
En su mayoría buscan captar a la gente sencilla y con poca formación religiosa, pero que tengan 
una previa simpatía por la fe cristiana. 
Suelen ser muy agresivos con las iglesias históricas del cristianismo, especialmente contra el 
catolicismo. 
No están interesados en el diálogo interreligioso, y ​no forman parte del diálogo ecuménico por 
su condición de no-cristianos.​ En muchos casos tienen una estructura sectaria y 
fundamentalista, lo cual dificulta cualquier tipo de diálogo. 
En algunos casos mezclan doctrinas cristianas con otras de origen masónico, gnóstico y 
esotérico. 
La mayoría de ellos surgen en Estados Unidos en el siglo XIX como escisión de movimientos 
adventistas, con un fuerte acento apocalíptico, predicando el fin del mundo en forma inminente. 
Pero siguen apareciendo nuevos grupos hasta la actualidad con un discurso doctrinal que varía 
mucho de una agrupación a otra. 
Los más conocidos presentes en América Latina son: 
– Los Testigos de Jehová – 1878 
– La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos días (Mormones)- 1830 
– La Iglesia de Cristo Científico (Ciencia Cristiana)- 1879 
– La Iglesia de la Unificación (Moon)- 1954 
– Misión de la Luz Divina- 1949 
– Los Niños de Dios (La Familia) -1968 
Algunos autores ubican en esta clasificación a dos “Iglesias” de fachada pentecostal, pero cuyos 
contenidos no deberían considerarse cristianos, al ser una amalgama de catolicismo popular, 
evangelismo pentecostal, espiritismo y cultos afrobrasileños. Las brasileñas ​“Dios es Amor” 
(1961) y la “Iglesia Universal del Reino de Dios” (Pare de Sufrir, 1977).​  Estas dos 
agrupaciones se presentan como cristianas, pero doctrinalmente no lo son y no son consideradas 
evangélicas por el mundo protestante. Muchos sociólogos las clasifican como pentecostales, 
cuando en realidad son paracristianos. Muchos de ellos ofrecen “cursos bíblicos” cuya 
interpretación está lejos de cualquier comunidad cristiana, ya que el sincretismo (mezcla arbitraria 
de doctrinas de diverso origen) en estos grupos es una nota característica. 

UMBRALES​ - 274 - Ene. 2017 - 22 


