UMBRALES

274 enero de 2017

Lolis 2017

Ecumenismo: numero especial

1517 — 2017: 500 anos buscando la unidad



MBRALE

umbrales.edu.uy

Ecumenismo: numero especial

1517 — 2017: 500 ainos buscando la unidad

El 2017 sera marcado, por lo menos en la Iglesia, por el aniversario de la Reforma protestante:
como ya recordamos en los meses pasados, en 1517 Martin Lutero con sus 99 tesis dio comienzo
a un movimiento en la Iglesia que llevd a un grave cisma (division) de la Iglesia occidental,
separada entre catolicos y protestantes. Por mas de cuatro siglos, catdlicos y protestantes se
acusaron reciprocamente de no ser fieles y obedientes a Jesus, con amenazas y sanciones
reciprocas. El siglo pasado ha visto un cambio importante, cuyo momento mas emblematico ha
sido el Concilio Vaticano Il: el papa Juan XXIIl, deseoso de llevar al mundo el mensaje de Paz de
Jesus, ha trabajado incansablemente porque esta Paz reinara en primer lugar entre los cristianos
que la anunciaban; la presencia de los “hermanos separados” en la Asamblea Conciliar y los
documentos que se promulgaron en la misma, han sefiado un antes y un después: ya no hay
excumuniones reciprocas, sino aprecio por el hermano que enriquece con su fe en Jesus Cristo,
gue subraya aspectos diversos y a veces olvidados.

Umbrales ha sido siempre atenta a los signos de unidad en la Iglesia y al movimiento ecuménico
impulsado por el Vaticano Il: el movimiento que promueve la unidad en la diversidad. En particular
el n. 200 fue una entrega especial sobre Ecumenismo, presentando las distintas confesiones

cristianas con una mirada privilegiada al didlogo ecuménico de las ultimas 10 décadas, en que el
camino hacia la unidad vivi6é un tiempo privilegiado, tratando mostrar lo esencial de la fe y de la
experiencia cristiana de cada confesion. Siempre Umbrales ha vivido la busqueda de lo que une,

mas alla de lo que divide; el reconocimiento de la verdad presente en el mundo, mas alla del error
que produce; el trabajo humilde de quien cuida el crecimiento de las semillas del Reino, mas alla
de las apariencias que busca el periodismo masivo.

En este mes de enero, reproducimos el material ofrecido en el n. 200, en la seccion relativa al
movimiento protestante: una herramienta sencilla y seria para conocer a nuestros hermanos en la
fe.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 2


http://umbrales.edu.uy/
http://umbrales.edu.uy/

Los protestantes

Templo protestante en Berlin

Historia y doctrina

El término “Protestantismo” histéricamente se refiere a los cristianos que siguen a los
Reformadores Martin Lutero, Juan Calvino y Ulrico Zwinglio y a las doctrinas fundamentales

de los mismos. La palabra viene de la “protesta” que los discipulos de Lutero elevaron contra el
decreto de la Dieta de Spira (1529) que prohibia cualquier cambio de tipo religioso en los Estados
alemanes. Hoy el término se refiere en general a todas las denominaciones que se inspiran en las
Reformas impulsadas por Lutero en Alemania, por Calvino y Zwinglio en Suiza, por Enrique VIII
en Inglaterra durante el siglo XVI. Los protestantes han sido los primeros en aplicar la
hermenéutica moderna a la Sagrada Escritura. Se habla de “reforma protestante”, pero en
realidad hubo distintas etapas, si bien relacionadas entre ellas.

El Luteranismo y la Primera Reforma

El iniciador de lo que se llamé la Reforma Protestante fue el monje agustino Martin Lutero
(1483-1646). Nacié de familia pobre (su padre era minero), empezo estudiando derecho, entro
después en los Agustinos de Erfurt y fue ordenado sacerdote después de dos afios. Luego
ensefd Etica y Escritura en la Universidad de Wittenberg. Era muy religioso, se destacaba por su
inteligencia, pero de caracter fogoso y polémico. Su interpretacion de la Biblia, sobre todo de las
cartas a los Romanos y a los Galatas, lo llevo a proponer la doctrina de la Justificacion y a
enfrentarse con la autoridad eclesiastica. La finalidad de Lutero y sus seguidores fue de “reformar”
la Iglesia (que ciertamente estaba corrupta en aquel tiempo) pero no de dividirla. Por falta de
didlogo de una parte y de la otra, Lutero terminé siendo el fundador de un nuevo grupo cristiano.
La ocasion se dio cuando el dominico J. Testzel emprendié la predicacion sobre las indulgencias
para recaudar dinero para la construccion de la Basilica de san Pedro. Contra todo esto Lutero
escribid sus 95 tesis, que fijo en la puerta de la iglesia de Wittenberg el 31 de octubre de 1517,
invocando de esta forma un debate sobre las mismas. Posteriormente, debido también al silencio
de sus interlocutores, buscd la proteccion de los principes alemanes y comenzo a cuestionar
algunos dogmas y sobre todo tradiciones de la Iglesia de Roma. En 1520 fue excomulgado por el
Papa Leén X y cuatro anos después contrajo matrimonio con la ex monja cisterciense Catalina
Bora. En 1536 rompié definitivamente con Roma. Murié el 18 de febrero de 1546 y fue sepultado
en Wittenberg. A pesar de sus errores, se ha revalorizado de parte catdlica la persona y el aporte
de Martin Lutero y se lo considera un personaje influyente en la historia de la Iglesia. EI mismo
Juan Pablo Il tuvo gestos y palabras positivas para Lutero.

Las causas principales de la ruptura con Roma fueron antes que nada de tipo religioso-moral.
Habia mucha corrupcién en la alta jerarquia; mas que lideres espirituales los obispos eran
sefores feudales y principes, interesados en el dinero y en el poder. Debido al abandono de los

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 3



fieles, florecian la supersticion y la ignorancia. Hubo también razones de tipo econémico y politico
que enfrentaron a los principes alemanes con el Papa. Los principes alemanes, gracias a la
doctrina de Lutero, querian llevar a cabo su independencia del emperador, unico interlocutor
politico del Papa. Se queria supeditar la Iglesia al Estado, negando la jurisdiccion y el poder del
Papa.

W [r”

s

"'p.-';h._,l}_llLr

Edicion de la Biblia de Lutero

Doctrina del Luteranismo

Lutero quiso renovar la Iglesia del siglo XVI mediante el retorno a un evangelio mas puro, pero
debido a las sucesivas evoluciones y conflictos, quedé finalmente constituida la Iglesia Luterana,
cuyo cofundador fue Felipe Melanchton. Lutero aboga por la tradicion de la Iglesia antigua; por
eso acepta los dogmas contenidos en los “Credos” y rechaza las tradiciones posteriores como por
ejemplo el celibato de los curas o la vida religiosa. Solo en la segunda mitad del siglo pasado
surgié la experiencia monastica y celibataria de los monjes protestantes de Taizé (Francia, ver
pag. 20).

La doctrina de Lutero ha sido recogida en la “Confessio Augustana” (1530), redactada por Felipe
Melanchton y se identifica con los siguientes principios:

— El anico mediador entre Dios y los hombres es Cristo; por lo tanto se rechaza el culto a la
Virgen, a los santos, a las imagenes, indulgencias, etc.

— La Escritura es la unica fuente de la Fe y la Moral que se les exige a los cristianos. Su lectura
es literal y se la interpreta mediante el libre examen, iluminados por el Espiritu Santo. Se rechaza
la Tradicion de la Iglesia y el Magisterio eclesiastico (del Papa, obispos y de los mismos concilios).
— Para la Salvacion soélo hace falta la Fe en Cristo. Es la Fe que nos justifica, a pesar de nuestros
pecados, que quedan. No son nuestros méritos ni nuestras obras las que nos salvan, sino
unicamente los méritos de la sangre de Cristo. Lo importante es aceptar a Cristo y llevar una
vida de arrepentimiento y reparacion. Las obras buenas son fruto unicamente del Espiritu Santo
que habita en nosotros.

— Solo dos sacramentos aparecen con claridad en la Escritura, como instituidos por Cristo: el
Bautismo y la Cena. A la que los catdlicos llaman Misa, los luteranos llaman Cena porque es tan
solo la actualizacion de la Cena de Jesus, no de su Sacrificio en la cruz (esto fue suficiente y
unico).

En la celebracion de la Cena prevalece la Palabra de Dios y el canto. No se admiten los demas
sacramentos; ni el del Orden Sagrado. Por eso no se reconoce el sacerdocio jerarquico (Papa,
obispos, presbiteros); unicamente se reconoce el sacerdocio comun de los fieles, que procede
del Bautismo. Los “pastores” son laicos al frente de las comunidades.

Actitudes ecuménicas

Igual que los catdlicos, los Luteranos creen en la Santisima Trinidad, en la divinidad de Cristo, en
la Vida Eterna, profesan el mismo Credo, creen en la misma Escritura, en el mismo Bautismo,
rezan el mismo Padre Nuestro. Su régimen eclesiastico es sinodal. Existe también entre ellos el
Ministerio (obispos, pastores..), pero no es sacramental; es tan sé6lo una funcion al servicio de la
comunidad. Existe la Federacion Luterana Mundial (FLM), cuya autoridad maxima es la
Asamblea que se reune cada seis o siete afios. En forma permanente hay un Comité Ejecutivo
con un Secretario General que reside en Ginebra (Suiza).

La FLM tiene autoridad moral pero no tiene poder para legislar ni para limitar la autonomia de las
Iglesias. Los Luteranos, que son 68 millones en el mundo, estan volcados al ecumenismo;
integran el CMI a nivel mundial y el CLAI a nivel latinoamericano. El dialogo con la Iglesia

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 4



Catodlica, sobre todo después del Concilio, ha logrado un amplio entendimiento sobre distintos
puntos de la doctrina.

El Calvinismo y la Segunda Reforma

Mientras en Alemania surgia el Luteranismo, en Suiza se origin6 la llamada “Iglesia Reformada”,
en parte por la influencia de Lutero y en parte de manera independiente. Juan Calvino se
proponia una “lglesia reformada por la Palabra de Dios”. La doctrina es fundamentalmente la
Luterana, con algunas peculiaridades, como por ejemplo la radicalizacion de la doctrina sobre la
predestinacion.

Juan Calvino (1509-1564) era un laico jurista francés que empez6 su Reforma en Francia hasta
que se afincé en Ginebra. Llegd a construir en Ginebra una teocracia para recrear el Reino de
Dios en la tierra. Se sentia llamado a ser profeta de Dios para llevar a la Iglesia a la primitiva
pureza. Impuso el rigorismo moral y el puritanismo (los pecados graves eran penados en la
hoguera), como reaccioén a la corrupcién que veia en la Iglesia de su tiempo.

La organizacion de la Iglesia Calvinista o Reformada se apoya no sobre los obispos sino sobre los
presbiteros. Por eso se los llama también, sobre todo en Norteamérica, “Presbiterianos”. La
Alianza Mundial de Iglesias Reformadas agrupa a 70 millones de fieles y practica el ecumenismo.
De los Reformados han salido teélogos importantes como Oscar Cullman, Karl Barth, Paul Tillich,
Willen Visser't Hooft que fue secretario general del CMI y tuvo una importante actividad
ecuménica.

Junto con Juan Calvino que predico al pueblo suizo de lengua francesa (Ginebra), hay que
recordar también a Ulrico Zwinglio que se dedicé mas bien a la Suiza de lengua alemana
(Zurich). La ideas de Zwinglio son muy parecidas a las de Calvino. Su comunidad se unié mas
tarde al Calvinismo en 1580.

Palabras claves

*Reforma: la reforma de la Iglesia en 1500, era algo que se veia necesario hace tiempo, porque
la Iglesia se habia alejado demasiado del espiritu y la practica del Evangelio. La querian el papa
Paulo lll de aquel tiempo y los anteriores, muchos obispos y sacerdotes; la querian santos como
Ignacio de Loyola, Teresa de Avila etc. Le falté fuerza a los papas y a los obispos para
implementar esa reforma. Por lo tanto con el nombre de “Reforma” paso a la historia la
Protestante y los mayores Reformadores fueron Lutero y Calvino. Esta no fue una reforma de
costumbres, afectd a las estructuras eclesiales y a la doctrina. Para contrarrestar la expansion
del Protestantismo, se dio después, desde adentro de la Iglesia pero tarde, la llamada
“Contrarreforma” o sea la reforma catdlica a partir del Concilio de Trento (1545-1563)
convocado por Paulo Il y terminado por Sixto V.

*Justificacion: Lutero ensefia que a partir del pecado original, la naturaleza humana ha

quedado herida para siempre; la persona es y sera siempre pecadora. Pero, gracias a los
méritos de Jesus que cubren nuestros pecados, Dios nos salva. El nos hace justos (=justifica) tan
s6lo por su gracia. Lo que se nos pide es la fe (= confianza) en Jesus y en la Escritura. En los
ultimos afios ha habido didlogos y acercamientos importantes entre luteranos y catdlicos sobre
este tema.

*Predestinacion: siguiendo la ensefianza de San Agustin, Lutero afirmaba que la predestinacion

a la salvacion por parte de Dios no es para todos: si asi fuera, Dios no seria libre, porque tendria
que salvar a todos.

Especificamente Calvinista es la radicalizacion de la doctrina de la Predestinacion. La
justificacion solo es fruto de la obra de Cristo, la cual va en beneficio Unicamente de los que han
sido predestinados a la salvacién por Dios; también los réprobos son predestinados desde la
eternidad para las penas eternas. Pocas Iglesias Reformadas admiten hoy esta doctrina, ya que la
redencion de Cristo ha sido universal.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 -5



Dialogo ecuménico

'En esta declacracion conjunta de 1980, sobre la Doctrina de la
Justificacion, se recoge el fruto de mas de treinta afios de dialogo ecuménico, pues antes del
Vaticano Il ya se iniciaron los contactos informales entre ambas confesiones, aunque es en 1967,
después del Concilio, cuando se inicia el dialogo oficial. El consenso que en esta Declaracion
comun se ha conseguido pone fin, al término del siglo XXy al comienzo del XXI, a una cuestién
discutida durante muchos siglos.

Declaracioén oficial conjunta entre la Federacién Luterana Mundial y la Iglesia Catélica

1. Sobre la base de los acuerdos alcanzados en la Declaracién conjunta sobre la
doctrina de la justificaciéon (DJ), la Federacién Luterana Mundial y la Iglesia Catdlica
declaran: “La doctrina de la justificaciéon expuesta en la presente declaracion
demuestra que entre luteranos y catdélicos hay un consenso respecto a los
postulados fundamentales de dicha doctrina” (DJ 40). Con base en este consenso la
Federacion Luterana Mundial y la Iglesia Catdlica declaran: “Las condenas del
Concilio de Trento no se aplican al magisterio de las iglesias luteranas expuesto en
la presente declaracion y, las condenas de las Confesiones Luteranas no se aplican
al magisterio de la Iglesia Catdlica expuesto en la presente declaracion” (DJ 41).

2. Con relacion a la Resolucién que acerca de la Declaraciéon conjunta fue tomada por
parte del Consejo de la Federacion Luterana Mundial del 16 de junio de 1998, y la
respuesta de la Iglesia Catodlica del 25 de junio de 1998, y los interrogantes
planteados por ambas, la declaracién adjunta (denominada “Anexo”) acredita
ulteriormente el consenso alcanzado en la Declaracién conjunta; de modo que sea
claro que las anteriores mutuas condenas doctrinales no son aplicables a las
ensefanzas de ambas partes, tal como éstas vienen presentadas en la Declaracion
conjunta.

3. Las dos partes en didlogo estan comprometidas a continuar y profundizar el estudio
acerca de los fundamentos biblicos de la doctrina de la justificacion. También
buscaran una ulterior comprensién comun de la doctrina de la justificacion mas alla
de lo que ha sido tratado en la Declaracion conjunta y la declaracion substancial
adjunta. Basados en el consenso alcanzado, es necesario continuar el dialogo;
concretamente, se requiere una ulterior clarificacién sobre las cuestiones
mencionadas especialmente en la Declaracién conjunta (DJ 43), para poder alcanzar
la plena comunién eclesial, una unidad en la diversidad, en la que las restantes
diferencias podrian ser “reconciliadas” y no tendrian mas una fuerza divisoria.
Catolicos y Luteranos continuaran ecuménicamente sus esfuerzos en su testimonio
comun de interpretar el mensaje de la justificacién en un lenguaje apropiado para los
hombres y mujeres de hoy, y con referencia a las preocupaciones, tanto individuales
como sociales, de nuestro tiempo.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 -6



Anexo

1. Las siguientes elucidaciones subrayan el consenso alcanzado en la Declaracion
conjunta sobre la Doctrina de la Justificacion (DJ) con referencia a las verdades
basicas de la justificacion; asi se pone en claro que las condenas mutuas de los
tiempos pasados no se aplican a las doctrinas catolica y luterana sobre la
justificacion tal como éstas son presentadas en la Declaracion conjunta.

2. “Juntos confesamos: “Solo por gracia mediante la fe en Cristo y su obra salvifica y
no por algun mérito nuestro, somos aceptados por Dios y recibimos el Espiritu Santo
que renueva nuestros corazones, capacitandonos y llamandonos a buenas obras”
(DJ 15).

1. La Respuesta de la Iglesia Catdlica no pretende poner en cuestion la autoridad de
los Sinodos Luteranos o de la Federacién Luterana Mundial. La Iglesia Catdlica y la
Federacién Luterana Mundial iniciaron el didlogo y lo han llevado a cabo como
partes con iguales derechos (“par cum pari”). No obstante las diferentes
concepciones acerca de la autoridad en la Iglesia, cada parte respeta el proceso
propio de la otra para alcanzar las decisiones doctrinales.

Testimonios
*Taizé

- - - wsu €l hno. Roger

Es el nombre de una localidad de Francia donde el pastor de la Iglesia Reformada suiza Roger
Schutz, en agosto de 1940 empez6 una “vida de comunidad en la que la reconciliacién segun el
Evangelio, seria vivida en una realidad concreta’. Inicialmente todos los “hermanos” eran de

origen protestante; buscaban vivir una vida con reglas comunes de oracion, celibato e comunién
de bienes. A partir de 1968 se les unieron hermanos catolicos. En 1952 el hermano Roger escribio
la “Regla de Taizé”; el papa Juan XXIIl lo recibié en audiencia en 1958 y fue invitado mas tarde

al Concilio Vaticano Il como observador. La comunidad de Taizé busca ser un signo de
reconciliaciéon entre los cristianos divididos y marca un camino de fe a la juventud que acude
masivamente de toda Europa ya sea en Taizé como en los encuentros europeos e
internacionales. El hermano Roger permanecié como prior de la comunidad hasta su muerte a los
90 afios, en 2005.

Mucho mas que sus palabras o su teologia, su vida daba testimonio de este valor que llevaba muy
adentro: el ecumenismo vivo, donde todos sean verdaderamente hermanos: “Cuando la Iglesia
escucha, sana, reconcilia, llega a ser lo que es en lo mas luminoso de ella misma: limpido reflejo

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 7



de un amor”. Su sucesor, designado por €l mismo unos afios antes, es el hermano Alois Loser.
Actualmente, la comunidad de Taizé se compone de un centenar de hermanos originarios de una
treintena de paises y que son cristianos procedentes de diversas confesiones. La Comunidad es
un signo visible y palpable de la reconciliacion y unidad de los cristianos. La Comunidad no acepta
ningun donativo y los hermanos se ganan la vida con su trabajo, y sus herencias personales las
dan a los mas pobres.

Los momentos importantes en Taizé estan marcados por la oracion comun, que tiene lugar en la
Iglesia de la Reconciliacion tres veces al dia. Al son de las campanas se paralizan los trabajos y
los encuentros, y todos, jévenes, mayores y niios, se reunen con los hermanos para la oracion.
Taizé ha creado un estilo musical unico que refleja la naturaleza meditativa de la comunidad. En
la musica de Taizé se repiten, o se cantan en canon frases sencillas, normalmente versos de los
Salmos.

*Karl Barth

Es uno de los mas grandes tedlogos del siglo XX. Nacido en Basilea (Suiza), fue discipulo de A.
Harnack y, como pastor, fue nombrado parroco de la Iglesia Reformada en Ginebra. Fue profesor
en Gotinga, Mlnster y Bonn. Ademas de su labor como pensador y pastor cristiano, se destaco
por su férrea oposicion a la adhesion de la Iglesia al régimen nazi, la persecucion contra los
judios, y todo tipo de atropellos contra las libertades individuales que caracterizaron a su época.
Después de la guerra, siguid manteniéndose muy interesado en la teologia de su tiempo, y su
autoridad y prestigio ejercieron una profunda impresién cuando dirigié su discurso inaugural en
la Conferencia del Consejo Mundial de Iglesias celebrado en Amsterdam en 1948. Trabajé para la
unién de las Iglesias.

Invitado como observador al Concilio Vaticano Il, no participé por razones de salud pero no

dejo de conversar con tedlogos catolicos y una vez recuperado visitd las universidades romanas
hasta ser recibido por el mismo Pablo VI. Resultado de ese viaje (septiembre de 1966) fue su
libro: “Ad limina Apostolorum”, que significa en latin la visita a las basilicas de los Apdstoles Pedro
y Pablo. Muri6 en Basilea el 10 de diciembre de 1968.

“¢Buena fe? Nunca me la permitiria. Cuando sea llamado ante mi Dios y Sefior, no me voy a
presentar con una cesta a la espalda llena con mis obras completas; todos los angeles se

echarian a reir. Ni tampoco diria para mi justificacion: siempre tuve buena intencion, ‘buena fe’.

No, me presentaré alli con las manos vacias y s6lo me parecera oportuno decir: Dios, ten
misericordia de este pobre pecador’

*Walter Altmann

Fue presidente de la Iglesia Evangélica de la Confesién Luterana de Brasil. Elegido en 2006 como
moderador del comité central del Consejo Mundial de Iglesias, narra en esta entrevista su
experiencia sobre Ecumenismo en América Latina. Nacido en Porto Alegre en 1944, se inspird
teologicamente en Karl Barth, Dietrich Bonhoeffer y Martin Lutero. En su trayectoria buscé
convergencias entre la teologia de la Reforma y la teologia de la liberacion.

¢ Como valora la situacion actual de las iglesias y del movimiento ecuménico en la regiéon?
Por una parte, América Latina tiene una rica historia ecuménica. Las iglesias protestantes
histéricas han cooperado entre si en el campo de la mision desde la conferencia de mision de
Panama en 1916, aunque a menudo concebian la misién como oposiciéon a la Iglesia Catdlica. Por
otra parte, el didlogo teoldgico con la Iglesia Catdlica, por ejemplo por parte de los luteranos del
Brasil, se inici6 en 1957, anticipandose al Concilio Vaticano Il. En la década de los setenta, en
tiempos de las dictaduras en la regién, hubo en general una estrecha cooperacion ecuménica en
el campo de los derechos humanos, con una significativa contribucion del Consejo Mundial de
Iglesias.

Hoy dia la escena religiosa en Ameérica Latina se caracteriza por un creciente pluralismo, dentro
del cual se destaca el crecimiento de las iglesias pentecostales (que se concentran en los dones
del Espiritu) y neopentecostales (que se concentran en conceptos como guerra espiritual contra
los demonios y promesas de prosperidad para los creyentes).

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 8



¢ Como definiria usted su visién ecuménica y la finalidad del movimiento ecuménico?

La motivacion permanente del movimiento ecuménico ha sido el deseo de alcanzar la plena
unidad entre las iglesias, y sobre esa base llegar a ser instrumentos mas fieles y eficientes del
amor de Dios en el mundo. En el amor de Dios, la oikoumene se extiende mucho mas alla de las
fronteras de las iglesias y abarca toda la humanidad y todo el universo creado.

Para las iglesias, el movimiento ecuménico se basa en el don de la unidad que tenemos en Cristo
por la fe y el bautismo. Con esa base, en nuestro camino ya practicamos y experimentamos la
unidad de maneras muy diversas. Rendimos culto al Dios uno y trino, Padre, Hijo y Espiritu Santo
— unidad y comunion perfectas.

Veo natural que para todos nosotros nuestra fe, espiritualidad y accién estén profundamente
arraigadas en nuestras respectivas iglesias. Pero siempre he sentido que nuestras divisiones
son una flagrante negacion de todo lo que creemos, un escandalo que es consecuencia del
pecado humano. Por eso tengo un suerio, lucho por que nuestras iglesias se renueven en todo
aquello que obstaculiza el camino hacia la unidad de la familia cristiana, siguiendo una forma
comun de comunion, testimonio y servicio. En el movimiento ecuménico hay un profundo y
creciente anhelo de comunién.

¢ Cuales cree que son los principales desafios con que se enfrenta el movimiento
ecuménico?

Paralelamente a la tendencia a la globalizacién, tenemos también hoy dia los fenémenos de
fragmentacion e individualismo. Aun dentro del cristianismo, hay hoy una mayor diversidad
religiosa que cuando nuestros predecesores vieron la necesidad de un movimiento ecumenico.

¢ Qué mensaje desea transmitir a las iglesias?

La visién ecuménica es de una gran belleza e inmenso atractivo. Combina la legitima diversidad y
la apuesta por la unidad. Es asi, en si misma, un testimonio poderoso en nuestro mundo
globalizado, que excluye a las personas de tantas maneras. Hay multitudes de hambrientos, tanto
fisica como espiritualmente. Nuestro deber es ofrecerles un testimonio creible de la esperanza
que esta en nosotros (1Pe 3,15), una esperanza que nos viene de Cristo. Estamos llamados a no
desanimarnos y a perseverar. El movimiento ecuménico atraviesa un tiempo de cambio, pero es
perpetuamente valido, porque su inspiracion es el Dios uno y trino.

www.esglesiaplural.cat

Los Anglicanos

e

p) )
[+ P ' L
Min; ppanet

Historia y doctrina

El Anglicanismo puede ser considerado la tercera Reforma del siglo XVI. Los anglicanos también
se llaman “episcopalianos” (sobre todo en Estados Unidos) por la importancia que tienen los
obispos en su organizacion interna. Cuando se habla de Iglesia “anglicana”, este término designa
en latin a la iglesia “inglesa” porque tuvo su origen en Inglaterra y se difundié en los paises de
habla inglesa. Los anglicanos de todo el mundo, unos 77 millones, se mantienen unidos por una
vinculacion especial con la sede episcopal de Canterbury (Inglaterra) y por su participacion en las
Conferencias de Lambeth que ejercen la maxima autoridad en la Iglesia y se celebran cada diez
o doce afios.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 -9


http://www.esglesiaplural.cat/

Enrique VIII (1491-1542), rey de Inglaterra, era catdlico. El papa Ledn X lo habia distinguido con
el titulo de “Defensor de la Fe”, porque se habia declarado abiertamente en contra de las tesis de
Martin Lutero. Enrique deseaba tener un descendiente masculino para que fuera su sucesor y
continuase la dinastia Tudor, pero solo tenia una hija de su esposa Catalina de Aragoén. El Papa
se opuso a su divorcio. El arzobispo de Canterbury, Thomas Crammer, influenciado por las ideas
reformistas, proclamoé sin embargo nulo el primer matrimonio del rey; lo mismo hizo el parlamento
del Estado. Después de varios intentos de union, Pablo Il terminé excomulgando a Enrique VIII
en 1538. El rey se cas6 con Ana Bolena y fue tomando el poder sobre la Iglesia de Inglaterra,
obligando al clero a reconocer al rey como cabeza suprema de la Iglesia; la administracion de los
bienes de la Iglesia paso al parlamento. Fueron disueltos los monasterios y murieron martires de
la fe catdlica, en 1536 el obispo John Fisher y el ministro de estado Thomas Moro, canonizados
después por la Iglesia Catdlica. Con el sucesor Eduardo VI y después con Isabel I? se concluyé el
proceso de ruptura con Roma y el definitivo sometimiento de la Iglesia al poder de la corona. Hoy
la Iglesia Anglicana de Inglaterra busca desatarse de esos vinculos y manifiesta deseos de
renovacion.

Doctrina y organizacién

Las causas de la ruptura fueron en un primer momento de caracter personal por el divorcio del
rey, pero casi enseguida tomaron un caracter politico-nacionalista por la constante tirantez con
Roma (los ingleses acusaban de injerencia a Roma y Roma denunciaba la invasion del Estado
sobre los asuntos eclesiasticos). También la Iglesia Anglicana, con el arzobispo de Canterbury a
la cabeza, se propuso imitar a las demas Reformas para devolver al Cristianismo la pureza
inicial. En un primer momento la mayoria de los obispos creia posible combinar una Iglesia
nacional con la soberania puramente espiritual del Papa; no querian cambios en la doctrina, sino
limitar el poder del Papa sobre la Iglesia de Inglaterra. Con el tiempo hubo cambios también en la
doctrina. Segun los anglicanos, la Unica regla de Fe es la Sagrada Escritura y los primeros cuatro
Concilios de la Iglesia. La profesion o el Credo del Concilio de Nicea (325) es fundamento
suficiente para la Fe. De los sacramentos son necesarios el bautismo y la Cena del Sefior, los
unicos instituidos por Cristo; los demas han sido instituidos por la Iglesia. Se mantiene el triple
orden sacramental del Ministerio (obispos, presbiteros, diaconos) y la liturgia es parecida a la
catdlica. Repudian la soberania del Papa reivindicando libertad para las Iglesias nacionales.
Reconocen en la historia de la salvacion el lugar privilegiado de Maria, pero rechazan los dogmas
de la Inmaculada Concepcién y de la Asuncion. Hay conmemoracion de los santos de antes de la
Reforma.

Comunién anglicana

La Iglesia Anglicana es jerarquica. Al arzobispo de Canterbury se le reconoce un primado de
honor (es el primero entre iguales) y preside las Conferencias de Lambeth en las que participan
todos los obispos de la Comunién Anglicana. Cada provincia eclesiastica es juridicamente
independiente y tiene su Sinodo. Los anglicanos son muy abiertos al ecumenismo desde sus
comienzos y se han redactado documentos muy positivos entre catélicos y anglicanos, fruto de un
didlogo que se ha intensificado después del Concilio Vaticano Il. Entre las iniciativas ecuménicas
destacamos las Conversaciones de Malinas.

Surgié a comienzos del siglo XIX desde adentro del anglicanismo un movimiento (en Oxford), por
el cual volvieron a existir 6rdenes y congregaciones religiosas ya sea masculinas como
femeninas: en este movimiento encontraron apoyo los Anglo-catélicos. En el Movimiento de
Oxford tuvo relevancia especial la figura de John Newman, que después se convirti6 al
catolicismo y fue cardenal: ahora esta en proceso de canonizacién. Un nuevo y grave punto de

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 10



divergencia entre Iglesia Catdlica y Anglicanos se dio en 1992 cuando estos ultimos decidieron la
ordenacion sacerdotal de mujeres.

Las reformas dentro de la gran reforma

Tras las grandes reformas de Lutero, Calvino y Enrique VIII, surgieron otros grupos minoritarios
mas radicales aun. Son los llamados “Evangélicos” o “Iglesias Libres” o “Iglesias Misioneras”. A
diferencia de las Iglesias instituidas, prefieren mantenerse libres e independientes. El “evangélico”
(o “evangelical” en inglés) subraya la conversién adulta y personal a través del bautismo de
adultos por el cual uno se considera un “renacido”. Es rigorista y hace una lectura literal de la
Biblia. Los evangélicos en Norteamérica se han aliado con los politicos conservadores (la “Moral
Mayority”) promoviendo tele-predicadores famosos. “Iglesia electronica” es la expresion que se
usa en Estados Unidos para designar a estos predicadores, a menudo fundamentalistas, que
usan masivamente los medios de comunicacién social. Los mas famosos son Billy Graham, Pat
Roberston, Jimmy Swaggart, etc.. Han hecho también agresivas cruzadas misioneras en América
Latina. En los ultimos afos la influencia de estos movimientos ha preocupado a la Iglesia Catdlica
y también a las Iglesias protestantes historicas que ven disminuir el numero de sus adeptos de
manera notable. La unidad para ellos es una realidad espiritual dada por Cristo a través del
Espiritu Santo, mas alla de cualquier institucion. Entre estas iglesias habria que recordar a los
Valdenses que hicieron suya la tendencia reformada pero que en realidad estan vinculados
histéricamente con el movimiento laico de los “Pobres de Lyén” de Pedro Valdo en el siglo XIV. En
general estas iglesias o comunidades eclesiales comparten con los catdlicos, con los ortodoxos y
los protestantes la validez del mismo bautismo. La Cena representa una presencia puramente
simbdlica de Cristo.

Palabras Claves

*Anglo-catdlicos: el anglicanismo puede ser definido como una via media entre la Iglesia
Catdlica y el Luteranismo. Por eso en su seno se debaten distintas corrientes: esta la tendencia
afin al Protestantismo (llamada “Iglesia Baja”) y la tendencia hacia el Catolicismo (“Iglesia Alta”);
en esta ultima tendencia se inscriben los anglo-catélicos. Ellos han querido mantener las
ceremonias liturgicas de siempre y una teologia en comunion con los Padres de la Iglesia y la
tradicion de los primeros siete siglos de la Iglesia. Los anglo-catdlicos siempre han demostrado,
especialmente después del Movimiento de Oxford, un interés especial en la comunién con la
Iglesia catdlica romana.

*Movimiento de Oxford: es un movimiento espiritual y teoldgico que surgio en la Iglesia de
Inglaterra entre 1830 y 1845. Se llama “de Oxford” porqué en aquella universidad su iniciador,
Henry Newman fue preceptor y rector de la capilla universitaria como presbitero de la Iglesia de
Inglaterra. Acentuaba el legado de la Iglesia Catdlica en Inglaterra antes de la Reforma. Este
movimiento trataba de demostrar que la Iglesia de Inglaterra era la descendiente directa de la
Iglesia de los Apdstoles, lo que luego los llevo a reconsiderar la relacion de la Iglesia de Inglaterra
con la Iglesia Catolica Romana. El movimiento de Oxford tiene una influencia lejana en la
estructura ideoldgica de Alcohdlicos Andnimos.

*Conversaciones de Malinas: desde 1921 a 1926 se celebraron cinco histéricos encuentros en

el arzobispado de Malinas (Bélgica) encabezados por el anglicano Lord Halifax y el cardenal
Desiré Mercier, con el visto bueno de Roma y Canterbury. El intento era acercarse y reforzar la
posicién anglo-catdlica en el seno del anglicanismo. Segun Lord Halifax la Iglesia de Inglaterra no
era protestante, sino una Iglesia apartada de la Iglesia Catdlica con la que compartia todas las
raices y con la que debia volver a reunirse. Sucesivos encuentros con un religioso lazarista
francés, el p. Fernando Portal, lo llevaron a conocer al cardenal Desiré Mercier, arzobispo de
Malinas. Los encuentros fueron muy fructuosos pero no encontraron resonancia en las altas
esferas y con la muerte de los protagonistas el proyecto fracaso.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 11



Dialogo ecuménico

El don de la Autoridad

“La autoridad en la Iglesia IIlI”, es un documento de 1999, fruto del trabajo de la Comision
Internacional Anglicano-Catélica (=ARCIC). La Comision inici6 su actividad en 1968 y luego de
distintas etapas llegé a este importante documento que consta de 63 parrafos, articulados en
cuatro partes: una Introduccion [nn. 1-6], y tres divisiones, tituladas “La autoridad en la Iglesia”
[nn. 7-31], “El ejercicio de la autoridad en la Iglesia” [nn. 32-50] y “Acuerdo sobre el ejercicio de la
autoridad: pasos hacia la unidad visible” [nn. 51-63].

Citamos los parrafos que subrayan algunos aspectos en los que se ha ampliado el acuerdo
alcanzado en los dialogos anteriores. El “principio inspirador” de todo el Documento es el
concepto de autoridad como don de Dios.

El don de la autoridad correctamente ejercido, permite a la Iglesia seguir en obediencia al Espiritu
Santo, que la mantiene fiel en el servicio del Evangelio para la salvacién del mundo. Deseamos
aclarar mas como el ejercicio y la aceptacion de la autoridad en la Iglesia es inseparable de la
respuesta de los creyentes al Evangelio.

Asi, podra haber un redescubrimiento de elementos que fueron descuidados y una rememoracion
nueva de las promesas de Dios, que lleve a la renovacion del “Amén” de la Iglesia. Podra
también haber un examen de lo que ha sido recibido porque algunas de las formulaciones de la
Tradicién han sido vistas como inadecuadas o incluso engafiosas en un nuevo contexto. Todo
este proceso puede denominarse como re-recepcion.

La Iglesia debe permanecer fiel de modo que el Cristo que viene en gloria reconozca en la Iglesia
la comunidad que fundé; debe permanecer libre para recibir la Tradicion apostdlica de nuevos
modos de acuerdo con las situaciones a las que se ve confrontada.

El proceso de tradicion entrafia claramente la transmision del Evangelio de una generacion a otra
(diacronica). Si, la Iglesia debe permanecer unida en la verdad, esto también entrafia la
comunion de las Iglesias en todos los lugares en este unico Evangelio (sincrénica). Ambas son
necesarias para la catolicidad de la Iglesia.

En la accion del sensus fidelium (= lo que creen los fieles) hay una relacion complementaria
entre el Obispo y el resto de la comunidad.

Los que ejercen la episkopé (= obispos) en el Cuerpo de Cristo no deben ser separados de la
‘sinfonia’ de todo el pueblo de Dios en el que tiene un papel que jugar. El carisma y funcion de
episkopé estan especificamente conectados con el ministerio de memoria. Mediante este
ministerio el Espiritu Santo mantiene viva en la Iglesia la memoria de lo que Dios hizo y revel6.
Los Obispos, el clero y los otros fieles deben todos reconocer y recibir lo que es mediado de Dios
por medio del otro. Asi, el sensus fidelium del pueblo de Dios y el ministerio de memoria existen
juntos en una relacion reciproca.

En el cuerpo entero, el Colegio de obispos ejerce el ministerio de memoria con este fin. En
circunstancias especificas, los que tienen el ministerio de vigilancia (episkopé) asistidos por el
Espiritu Santo, pueden llegar juntos a un juicio que, siendo fiel a la Escritura y acorde con la
Tradicion apostdlica, esté preservado del error. Esto es lo que significa cuando se afirma que la
Iglesia puede ensefiar infaliblemente. Esta ensefanza infalible esta al servicio de la
indefectibilidad de la Iglesia. La autenticidad de la ensefianza de los obispos individuales es
evidente cuando esta ensefianza es solidaria con la totalidad del Colegio episcopal.

Una experiencia de primacia universal de este tipo confirmaria dos conclusiones particulares a las
que hemos llegado: —que los Anglicanos estan abiertos a, y desean una recuperacion y
re-recepcion bajo ciertas condiciones claras del ejercicio de la primacia universal del Obispo de
Roma; —que los catdlicos estan abiertos a, y desean una re-recepcion del ejercicio de la primacia
por el Obispo de Roma y el ofrecimiento de este ministerio a toda la Iglesia de Dios.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 12



Testimonios
*Desmond Tutu

, - . alDesmond Tutu

Es un obispo anglicano sudafricano. Tutu nacio el 7 de octubre de 1931 en Klerksdorp y emigro
con su familia a los 12 afios hacia Johannesburgo. Aunque queria ser médico, orientd su
educacion a la ensefianza debido a que su familia no podia pagarle estudios mas costosos. Sus
primeros afnos de vida acdémica fueron marcados por hacer percibir a todos la diferencia de
condiciones existentes entre blancos y negros en su pais, lo que lo llevé a dejar cargos
importantes denunciando esta realidad. En 1976 se realizaron las célebres protestas de Soweto
contra la obligacion del uso del Afrikaans como lengua de instruccién en las escuelas negras,
convirtiéndose en una revuelta masiva nacional contra el apartheid, revuelta en la cual Tutu tomd
parte activa, dando soporte al boicot econdmico internacional contra su pais. Sus fuertes palabras
y actitudes adquiririan fama mundial en la década de 1980 a causa de su oposiciéon no violenta
a la segregacion racial. Por este motivo es considerado uno de los iconos modernos de la lucha
no violenta por la libertad y la igualdad de las personas. El 16 de octubre de 1984 le fue concedido
el Premio Nobel de la Paz por su constante lucha contra el apartheid. El 7 de septiembre de
1986 fue ordenado Arzobispo de la Iglesia de la Provincia de Africa Meridional, siendo
nuevamente el primer hombre negro en conseguirlo, ocupando su cargo de Arzobispo de Ciudad
del Cabo entre aquel afio y 1996. Tutu llama a su pais, la Nacién de Arco Iris, en alusién a la
convivencia entre las personas de la gran variedad de etnias que lo habitan.

A raiz de su participacion en un Foro de Teologia, Jon Sobrino escribio: “tuve la oportunidad de
saludar a Desmond Tutu. Habia tenido una ponencia impresionante, por la hondura de

compasion, el hambre de justicia y la profundidad de fe. Se lo agradeci, y sélo afiadi que venia de

El Salvador, la tierra de Monsefior Romero. Entonces, como ensimismado, comentd con

conviccion y agradecimiento: “;Romero? He inspired us”. Nuestro Monsenfior, salvadorefio y

catdlico, estaba presente en la Sudafrica anglicana. Sin conocerse, Desmond Tutu y Oscar

Romero, llegaron a ser hermanos, no sélo dialogantes ecuménicos.

Y lo que ahora quiero enfatizar, lo fueron sin dejar ninguno de los dos su Iglesia, y sin buscar,

para que prosperase el ecumenismo, minimos comunes, sino verdaderos maximos: en ambos

casos el gran amor por sus pueblos oprimidos, y la disposicién a darlo todo por su liberacion’.

*John Newman

El card. Newman

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 13



John Henry Newman naci6 en Londres en 1801. En 1842 se retird a Littlemore, y vivié bajo
condiciones monasticas con un pequefio grupo de seguidores. A sus discipulos les asigno la tarea
de escribir sobre la vida de los santos ingleses, mientras que él escribia “Ensayos sobre el
desarrollo de la doctrina cristiana”, y poco a poco fue reconciliandose con el credo y la liturgia
de la Iglesia catdlica romana, gracias a sus estudios sobre la relacion de la Iglesia de Inglaterra y
la de Roma. En febrero de 1843 publicdé un anuncio anénimo en el Diario Conservador de Oxford,
una retractacion formal de todas las afirmaciones que pronunciara contra Roma. Se convirtié
luego al catolicismo. Se torné en una de las mas grandes figuras del anglicanismo y del
catolicismo en el siglo XIX. Fue iniciador del Movimiento de Oxford.

Durante afios estuvo en el punto de mira de anglicanos que veian en él a un desertor y de
catolicos que lo consideraban demasiado liberal. En 1870 expreso6 su oposicidn a la oportunidad
de la definicion del dogma de la infalibilidad pontificia, teniendo en cuenta a las otras Iglesias
cristianas.

Sdlo al final de su vida, el Papa Ledn Xl lo nombré cardenal, en mayo de 1879.

Su ultima Misa la celebro el 25 de Diciembre de 1889. Falleci6 al afio siguiente, el 11 de agosto
de 1890. Su epitafio dice Ex umbris et imaginibus in veritatem (Paso6 de las sombras y las
imagenes a la Verdad’).

Los Pentecostales

Historia y doctrina

L B g

Templo pentecostal en Estados
Unidos

América Latina no se vuelve protestante —como decia David Stoll-, sino pentecostal. Lo mas
llamativo de los ultimos 20 anos es la permanente noticia titulada “crecimiento evangélico”, que no
se refiere a las iglesias evangélicas clasicas, sino al pentecostalismo en todas sus expresiones.
En tan so6lo 100 afios se ha transformado en el movimiento cristiano de mayor y mas rapido
crecimiento de toda la historia. Mas alla de las cifras, su notorio crecimiento “rompe los ojos”, y
llenan estadios con miles de fieles cada ano, mientras que los templos histéricos no se llenan ni
en sus fiestas liturgicas mas importantes. Un nuevo paradigma cristiano se vuelve hegemonico y
no aparecen sintomas de estancamiento, sino todo lo contrario.

El fendmeno del pentecostalismo esta presente en el cristianismo desde sus origenes. Sin
embargo, nos referimos ahora al movimiento que se generod en el siglo pasado: el
Pentecostalismo clasico es el que comenzoé en 1901 entre cristianos que se reunian en la calle
Azusa en Los Angeles, y que en un principio unia a las iglesias pentecostales en una sola
organizacion cristiana. Es la corriente pentecostal mas grande entre todas las demas, pues esta
conformada por organizaciones religiosas que se formaron en aquellos afios y mantienen
manifestaciones espirituales y doctrinas similares.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 14



Si bien podemos pensar que esta expansion tiene un “techo”, un limite de crecimiento, éste es
cada vez mas alto, debido al aumento de la pobreza y a los importantes cambios culturales que le
hacen de “caldo de cultivo” a este tipo de manifestaciones religiosas.

Para comprender algunas de las principales causas de su crecimiento, es preciso ubicarnos en la
actual crisis de la modernidad, y las crisis de proyectos frustrados de paises latinoamericanos que
sofiaron con competir en el primer mundo y quedaron presos del subdesarrollo y la resignacion,
por diversos factores de orden politico, econdmico y sociocultural. A su vez hay un cansancio
frente a un cristianismo tradicional que no responde a las necesidades espirituales y afectivas de
los creyentes. Hay un agotamiento de las razones, y se buscan nuevas experiencias.

En primer lugar, la crisis del mundo moderno afecta a las Iglesias que se amalgamaron con la
modernidad, y a la catélica de manera particular en el post Concilio Vaticano Il. Los mitos
modernos (progreso, razon, etc.) que comenzaban a caer en la década del 60, son asumidos
tardiamente por la Iglesia catdlica. Entonces, cuando el mundo se vuelve contra el proyecto
moderno y sus fracasos, se vincula a las Iglesias histéricas como parte de ese pasado perimido y
autoritario. Se percibe un agotamiento de todo lo burocratico e institucional. Las Iglesias
historicas se secularizaron y el pueblo quiere mistica, misterio y fe, no dogmas, sino
experiencia.

Aunque es verdad que muchos pentecostales son muy austeros y criticos de la cultura moderna,
también hay una suerte de consumo religioso a medida de las necesidades del momento, y cada
uno se sirve segun la oferta del “aqui y ahora”. Mientras algunos investigadores pueden ver en la
crisis social un factor decisivo para la indiferencia religiosa, en América Latina la crisis
sociocultural y econémica son un acelerador de conversiones masivas al pentecostalismo y a los
cultos afrobrasilefios.

Si observamos los origenes de los mas importantes “avivamientos” religiosos, sobre todo de corte
cristiano, éstos han sucedido en importantes crisis sociales y econémicas, y parece ser una regla
general: cuando el mundo se quiebra, hay que buscar un “mundo nuevo”. Por algo sera que
tantas personas dejan de cultivar su dimension espiritual en el ambito de las iglesias tradicionales
y van en busca de otras respuestas para las mismas preguntas. Parece que el pentecostalismo
sea recibido particularmente entre los pobres. El especialista catdlico Robert E. Mosher
describe tres razones de este fendmeno. En primer lugar la espiritualidad intensamente vivencial
que permite una expresion corporal y emocional de fuertes sentimientos. “Cuando el evangelio se
asocia mas con los sentimientos que con el intelecto, llega a ser central para un grupo social que
sufre la marginalizacién y la anomia, furto del desempleo y la pobreza’.

La segunda razén es gracias a la preocupacion paternal del pastor por sus cargos y por su
propia vida, por su participacién y por la capacitacion en algun oficio o actividad. “Esta
capacitacion del individuo, quien es, a la vez pobre y marginalizado de otras instancias de

educacion formal o de participacion en instituciones de la sociedad, le ayuda a descubrir por vez
primera sus propios dones de liderazgo, de discurso publico, de habilidad musical, etc.”

En ultimo lugar, gracias a las mencionadas anteriormente, se destaca el rol de la mujer y su
promocion. El vivir relegada en un ambito demasiado machista, la igual dignidad predicada en el
pentecostalismo (sacerdocio universal de todos los fieles, hijos de Dios, etc.) lleva a la mujer a
adquirir roles de protagonismo y a moverse con libertad en un ambito donde le es posible
desarrollar sus dotes de liderazgo.

El que antes “no era nadie”, y “no tenia oportunidades en la sociedad”, es “levantado entre los
hombres para dar testimonio de la Verdad”. El lamado a evangelizar con el “poder de Dios”,
contribuye a elevar los niveles de autoestima y seguridad personal. La comunidad pentecostal es
un ambito calido, una familia alternativa, que ofrece todo aquello de lo que la sociedad le ha
despojado: dignidad. Pablo Deiros afirma al respecto: “El protestantismo popular parece detectar
los verdaderos problemas del pueblo, sus angustias y esperanzas, su ansia de trabajo, seguridad,
perdon y de todos los aspectos de una vida humana normal... Moviliza a la gente en su progreso
personal y de grupo. No es de extrahar entonces la adhesiéon masiva que ha logrado en los

ultimos anios en América Latina”.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 15



Doctrina: Experiencia antes que discurso, vivencia antes que doctrina

Una parte del pentecostalismo se mueve en una antropologia unitaria, biblica, donde no hay
dualismo, no hay fragmentacién. La unica division es en el plano de lo que pertenece a Dios y lo
que es del Diablo, aunque subyace en la mayoria de los casos un dualismo cosmolégico y
antropologico. Justamente al primar la experiencia, ésta toma a la persona en la totalidad de su
ser, y no una sola dimension. La salvacion se experimenta como “poseidos por el Espiritu de
Dios”, como rezara una cancion pentecostal-carismatica “lo siento en mis manos, lo siento en mis
pies, los siento en mi alma y en todo mi ser”, bailando mientras alaban a Dios por haberles llenado
con su Espiritu.

El testimonio tiene un lugar privilegiado en la liturgia y en la vida cotidiana del pentecostal, ya
que es el vehiculo privilegiado para contar la “experiencia” subjetiva, “las vivencias de lo que Dios
ha hecho en su vida”. El testimonio de “la obra de Dios” en el creyente.

El encuentro con Cristo resucitado como experiencia fundante: la Salvacion-justificacion, por
la gracia de Dios, ganada por la muerte de Jesucristo y recibida por la fe, se hace palpable y
experimentable en la conversion. Descrita indistintamente como “nuevo nacimiento” (Jn 3),
“conversion”, “cambio de vida”, “vida nueva”, refleja no un asentimiento formal, intelectual de
ciertas verdades doctrinales, sino de tener “una experiencia de Dios”, que a su vez exige un
cambio radical de vida y de la escala de valores. Esto es posible gracias al poder salvador de
Jesus, llevado a cabo por la accién salvadora del Espiritu Santo.

El Espiritu Santo: el poder de Dios en la vida del creyente. Se trata de recibir el poder (la
fuerza, la energia, la vitalidad, etc.) necesaria para vivir de acuerdo a la voluntad de Dios y vivir
segun sus planes. De alli el tema recurrente del “poder” para obrar. La experiencia que une a los
pentecostales es “el bautismo en el Espiritu Santo”.

El cambio de vida como experiencia sanadora: La sanacion tiene un lugar relevante, como
superacion de situaciones personales que han bloqueado la vida. Para la gran mayoria de los
pobres de América sus condiciones de vida estan muy lejos de representar el mejor de los
mundos posibles, y para ellos la vida es una dificil lucha cotidiana. La experiencia pentecostal es
tan profunda, que se traduce (no siempre) en superacion personal de dolencias, y en la propia
promocion social del individuo que ha adquirido una nueva dignidad como hijo de Dios.

Una Iglesia viva: la comunidad de los que han sido transformados por Cristo. Lo que
constituye a la Iglesia pentecostal es la comun participacion en la experiencia del encuentro con
Jesus resucitado bajo el poder del Espiritu Santo. Por esta razén el pentecostal no entiende una
Iglesia que esté incorporada a un sistema de cristiandad, porque Iglesia es la comunidad de los
que han sido salvados por Cristo, de los que han experimentado el poder de Dios y no los
cristianos “nominales” aunque pertenezcan a alguna institucién eclesial. Pentecostés sirve de
mito fundacional y la Iglesia primitiva de Hechos de los Apdstoles de arquetipo para comprender
lo que es la Iglesia para el pentecostal. No le interesa si alguien pertenece a su comunidad o a
otra, sino “si ha sido salvado”. De ahi que sdlo establezcan vinculos con personas fuera de su
Iglesia con la unica finalidad de “convertirla”.

Sacerdocio comtun de todos los fieles: No existe una comunidad con un ministro ordenado. Los
lideres son personas carismaticas, elegidos por el Espiritu, tomados de su comunidad. Los dones
se imponen por si mismos como manifestacioén del Espiritu. Cada pentecostal se sabe -y se
siente- un discipulo de Jesucristo, llamado a la santidad y a la radicalidad de la fe. Todos tienen la
mision de evangelizar, de predicar, de conquistar al mundo para Cristo, cada uno segun sus
dones y ministerios.

Demonologia y guerra espiritual: De especial manera en los neopentecostales se evidencia una
permanente lucha con “los poderes del mal”, y se lo “ata” antes de comenzar el culto para que no
interfiera en la oracion del pueblo creyente. Esto lleva en algunos casos a justificar que la
existencia de todos los males que afectan al hombre son de origen demoniaco, aunque no es
igual en todos los casos. Los exorcismos son parte normal del culto, ya que es una oportunidad
para evidenciar el poder de Dios frente al mal, y la victoria de Cristo. Es una ocasién para
acrecentar la fe y “dar gloria a Dios”.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 16



La sagrada escritura como Palabra Viva de Dios y como suprema norma para la vida
cristiana.

Como en sus hermanos mayores, los hijos de la Reforma, los pentecostales centran su fe y su
culto en la Palabra de Dios.

Palabras claves

*Testimonio: entre los pentecostales, antes que cualquier doctrina o teoria acerca de lo
sobrenatural esta la experiencia transformadora de Dios vivo por medio de Jesus. El que
verdaderamente encontré a Jesus no puede ser el mismo. Palabras como conversion, cambio de
vida, experiencia, son subrayadas y puestas en comun, de manera que cualquier persona pueda
entender, en términos muy sencillos, que tienen que ver con el “experimental”, con la vida
concreta.

*Bautismo en el Espiritu Santo: Se trata de una experiencia personal, en la que el individuo se
deja “llenar” por el Espiritu Santo hasta sentirse sumergido (bautizado) en el poder, en el amor y
la presencia de Dios. Esta experiencia transforma la vida del creyente, capacitandolo con
carismas para la mision y para dar testimonio con la fuerza del Espiritu Santo.

Esta experiencia comun es lo que une a pentecostales y carismaticos.

*CLAI: el Consejo Latinoamericano de Iglesias es una organizacién de iglesias y movimientos
cristianos fundada en Lima, en 1982, creada para promover la unidad entre los cristianos y
cristianas del continente. La idea del CLAI eché raices cuatro afios antes, en la gran reunion de
iglesias evangélicas celebrada en Oaxtepec, México, en setiembre de 1978.

Diadlogo ecuménico
Dialogo Catdlico-Pentecostal (1972-1997)

. Asamblea del CMI

El didlogo internacional catdlico-pentecostal es uno de los frutos del Concilio Vaticano Il. Uno de
los observadores en el mismo Concilio fue el lider pentecostal Rvdo. David du Plessis, quien
luego de su experiencia de la Iglesia catdlica reunida en Concilio, toma contacto con el
Secretariado (hoy Pontificio Consejo) para la promocion de la Unidad de los Cristianos con miras
a iniciar una relacion entre catolicos y pentecostales.

Luego de dos reuniones exploratorias (1970-1971) que tuvieron como objetivo constatar la
posibilidad de iniciar un dialogo teoldgico, en 1972 se da inicio al didlogo oficial.

Como no existe una organizacién pentecostal internacional que los reuna o represente a todos,
muchos participan en este didlogo a titulo personal o de su propia denominacion.

El primer quinquenio (1972-1976), el unico en el cual junto con los pentecostales también
participaron carismaticos anglicanos y protestantes, se centré en argumentos que son de interés
de los pentecostales: el bautismo en el Espiritu Santo, la Iniciacion cristiana y los dones del
Espiritu, el bautismo y la relacion entre Tradicion y Escritura, la oracién y la alabanza.

El segundo quinquenio (1977-1982), continua el intercambio de orden espiritual y teoldgico. Los
temas no fueron faciles de asumir en modo comun: hablar en lenguas, relacion entre fe y
experiencia, el ministerio de curacion en la Iglesia y el papel de Maria.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 17



El tercer quinquenio (1985-1989), el tema central fue la “koinonia”, donde ambos reconocen que
existe una comunion real entre catélicos y pentecostales, aunque imperfecta.

La cuarta fase del dialogo (1990-1997), estuvo centrada en la reflexion comun sobre
Evangelizacién, proselitismo y el testimonio comun.

Consejo de Iglesias Cristianas del Uruguay (CICU)

Lo integran ocho lglesias cristianas (Catdlica, Anglicana, Luterana, Metodista, Armenia,
Evangélica del Rio de la Plata , Pentecostal Naciente y Ejército de la Salvacion) y fue fundado el
22 de diciembre de 1998 en la Catedral anglicana de Montevideo, contando con la presencia de
los dirigentes y pastores de las referidas Iglesias (ver Umbrales n. 93). El espiritu del organismo
es reconocer que el fraccionamiento y division del mundo cristiano es producto del pecado de las
mismas lglesias. Estas Iglesias se proponen un camino para intentar poner en accion esta base
doctrinal minima: “nos reconocemos como comunidad de Iglesias que confiesan al Senor
Jesucristo como Dios y Salvador: segun el testimonio de las Escrituras, y que procuramos

responder juntas a su vocaciéon comun para la gloria del Dios tnico, Padre, Hijo y Espiritu

Santo’.

Recordando el comun bautismo y la misma responsabilidad apostdlica frente a los problemas
del mundo, las Iglesias se comprometen al dialogo fraterno hablando la verdad en un espiritu
de amor. En unidad de trabajo, con mucha humildad piden que el Espiritu las ilumine y las
conduzca a toda verdad. Los objetivos del organismo son: informacion y conocimiento mutuo
entre las Iglesias con respecto al trabajo que realiza cada una y a los problemas que enfrenta, asi
como su historia, doctrina, formas de culto y tradiciones. Promover las iniciativas de dialogo,
oracién y testimonio comun y buscar areas de mutua cooperacion. Discernir, a la luz del
Evangelio, los signos de los tiempos en la comunidad nacional y mundial, para ayudar a la
formacion de las conciencias y pronunciar eventualmente una palabra en comun (cuando el
acuerdo sea unanime). Por ultimo, se sefiala como obijetivo la promocién de la tarea ecuménica y
el acercamiento fraterno.

Seminario ecuménico

Los catdlicos admiten que conocen poco del mundo pentecostal y neopentecostal, y que es
necesario abrir una “nueva frontera” del ecumenismo. Comprender ese fendémeno religioso fue el
objetivo del seminario realizado en Sao Paulo, en 2005, y que contd con la participacion del
presidente del Consejo Pontificio para la Promocion de la Unidad de los Cristianos, card. Walter
Kasper.

“En verdad, debemos reconocer que, hasta recientemente, ese fenémeno religioso no era tomado

con seriedad, sea porque no era significativo numéricamente, sea porque sus manifestaciones

eran consideradas un tanto exdéticas y sin chance de tener gran incidencia en el cuadro religioso

de Brasil”, afirma el secretario general de la Conferencia Nacional de Obispos del Brasil (CNBB),
dom Odilo Pedro Scherer.

Los grupos pentecostales y neopentecostales eran considerados “sectas”, un concepto que
“‘denota una evaluacién insuficiente y prejuiciosa”, admite Scherer. El crecimiento de iglesias y
movimientos pentecostales y neopentescostales levanta la pregunta sobre las motivaciones que
llevan a las personas a migrar de una comunidad cristiana tradicional y adherir a esos grupos.

La acogida, destaca el secretario general de la CNBB, “es la primera e indispensable actitud
pastoral”’. Y en ese aspecto, los catdlicos romanos fallan con frecuencia, reconoce. “La difusion
del pentecostalismo cuestiona nuestra catequesis, muchas veces insuficiente e inadecuada; pero
también deja clara muestra de la vida del pueblo; estamos distantes de las situaciones de
enfermedad, de luto y de dolor”, manifiesta. EI Seminario sobre el Pentecostalismo quiso, ademas
de entender mejor el fendmeno, buscar aperturas y pistas para el dialogo ecuménico. El
encuentro fue promovido por la Comision Episcopal Pastoral para el Ecumenismo y el Dialogo
Inter-Religioso de la CNBB, el Consejo Pontificio para la Promocién de la Unidad de los Cristianos
y el Consejo Episcopal Latinoamericano (CELAM). En la reunion participaron obispos de Brasil y
representantes de las conferencias episcopales de América Latina.

NoticiaCristiana.com

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 18



Testimonios

En Aparecida

La presencia pentecostal en América Latina es mucho mas temprana de lo que se suele pensar
(los casos mas tempranos son Chile: 1909; Argentina y Brasil: 1910; Peru: 1911; Nicaragua: 1912;
México: 1914; Guatemala y Puerto Rico: 1916). Esto significa que la historia del pentecostalismo
en América Latina comienza antes que se constituyeran las grandes denominaciones
pentecostales norteamericanas o europeas. Mientras en Chile se tratdé de un avivamiento local, en
los demas paises mencionados el trabajo lo iniciaron misioneros solitarios o inmigrantes. Por lo
tanto, la primera fase de expansién pentecostal no conté con respaldo institucional ni financiero de
denominaciones norteamericanas o europeas. Casi sin excepcion, en esta primera fase las
iglesias pentecostales crecieron en sectores rurales empobrecidos y en los emergentes

barrios periféricos. Por lo tanto, se trata efectivamente de sectores de poblaciéon que aunque
hubieran sido bautizados, no contaban con asistencia pastoral, lo que habia debilitado su
adhesion a la Iglesia Catdlica. Las dificultades para el dialogo ecuménico Pentecostal-Catélico en
América Latina, mas alla de las obvias diferencias histérico-teoldgicas, deben entenderse en el
contexto de las tensiones propias que emergen cuando se da una relacion de minoria-mayoria
religiosa. Aunque existe un proceso de didlogo Catdlico-Pentecostal iniciado en el afio 1972, este
es apenas conocido en América Latina. Sin embargo, hay evidencias que también en nuestro
continente el cambio de lenguaje para referirse unos a otros, y la apertura al dialogo, puede
producir buenos frutos. En Chile, por ejemplo, donde se constituyo la “Fraternidad Ecuménica” el
afo 1972, con participacion de algunas iglesias pentecostales, existe ya una larga tradicion de
oracion comun y de co-participacidn en otras iniciativas de interés publico. Un punto culminante
fue la firma, en mayo de 1999, de un compromiso de reconocimiento mutuo del Bautismo
celebrado segun la férmula trinitaria. Ya en 1998 se realizd en Quito un primer encuentro
latinoamericano entre sacerdotes catdlicos y pastores pentecostales, convocado conjuntamente
por CELAM y CLAI (Consejo Latinoamericano de Iglesias) . Una de sus principales conclusiones
fue que para avanzar en el didlogo hay que crear espacios para conocerse, orar juntos, y asi
derribar los prejuicios mutuos.

Lo mas importante de este tipo de aproximacién, es que al generar oportunidades para el
reconocimiento mutuo como “hermanos y hermanas en Cristo”, permite que el ejercicio de la
vocacioén misionera y de la atencion pastoral se desarrolle con creciente respeto mutuo. De esa
manera va emergiendo una cultura de convivencia y un ecumenismo practico que se evidencia en
situaciones tan cotidianas como velatorios, visitaciéon de enfermos, acompafiamiento en
situaciones de crisis, etc.

Pastor Dr. Juan Sepulveda
Aparecida, Mayo de 2007

Los laicos en el didlogo ecuménico

Ante la disyuntiva que se plantea en algunos sectores sobre la dicotomia dialogo/misién, el Card.
Kasper, en Buenos Aires, en 2007, sefal6 que: “Es evidente que en este momento la Iglesia
latinoamericana debe afrontar serios desafios. ; Como mantener un verdadero compromiso
misionero y, al mismo tiempo, llegar a realizar la voluntad de Jesus sobre la unidad de sus
discipulos? Podemos decir que, en América Latina, no esta atn resuelta la aparente oposicion
entre compromiso misionero y compromiso ecumeénico. Escuchando a los obispos, se toma
conciencia de que para no pocos hacer ecumenismo significa debilitar el fervor misionero de los
catdlicos (o se predica el Evangelio o se hace ecumenismo). Esta situacion hace que, no pocas
veces, el ecumenismo sea dejado de lado o sea confinado a la “pastoral especializada” o
sea reservado a una elite de catdlicos: la integracion de la promocion de la unidad de los
cristianos en los programas de pastoral organica sigue siendo una tarea permanente. Quizas el
problema sea mas profundo: debemos recuperar la formacion y rescatar el verdadero sentido de
la accién ecuménica de los catdlicos a todos los niveles para que ellos puedan participar en la

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 19



mision en favor de la unidad que realiza la Iglesia catdlica. Hablar entonces de los principios que
animan la actividad ecuménica es algo necesario”.

Estas palabras entregan el ecumenismo al compromiso no sélo de los tedlogos y de los obispos,
sino de todos los creyentes. Sin el aporte de los laicos, ¢,se dara este camino de unidad de las
Iglesias?

*David Du Plessis

% David Duplessis

Conocido como “Mr. Pentecostés”, tuvo una experiencia pentecostal del bautismo en el Espiritu
en 1918, y en 1930 fue predicador Pentecostal. Seis afios mas tarde el evangelista Pentecostal
Smith Wigglesworth profetizé sobre Duplessis que él seria uno de los instrumentos de Dios en un
inminente avivamiento ecuménico mundial. Para la década de 1950 Duplessis llego a estar
inmerso en la tarea del ecumenismo. El predicé que Dios estaba derramando el poder de la
lluvia tardia justo precediendo al retorno de Cristo.

Viajo extensamente, visitando a los lideres evangélicos de las denominaciones principales. Llegd
a ser amigo de los lideres del Consejo Mundial de Iglesias y particip6 en la segunda asamblea del
mismo en 1954 y en la tercera asamblea en 1961. Fue invitado al Vaticano a hablar
personalmente con el Papa Juan XXIII y fue el unico Pentecostal invitado a concurrir al Concilio
Vaticano Il.

En su autobiografia él testifica que su corazén se quebrd y él literalmente llord durante la
realizacion de una misa Catdlica.

Cuando él se encontro con 24 lideres evangélicos del movimiento ecuménico en 1956, dijo: “senti
un tibio resplandor viniendo sobre mi”y que su actitud de juzgar la doctrina de los otros se

deshizo. “Senti tal amor y compasién por esos lideres eclesiasticos que yo mas bien habria

muerto por ellos que dictarles sentencia”. El contrastd eso con los “viejos dias” cuando hubiera
denunciado su falsa teologia.

Cuando visit6 el Vaticano, Duplessis afirm6 que una experiencia similar causé que su prejuicio
contra el Catolicismo se deshiciera de modo que en lo sucesivo él podria facilmente aceptar a los
sacerdotes catélicos como hermanos en Cristo sin ningun juicio negativo de ninguna clase hacia
su doctrina.

Por una experiencia espiritual muy intensa que tuvo asistiendo a misa durante el concilio Vaticano
II, Duplessis dijo que fue depurado enteramente de la suspicacia sobre la doctrina Catdlica.

La revista Time describié a David Du Plessis de la siguiente manera: “Nadie en el siglo XX ha
podido tan efectivamente unir a los tres principales movimientos religiosos, tal como lo hizo “Mr.
Pentecostés” David Du Plessis: El movimiento Pentecostal, el movimiento ecuménico y el

movimiento carismatico”.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 20



Breve diccionario

*Bautistas

Los bautistas quieren volver radicalmente al Evangelio, en forma independiente; Jesus es el unico
Sefior de la Iglesia.

Nacieron en Inglaterra a principios del siglo XVII, rechazando la Iglesia de Estado y cualquier
Iglesia oficial. Se formaron espontaneamente y por libre conviccidon. El nombre de “bautistas”
surgio en Inglaterra porque estos cristianos le

daban gran importancia al bautismo de adultos, que se hace por inmersion. Se difundieron sobre
todo en Estados Unidos, gracias a los inmigrantes. Famosos son los nombres del pastor Martin
Luther King y del ex presidente norteamericano Jimmy Carter. Los bautistas se agrupan en la
Alianza Bautista Mundial. No todos los bautistas, por miedo a perder su independencia, participan
del movimiento ecumeénico.

*Metodistas

Mientras los bautistas tienen raices protestantes, los metodistas nacen de un movimiento de
renovacion inglés, conducido por el pastor anglicano John Wesley (1703-1791) en Oxford. Este
pastor criticaba a la iglesia de Inglaterra por haber olvidado la importancia de la conversién y la
busqueda de la santidad. Establecio un “método” sistematico para la vida espiritual y apostdlica,
qgue el mismo practicaba. Nunca quiso separarse de la Iglesia anglicana pero después de su
muerte, su organizacion cada vez mas independiente y la ordenacién de sus propios ministros
de culto termind con la ruptura oficial en 1795. Wesley fomentaba practicas piadosas, conductas
religiosas exigentes, lectura metodica del Nuevo Testamento, dias de ayuno, examen de
conciencia etc. La doctrina metodista es la misma que la de los anglicanos, pero acentua la
conversion, un proceso de arrepentimiento y salvacion en Cristo por la sola gracia divina; la
santificacion personal por la sola fe y el poder del Espiritu Santo. Es importante sin embargo la
disciplina y el esfuerzo personal, llevar una vida cristiana de meditacion y contemplacion, ejercer
la caridad y la accion social. Resulta ser una de las iglesias mas organizadas. Toda la estructura
metodista esta al servicio de la misién; el mismo Wesley predicaba al pueblo en las calles y
plazas. Los metodistas, desde 1951, se han organizado en el Consejo Metodista Mundial. En
América Latina los metodistas son una de las denominaciones mas ecuménicas. Conocidas son
las figuras del pastor Emilio Castro y del obispo Federico Pagura.

*Adventistas

El movimiento adventista (del latin “adventus” = venida) cree desde el afio 1843 en el proximo
retorno de Cristo a la tierra. Los adventistas pueden ser considerados una corriente del
protestantismo y mantienen los principales elementos de la fe cristiana. Se caracterizan por una
especial insistencia en la espera de la segunda venida de Cristo, que nos libraria del dolor y de
la muerte. Los mas conocidos y difundidos son los “Adventistas del Séptimo Dia”, porque segun
una supuesta revelacion que se atribuy6 su fundadora Ellen White, Dios quiere que se santifique
el dia sabado (=séptimo dia) y no el domingo. Creen en el Reino de Dios sobre esta tierra; no
admiten el infierno ni el purgatorio porque los impios seran destruidos y solo los justos recibiran la
inmortalidad como don de Dios. La vida nueva en Cristo exige renunciar al alcohol, al tabaco, a
las drogas; exige pagar el diezmo de las ganancias a la iglesia, la honradez y la justicia, el
compromiso social. La iglesia adventista no forma parte del Consejo Mundial de las Iglesias. Los
Adventistas se sienten unidos espiritualmente a todos los que aman a Dios y al préjimo, pero no
creen en el ecumenismo institucionalizado.

*Ejército de Salvacion

El Ejercito de Salvacion es una iglesia o comunidad cristiana, no una simple organizacién social,
fundada por el pastor metodista William Booth (1829-1912) que se dedic6é con mucha
generosidad a los pobres en los barrios periféricos de Londres. Su movimiento se llamoé “Ejército
de Salvacion” en 1878 y sus titulos, organizacion y uniformes son de tipo militar, con una
disciplina rigurosa. La de ellos es una “guerra” a la pobreza, al vicio, al pecado. Pertenecen al

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 21



Consejo Ecumeénico de las Iglesias, como Iglesia Libre o Misionera. La doctrina es de una linea
metodista, pero no tiene sacramentos. Su servicio religioso se compone de oracién, canto,
sermones sobre |la Palabra de Dios. El Ejército de Salvacién se considera el ejercito de Cristo.

*Discipulos de Cristo

Los Discipulos de Cristo (llamados asi en Gran Bretafia) o Iglesias de Cristo (en Estados Unidos)
siguen las vertientes metodista y bautista, con algunas particularidades. Los adherentes estan
abiertos al ecumenismo y no se consideran los unicos cristianos; desean superar la division entre
las iglesias.

Movimientos religiosos paralelos al cristianismo

Existen una serie de movimientos religiosos que surgieron dentro del cristianismo, pero no se los
considera cristianos, ya que en su doctrina existen elementos opuestos a las bases del
cristianismo y en algunos casos niegan verdades fundamentales del cristianismo (Divinidad de
Jesucristo, Trinidad, Vida eterna, etc).

Algunos elementos comunes que tienen estos grupos es el uso de la Biblia en forma literal,
aplicada a sus propias doctrinas y coexistiendo con una revelacion paralela que tiene el mismo
valor que la Biblia.

Esta revelacion paralela es tomada como la verdadera y definitiva revelacion del cristianismo y se
presentan como “cristianos”, aunque en esencia no lo son.

Se les llama “paracristianos” porque utilizando la Biblia para argumentar y predicando sobre
Jesucristo se presentan como cristianos, pero su doctrina y su interpretacion de la Biblia es ajena
al cristianismo y a la misma Biblia. Muchas veces se los llama “sectas” por su cerrazén al didlogo,
fanatismo y fundamentalismo.

En su mayoria buscan captar a la gente sencilla y con poca formacion religiosa, pero que tengan
una previa simpatia por la fe cristiana.

Suelen ser muy agresivos con las iglesias historicas del cristianismo, especialmente contra el
catolicismo.

No estan interesados en el didlogo interreligioso, y no forman parte del didlogo ecuménico por
su condicion de no-cristianos. En muchos casos tienen una estructura sectaria y
fundamentalista, lo cual dificulta cualquier tipo de dialogo.

En algunos casos mezclan doctrinas cristianas con otras de origen masonico, gnostico y
esotérico.

La mayoria de ellos surgen en Estados Unidos en el siglo XIX como escision de movimientos
adventistas, con un fuerte acento apocaliptico, predicando el fin del mundo en forma inminente.
Pero siguen apareciendo nuevos grupos hasta la actualidad con un discurso doctrinal que varia
mucho de una agrupacion a otra.

Los mas conocidos presentes en América Latina son:

- Los Testigos de Jehova — 1878

— La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Ultimos dias (Mormones)- 1830

- La Iglesia de Cristo Cientifico (Ciencia Cristiana)- 1879

- La Iglesia de la Unificaciéon (Moon)- 1954

- Misién de la Luz Divina- 1949

- Los Ninos de Dios (La Familia) -1968

Algunos autores ubican en esta clasificacion a dos “Iglesias” de fachada pentecostal, pero cuyos
contenidos no deberian considerarse cristianos, al ser una amalgama de catolicismo popular,
evangelismo pentecostal, espiritismo y cultos afrobrasilefios. Las brasilenas “Dios es Amor”
(1961) y la “Iglesia Universal del Reino de Dios” (Pare de Sufrir, 1977). Estas dos

agrupaciones se presentan como cristianas, pero doctrinalmente no lo son y no son consideradas
evangélicas por el mundo protestante. Muchos sociélogos las clasifican como pentecostales,
cuando en realidad son paracristianos. Muchos de ellos ofrecen “cursos biblicos” cuya
interpretacién esta lejos de cualquier comunidad cristiana, ya que el sincretismo (mezcla arbitraria
de doctrinas de diverso origen) en estos grupos es una nota caracteristica.

UMBRALES - 274 - Ene. 2017 - 22



