
 

 



 
umbrales.edu.uy 
 

Editorial:  
Cuáles alianzas para la evangelización 
La victoria de Donald Trump y el inicio de su presidencia con los primeros actos han levantado                 
discusiones, polémicas, posiciones favorables y contrarias, así como era previsible. También en            
ámbito católico, y no solo en Estados Unidos, se señalaron varias voces, algunas muy destacadas,               
sobre todo en contra de la política antimigratoria y proteccionista del neo presidente. 
Esperar de un líder de gobierno un cambio positivo es razonable; pero confiar en él para una política                  
cristiana es contradictorio, así como acusarlo de abusar de su poder cuando lo hace en los límites de                  
las leyes. Una renovación cristiana de la sociedad o, ¿más modestamente?, de la iglesia no puede                
depender de un presidente o un gobernador: en este sentido es bastante desubicado dedicar mucha               
energía en el análisis de los programas de gobierno y, tal vez, en la formación de los líderes. 
Samuel Ruíz, obispo de San Cristóbal de las Casas (México), decía en una entrevista a Juan José                 
Tamayo, que salió después de cinco años de su muerte: ​“Los pobres no pueden ser evangelizados si                 
nosotros somos propietarios de latifundios. Los débiles y oprimidos se alejan de Jesucristo si              
nosotros aparecemos como alineados a los poderosos. Los analfabetas no podrán ser evangelizados             
si nuestras instituciones religiosas siguen buscando el paraíso de las grandes ciudades, y no los               
suburbios o las aldeas rurales”​. El problema no es si tal presidente tiene o no programas cristianos:                 
el problema es que no se puede confiar a él la tarea propia de las sal de la tierra. 
Coherentemente seguía Ruiz: ​“Cuando los pobres descubren que no solo tienen obligaciones sino             
también derechos y puede haber un nuevo tipo de sociedad que no se base ya en la concentración                  
del poder y del dinero sino en la intercomunicación de los bienes, entonces surge la esperanza”​. Se                 
trata de pensar la Iglesia de otra forma, sin compromisos o esperanzas en el poderoso de turno, sino                  
al lado de los que sufren ya sea carencias y sea discriminación o enfermedad. 
Qué signifique esto, lo dice en la misma entrevista Samuel Ruiz con dos ejemplos. Uno sobre el tema                  
del ecumenismo: “​Para nosotros lo más importante no es si estamos o no con la teología de la                  
liberación; lo importante es si estamos con los pobres, si optamos concretamente por su promoción y                
liberación. También el ecumenismo quizás en Europa se de a través de los diálogos teológicos; aquí                
se da caminando juntos en la opción por los pobres. En ella coincidimos de manera extraordinaria                
católicos y evangélicos. A veces nos sentimos más cómodos con ellos, que en nuestras propias               
conferencias episcopales. La pregunta finalmente es para todos si amamos a Cristo en el prójimo,               
sobre todo en los más pequeños”​. El otro ejemplo es sobre la posibilidad de vivir la fe desde la                   
realidad propia o autóctona, sin necesidad de importar modelos o paradigmas, casi que sea preciso               
un paso previo (occidentalización, formación teológica, conversión moral…) a la iniciación cristiana:            
“Los misioneros que salieron de Europa no solo evangelizaron sino que occidentalizaron. Eso fue lo               
que ocurrió en este continente; hubo la imposición de una cultura que venía de afuera y la eliminación                  
de la autóctona. No había el respaldo en aquel entonces de una reflexión teológica sobre la validez                 
de las culturas. El Concilio nos ha enseñado a respetar lo que Dios ha hecho en las culturas, lo                   
salvífico que hay en ellas para llegar al surgimiento de Iglesias autóctonas, no autónomas, donde el                
evangelio y la Iglesia se encarnen en ellas, con sus propios agentes pastorales. Por eso hemos                
apostado aquí a los ministerios indígenas con más de 300 diáconos casados y cerca de 20 mil                 
catequistas indígenas, por ser una diócesis de mayoría indígena. Además debemos poner fin al mito               
repetido con frecuencia de que América Latina es un continente católico. Si la Iglesia es una                
comunidad de fe, esperanza y caridad, esto no se ha realizado en América Latina. Hay incontables                
contra-testimonios en la Iglesia que constituyen obstáculos insuperables para la evangelización”​. 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 2 

http://umbrales.edu.uy/
http://umbrales.edu.uy/


 
América Latina: 
RAÚL VERA LÓPEZ: “UNA LOCURA INÚTIL” 

  
 

  

El obispo de Saltillo (Mexico) Raúl Vera       
López advirtió que “tres millones de mexicanos y centroamericanos echados por Trump terminarán             
en la criminalidad organizada. El muro es una locura que no parará la migración forzada. Esta es                 
provocada por políticas económicas que utilizan la violencia contra las poblaciones, provocan el             
hambre y la guerra. El muro no tiene nada que ver con el problema de las migraciones y no resolverá                    
nada. La gente deportada no tendrá más un trabajo y sin políticas públicas adecuadas, terminarán en                
el crimen organizado”. El obispo Joe Vasquez de la Comisión Episcopal de Migraciones: “las nuevas               
medidas pondrán la vida de los emigrantes en peligro, con riesgo sobre todo para mujeres y niños de                  
caer en manos de narcotraficantes y contrabandistas. Las nuevas políticas de deportación            
desestabilizarán a muchas comunidades que viven en la frontera, desgarrarán a familias enteras y              
alimentarán el miedo y la desconfianza. Esta no es la forma de garantizar la seguridad de los                 
americanos y hará más difícil la vida de los más vulnerables”. La Conferencia Episcopal Mexicana               
habló de “inhumana interferencia en la vida de millones de personas”. Más allá de la retórica, el                 
“nuevo muro” de Trump en realidad es la continuación de un muro que ya existe desde 1994 y ocupa                   
un tercio de los 3.185 km. de la frontera sin ser una estructura unitaria. Es un muro de 1.126 km; no                     
se ha continuado a construir donde el terreno es accidentado o hay barreras fluviales. El proyecto es                 
blindar la frontera entera desde el Atlántico hasta el Pacífico. Se habla de diez mil millones de                 
dólares; con ese dinero se podría ayudar a que la gente viva mejor en sus países de origen y no                    
tenga que emigrar. La parte del muro más conocida es la que divide Tijuana de san Diego, alto tres                   
metros y con sofisticados sistemas de vigilancia. Sin embargo la barrera no ha frenado el flujo                
irregular de emigrantes y de drogas y ha causado muchas víctimas. Mientras en los 30 años del muro                  
de Berlín las víctimas han sido unos centenares, en 20 años aquí las víctimas han sido ocho mil. En                   
la actualidad, según encuestas recientes, el 72% de los norteamericanos que viven en las ciudades               
fronterizas no quieren muros porque viven del comercio con México; quieren más bien puentes y               
cruces (solo hay 56 actualmente). El intercambio de mercaderías entre los dos países es de mil                
millones de dólares por día. 

 
 

 
 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 3 



 
 

(Uruguay) VI CAMPAMENTO DE 
ENCUENTRO TEOLÓGICO EN LAGO MERÍN 

   
Entre los días 14 y 21 de Enero se realizó en el Lago Merín (Depto de Cerro Largo) el VI                    
Campamento Teológico organizado por el colectivo misionero “Colibríes” que tiene en el Padre             
Nacho Aguirre, Párroco en Río Branco, a su principal inspirador. A continuación justamente el P.               
Nacho nos comparte sus reflexiones al finalizar este particular encuentro que desde 2012 se realiza               
todos los veranos en un encantador entorno geográfico y humano. 
Los interesados en participar del próximo encuentro ya pueden ir avanzando en sus propósitos              
visitando el blog en la siguiente dirección web:​ ​colibritumpa.blogspot.com.uy 
En enero de 2012 nació el primer ENCUENTRO de los Colibríes acampados en Lago Merín. Como                
espacio de estar juntos, compartir y soñar de manera gratuita y orante. Con lo original de que “hay                  
lugar para todos”. Cada cual participa el tiempo que puede, alojándose donde le queda mejor, y                
donde los niños son una bendición. 
La vida genera vida, cuando se le da espacio para su creatividad. Y esto ha posibilitado a partir de                   
2013 que se generaran diversos encuentros en distintos nidos por toda la Patria Grande y variadas                
vivencia gratuitas, festivas, orantes, solidarias, misioneras. 
Hasta llegar a comienzo de este año 2017 al VI Campamento de Encuentro Teológico en el Lago                 
Merín. Con un tema central, recogido de la realidad local e internacional: 
¿Cómo vencer los miedos que se nos imponen, para fragmentarnos, enfrentarnos, esclavizarnos y             
hacernos competidores consumidores? 
Con algunos ejes claves: lo principal será el encuentro, con espíritu de vacaciones inclusiva,              
solidariamente, orante, festivo, desde la realidad, para la realidad, apuntando al Buen Vivir, con la               
Palabra Bíblica como referencia central. 
Si bien creemos que nacimos junto a la creación, y que somos continuidad del caminar de muchos                 
pueblos; si bien cada uno que suma su color diferente, llega con su historia, la de sus padres y de su                     
cultura; como bandada de Colibríes recordamos el nacimiento el 1 de diciembre de 2003 en el Gran                 
Chaco junto a los pueblos originarios. 
Entonces a 13 años estamos comenzando la adolescencia, preguntándonos: 

¿De dónde venimos? ¿Quiénes somos? y 
¿Hacia dónde queremos desplegar el vuelo? 

 
LA VIDA ES PERMANENCIA Y MOVIMIENTO 
En tiempos de búsquedas personales y grupales,       
el encontrarnos en el VI campamento exigió       
CAMBIOS, según los que hoy participamos,      
según las nuevas realidades, donde cada cual       
sintió que su presencia y su que su aporte fueron          
muy valiosos para que se diera esta maravillosa        
vivencia. 
Los cambios fundamentales fueron: 
A) Preparar el comedor en el patio sabiendo que         
seríamos entre 50 y 60 en la misma mesa… 

B) Aprovechando la llegada de distintos países y reafirmando nuestro modo de ser Iglesia              
Comunitaria, antes del mediodía creamos un espacio donde se compartió la Realidad social, política              
y religiosa de Argentina, Brasil, Bolivia y contenidos y vivencia del encuentro Latinoamericano y del               
Caribe de CEBs realizado en Paraguay, encarnados en las Comunidades Eclesiales de Base de las               
cuales somos parte. 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 4 

http://colibritumpa.blogspot.com.uy/
http://colibritumpa.blogspot.com.uy/


C) Se mejoró el espacio de la capilla, con otra ducha, urinario, freezer, cocina a gas, cortada de pasto                   
para carpas y para misa al aire libre. 
D) Por la noche las fotos del día, momento de oración, fue desde los que llegaban, desde los que                   
partían, con sus: ¿Por qué vinimos? ¿Qué nos llevamos? 
E) El deseo, la necesidad de SILENCIO, fue pidiendo espacios de oración, buscando interiorizar las               
vivencias cotidianas, nuestras historias, buscando llegar a nuestro manantial profundo. Creando           
amistad con la soledad, con la naturaleza, con nosotros mismos. ​Intentando escuchar LA VOZ…              
Todo esto de manera creativa se realizó en la casa, en la capilla, en los viajes, trabajos y en las                    
orillas del lago a la luz del sol o de las estrellas, comunitariamente y en encuentros personales. 
F) Desde que nos han hecho nacer, hemos sentido el llamado a compartir la buena noticia, con los                  
más alejados, los más debilitados, y los medios de comunicación, la prensa y el Internet han sido                 
canal de encuentro. Unos cuantos de los que hoy estuvieron, primeramente por años, se sintieron               
parte a la distancia física gracias a la oración, el mismo horizonte, el mismo espíritu y gracias a                  
publicaciones, fotos, entrevistas y narraciones. Así que somos más de los que estuvimos. 

  
ELEGIR ES RENUNCIAR 
El tiempo libre, es el tiempo donde mayormente        
podemos manifestar lo que somos y queremos.       
Cada participante ELIGIÓ libremente estar acá.      
Elegir siempre es renunciar, a algo que nos        
esclaviza o algo que también es bueno. Acá entre         
otras cosas elegimos encontrarnos desnudos     
entre distintos apostando al bien común. 
Este no es un lugar mágico, aunque también lo         
es, acá no venimos a cargar las pilas, si, nos          
vamos con la mochila más liviana de pesos        
pesados, de complejos, y con los pulmones       
habitados por personas, servicios, abrazos,     

ternura, entregas, luchas y sueños. Continuamos con alas que buscan la suave brisa, que es distinta                
a las voces y vientos mundanos que muevan a las masas. 
Acá hemos experimentado que cuando hay espacio para ser lo que ​REALMENTE SOMOS, ​en la               
cocina, en la playa, en la mesa, en la gratuidad, en la danza, en la oración, en el encuentro, se curan                     
heridas, se alivianan culpas, se comprenden las huellas ya pisadas, brotando de lo profundo del alma                
los dones que se nos han dado, la ternura, desinteresada… 
Entonces no es específicamente el lugar, ni los otros, los que me hacen distinto, ​SOY REALMENTE                
HERMOSO cuando dejo de escuchar las voces que me prometen ser libre consumiendo cosas,              
superando a otros, ignorándolos.  
SOY CUANDO PUEDO SER​, y en ese ir siendo voy madurando, voy desarrollando lo bueno,               
controlando lo no tan bueno… siempre en bien del otro, que es amar. 
SOY CUANDO DEJO SER AL OTRO, ​sin poseerlo, sin exigirle, sin esperar de él nada más que                 
realmente SEA. Es todo un CAMINO de aprendizaje, liberador, de conversión, donde cada uno está               
en diferentes niveles, donde la bandada nos puede ayudar a avanzar y en otros momentos podemos                
dar pasitos hacia atrás. ​PERO LO VIVIDO YA ESTÁ. 
Hay fiestas donde uno concurre por compromisos sociales, otras donde nos invitan y pasamos muy               
bien. Pero las mejores son las fiestas en las que nos sentimos parte y no solo invitados. Eso ocurre                   
con el Campamento Teológico del Lago Merín, verdadera expresión de koinonía donde nos             
integramos con espíritu participativo para vivenciar en la cotidianeidad esa sencillez celebrativa que             
heredamos de las primeras comunidades cristianas y de la tradición antropológica de todos nuestros              
pueblos. 
  
 
 
 
 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 5 



 
 

HICIMOS PRESENTE NUESTROS MIEDOS 
Algunas herramientas para vencer el miedo son: 
A) una experiencia ​COMUNITARIA entre     
diferentes que nos complementamos, siendo lo      
que realmente somos, con nuestros colores y       
sombras, buscando el bien común. 
B) La amistad con el ​SILENCIO​, que permite        
identificar las voces que nos dirigen desde fuera,        
para liberarnos del dominante. Silencio que nos       
conecta a la fuente que está bien dentro nuestro.         
Y desde ahí relacionarnos, encontrarnos,     
construyendo juntos. 
C) Ser ​AGRADECIDOS​, es algo que ahuyenta       
los miedos, que siempre son quejosos. Ser       

agradecidos en primer lugar por estar vivos, por lo que somos y tenemos. Desde lo real es que se                   
puede crecer. Elegir ser alegres, positivo relativiza los miedos. 
D) ​CREER en alguien, es sentir su compañía para enfrentar los miedos. La fe, la amistad con Dios se                   
cultiva… 

  
VUELTA A LA REALIDAD 
Nadie se hace mejor en una semana, pero sí         
pudimos descubrir en estos días que somos       
mejores de lo que nos decían, mejores de lo que          
creíamos. 
No es que se nos cambió la realidad a donde          
volvemos, ella seguirá siendo lo que es, pero        
cada uno de nosotros, tiene una vivencia diferente        
y encuentro con los demás, con Dios, una        
vivencia que nos posiciona de manera diferente       

ante las dificultades y posibilidades… 
No somos los mismos por dentro… y hay frutos que se verán con el tiempo. 
Hay que seguir conectándose con el adentro y dado pasos de liberación, desprendiéndonos de              
apegos, de programaciones, de otras voces…animándonos a SER. 
Qué distinto es enfrentar la vida después de una experiencia real de fraternidad, sabiendo que desde                
muchos lugares hay hermanas y hermanos que creen en mí, y que me desean lo mejor, y que                  
esperan el tiempo el reencuentro… Qué diferente es vivir descubriéndose ​AMADO, AMADA, ​sin             
necesitar lograr nada, de tener nada, sin necesidad de ser mejor que nadie, ni igual a nadie….                 
simplemente ​SER LO QUE REALMENTE SOY… 
Nacho 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 6 



Vaticano: 

CATECUMENADO PARA NOVIOS 
  

 
En la inauguración del año judicial del Tribunal de la Rota Romana, el Papa Francisco recordó que                 
“sin un fortalecimiento en la fe por parte de las parejas, tarde o temprano el matrimonio corre el riesgo                   
de ser un amor sin verdad”​. Y advirtió sobre el peligro de “una multiplicación de celebraciones                
matrimoniales nulas o inconsistentes. Si el amor no tiene relación con la verdad y la fe, está sujeto al                   
cambio de los sentimientos y no supera la prueba del tiempo”. El Papa sugirió dos remedios; el                 
primero es la formación en la fe de los jóvenes que se preparan al matrimonio. ​“Es una ocasión de                   
evangelización de los adultos y a menudo de aquellos de quienes se dice que están alejados”. El                 
segundo remedio es “acompañar a los jóvenes esposos en su camino de fe después del casamiento.                
Frecuentemente los jóvenes esposos son dejados a merced de sí mismos quizás por el mismo hecho                
que se los ve menos en parroquia sobre todo cuando nacen los hijos. Pero es precisamente en esos                  
primeros momentos de la vida familiar que se requiere una mayor cercanía y un fuerte sostén                
espiritual por parte de la comunidad cristiana, también en orden a la obra educadora de los hijos”. El                  
Papa no tuvo reparo en afirmar que “se necesita un gran coraje para casarse en la época en que                   
vivimos” y por eso, más allá y por sobre de la preparación formal del matrimonio, pide como una                  
especie de catecumenado o formación en la fe para una vivencia profunda del sacramento que sea la                 
base de una convivencia permanente, tal como se suele hacer  en ocasión del bautismo de adultos. 

 
 
 
 
 
 
Mundo: 
ESTADOS UNIDOS: ¿GUERRA FRÍA ENTRE 
NORTE Y SUR? 

  

al norte: muro construido por Estados Unidos; al sur: muro construido por México. 
Las nuevas medidas antiinmigratorias de Donald Trump en parte son la continuación de una política               
anterior (en los últimos 8 años dos millones de inmigrantes indocumentados fueron deportados de              
Estados Unidos) pero en parte visibilizan una nueva política agresiva hacia los pueblos del sur. Las                
medidas contra siete países de mayoría musulmana en realidad no son contra el terrorismo islámico               
ya que no rigen para Arabia Saudita y los grandes países del Golfo de donde ha surgido y se sigue                    
alimentando en realidad el terrorismo; se hace excepción para ellos porque son países ricos en               
petróleo y en dólares. Lo ha recordado el obispo Blaise Cupich de Chicago al acusar Arabia de ser el                   
país de origen, nada menos que de 15 de los 19 atentados contra Estados Unidos. Ha criticado la                  
política de Trump como de “cruel, apurada y caótica” y ha denunciado la discriminación que se hace                 
en favor de los refugiados cristianos que seguramente tendrá consecuencias negativas para los             

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 7 



cristianos del Medio Oriente. La Alianza Nacional Evangélica, que ha salvado la vida a más de tres                 
millones de refugiados desde 1980, ha declarado: “Los refugiados en Estados Unidos no llegan a               
cien mil cada año y ya hay una rigurosa selección. La mayoría de los refugiados de Oriente Medio                  
son pobres, mujeres y niños que han sufrido los ataques de ISIS y la guerra en Siria. Por otro lado                    
hay 75 millones de visitas cada año en Estados Unidos de extranjeros por negocios, turismo, estudio                
sin casi medidas previas de seguridad”. Dos mil líderes cristianos, judíos y musulmanes también han               
censurado las medidas discriminatorias en base a la religión y a la nación, denunciando el ​“lenguaje                
despreciativo y la retórica incendiaria” de los nuevos gobernantes. El obispo católico Robert McElroy              
dijo: “No podemos callarnos y no callaremos. Hoy la estatua de la Libertad bajó su lámpara gracias al                  
nuevo presidente que repudia nuestra historia nacional con medidas que son pura xenofobia,             
prejuicio religioso, autoritarismo y que traerán consecuencias devastadoras también para nuestro           
país”. Donald Trump, que es criticado por su propia iglesia presbiteriana por su pasado sexual, su                
machismo, racismo y agresividad también ha recibido en el Vaticano un comentario por parte del               
obispo Peter Turkson: “La Santa Sede está preocupada por la política del nuevo presidente que no                
afecta solo a Méjico sino que manda señales al mundo entero. Esperamos que otros países no sigan                 
su ejemplo. Un presidente puede construir un muro, pero puede llegar otro que lo derribe”. 

 
     

 

ITALIA: NO A LOS PADRINOS 
  

 
El obispo de Melfi Gianfranco Todisco abolió por tres años la figura del padrino y la madrina para el                   
bautismo y la confirmación. Argumenta el obispo en su decisión: “ya los padrinos en general no son                 
un ejemplo de vida cristiana ni dan testimonio de su fe; son elegidos solo por relaciones de                 
parentesco y amistad. El Código de Derecho Canónico no impone la figura del padrino y este “debe                 
llevar una vida conforme a la fe y a la responsabilidad que va adquiriendo como padrino” según el                  
cánon 874. Si esto no se da, el problema va resuelto de otra manera. Queremos responsabilizar a los                  
padres e intensificar la preparación al bautismo. En estos tres años, del padrinazgo se hará cargo la                 
comunidad cristiana. Los mismos catequistas que ya han acompañado a los confirmandos en su              
preparación al sacramento, se harán cargo o propondrán el candidato para acompañarlo. No             
queremos abolir el padrinazgo, sino devolverle su rol. De acuerdo con la familia y el confirmando, se                 
privilegiará educadores y catequistas. Mejor dar espacio a los catequistas, que dar el rol de padrino a                 
personas que no ofrecen ningún aporte espiritual al crecimiento del niño o de la niña”. 
Es un experimento, según el obispo, al que seguirá una evaluación para devolverle el vigor a los                 
sacramentos y como tal ya ha sido adoptado en otras diócesis del país. 

 
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 8 



ISRAEL: LA MONJA Y OTRO MURO 
  

 

Todos los viernes la    
Hermana Donatella Lessio, otras hermanas y un fuerte grupo de personas se reúnen a rezar al lado                 
del muro construido por los israelíes entre Israel y Cisjordania. Es una forma de protesta por el                 
atropello constante contra los palestinos en un momento en que Netanyau ya ha ordenado la               
construcción de otros 2.500 asentamientos en territorios ocupados y de 566 nuevas viviendas en              
Jerusalén este. Desde Belén la religiosa de 54 años convoca a los católicos a rezar el rosario cerca                  
del muro, en el lugar preciso donde estuvo el Papa Francisco. Ella misma relata: ​“A menudo los                 
soldados israelíes nos apuntan con la metralleta porqué temen las protestas. Nosotros les explicamos              
que nuestra única arma es el rosario. Un artista dibujó en el muro una hermosa imagen de la Virgen.                   
La iniciativa surgió porqué algunos niños palestinos que tenían que ser atendidos de urgencia en               
Jerusalén, fueron demorados en el muro y murieron”. El muro es alto ocho metros y con alambre de                  
púa. La iniciativa de la monja ha repercutido en varios países y la gente se reúne a rezar el rosario                    
donde sea a la misma hora, por la paz. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 9 



Signo de los tiempos: 

 
OXFAM: 8 HOMBRES CONTRA 3 MILLONES 

Según OXFAM, 8 hombres poseen lo que la mitad más pobre del planeta. OXFAM constata que ocho 
hombres (el primero es Bill Gates) poseen 426 millones de dólares, un capital equivalente al de 3.600 
millones de personas en el mundo. En los últimos años el patrimonio del 10% más rico se multiplicó 
por 182; esta élite del 1% tiene desde 2015 más riqueza que todo el resto del planeta. La desigualdad 
nunca fue tan grande. 

     

RELIGIOSOS: HEMORRAGIA DE 
CONVENTOS 

Hay una media anual de 2.600 entre religiosas y religiosos que cuelgan los hábitos (la mayoría entre 
los 30 y 50 años) . El mayor número de abandono se da entre las religiosas. Había 800 mil en el 
2000; trece años después eran 693 mil. Aumentan en África y Asia, pero no compensan las pérdidas. 
España cierra un monasterio al mes; dos tercios de los 850 conventos de clausura están en peligro 
de cierre. 

 

COLOMBIA: LAS FARC SE DESMOVILIZAN 

4.500 guerrilleros (sobre 6.300) reunidos en 26 zonas de paz, han empezado su proceso de 
desmovilización. Después del 1º de junio las armas serán fundidas para fabricar tres monumentos a 
la paz y las FARC se transformarán en partido político. Estas se han comprometido a colaborar con el 
gobierno para reemplazar 50 mil hectáreas de plantaciones de coca y amapola con cultivos 
alternativos. 

 

 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 10 



CHINA: FIN DEL HIJO ÚNICO 

Desde comienzos del año pasado se ha autorizado en China el nacimiento de dos hijos y por eso los 
nacimientos aumentaron del 11,5% en el 2016. La política del hijo único había sido impuesta en los 
años ochenta para evitar la superpoblación. El resultado fue que aumentaron los ancianos (más que 
en Italia, Francia y Alemania juntas) y las fuerzas productivas de los jóvenes disminuyeron. Hubo un 
fuerte desequilibrio además entre varones y mujeres, por el rechazo constante de la hija mujer. 

OCEANÍA: DESAPARECEN LAS ISLAS 

“La pretensión de hacer pagar la cuenta del cambio climático a las futuras generaciones, es una 
irresponsabilidad; hay que actuar enseguida”,​ dijo el obispo John Ribat de Papua Nueva Guinea. 
“Cada vez más islas desaparecen. Toda la región está amenazada por el aumento del nivel del mar. 
El agua potable es cada vez más salada”. 

 

(tema central)  
 

Ecumenismo en América Latina: 
CENICIENTA DE LA PASTORAL 

 

En el año recordatorio de la Reforma       
Protestante, el objetivo de este artículo es hacer un balance del Ecumenismo tal como lo vive hoy la                  
Iglesia Católica en América Latina, con sus características particulares. 

  

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 11 



El Movimiento Ecuménico a nivel mundial, después de siglos de guerras religiosas o en el mejor de                 
los casos de indiferencia recíproca entre Iglesias, fue seguramente el hecho más importante del              
Cristianismo en el siglo XX. La Iglesia Católica recién se adhirió al Movimiento con el Concilio                
Vaticano II. Hubo después numerosos diálogos teológicos a nivel de expertos con las distintas              
Iglesias y con relevantes progresos. Se han hecho más progresos hacia la unidad de los cristianos en                 
los últimos 50 años que en los 500 anteriores. Sin embargo en América Latina el ecumenismo sigue                 
siendo todavía un tema tabú a nivel pastoral y de base. 

No se ha tomado todavía conciencia de que la división entre cristianos “es el gran obstáculo para la                  
futura evangelización, más que los pecados y los errores de nuestra época” (Jean Marie Tillard). Dice                
el teólogo protestante W. Pannemberg: “No podemos más nacer y vivir tranquilamente en Iglesias              
separadas, sin reconocer con el apóstol Pablo la gravedad del escándalo de la separación, porque               
este escándalo divide lo que es indivisible, es decir el Cuerpo de Cristo”. Efectivamente el Movimiento                
Ecuménico no surgió de los escritorios sino de las misiones. ¿Cómo anunciar al mismo Cristo a los                 
no cristianos en Iglesias divididas, enfrentadas y alejadas una de otra?, se preguntaban los              
misioneros de las distintas Iglesias. Hoy la misión está en todas partes y sin embargo el ecumenismo                 
aún no ha bajado a las bases del pueblo cristiano, a las parroquias, a la catequesis, a los grupos y                    
movimientos. Parece una cuestión exclusiva de los obispos y para muchos de ellos tan solo de                
teólogos y especialistas. Las Iglesias cristianas se siguen ignorando, aún viviendo al lado una de otra. 

  

PREJUICIOS 

Muchos feligreses creen que el ecumenismo es un peligro para la propia fe y que practicarlo implica                 
pensar que da lo mismo ser protestantes, ortodoxos o católicos. Sería como admitir la insuficiencia de                
nuestra fe. Hay obispos y sacerdotes que creen que el ecumenismo es debilitar el fervor misionero de                 
los católicos, como si hubiera oposición entre predicar el Evangelio y hacer ecumenismo. Cuando los               
católicos miramos a las demás Iglesias, las consideramos inferiores a la nuestra, y no solo por el                 
número; creemos tener mucho que dar y muy poco para recibir. Algunos piensan que evangelizar               
significa hacer prosélitos y convertir a los demás cristianos a la propia Iglesia; es como robarse los                 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 12 



feligreses. Esto último no es practicar el ecumenismo; no es respetar y valorar la fe cristiana de los                  
demás. Tampoco hay que buscar la unidad a cualquier precio, renegando de las propias convicciones               
o negociando con la doctrina. Y menos que menos hay que resignarse a la situación actual de                 
división, como si fuera algo normal. Cristo fundó una única Iglesia y así se mantuvo por mil años. Las                   
separaciones entre cristianos son consecuencia de conflictos históricos que en muchos aspectos ya             
no tienen sentido para la gente de hoy. La inmensa mayoría de los cristianos no tiene la menor idea                   
de porqué están divididos. Escribe Phil Bosman: “Los cristianos sencillos no tienen dificultades de              
convivencia ecuménica en la vida diaria. Solo los teólogos y los pastores tienen problemas; tal vez a                 
ellos les haga falta mayor sencillez”. Escribía hace años el p. Yves Congar: “Puede llegar el día en                  
que los curas y teólogos se encuentren solos con sus papeles y se dé la unión de los cristianos sobre                    
la base de un verdadero compromiso cristiano”. Lo primero que se nos pide para tener una                
sensibilidad ecuménica es combatir los prejuicios, que abundan de un lado y de otro. Ya se ha hecho                  
una revisión histórica de las grandes polémicas del pasado y se han reconocidos los errores y                
responsabilidades de ambas partes. Aún en lo cotidiano, hay que cuidar el lenguaje. Decir por               
ejemplo que los protestantes son otra religión, es una barbaridad siendo ellos cristianos igual que               
nosotros. Decir que el Papa es el jefe de la Iglesia no es correcto, ya que es Cristo el jefe de la Iglesia                       
y el Papa es el sucesor de Pedro como signo de su unidad visible. Decir que creemos en la Virgen no                     
es exacto, ya que nuestra fe está puesta en Cristo y a ella solo la veneramos como madre de Jesús y                     
nuestra. Ella también fue redimida por Cristo como todos nosotros. Como madre de Jesús y como su                 
primera discípula, ella fue honrada de algunos privilegios en consonancia con los relatos de Lucas.               
Decir simplemente que los santos son nuestros intercesores es excesivo porque solo Jesús es el               
Mediador e Intercesor nuestro; los santos y nosotros también lo somos, en cuanto nos unimos a la                 
intercesión de Cristo. Además hay una sensación generalizada en el pueblo católico de que el               
ecumenismo es una cuestión secundaria dentro de la Iglesia. No representa un patrimonio común de               
los católicos. 

  

APARECIDA 

El último gran documento de la Iglesia Latinoamericana enseña que ser “ecuménicos” no significa              
aflojar en nuestra identidad católica. Se trata de buscar el acercamiento, el conocimiento recíproco, la               
colaboración en las luchas por el Reino; se descubrirá que es mucho más lo que nos une de lo que                    
nos separa. Todos somos cristianos, es decir discípulos de Jesús; creemos en su divinidad y en su                 
Evangelio. Hasta en la Asamblea Episcopal de Aparecida, cuenta el arzobispo Víctor Manuel             
Fernández, había obispos que al denunciar el proselitismo englobaban a todos los no católicos bajo               
el nombre de “sectas”. Por otra parte, escribe Fernandez, “parecía que con el uso de esa expresión                 
despectiva, los obispos de países que habían sufrido un mayor éxodo de católicos, querían achacarle               
la responsabilidad tan solo a esos grupos, sin tomar demasiado en cuenta las responsabilidades y               

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 13 



falencias propias de la Iglesia Católica por la evangelización deficiente, la escasa formación de los               
cristianos, la falta de cercanía a los sectores más periféricos”. El mismo Fernández intervino frente a                
esas expresiones diciendo: “Si nos duele la pérdida de católicos, mostremos que nos preocupa que               
se vayan de nuestra casa, más que atacar a los que los reciben”. Aún en los sacerdotes y obispos                   
hay deficiencias formativas y confusiones sobre este tema. Fernandez hace el ejemplo de una lectura               
bíblica del Eclesiástico en la liturgia de Aparecida que fue confiada a un pastor bautista, olvidando o                 
quizás no sabiendo que para los protestantes ese libro no es canónico y por lo tanto no es Palabra de                    
Dios. En Aparecida se dio un gran paso adelante reconociendo a los cristianos no católicos el                
derecho y el deber de ser misioneros igual que nosotros, de difundir la propuesta cristiana, sin que le                  
tengamos miedo a su acción misionera. Ya no se trata de tolerar su existencia como un hecho                 
inevitable y fatal mientras no molesten, no interfieran, no crezcan. Este nuevo enfoque es              
trascendental en vista de una comunión en la tarea misionera. Afirma el párrafo 233: “Donde se                
establece el diálogo y la cooperación ecuménica (entre Iglesias) disminuye el proselitismo, crece el              
conocimiento recíproco y se abren posibilidades de testimonio común”. 

  

clase del “Proyecto Yoga y Meditación       
Udelar” 

QUIÉN ES QUIÉN 

Aún no se sabe diferenciar claramente entre los cristianos que pertenecen a Iglesias no católicas               
(Ortodoxos, Protestantes, Evangélicos, Pentecostales) y con los cuales se practica el diálogo            
ecuménico, y los que forman parte de nuevos grupos religiosos seudo-cristianos o para-cristianos             
que se han instalado entre nosotros. Estos grupos son llamados “Nuevos Movimientos Religiosos”             
(NMR) y son por ejemplo los Adventistas del Séptimo Día, la Iglesia Nueva Apostólica, los Testigos                
de Jehová, los Mormones o Santos de los Últimos Días, la secta Moon, Ciencia Cristiana etc. Dichos                 
grupos pretenden corregir la Biblia con “revelaciones” particulares por parte de sus fundadores, no              
profesan verdades esenciales del Cristianismo y practican un proselitismo agresivo. Sus doctrinas se             
alejan del Cristianismo histórico aún si se presentan como la única y verdadera Iglesia de Cristo, con                 
un escaso o nulo compromiso ecuménico. Otros grupos son los “Niños de Dios”, la “Iglesia de la                 
Unificación” de Moon, “Dios es Amor”, la “Iglesia Universal del Reino de Dios” (IURD) popularmente               
llamada: “Pare de sufrir”. Ninguna Iglesia protestante, evangélica o pentecostal reconoce a estos             
grupos religiosos como Iglesias cristianas. En el pasado a estos grupos se los llamaba “sectas” (del                
latín “secare”=cortarse) por su fanatismo cerrado que los aislaba de las demás Iglesias y por               
rechazar en general el ecumenismo. Ahora se los llama “Nuevos Movimientos Religiosos” para evitar              
la palabra “secta” que ha llegado a tener un sentido despreciativo. Hay también otros grupos activos,                
no cristianos, en América Latina que se pueden llamar Nuevos Movimientos o Religiones Alternativas              
bastante difundidos como los cultos afrobrasileños (Umbanda, Quinbanda, Candomblé, Batuque..), el           
espiritismo con la Escuela Científica Basilio, el esoterismo con la New Age etc. No hay que confundir                 
todos estos grupos o Nuevos Movimientos con las Iglesias históricas que nacieron en el año 1000 en                 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 14 



oriente (Ortodoxos) y en el 1500 en       
occidente con la Reforma Protestante     
(Luteranos, Reformados, Anglicanos)   
ni con las Iglesias Evangélicas que      
surgieron después de la Reforma     
(Metodistas, Bautistas, Menonitas,   
Ejército de la Salvación..) ni tampoco      
con el Pentecostalismo clásico,    
porque estas son Iglesias que     
profesan una verdadera fe en Cristo y       
participan del diálogo ecuménico. No     
hay que hablar de “sectas     
protestantes”, ya que los protestantes     
son cristianos y las sectas no lo son;        
hay que desterrar conceptos como     
“herejes”, “hermanos separados”, “sectas”, que pertenecen a un pasado polémico de antes del             
Concilio. 

  

DIÁLOGO ECUMÉNICO 

El diálogo ecuménico del que tanto se habla, puede y debe darse con las Iglesias cristianas                
tradicionales, la mayoría de las Iglesias evangélicas y pentecostales aunque en todas ellas siempre              
hay franjas o grupos sectarios e intolerantes. El diálogo de los católicos con estas Iglesias en el                 
pasado era imposible debido al clima de confrontación y competencia recíproca, pero también             
porque, a través de su apologética, la Iglesia Católica dominante se autojustificaba siempre y en todo.                
Fue el Concilio y sobre todo Juan Pablo II que empezaron a reconocer los pecados y los errores de la                    
Iglesia y a pedir perdón. En Europa y América del Norte el diálogo ecuménico ha entrado más                 
fácilmente en la conciencia colectiva de la Iglesia Católica, con la aceptación sincera y serena de las                 
demás Iglesias cristianas. Sin embargo en América Latina todo esto provoca aún resistencia a raíz de                
la creencia de ser depositarios de un sustrato y una cultura católica vivida por la inmensa mayoría de                  
la población. Aquí fue la Iglesia Católica que predicó el Evangelio desde los comienzos y de modo                 
exclusivo hasta llegar casi a nuestra época. La llegada de otras Iglesias cristianas recién a partir del                 
1800 creó una situación nueva que fue inicialmente tolerada como un fenómeno extranjero,             
consecuencia de las migraciones. La situación cambió radicalmente cuando algunas Iglesias           
protestantes de Norteamérica consideraron que América Latina era “tierra de misión” donde era             
necesario anunciar a Cristo y a su Evangelio. Este impulso misionero, que tuvo un éxito imparable, se                 
dio gracias a las comunidades evangélicas y en un segundo momento gracias al pentecostalismo. Se               
fue creando así en la Iglesia Católica una persistente actitud marcada por el miedo, la sospecha y la                  
resistencia y por parte de los evangélicos el temor de ser absorbidos por la comunidad católica,                
todavía la más fuerte y poderosa. Ahora, frente al calo de sus miembros, muchos católicos hablan de                 
“reconquistar” a lo fieles que se han ido a otras Iglesias, armando nuevas cruzadas. También las                
Iglesias Protestantes históricas han tenido un retroceso igual que la Católica. La mayoría de los               
cristianos no católicos forman hoy parte de las Iglesias evangélicas pentecostales con las cuales es               
necesario entablar un diálogo urgente. 

  

 
 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 15 



EL EVANGELISMO 

Se suele muchas veces llamar “evangélicos” a todos los protestantes. En realidad el movimiento              
evangélico (o de las “Iglesias libres”) aún siendo de cuño protestante, se desarrolló dentro de un                
protestantismo reformado. El evangelismo surgió en Estados Unidos a comienzos del siglo pasado y              
se difundió con mucha fuerza en América Latina. Las Iglesias evangélicas aceptan plenamente los              
principios fundamentales de la Reforma Protestante, es decir la autoridad exclusiva y normativa de la               
Sagrada Escritura, el lugar central de Cristo como único Salvador y por la sola fe, a la Iglesia no                   
como organismo jerárquico sino como comunidad de creyentes iguales entre sí. Se caracterizan por              
la piedad, la austeridad de vida, la ayuda a los pobres, el impulso misionero. Se llaman “libres” por                  
carecer de lazos institucionales con el estado y las Iglesias históricas. Son los Metodistas              
(wesleyanos), los Cuáqueros, los Menonitas, los Bautistas, los Discípulos de Cristo etc… Estas             
Iglesias rechazaron la recomendación de la Conferencia Ecuménica de Edimburgo (1910) de “no             
abrir misiones en territorios católicos”. Con el tiempo, a mitad del siglo pasado, la corriente               
mayoritaria del Evangelismo se adhirió al Consejo Mundial de las Iglesias, mientras que la corriente               
más conservadora y fundamentalista sirvió de apoyo a los sectores anticomunistas y a las dictaduras               
militares, a la Nueva Derecha norteamericana y a las llamadas “iglesias electrónicas”. Con las              
Iglesias evangélicas más abiertas y ecuménicas hay un buen diálogo e incluso colaboración. Siempre              
desde el seno del Evangelismo surgió también en el siglo pasado un movimiento que tiene hoy,                
según el cardenal Walter Kasper, “un crecimiento exponencial, sin precedentes” y es el             
Pentecostalismo. La gran mayoría de los evangélicos son hoy pentecostales. Este movimiento se             
define como una “experiencia” que actualiza la efusión del Espíritu Santo con sus carismas o dones                
como en Pentecostés (el don de lenguas, el don de curación…). A la doctrina tradicional protestante                
se añade la de la santificación por el Bautismo en el Espíritu. Se caracteriza por la oración                 
espontánea y de alabanza, el predominio de lo emotivo sobre lo intelectual, una liturgia viva y alegre,                 
las pequeñas comunidades, los testimonios de conversión, la misión. Hasta en la Iglesia Católica              
surgió un movimiento paralelo llamado “Renovación Carismática”. En términos numéricos los           
pentecostales son hoy en el mundo el segundo movimiento cristiano después de la Iglesia Católica.               
No se trata de una secta o nuevo movimiento religioso, pero tampoco es una Iglesia instituida y                 
vertebrada, porque cada congregación es independiente de la otra. Hay varios grupos pentecostales;             
los más numerosos son las Asambleas de Dios (51 millones de personas). Estas congregaciones se               
administran en forma autónoma, vinculadas a un pastor que reside en el lugar y tienen un fuerte                 
enganche con la comunidad local y sus necesidades. Estas Iglesias hicieron brecha también en              
millones de católicos bautizados, pero no suficientemente evangelizados. 

  

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 16 



Inauguración del mayor templo brasilero: Iglesia Universal (Temer, Dilma y Macedo). 

AUGE DEL PENTECOSTALISMO 

Hay varias Iglesias pentecostales activas en el diálogo ecuménico como las Asambleas de Dios, pero               
también hay iglesias llamadas “neopentecostales” decididamente orientadas hacia el negocio y la            
prosperidad material. Estas (“Pare de sufrir”, “Internacional de la Gracia de Dios”, “Congregación             
Cristiana de Brasil” etc.), mientras los sacerdotes católicos enseñan los dogmas cristianos, ellas             
predican la teología de la prosperidad a los pobres en orden a alcanzar beneficios en la salud, el                  
trabajo, la economía. El movimiento pentecostal es por otra parte muy heterogéneo debido a la total                
autonomía de las congregaciones. Existen pastores que asumen la opción por los pobres y la lucha                
por la justicia, otros que no. Hay pastores proselitistas y manipuladores, otros que no. Lo que de                 
alguna manera puede decirse que es común a todos, es que se trata de un Cristianismo de periferia,                  
de los desheredados, popular. Es el tipo de Cristianismo que penetra con más facilidad en las capas                 
más pobres de las poblaciones. Lo hacen con estructuras sencillas, de forma acogedora y              
personalizante, con el máximo de participación y corresponsabilidad por parte de todos (de las              
mujeres como de los varones), sobre la base teológica del sacerdocio común de los fieles. Dan                
testimonio de Cristo “con poder”, entusiasmo misionero y énfasis en los carismas (curar enfermos,              
echar demonios, predicar). Todos participan en la liturgia con cantos, aclamaciones, danzas y             
música. El templo no es el lugar del silencio donde cada uno se relaciona con Dios, sino del diálogo                   
comunitario entre los hermanos y con Dios. La predicación no es monopolio del cura; todos pueden                
contar sus experiencias y dar testimonio público de su conversión. Este pentecostalismo en un siglo               
de existencia llegó a tener 200 millones de fieles. Las masas populares que por el fenómeno de la                  
urbanización llenaron las periferias de las ciudades, no fueron atendidas por las Iglesias tradicionales.              
Los católicos que no se sintieron acogidos por la jerarquía católica en las últimas décadas, emigraron                
a estas Iglesias. Las parroquias católicas fueron principalmente ocupadas por la clase media. Los              
pentecostales concentran su predicación en Jesús y se reúnen en pequeños grupos y en cualquier               
lugar: en galpones, patios cerrados, casas de familia con un simple cartel en el frente. Los pastores                 
son gente del pueblo y se hacen entender. En 25 años los pentecostales han preparado 40 mil                 
pastores latinoamericanos, con menos teología pero más inculturación en los medios populares. La             
Asamblea de Dios tan solo en Brasil ya en 1984 disponían de 9.800 pastores. La gente común logra                  
aquí acudir a la Biblia de manera directa y dialogada, sin muchas formalidades y ritos. Los                
convertidos o “renacidos” se comprometen a las visitas domiciliarias y a ceder un espacio de su casa.                 
El culto aporta emociones y calor humano para los que viven solos o son impedidos de expresarse.                 
Sin embargo la fragmentación de estos grupos a la merced de sus pastores, con una doctrina muy                 
tradicionalista que a la postre entrará en crisis y su marcado conservadurismo social, no asegura el                
futuro del Cristianismo. A pesar de todo este movimiento es sin lugar a dudas un aguijón providencial                 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 17 



para que las Iglesias históricas y en especial la Iglesia Católica se revitalicen en sus estructuras y                 
vuelvan a la misión, a las periferias, a los pobres. 

  

FUNDAMENTALISMO 

Hoy se habla de fundamentalismo islámico, fundamentalismo judío, fundamentalismo cristiano.., sin           
realmente saber lo que significa la palabra. No se trata de una iglesia o de un movimiento religioso                  
específico; está presente en todas las Iglesias y sobre todo en los Nuevos Movimientos Religiosos.               
La palabra “fundamentalismo” surgió en 1895 en New York cuando unos pastores protestantes se              
rebelaron contra la interpretación crítica de la Biblia promovida por los nuevos estudios de exégesis               
bíblica. Establecieron cinco “fundamentos” esenciales para la fe cristiana y que son estos: la Biblia no                
se equivoca nunca; Cristo es Dios; nació de una madre virgen; nos salvó por su sangre y resucitó;                  
cuando vuelva resucitará nuestros cuerpos. Es sobre todo debido al primer “fundamento” que les              
quedó el apodo de fundamentalistas a los que tienen actitudes rígidas en la lectura bíblica               
rechazando todo cuestionamiento y toda investigación crítica. Según ellos solo se trata de leer la               
Biblia al pie de la letra, así como está, sin interpretar nada porqué Dios no puede equivocarse; solo                  
hay que leer, escuchar, obedecer. Más allá del tema bíblico, el fundamentalismo fue una reacción a la                 
modernidad en pos de una defensa estricta de la ortodoxia. La palabra pasó a referirse después a                 
personas y grupos que pretenden ser los únicos que poseen la verdad, que cultivan un proselitismo                
agresivo e intolerante con las demás religiones. Son muy estrictos en lo moral; en muchos grupos se                 
prohíbe fumar, beber alcohol, bailar, ir al cine. Exigen el diezmo y predican el fin del mundo                 
inminente. Quieren imponer a la sociedad los principios básicos de la religión, muchas veces con el                
lema: “Dios, patria, hogar”. No por nada la palabra “fanatismo” está ligada en latín a un término                 
religioso: “fanum” (=templo, lugar sagrado) porque en la historia y aún hoy las “guerras santas” en                
nombre de Dios y de la verdad, son las más crueles. El fundamentalismo es por su esencia                 
antiecuménico. Predica una salvación de tipo individualista con una visión pesimista del hombre y del               
mundo. El término hoy es aplicado a una gran cantidad de fenómenos parecidos. Es el caso del                 
fundamentalismo islámico que pretende volver a aplicar la ley islámica (la sharia) de los primeros               
tiempos en su integridad; todos los demás son “infieles”. El fundamentalismo y la intolerancia              
religiosa estuvieron presentes en varias épocas de la historia de la Iglesia Católica y también de la de                  
los reformadores protestantes. Es el espíritu también hoy de los que siempre condenan y se amparan                
en la tradición, la autoridad, la doctrina, la disciplina, la obediencia. El fundamentalista se presenta               
como el profeta y portavoz de Dios. Los malos son los demás; se trata de convertirlos o combatirlos.                  
El fundamentalista cree que solo tiene que dar cuenta a Dios y a nadie más. Desde esta postura no                   
se argumenta, sino que se afirma; no se pide una adhesión razonada, sino tan solo sumisión. 

  

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 18 



AUTOCRÍTICA CATÓLICA 

Muchos siguen pensando ingenuamente que la migración de muchos bautizados en la Iglesia             
Católica hacia las Iglesias evangélicas y pentecostales es una cuestión de minoría, cuando en              
realidad esa minoría ya es mayoría y los católicos siguen disminuyendo. En el país más católico de                 
América Latina, Brasil, en 1970 los protestantes y evangélicos eran 4,8 millones; hoy son 42,3               
millones. Cada año se abren allí 14 mil nuevos templos evangélicos. Una autocrítica honesta ha de                
admitir que una secular pastoral de conservación y sacramentalista, ha hecho perder su impulso              
evangelizador a la Iglesia Católica y demasiados bautizados católicos no han dado un testimonio              
creíble de vida cristiana. Tal vez las Iglesias evangélicas y pentecostales, junto a los Nuevos               
Movimientos Religiosos, se hayan difundido en América Latina gracias al dinero y al apoyo de               
gobiernos de Norteamérica para frenar el progresismo de la Iglesia Católica. Si bien hay en esto algo                 
de verdad, las causas verdaderas del crecimiento de estos grupos está en su impulso misionero y en                 
el estancamiento de la Iglesia Católica. Su éxito se debe a la valorización de los laicos y a la creación                    
de un ingente ejército de predicadores: hombres y mujeres (no hay ministros ordenados), a menudo               
de muy humilde condición, que anuncian a Cristo desde su propia vida quebrada por luchas y                
sufrimientos. Mientras nosotros vivimos con constantes reuniones para planificar la pastoral, estos            
grupos se dedican a evangelizar todas las horas, sábado y domingo, persona a persona, casa por                
casa. Ya escribía en 1942 el santo sacerdote Alberto Hurtado, con disimulada admiración: “Ellos van               
hacia la gente con el Evangelio en la mano, hablando de Cristo con desinterés, con insistencia,                
buscándola en sus hogares y, faltos de formación, los bautizados en la Iglesia Católica abrazan el                
pentecostalismo, no por querer alejarse de la Iglesia sino porque creen acercarse a Jesucristo”. Se               
ha escrito también que la Iglesia Católica en América Latina optó por los pobres y los pobres optaron                  
por los pentecostales. Es cierto que la teología de la liberación y la opción por los pobres, más allá                   
de sus innegables méritos, han caído muchas veces en el reduccionismo político, olvidando la              
importancia de la espiritualidad y la religiosidad popular católica. Más que de religiosidad, hay que               
hablar de la fe católica del pueblo, la que no se ha sabido comprender y acompañar. Escribe el                  
teólogo de la liberación Pablo Richard: “Hicimos una opción por los pobres, pero no supimos               
entender suficientemente el mundo de los pobres. No se entendió la dimensión religiosa, carismática              
y festiva del catolicismo popular. Se hizo quizás una opción por los pobres demasiado ideológica y no                 
supimos entender lo que los pobres pedían a la Iglesia”. Hay una gran urgencia por parte de la Iglesia                   
Católica ahora de una evangelización que no busque la competencia o la reconquista, sino renovar               

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 19 



su propia metodología misionera, reavivando la oración y la religiosidad popular católica,            
multiplicando las pequeñas comunidades de base. El Pentecostalismo es una espina en el cuerpo              
eclesial que nos obliga a diversificar más los ministerios a nivel de laicos, promoviendo              
prioritariamente su formación. Una pastoral de la acogida y de la bienvenida, una comunidad que               
reza para uno que llega desde la soledad de la calle, es muy curativo y sanador. De repente uno se                    
siente importante, siente que su vida tiene valor y puede cambiar. Hará falta multiplicar lugares de                
culto más modestos, alquilados o prestados, con laicos del lugar al frente y que sepan usar el                 
lenguaje de la gente. Es preciso que la Iglesia se despoje de todo dogmatismo y baje del pedestal                  
para confrontarse y comunicar en pie de igualdad con todas las personas. 

  

FORMACIÓN ECUMÉNICA 

La formación en este tema para sacerdotes y laicos es un tema pendiente y cada vez más                 
indispensable. Sea entre los católicos como entre los evangélicos la ignorancia y el desconocimiento              
uno del otro, son largamente difundidos. Los maestros y catequistas católicos desconocen            
documentos fundamentales como “Unitatis Redintegratio” del Concilio o la encíclica “Ut unum sint” de              
Juan Pablo II en la que el Papa se declaraba dispuesto a cambiar la forma de ejercer el pontificado.                   
Parecen haber caído en el vacío. Venimos de unas décadas en las que en América Latina hubo                 
obispos que enfriaron en general los entusiasmos ecuménicos. Ya Juan Pablo II en “Catequesis              
tradendae” (n. 32) hablaba de la importancia insustituible de una “dimensión ecuménica” en la              
catequesis. Esto significa por primera cosa dar una información correcta y respetuosa de cada              
Iglesia, suscitando un deseo de acercamiento y conocimiento mutuo, combatiendo los prejuicios y el              
lenguaje polémico y negativo. La formación bíblica debe ser una tarea primordial hoy, una formación               
que resulte un eje trasversal de toda la pastoral. Por eso Aparecida evita hablar de “pastoral bíblica”                 
como si fuera una tarea más dentro de tantas actividades pastorales. Prefiere hablar de “animación               
bíblica de toda la pastoral” (n. 248). La lectura orante de la Palabra de Dios es “el primer fundamento                   
de una catequesis permanente” (n. 298). “Todo el proceso de iniciación cristiana debe ser guiado por                
la Palabra” (n. 289). Se está buscando superar un sacramentalismo que opacaba la centralidad de la                
Palabra de Dios. La formación de los laicos no ha de ser clerical. 

En Evangelii Gaudium el Papa Francisco, al hablar de la formación de            
los laicos, insiste en que no ha de ser tanto doctrinal, cuanto y sobre todo una vivencia cotidiana de                   
la experiencia de Dios que los impulsa a ser “callejeros de la fe” (nn. 161,106). Si hay además una                   
cosa que el feligrés católico debería aprender de los grupos pentecostales es su capacidad y coraje                
de hablar de la propia fe, de compartirla con los demás y de dar testimonio de su conversión a Cristo.                    
El Papa Francisco nos enseña que el ecumenismo se construye de forma cotidiana, con pequeños               

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 20 



pasos y encuentros personales. Precisamos guías espirituales también entre los laicos. En la Iglesia              
Católica el liderazgo religioso solo lo tiene el sacerdote que es varón y que necesita por los menos 15                   
años de estudio y mucho dinero para capacitarse. Desde Brasil escribía tiempo atrás el pastoralista p.                
Alberto Antoniazzi: “En Belo Horizonte mientras la Iglesia Católica para tres millones de fieles tiene               
158 parroquias y 409 sacerdotes, la Asamblea de Dios para 58 mil fieles tiene 347 pequeños                
templos,40 pastores,1.500 presbíteros y 2.500 diáconos”. 

  

ECUMENISMO Y MISIÓN 

El Movimiento Ecumenico no se conforma con lograr una federación de Iglesias, sino que quiere               
volver a la unidad inicial y plena de la Iglesia, lo que no quiere decir instaurar la uniformidad. Ya                   
ahora se puede hablar de unidad sobre la base del bautismo común, que es uno solo en todas las                   
Iglesias, pero es una unidad imperfecta. Los pasos dados después del Concilio han sido              
extraordinarios y han creado un clima totalmente nuevo. También se está dando un diálogo fecundo               
con muchas Iglesias evangélicas y pentecostales. En nuestros países se cree a veces que el               
ecumenismo es una cuestión de elite, porque se piensa en los Ortodoxos y en las Iglesias                
Protestantes históricas, que son minorías y por lo tanto ni se las toma en cuenta. Sin embargo la                  
mayoría cristiana hoy, y con la cual hay que buscar un acercamiento ecuménico, son las Iglesias                
evangélicas y pentecostales. Además del ecumenismo de la verdad que se hace a través del diálogo                
teológico, está el ecumenismo de la caridad y de la acción social mancomunada que podemos               
practicar todos; está el ecumenismo de la oración el uno para el otro como se realiza, por ejemplo, en                   
la comunidad ecuménica de Taizé (Francia). No hay que olvidar sobre todo que la unidad no es fin a                   
sí misma, sino que debe darse “para que el mundo crea” (Jn 17,21). Aparecida hablaba de una                 
misión “en diálogo con todos los cristianos”(n.13). En la Evangelii Gaudium el Papa Francisco vuelve               
a proponer que la evangelización apunte al anuncio de Cristo a los no cristianos, dejando en segundo                 
lugar las cosas que nos separan de los no católicos (n. 246). Las sociedades modernas son                
pluralistas también en lo religioso. Dios ha estado y sigue estando presente en todas partes más allá                 
de la Iglesia, sin que ello quite urgencia a la necesidad del anuncio cristiano y a la mediación de la                    
Iglesia. Es extremamente positivo destacar la presencia de distintas Iglesias, Religiones y no             
creyentes allí donde está la vida humana amenazada , donde se defienden los derechos del               
indígena, del negro, de la mujer y del niño, del trabajador, del pobre, del medio ambiente. Donde hay                  
amor, allí está Dios. 

                                                                                     ​PRIMO CORBELLI 

 

Cultura: 
Reba McIntire “Back to God” 

   
La canción que presentamos es una de las últimas de esta popular cantante estadounidense de               
Country. 
Si miras a tu alrededor, oirás el sonido del llanto de las madres, y podrás ver sus rostros. 
Ellas lloran por los inocentes caídos en estos días oscuros. 
Es demasiado tarde, pero podrías caer sobre tus rodillas y creer, extiende tus manos y ruega por                 
ellos. 
Aún entre lágrimas y dolor, sus palabras nos dan fuerza para vivir, no hay amor más grande, su                  
Nombre nos hace sentirnos salvados,  por eso hay que volver a Dios. 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 21 



Sientes roto tu corazón? Te preguntas si tus chicos están bien?  
Podrán volver ellos a casa a salvo? 
Aunque no tengas muchas esperanzas, sólo tienes muchos deseos, tu puedes golpear madera, pero              
sería inutil. 
Pero puedes elevar tus plegarias. 
Recuerda que no  encontrarás un amor más grande, que el suyo. 
Este mundo debe volver a Dios, nadie puede amarnos como él. 
Puedes formular tus deseos, pero sólo en él podemos esperar. 
Pero nosotros podemos hacer que este mundo vuelva a Dios, podemos hacer que este mundo vuelva                
a él. 
  
Comentario 
El country es, para los estadounidenses, como su música folklórica. Esta hermosa melodía, dice              
mucho, incluso la letra se queda corta. Habla del dolor de quien ha perdido sus hijos en la guerra,                   
vidas jóvenes truncadas. No parece haber esperanza; sólo en el Señor, sólo en sus Palabras de vida                 
las encontramos. Porque nadie puede amarnos como él. Nos cuesta a veces acercarnos. 
Aún una sociedad como la de EEUU con un nivel de vida muy bueno, con una sociedad con todas las                    
comodidades se siente que las cosas que se tienen no llenan el hambre de amor del hombre. 
El absurdo y el sin sentido de las guerras que matan a los más jóvenes y dejan a las madres                    
hundidas en la más profunda de las desesperaciones, golpean duramente. Parece que nuestra vida              
se agota en deseos de felicidad que nunca alcanzamos. Ni siquiera el amor parece tener sentido.                
¡Cuanto dolor! Y no sólo en EEUU: cuanto dolor en el mundo, por la muerte absurda y sin sentido de                    
los jóvenes. La droga, la guerra, la violencia, el odio, el racismo, siembran la muerte día a día.                  
¡Parece que la muerte triunfa siempre! 
Pero hay alguien que ha dado la vida por nosotros, cuyo amor supera  el odio y a la misma muerte. 
“De tal manera amó Dios al mundo, que le ha dado a su Hijo, para que todo aquél que crea en él, no                       
muera sino que tenga la vida eterna. Dios no ha enviado a su Hijo, para condenar al mundo, sino                   
para que el mundo se salve por Él.” 
Reba recuerda que sólo en Dios podemos esperar. Ni la misma muerte nos podría apartar de su                 
amor. Pero debemos volver a él, entregarle nuestra vida, no sólo orar y acudir a él cuando estamos                  
mal, sino hacer lo posible para vivir de acuerdo a su Palabra. 
En este canto, parecen oirse las sabias palabras de San Agustín. 
“Nos hiciste para ti, Señor, y nuestro corazón inquieto, sólo descansará en ti.” 
  
Datos sobre la cantante Reba Nell Mc Entire. 
Nació en 1955 en la ciudad de Mc Alester en el Estado de Oklahoma (EEUU) 
Siendo aún muy joven y cursando la preparatoria cantaba en los rodeos de los vaqueros cuando el                 
productor musical y compositor Red Steagalls la promovió como cantante profesional y le consiguió              
un lugar en Mercury Records. 
Luego de grabar su primer LP su carrera fue en notable ascenso. 
Es cantante de Country, que es una especie de música folklórica de EEUU. 
Grabó más de 20 discos y llegó a vender 65 millones de unidades, tanto que ganó dos premios                  
Grammy. 
Desde la década de 1970 del pasado siglo ha sido muy aceptada y no ha parado de componer y                   
grabar temas. 
También se destacó como actriz. Participando en varias películas. 
Incursionó en televisión desde 1980 cuando empezó a ser la anfitriona del programa “Buenos días               
América” 
Sus videos fueron muy innovadores. De hecho cuentan una historia en la cual Reba aparece como                
protagonista. 
Por eso decían que ella hacía videos “cinematográficos”. 
Vale la pena escuchar y ver el video, pues tanto las imágenes como la letra, traducida para la                  
comprensión al español, nos permiten apreciar en profundidad el mensaje de sus canciones. 
  

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 22 



Eduardo Ojeda. 
 
 
 
Cultura: 
Historia de las ideas pedagógicas 
latinoamericanas del siglo XX 

  

 
 
En 2016, la sección cultural de ​Umbrales ha venido presentando una genealogía de pensadores cuyo               
acervo cultural ha permitido la construcción de una historia de las ideas latinoamericanas. Enrique              
Dussel, Leopoldo Zea, Arturo Ardao, Real de Azúa, entre otros, operaron sobre en la memoria activa                
de nuestro continente y entendieron que para pensar en América había que detenerse             
necesariamente en el fenómeno de la Educación. Para 2017, la propuesta de la Sección Cultura de                
Umbrales es seguir profundizando en el pensamiento latinoamericano desde su dimensión           
pedagógica. Por un lado, nos interesa presentar un mapa de biografías de docentes, con énfasis en                
algunas mujeres que a lo largo del siglo XX se han comprometido seriamente con su rol de                 
educadoras y que han hecho de esta misión señera, el horizonte de sus vidas. Y por otra parte,                  
daremos a conocer el trabajo y el pensamiento de tres uruguayas que actualmente desarrollan su               
tarea educativa con niños y adolescentes en zonas de contexto vulnerable y de exclusión social.               
Podemos decir entonces, y con certeza, que este ciclo pretende resaltar y visibilizar a aquellas               
quienes, hermanadas en su pasión por la enseñanza y en su vocación por compartir el saber, han                 
abierto un camino de luz a generaciones enteras. 
  
El siglo de la Educación 
El siglo veinte está marcado por la extensión de oportunidades educativas a niños y niñas así como a                  
jóvenes e incluso adultos de todos los sectores sociales en América Latina. El rol del Estado en la                  
promoción de la educación ha sido decisivo para alcanzar este objetivo. Particularmente en las              
últimas décadas de la centuria pasada, se gastaron ingentes recursos públicos en la provisión de la                
educación gratuita y obligatoria, los años de escolaridad han sido extendidos significativamente se             
proveyó educación inicial y preescolar a una gama cada vez más amplia de familias, se ha facilitado                 
el acceso de niños con deficiencias en el aprendizaje a las aulas de América Latina y se ha mejorado                   
sustancialmente la igualdad de oportunidades educativas para los pobres, inmigrantes, niñas y            
mujeres, así como también para los indígenas y los afrodescendientes. Sin duda el siglo veinte está                
marcado también por la feminización de las matrículas educativas y por movimientos estructurales             
que abogaron por la alfabetización y universalización de las instituciones educativas. Muchos            

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 23 



educadores llevaron adelante las reformas imprescindibles que caracterizaron a la pedagogía           
contemporánea, y más allá de los debates y tensiones que pudieron generar en los diferentes               
ámbitos en que se movieron, no cabe duda, al día de hoy, de que sus concepciones teóricas y sus                   
conquistas prácticas siguen siendo fundamentales para el enriquecimiento cultural de nuestro           
continente. 
  
Dejando huella 
Como en todo artículo breve, deben sacrificarse algunos datos, a veces de importancia, en beneficio               
de una comprensión global del tema. No obstante, ausencias a cuestas, creemos que podemos dar               
una panorámica bastante fiel de los protagonistas cuyas luchas favorecieron la democratización del             
acceso a la Educación. En este sentido, importa dar cuenta del trabajo de la argentina Rosario Vera                 
Peñaloza (1873-1950), quien se destacó por su preocupación en la reforma educativa, la creación de               
Jardines de Infantes como instituciones integrales, útiles, necesarias, imprescindibles. Se propuso la            
tarea de difundirlos e instalarlos en cada rincón de Argentina. De igual manera nos dedicaremos a                
Gabriela Mistral (1889-1950), la maestra que también fuera premio Nobel de Literatura como poeta              
de “Nuestra América Mestiza”. Su pensamiento enfatizaba en la trilogía educativa de maestros,             
alumnos y padres de familia para lograr una escuela abierta y comprometida con su contexto social.                
Este ideal hace foco en el niño como centro del proceso educativo y en el método como pedagogía                  
activa. Su liderazgo en la defensa de los derechos de la mujer y de los niños, permitió que estos                   
temas se incluyeran dentro de las agendas gubernamentales a mediados del siglo XX. Ello señala la                
trascendencia de esta maestra en la Historia de la Educación Latinoamericana. Otra docente que se               
destacó en el mismo siglo fue Paulina Gómez Vega, quien ayudó a construir el contexto adecuado                
para la consecución y ejercicio de la ciudadanía de la mujer en Colombia. Su trabajo se centró en la                   
sensibilización y toma de conciencia del derecho de las mujeres a votar y a educarse. Su consigna                 
fue “formar una mentalidad de paz en vez de una mentalidad de guerra”. Del mismo tenor existe una                  
constelación de educadoras cuyos preciosos nombres vale la pena dejar estampados en las páginas              
de ​Umbrales​: Raquel Camaña (1883-1915) y Herminia Brumana (1897- 1954) de Argentina. Deolinda             
Daltro (… 1935) en Brasil. Elffy Albrecht Ibáñez (1914-1987) en Bolivia. María Isabel Carvajal              
(1887-1949) de Costa Rica. Guadalupe Larriva (1956-2007) de Ecuador. La mexicana María Lavalle             
Urbina (1908-1996). Benita Adelivia Castillo Lanuza (1896-1988) de Guatemala. Tomasina Ester           
Casís (1878-1962), Panamá; Serafina Dávalos (1883-1957), Paraguay; Concha Meléndez         
(1895-1983) en Puerto Rico y Camila Henríquez Ureña (1894-1973) en República Dominicana; y las              
uruguayas Alicia Goyena (1897-1977), María Stagnero de Munar (1856-1922) Enriqueta Compte y            
Riqué (1866-1949), Luisa Luisi (1883-1940) y Reina Reyes (1904-1993). 
  
Junto a todas estas pensadoras críticas sobre el futuro emancipador de la Educación, no podemos               
dejar de mencionar a grandes educadores latinoamericanos cuyo aporte resignificó la dimensión            
educativa en diálogo con la dimensión política de nuestras naciones. Tal es el caso del filósofo y                 
académico José Vasconcelos (1882- 1958), quien sentó las bases institucionales para el futuro del              
desarrollo de la educación en México. Vasconcelos estaba seguro que el único camino para México               
de lograr el status de una nación moderna era incluyendo en los políticas educativas a todo el pueblo                  
y muy especialmente a los indígenas. Para construir una cultura propiamente mexicana había que              
desentenderla de las ideas partidistas y de las ideas americano – europeizantes. Estas ideas se               
plasman en uno de sus ensayos más conocidos: LA RAZA CÓSMICA, MISIÓN DE LA RAZA               
IBEROAMERICANA. NOTAS DE VIAJE A LA AMÉRICA DEL SUR (1925). Por otra parte, el peruano               
Francisco García Calderón Rey (1883-1953) pensaba en la realidad social, la identidad, el destino              
hispanoamericano, el análisis de la cultura europea junto con la política internacional de su tiempo.               
Con la iniciación del novecientos, el pensamiento hispanoamericano pasaba de una etapa de             
imitación a un periodo de búsqueda de la propia identidad y desarrollo creador. En nuestro país, por                 
la misma época se estaba gestando el ARIEL (1900), la paradigmática obra de José E. Rodó de                 
1900. Dirigido a la juventud latinoamericana, se trata de un apasionado manifiesto que ofrecía una               
eventual alternativa a la pauta de progreso material del mundo anglosajón, destacando el papel de               
las ideas y de las posibilidades de la raza hispánica en la perspectiva de un engrandecimiento                
continental. Este sentido rodoniano atravesó las propuestas de muchos intelectuales, y más allá de la               

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 24 



dirección y los sentidos que cada uno le imprimiría posteriormente, fue compartido, entre otros por el                
gran poeta nicaragüense Rubén Darío, Pedro Manuel Arcaya (venezolano), Carlos Arturo Torres y             
Guillermo Valencia (colombianos). El liderazgo intelectual de Rodó llegará hasta nuestros días.            
Desde Argentina, la Pedagogía biopolítica de Saúl Alejandro Taborda (1895-1943) constituye un            
intento particularmente original y lúcido de articular pedagogía y política en tiempos de profunda              
transformación histórica. Taborda piensa la nación como un ámbito dotado de una politicidad             
originaria en donde la vida en común existe por fuera del cauce racionalista de una sociedad                
civilizada. En Colombia, otro pensador de orden político cultural fue Agustín Nieto Caballero             
(1889-1975), consagrado como líder de la pedagogía activa y cuyo mayor aporte está relacionado              
con la escuela nueva como modelo pedagógico y didáctico útil en la formación de los nuevos                
ciudadanos colombianos. Propuso planes de estudios a partir del interés de los alumnos, creó el               
Gimnasio Moderno y luego en el Gimnasio Femenino, en donde puso a prueba sus innovaciones               
pedagógicas y desde las cuales irradió su pensamiento a toda América. Desde su concepción, la               
Universidad debía ser la principal gestora de una Nación progresista, al tener como misión el formar                
hombres reflexivos, dinámicos, emprendedores. Más adelante aparecerá quien merece un artículo           
aparte: el notable Paulo Freire (1921-1997), uno de los pensadores más significativos del siglo XX.               
Enseñó un nuevo camino para la relación entre profesores y alumnos. Influenció los procesos              
democráticos de todo el mundo. Fue el pedagogo de los oprimidos. Aportó en las renovaciones               
pedagógicas europeas y africanas, y su figura es referente constante en la política y en la educación                 
liberadora. 
Los próximos números de ​Umbrales dedicarán un espacio para reflexionar en torno a cada una de                
estas miradas sobre la Educación en América, las cuales, en concordancia con nuestro proyecto de               
difundir referentes históricos, comprometidos y libertarios, siguen aportando a la construcción de            
valores para una sociedad más comprometida con el abordaje de los retos y demandas del futuro. 
 
 

 
Entrevista: 
PAPA FRANCISCO: ENTREVISTA A “EL 
PAÍS” 

   

En 
una amplia entrevista a “El País” de España, el Papa advirtió, aludiendo a las nuevas autoridades de                 
Estados Unidos, “contra la tentación de confiarse en tiempos de crisis a un salvador. Hay               
movimientos antisistema o populistas que aprovechan el miedo de la gente por un futuro incierto para                
largar un mensaje xenófobo, de odio hacia el extranjero. La crisis de los años 30 provocó el ascenso                  
de Hitler”​. Recordó, si bien no hizo una comparación puntual, que “también Hitler no robó el poder,                 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 25 



fue votado por el pueblo al que después destruyó. En momentos de crisis no funciona el                
discernimiento. Se busca un salvador que nos devuelva la identidad y nos defienda con muros, con                
alambre de los otros pueblos que nos pueden quitar la identidad. Y esto es muy grave”. 
El Papa en su mensaje a Donald Trump para el comienzo de su tarea le escribió: ​“espero que su                   
liderazgo sea guiado por los ricos valores espirituales y éticos que han forjado la historia de su nación                  
y que mantenga su preocupación por los pobres, los marginados, los necesitados que como Lázaro               
quedan fuera de la puerta”. Además de condenar los mesianismos políticos, el Papa añade en la                
entrevista al diario español que ​“cada país tiene el derecho de controlar las fronteras, pero no de                 
rechazar el diálogo con los países vecinos”, aludiendo quizás al lema de Trump: “America First”               
(=América antes que nada). Hablando de otros temas, el Papa se mostró contento por la respuesta                
de su diócesis de Roma al llamado que hizo de alojar a los inmigrantes. El Papa felicitó en especial a                    
países como Italia, Grecia, Alemania, Suecia por su generosa acogida de los inmigrantes y prófugos.               
Dijo que ​“hay mucho diálogo con el gobierno chino y que este se da cada tres meses, una vez en el                     
Vaticano y otra en Pekín. Por otra parte allá los templos están llenos; se puede practicar la religión en                   
China”. Dijo haberse sentido usado por políticos argentinos desde que es Papa. Alabó a Pablo VI                
declarando que ​“Evangelii Nuntiandi es el mejor documento postconciliar y que, si se la une al                
documento de Aparecida, Evangelii Gaudium es un actualización de la misma”. Sobre los que              
disienten en la Iglesia: ​“tienen derecho a disentir, pero siempre practicando el diálogo, no tirando la                
piedra y escondiendo la mano porque eso no es humano; es delincuencia”. Dijo que la Teología de la                  
Liberación bien entendida había hecho mucho bien en América Latina. Lamentó que en ese              
continente se estén dando ​“políticas de exclusión muy grandes a causa de un sistema económico en                
cuyo centro está el dios dinero”. Consideró que él no está haciendo ninguna revolución en la Iglesia:                 
“simplemente busco seguir el Evangelio. Los verdaderos protagonistas de la Iglesia son los santos;              
ellos nos salvan”. Su principal preocupación hoy en el mundo: ​“las guerras por un lado y por el otro la                    
desproporción, la desigualdad económica; que el 80% de las riquezas esté en manos de unos pocos                
no es humano. Allí se genera la cultura del descarte”. 
 

 
 

(testimonio) “La presencia de ustedes 
fortalece” 

  
 

N. de la R.: ​Recibimos y publicamos 
Este escrito fue leído y entregado luego a las RSCJ. El que lo escribió es un Maestro. Nos gustó                   
mucho y lo pasaremos a nuestro Boletín Provincial y al “diario Semanal” El Octavo día” de nuestra                 
Diócesis. También nos gustaría enviarlo a la Revista virtual UMBRALES, de los PP. Dehonianos.              
Ellos nos pidieron que cuando tuviéramos algo interesante para publicar, que se lo enviáramos. 
  
“Querido Obispo, sacerdotes, Hermanas Religiosas. 
 La presencia de ustedes fortalece, cada viernes donde esperamos con ansiedad la hora 10. 
  
El silencio que reina cuando rezamos a nuestro Dios Padre y nuestra Madre la Virgen María es                 
hermoso. 
Escuchar la palabra y comentarla nos hace comprender los momentos de la vida de Jesús y sus                 
mensajes. 
Cuando cantamos, cada verso, cada estrofa, cada voz llega a lo más profundo del corazón. 
Notamos la presencia del Espíritu Santo que nos abraza lentamente. 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 26 



El compartir la merienda, hace que nos olvidemos dónde estamos, queriendo que esa hora nunca               
pase y que sean 10. 
Al finalizar, o sea la despedida no es fácil, pero nos enaltece el saber del tiempo dispensado con                  
todos nosotros, a través del abrazo que representa el agradecimiento más profundo. 
Tal vez desentonemos en la organización de esta reunión, como también no afinemos en las notas                
de la música. 
Lo hicimos con mucho amor a modo de agradecimiento a San José y María que no dudaron de decir                   
sí al ángel. 
Gracias a las autoridades, operadores por el logro de este salón y todo el personal (P.P.L.) en                 
relación a la mano de obra de restauración. 
Señor Obispo, Padre y amigo a ustedes compañeros P.P.L. gracias por su presencia, dónde esta               
Navidad es distinta pero nunca deja de ser hermosa, y nos deja un importante significado: 
  
                                                La unión entre nosotros en este día muy especial 
                                               deja un mensaje: 
  
                                               Ser valientes, fortalecidos en la fe, 
                                               más fuertes, más hermanos,  
                                               sabedores de nuestros defectos y virtudes. 
  
                                               Concientes de la gran Misericordia de Dios. 
  
                                               Este texto es nuestro obsequio al niño Jesús y a todos ustedes. 
                                                                      Amé 

Cárcel Departamental 
Centro de rehabilitación”  Salto Uruguay 

 
 

UMBRALES​ - 275 - Feb. 2017 - 27 


