[bookmark: _GoBack]A BELEZA DO CUIDADO


Ó beleza, encontra-te no amor, e não no elogio dos espelhos. 
(Tagore)


Era noite e a criança não conseguia dormir. Assombrada, não pelos fantasmas da madrugada, mas pelas coisas que ouvira e vira durante o dia, ela pediu à mãe que lhe contasse uma estória bonita. Sem saber o que fazer a mãe o abraçou forte. Com uma das mãos lhe acariciava enquanto falava de uma fábula que ouvira na infância:
“No topo mais alto das montanhas vivia um urubu que, certo dia, sobrevoando a planície à cata de alimentos, encontrou um coiote que espertamente escondeu sua cria numa toca. Com medo da ave que perseguia um dos seus filhotes ele pediu clemência: “senhor, rei dos céus, mais belo, maior e mais veloz de todas as aves, peço que poupe a vida de meus filhotes, ainda frágeis e que não sabem sequer caçar. O urubu, enchendo-se de orgulho perguntou: promete me adorar e falar bem de mim em todo o reino animal? O coiote então respondeu: Sim, meu senhor! O urubu, não por piedade, mas por pura vaidade, se retirou atendendo ao pedido da caça”.
	Antes que a mãe terminasse a estória a criança adormecera. Talvez não tenha compreendido a mensagem, mas se sentiu segura e livre dos assombros nos braços maternos. Quer maior tranquilidade que isso? Um monstro desiste de perseguir uma criança por intercessão da mãe? Que bela função tem a fábula! Esta, em particular, me ajuda a refletir sobre a ética e a estética do cuidado. 
Determino como ética uma reflexão que assegure o cuidado pela vida e, em se tratando do amor, humildade e sabedoria são fundamentais. Pela humildade confrontamos nossa fraqueza à força alheia; pela sabedoria reconhecemos nossa força face à fraqueza alheia. O coiote tem sua pedagogia. Seu instinto de proteção e preservação da prole expressa uma certa esperteza: reconhece a força e o poder da ave devoradora, porém a induz à própria fraqueza. Provavelmente perguntarão: mas a esperteza não é um mal, por que tomá-la como um bem? Nietzsche diria: o amor está para além do bem e do mal. Jesus alertara os seus discípulos para que fossem “astutos como a serpente e mansos como uma pomba” (Mt 1,16). 
	Por estética entendo o que o mundo moderno ressaltou: arte de combinar matéria e forma e interpretá-las segundo os padrões de beleza de uma determinada cultura. Os gregos entendiam que a beleza começava pelos belos corpos. Era uma espécie rasa de conhecimento. O corpo é determinante dos conceitos que o paralisam em seu egoísmo e, como dizia Aristóteles: “o egoísmo, antes de ser um amor próprio, é uma desenfreada paixão por nós mesmos”. Uma paixão cega dependente da bajulação alheia. É paixão por si mesmo. O urubu, em sua postura vaidosa e ignorante, deixou escapar sua presa. Aliás foi induzido a isso, não por piedade, mas por pura vaidade. A vaidade ignora a vida em favor da autocontemplação e, como dizia Balzac: “os vaidosos não têm outra coisa a exibir a não ser a própria vaidade”.
O cuidado e a vaidade numa perspectiva ética e estética nos faz pensar sobre o belo e o feio. O belo está ligado ao bem e, por isso, traz conforto e segurança. Platão dizia: quem contempla o belo, contempla o bem e se deixa determinar por sua verdade e perfeição. O bem é tudo o que se faz em proveito de uma sociedade e seus cidadãos. O bem, do ponto de vista ético, transcende a dimensão física; é o essencial que vai além do visível. Saint Exupéry dizia: "é invisível aos olhos". Ao contrário, o feio está ligado ao mal. O urubu não é uma ave feia, mas o desejo de ser bajulado e o narcisismo exacerbado o tornam terrível. O feio tende a se destruir se achando belo demais para este mundo.  Esta autodestruição, na maioria das vezes, se apresenta sob um rosto determinado a se afogar na própria imagem. 
É madrugada e, como aquela criança, eu também não consigo dormir pelos mesmos motivos. Desejo uma mãe. Que ela me conte belas estórias e me acalante. Este desejo é saudade, presença de uma ausência que me faz voltar a um passado e trazer à memória lições de cuidado e de beleza. Leio a segunda carta de Paulo aos coríntios: “quando sou fraco é que sou forte” (2Cor 12, 9-10).

José Neivaldo de Souza é teólogo e psicanalista. Neivaldo.js@gmail.com
https//coffeefilosofia.wixsite.com/dialogo
