
LO DIVINO EN JESÚS NO PUEDE VERSE NI OÍRSE 

Escrito por  Fray Marcos 

Mt 17, 1-9 

El domingo pasado, tirarse del templo para ser recogido por los ángeles, era una tentación. 

Pero hoy, una espectacular puesta en escena de luz y sonido, nos parece la cosa más natural 

del mundo. Desde la razón, es una contradicción, pero en el orden trascendente, una 

formulación puede ser verdad y la contraria también. 

Aunque no sabemos cómo se fraguó este relato, debe ser muy antiguo, porque Mc, ya lo narra 

completamente elaborado. Una vez que, descubrieron en la experiencia Pascual lo que Jesús 

era, trataron de comunicar esa vivencia que les había dado Vida. Para hacerlo creíble, lo 

colocaron en la vida terrena de Jesús, justo antes del anuncio de la pasión. Así disimulaban la 

ceguera que les impidió descubrir quién era. 

No podemos pensar en una puesta en escenapor parte de Jesús; no es su estilo ni encaja con la 

manera de presentarse ante sus discípulos. Por lo tanto, debemos entender que no es la 

crónica de un suceso. Se trata de una teofanía, construida con los elementos y la estructura de 

las muchas relatadas en el AT. Probablemente es un relato pascual, retrotraído a la época de 

su vida pública, tiempo después de haberse elaborado. 

El relato está tejido con los elementos simbólicos, aportados por las numerosas teofanías que 

se narran en el AT. Nada en él es original; ni siquiera la voz de Dios es capaz de aportar algo 

nuevo, pues repite exactamente lo que dijo en el bautismo. Se trata de expresar la presencia 

divina en Jesús, con un lenguaje que todos podían reconocer. Lo importante es lo que quiere 

comunicar, no los elementos que utiliza para la comunicación. 

No es verosímil que esta visión se diera durante la vida de Jesús. Si los apóstoles hubieran 

tenido esta experiencia de lo que era Jesús, no le hubieran negado poco después. Tampoco fue 

un intento de preparar a los apóstoles para el escándalo de la cruz. Si fue ese el objetivo, el 

fracaso fue absoluto: “Todos le abandonaron y huyeron”. 

En la experiencia pascual descubrieron los discípulos lo que era Jesús. Todo lo que 

descubrieron después de su muerte, estaba ya presente en él cuando andaban por los caminos 

de Palestina. Los exégetas apuntan a que estamos ante un relato pascual. Si se retrotrae a la 

vida terrena es con el fin de hacer ver que Jesús fue siempre un ser divino. 

No podemos seguir pensando en un Jesús que lleva escondido en la chistera el comodín de la 

divinidad, para sacarlo en los momentos de dificultad. Lo que hay de Dios en él, está en su 

humanidad. Lo divino nunca podrá ser percibido por los sentidos. Es hora de que tomemos en 

serio la encarnación y dejemos de ridiculizar a Dios. 

La única gloria de Dios es su ser. Nada que venga del exterior puede afectarle ni para bien ni 

para mal. El aplicar a Dios nuestras perspectivas de grandeza, es sencillamente ridiculizarle. La 

única gloria del hombre es manifestar que en él está ya ese mismo amor. Manifestar amor 

hasta la muerte por amor, es la mayor gloria de Jesús y del hombre. 

http://www.feadulta.com/es/buscadoravanzado/itemlist/user/43-fraymarcos.html


Jesús vivió constantemente trasfigurado, pero no se manifestaba externamente con 

espectaculares síntomas. Su humanidad y su divinidad se expresaban cada vez que se acercaba 

a un hombre para ayudarle a ser él. La única luz que transforma a Jesús es la del amor y solo 

cuando manifiesta ese amor ilumina. En lo humano se transparenta Dios. 

Los relatos de teofanía que encontramos en el AT, son intentos de trasmitir experiencias 

personales de seres humanos. Esa vivencia es siempre interior e indecible. La presencia de Dios 

es el punto de partida. Esa presencia es nuestro verdadero ser. La gloria no es una meta a la 

que hay que llegar, sino el punto de partida para llegar al don total. 

Tomó consigo a tres: La experiencia interior es siempre personal no colectiva, por eso los 

presenta con sus nombres propios. Moisés también subió al Sinaí acompañado por tres 

personas. El monte: Es el ámbito de lo divino. Si Dios está en el cielo, la montaña será el mejor 

lugar para que se manifieste. El monte alto es el lugar donde siempre está Dios. 

Rostro resplandeciente: la gloria de Dios se comunica a aquellos que están cerca de Él. A 

Moisés, al bajar del monte, después de haber hablado con Dios, tuvieron que taparle el rostro 

porque su luminosidad hería los ojos. La luz: ha sido siempre símbolo de la presencia de la 

Gloria de Dios. La nube: Símbolo de la presencia protectora de Dios. A los israelitas les 

acompañaba por el desierto una nube que les protegía del calor del sol. 

Moisés y Elías: Jesús conectado con el AT. La Ley y los Profetas en diálogo con Jesús. El 

evangelio es continuación del AT pero superándolo. La voz: la palabra ha sido siempre la 

expresión de la voluntad de Dios. ¡Escuchadlo! Es la clave del relato. Solo a él, ni siquiera a 

Moisés y a Elías. El miedo, aparece en todas las teofanías. Ante la presencia de lo divino, el 

hombre se siente empequeñecido. Miedo incluso de morir por ver a Dios. 

El relato propone a Jesús como la presencia de Dios entre los hombres, pero de manera muy 

distinta a como se había hecho presente en el AT. Por eso hay que escucharlo. Su humanidad 

llevada a plenitud es Palabra definitiva. Escuchar al Hijo es transformarse en él y vivir como él 

vivió, ser capaces de manifestar el amor a través del don total de sí. 

Ni la plenitud de Jesús ni la de ningún hombre están en un futuro propiciado por la acción 

externa de Dios. La plenitud del hombre está en la entrega total. No está en la resurrección 

después de la muerte ni en la dicha después del sufrimiento. La Vida y la gloria están allí donde 

hay amor. La vida de Jesús se presenta como un éxodo, pero el punto de llegada será el Padre, 

que era el punto de partida al empezar el camino. 

A los cristianos nos queda aún un paso por dar. No se trata de aceptar el sufrimiento y la 

prueba como un medio para llegar a “la gloria”. Se trata de ver en la entrega, aunque sea con 

sufrimiento, la meta de todo ser humano. El amor es lo único que demuestra que somos hijos 

de Dios.Darse a los demás por una recompensa, no tiene nada de cristiano. 

Jesús nos descubre un Dios que se da totalmente sin pedirnos nada a cambio. No es la 

esperanza en un premio, sino la confianza de una presencia, lo que me debe animar. La 

transfiguración nos está diciendo lo que era realmente Jesús y lo que somos realmente cada 

uno de nosotros. ¡Sal de tu tierra! Abandona tu materialidad y adéntrate por los caminos del 

Espíritu. Vives exiliado en tierra extraña, que no es el lugar que te pertenece. 



Meditación-contemplación 

Jesús era todo luz porque Dios lo inundaba. 

Ese es el punto de partida para él y para nosotros. 

No debemos esperar ninguna transfiguración 

sino de descubrir nuestro ser no desfigurado. 

No tengo que caminar hacia una meta fantástica que me prometen, 

sino descubrir ya en mí el más sublime don: Dios mismo. 

Debo vivir mi realidad esencial que ya está en mí. 

Dios está ya en la profundidad de mi propio ser. 

Fray Marcos 

 


