11

[bookmark: _GoBack]DISOLVER EL VÍNCULO ENTRE EL PRESBÍTERO Y EL MONJE 

Miguel Picado, Pbro.

Desde hace más de milenio y medio tanto la Iglesia Católica como la Ortodoxa privilegian la espiritualidad monástica sobre cualquier otra, algo sorprendente pues la inmensa mayoría de los fieles son laicos. Al principio, en el siglo III, los monjes estuvieron muy lejos de pretender que su manera de vivir la fe cristiana impregnara la espiritualidad de los presbíteros diocesanos. Sin embargo, trece siglos después, en 1563, con el Concilio de Trento, la espiritualidad monástica inspira la del presbítero. En este artículo se señalarán brevemente los pasos de ese recorrido histórico que marca también indirectamente la espiritualidad laical católica, que con frecuencia parece una espiritualidad monástica descafeinada.
 
Lo monacal es un elemento extraño (venido de afuera, tal vez del budismo), inexistente en las primeras comunidades cristianas. No se le menciona en el Nuevo Testamento y tampoco lo hacen los escritores cristianos de la generación siguiente. Añade interés que Jesús de Nazaret, contemporáneo de los esenios, ni recomendó ingresar a esa comunidad, ni fundó su propio monasterio. Los esenios tenían características definidamente monásticas; se ingresaba voluntariamente mediante la aceptación de una regla; se compartían los bienes; se tenían fuertes tiempos de oración; un segmento practicaba el celibato; había un proceso de iniciación que recuerda el noviciado de la vida consagrada; se exigía una moralidad estricta; se practicaba la corrección fraterna. Jesús permaneció laico en el mundo y sus discípulos continuaron viviendo con sus familias y en sus trabajos. A Pablo le era completamente ajena la idea de escapar del mundo para formar comunidades o practicar la vida solitaria del anacoreta. Pablo fundó iglesias domésticas en el seno de familias patriarcales, una labor aparentemente imposible. Los cristianos estaban en el mundo sin ser del mundo, como se lee en el evangelio de Juan.

Como se sabe, durante los tres primeros siglos, las comunidades cristianas se mantuvieron sin reconocimiento legal, sufriendo esporádicas persecuciones, respirando una cultura hostil, pero firmes como red de familias evangelizadas. En medio de tantos factores adversos, no sintieron ninguna urgencia de escapar al desierto. Permanecieron en las ciudades, lejos de la mentalidad monástica. Había personas que optaban por no casarse, pero continuaban residiendo en las ciudades, dedicadas a la oración y las obras de misericordia. Luego, hacia finales del siglo III irrumpió con fuerza el monacato –como ya se indicó- y prácticamente desplazó cualquier otro estilo de espiritualidad. Primero fueron anacoretas (personas que vivían solas) pero pronto se reunieron en comunidades adoptando alguna regla monástica. Estas mujeres y hombres pasaron de una fe vivida en la ciudad y celebrada en el seno de las familias, a residir en los campos, en comunidades donde la familia, en sentido estricto, no existía. Partieron hacia los montes para vivir la fe en su integridad. Valoraron las privaciones y penitencias corporales como un nuevo tipo de martirio.

 Factores del triunfo de la espiritualidad monástica
La explicación tradicional del éxito monacal va en el sentido de que la simbiosis de la Iglesia con el Imperio Romano, que comienza con Constantino (en el año 313, cuando el cristianismo adquiere iguales derechos que las otras religiones) y culmina con Teodosio (quien en el 380 lo declara la única religión permitida) produjo decepción y desconcierto entre los creyentes más fervorosos. Debido a dicha exclusividad, las comunidades fueron invadidas por multitud de paganos, se relajaron las costumbres, desaparecieron las escuelas de catequesis. En resumen, se diluyó la distancia entre el mundo y la Iglesia. Veremos de seguido por qué esa explicación no es completamente satisfactoria.
Algo de mucho fondo tenía que estar ocurriendo en las comunidades cristianas que propició la fuga del mundo. Esta tuvo a su favor dos factores. El primero fue la gradual imposición de la jerarquía tripartita, compuesta por el obispo, los presbíteros y los diáconos, con la correlativa disminución del diaconado femenino (hasta ser extinto), que desmanteló los carismas de las comunidades. El segundo factor fue el influjo del dualismo gnóstico.
La jerarquía tripartita. El aumento numérico de las comunidades cristianas, su masificación, al igual que el crecimiento y complejidad de los servicios caritativos, hizo inevitable la aparición de una burocracia eclesiástica, la cual se auto-legitimó como poder de origen sagrado (jerarquía). Las autoridades eclesiásticas tomaron como tarea primordial imponer orden en las iglesias, a imagen del Imperio Romano y lo copiaron en su organización interna. La jerarquía tripartita consiguió poco a poco la desaparición de los profetas itinerantes, los doctores, los que curaban enfermos, los que hablaban en lenguas y quienes las interpretaban. Pero la jerarquía tripartita resultó incapaz de evangelizar las muchedumbres que desbordaron las estructuras eclesiales. Para recibirlas se construyeron enormes basílicas que todavía se utilizan (donadas por el Imperio), se ideó una liturgia hierática y fría para evitar que se expresaran las pasiones y los sentimientos, las protestas, las quejas, las esperanzas. Se prefirió el esquema de celebraciones multitudinarias, en lugar de las liturgias de pequeños grupos, donde se congregaban familias que guardaban entre sí lazos de amistad, tal cual había sido en los dos o tres primeros siglos del cristianismo. No solo había surgido el clero como cuerpo social separado del resto de la sociedad, sino también, correlativamente, el laicado como muchedumbre pasiva. La supremacía clerical partió en dos la comunidad de los discípulos del Señor. (Recuérdese que los ministerios de obispo, presbítero, diácono y diaconisa se mencionan en el Nuevo Testamento, mientras que no ocurre lo mismo con los términos jerarquía y clero).

El dualismo gnóstico se puede considerar como el segundo factor, la plataforma que sostiene la aceptación del monacato. En efecto, la antropología dualista propia del gnosticismo asimila lo espiritual con lo inmaterial (estar exento de pasiones carnales) y da gran importancia a la ascesis como medio para lograrlo. Se ingresaba al monasterio para escapar de lo material. En cierto sentido, el monacato fue la victoria del encratismo, aquella importante herejía de los siglos II y III, según la cual el verdadero cristiano no debía contraer matrimonio, consumir carne, ni beber vino. La presión del gnosticismo por imponer su concepto de ser humano y su método de salvación aparece ya en las primeras comunidades. El mismo Pablo tuvo que luchar contra la mentalidad dualista, lo que se observa con toda nitidez en 1 Cor 7. Se vio obligado a declarar “si te casas no cometes pecado” (v. 28), aunque cedió un poco cuando veía en la vida matrimonial y sexual un impedimento para el servicio del Señor (v.33-34; 38). Lamentablemente, el Apóstol consideraba que la sexualidad conyugal era solo un remedio para controlar el ardor (v. 9); no logró conjugar sexualidad matrimonial y espiritualidad.

El atractivo de la espiritualidad monacal. Además del progresivo control jerárquico con la consecuente restricción de los carismas y el influjo gnóstico, para comprender la situación histórica hay que abrirse al encanto de la espiritualidad monástica. Un monasterio se presentaba como el cielo en la tierra. La paternal autoridad del abad garantizaba una vida sin conflictos, libre de los sinsabores del amor matrimonial, de las tentaciones adulterinas, de la siempre difícil crianza de los hijos. El trabajo comunitario aseguraba el alimento, la vivienda y el vestido (uniforme para evitar vanidades). Los días y los años transcurrían en un equilibrado horario de oración, trabajo y descanso. El voto de estabilidad, al ligar a cada monje de por vida con su monasterio, aseguraba la paz y armonía entre ellos, pues nadie se enemista con quien convivirá por el resto de sus días. (Por cierto, a los primeros monjes no les interesaba ser ordenados como presbíteros).

Felices en sus refugios, gozando de un nivel de vida envidiado y envidiable, los monjes conjuntaron el trabajo manual con el intelectual. Eran hombres de letras dedicados a labores agropecuarias, conjunción que les permitió mejorar las razas de los animales domésticos, las plantas comestibles, las herramientas de trabajo. La humanidad les estará siempre agradecida por haber perfeccionado la cerveza y el vino. Aún nos llena de paz escucharles salmodiar el oficio divino. Los monasterios disponían de farmacias bien surtidas de yerbas medicinales, al servicio de toda la comarca. Otros monjes no labraban la tierra, sino que copiaban manuscritos antiguos; así conservaron las culturas griega y romana. No pocas veces fueron víctimas de su prosperidad, pues dejaron el trabajo rudo para los siervos, hundiéndose en un remolino de lujos y decadencia. En tales circunstancias, la parte sana huía para fundar un nuevo monasterio, donde se viviera la regla de modo estricto. 

Otra amenaza permanente contra la paz monacal provenía de la nobleza, que pronto quiso el puesto de abad para sus vástagos (ese era el destino de Tomás de Aquino, del que se libró tomando el hábito dominicano). También la nobleza cobraba a los monasterios una “protección” que socavaba sus ingresos convirtiéndolos en vasallos. A pesar de las dificultades mencionadas, la cantidad de monasterios durante la Europa medieval fue innumerable, sin olvidar que los femeninos abundaron mucho más que los masculinos. Con todo, el conjunto de limitaciones experimentadas no impidió que la espiritualidad monacal alcanzara el rango de “la espiritualidad”, desplazando cualquier otra.

Pasos hacia el afianzamiento de la espiritualidad monástica
El trasvase de estilo de espiritualidad se dio mediante los siguientes pasos: El primero fue la Reforma Gregoriana; el segundo, las órdenes mendicantes; el tercero, la Reforma Católica como reacción contra la Reforma Protestante, con el surgimiento de los clérigos regulares y el Concilio de Trento. Ya no como derivación de la Reforma Gregoriana, como los anteriores, sino por el nacimiento del mundeo moderno, hay que mencionar como cuarto paso las consecuencias de la revolución francesa.

La Reforma Gregoriana. No por habitar en comarcas despobladas, los monjes dejaron de participar en la marcha de la historia. En la Edad Media influyeron más que nadie. La capacidad de los monjes de transformar el conjunto de la sociedad se aprecia en la Reforma Gregoriana, el momento estelar de la vida monástica en occidente. Fue una reacción a la excesiva frecuencia con que los nobles italianos corrompieron la Sede Apostólica para disfrutar sus riquezas y poder. La nobleza del resto de Europa también designaba a las personas que ocuparían las sillas episcopales. Escapar de esos anillos de boa constrictora fue el propósito de la Reforma Gregoriana.

Fue un proceso exclusivo de occidente, pues la Iglesia Ortodoxa permaneció prisionera del cesaropapismo: el predomino de la autoridad seglar sobre la religiosa. Pero la Católica, en un desarrollo que va del siglo XI al XII, logró independizarse de los emperadores y la nobleza, al menos en ciertos aspectos, e incluso soñar con hacer de la teocracia pontificia una realidad operativa, capaz de deponer reyes y emperadores. La Reforma Gregoriana fue posible gracias a que los sectores más sanos de la jerarquía, cansados de tanta intromisión de la nobleza en el nombramiento de los obispos, se aliaron con la red de monasterios cuya sede central era Cluny. Este monasterio no dependía de ningún noble, pues se vinculaba directamente con la Sede Romana. Cuando algunos monjes fueron nombrados papas, estos reclamaron la completa autonomía de la Iglesia para el nombramiento de sus propias autoridades. El inevitable conflicto que se desencadenó se conoce con el nombre de “querella de las investiduras”. Los papas reformadores alcanzaron una relativa victoria, aunque la injerencia del poder civil en dichos nombramientos perduró hasta la Revolución Francesa (y en algunos países hasta la fecha). Ahora bien, mayor importancia posee que la Iglesia en su conjunto adoptó características que permanecen, con pocas variantes, hasta hoy: se consolidó el poder del obispo de Roma sobre toda la Iglesia de occidente, que desde entonces no ha hecho más que crecer. Se presentó la idea de la infalibilidad pontificia y de que el papa podía deponer a cualquier obispo cuando lo considerase oportuno (véase el “Dictatus Papae”, documento redactado hacia finales del siglo XI). Esas tesis triunfaron en el Concilio Vaticano I, unos 800 años después. La declaración de la supremacía del papa consumó la separación y mutua condena entre Roma y Constantinopla en 1054, una herida aún abierta. Al reclamar la Sede Apostólica para sí misma todo el origen del poder sagrado (principal legitimación por aquel entonces), los reyes se vieron obligados a propiciar una teología que derivara su autoridad directamente de Dios, sin pasar por la jerarquía. Eso no significó la separación Iglesia-Estado, para la cual hay que esperar siglos, pero sí la afirmación de la respectiva autonomía, lo cual favoreció que el clero llamara a las cruzadas y, en alianza con los reyes, creara la Inquisición. 

Si los monjes de la Reforma Gregoriana fueron capaces de desafiar a los señores feudales, se entiende con facilidad que fueron capaces de imponer su mentalidad al conjunto del clero. Resulta de mucha importancia para comprender la vida cotidiana del católico, inclusive el de nuestros días, que el monje haya pasado a ser el modelo del presbítero: célibe, disciplinado, uniformado, cultivado en las letras, celebrando en latín para que nadie entendiera, de trato un tanto distante. Se desprestigió a los sacerdotes casados acusándolos de concubinarios, aunque el matrimonio de los presbíteros era una práctica milenaria y autorizada por la Biblia. Se acentuó la mentalidad clerical, al concebir los sacramentos como necesariamente ofrecidos por un cuerpo social separado del resto. El clero comenzó a funcionar como un partido político dentro de la sociedad, cuya autoridad última y definitiva no era el rey, sino el papa.

 Las órdenes mendicantes son el segundo paso hacia el afianzarse de la espiritualidad de origen monástico. De hecho, desde la Reforma Gregoriana hasta Juan Pablo II y Benedicto XVI, las crisis de la Iglesia, sea en la disciplina del clero, sea en su capacidad evangelizadora, se han resuelto (o pretendido resolver) adaptando dicha espiritualidad a las nuevas circunstancias, mediante nuevas órdenes religiosas. La primera gran adaptación la realizaron los mendicantes y tuvo dos modalidades principales, una a cargo de Domingo de Guzmán y la otra de Francisco de Asís. Domingo tomó de los cátaros la vida de pobreza y predicación itinerante y de los monjes, la oración y la vida comunitaria; de su propia cosecha agregó el amor por el estudio de la teología. Trasladó los monasterios del desierto a la ciudad. Así nació una realidad nueva: el convento. En vez de cultivar los campos como los monjes, los frailes sembraban la Palabra. La segunda adaptación se origina en el sublime Francisco de Asís, a quien se obligó a fundar una orden religiosa, cuando él quería simplemente laicos hermanados. Los papas le pidieron redactar una regla, con lo cual el movimiento franciscano se permeó de la espiritualidad monacal. 

La Reforma Católica y el Concilio de Trento conforman el tercer paso en este cambio. Pero antes de habar de la Reforma Católica, es inevitable indicar lo fundamental de las actitudes e incidentes de los reformadores protestantes ante lo monástico, pues sin la Reforma Protestante no su hubiera dado la Reforma Católica. Entre las causas de la Reforma Protestante (el surgimiento de los estados nacionales, la crisis del papado, etc.) ocupa un lugar central el rechazo de los reformadores hacia el modelo de Iglesia planteado por la Reforma Gregoriana, cuyas innovaciones impugnaron una por una, con la finalidad de proponer un cristianismo de talante más laical que el católico. (Al hablar de la Reforma Protestante es necesario distinguir entre la Reforma Clásica, encabezada por Lutero, Zwinglio y Calvino, entre otros, y la Reforma Radical).
Lutero escribió en 1521 un folleto “Sobre los votos monásticos”, a los que prácticamente no les reconoció ningún valor. Por su parte, el ala pacifista de la Reforma Radical, los anabaptistas (que consideraban nulo el bautismo de los niños, pues el cristiano debe ser un discípulo consciente), dio origen a iglesias como la menonita y los amish, que practican la no violencia estricta y se dedican a las labores agropecuarias en parajes solitarios. Hoy en día forman comunidades compuestas por redes de hogares unidos en la fraternidad, la oración y la solidaridad de los bienes. Algo así como vida consagrada, solo que practicada en familia. 

Otro reformador, Enrique VIII de Inglaterra, sentó un funesto precedente al desamortizar, o mejor dicho, confiscar sin el debido pago, los bienes de los monasterios. Vendía a precios irrisorios las tierras así obtenidas para obtener la complacencia de la nobleza en su ruptura con el obispo de Roma. Tres abades que se resistieron fueron ejecutados y a los monjes se les pagó una pensión vitalicia para compensar la pérdida de su sustento. 

Ante el descrédito y destrucción de la vida consagrada en general por obra de los reformadores protestantes, la Iglesia Católica la revitalizó una vez más. Si bien existieron órdenes religiosas al estilo de los clérigos regulares antes de Ignacio de Loyola, éste realiza la siguiente y más espectacular metamorfosis de la espiritualidad monacal con la fundación de la Compañía de Jesús. Elimina la vida comunitaria y el oficio divino, pero refuerza la obediencia al superior, que se convierte en el punto cardinal de la organización, libre entonces de las disputas internas tan características de los mendicantes. 
 
El Concilio de Trento fue otra respuesta a la Reforma Protestante. De su obra nos interesa destacar aquí que al crear esa institución llamada seminario, dio un paso decisivo en cuanto extender hacia el laicado la espiritualidad monástica. Todo candidato al sacerdocio debe pasar determinado número de años bajo régimen monástico, alejado de su familia, del trabajo manual, de las jóvenes, recibiendo educación académica, formando el hábito de rezar el oficio divino, con misa diaria y confesión frecuente. Después del seminario habrá aprendido a vivir en el seminario, pero no será práctico en pastoral ni entenderá este mundo cambiante. Luego, en el ejercicio pastoral trasmitirá lo que ha recibido: una teología desmarcada de los problemas de la vida diaria, la piedad mariana, la autoridad concebida de modo vertical, la repulsa al diálogo, una moral sexual más propia para los célibes que para los casados.

Así se ha llegado al presbítero católico, persona un tanto auto excluida de la vida real. No conoce directamente del matrimonio (sino de oídas, de recuerdos de su familia y por amistades); no participa del mundo laboral; tampoco de la política. Si incursiona en alguna de esas tres áreas será contraviniendo, de modo más o menos grave, la normativa eclesiástica. El derecho canónico le prohíbe la política partidaria y la militancia sindical. Si participa de la vida de su comunidad, lo hace desde su poder como párroco, nunca desde la base.

Consecuencias de la Revolución Francesa. El choque entre la Iglesia Católica y la Revolución Francesa fue tan violento que provocó la repulsa de la gran mayoría de los católicos hacia las ideas revolucionarias, las cuales ya venían germinando con el iluminismo. Solo los “católicos liberales” un minoría, fue capaz de efectuar el debido discernimiento y, de esa manera, asimilar lo positivo de los nuevos valores.

Con la Revolución Francesa (1789-1799), cuyos efectos se extendieron por todo occidente, incluidas las colonias europeas, la vida monacal sufrió otro gran golpe, solo comparable con el de la Reforma Protestante. Lo de menos fue que los monasterios, las órdenes y las congregaciones religiosas perdieran sus bienes por la desamortización. De mayor importancia fue el surgimiento de un nuevo ideal de ser humano, centrado en las realidades terrenas: la política, la afectividad, la sexualidad, el enriquecimiento, la ciencia, el disfrute de los avances tecnológicos en la vida diaria. El ideal monástico había perdido su antes indiscutido encanto, quedó como algo del pasado, pero la Iglesia Católica no disponía de una espiritualidad para los nuevos tiempos, en la cual la lucha por la justicia social, la valoración del trabajo y del hogar alcanzara su debida importancia. Los intentos de renovación de la vida consagrada ideados por Vicente de Paúl y Francisco de Sales, tanto para varones como para mujeres, no consiguieron romper lo esencial del añoso modelo heredado de la Edad Media.

La Revolución Francesa difunde el concepto de ciudadano (todo un nuevo tipo de ser humano), a quien el Estado garantiza un conjunto de derechos, como el de opinar libremente y elegir a sus autoridades. En contraste, en la Iglesia el laico (el miembro de la Iglesia no perteneciente al clero) tiene como únicas prerrogativas recibir los sacramentos. Debe permanecer pasivo, sumiso y sin opinión. Como el clero insiste en mantener la pasividad del laico, se acrecienta en los ciudadanos el desdén por la fe cristiana. Es probable que el talante monástico y de los institutos de vida consagrada en general, con su énfasis en la obediencia como virtud primaria, diste mucho de promover la participación del ciudadano en los asuntos públicos que, al menos en teoría, promovió la Revolución Francesa,
 
La victoria de las monarquías sobre la Revolución Francesa permitió que el siglo XIX presenciara un engañoso retorno al pasado, como si dicha revolución hubiera sido una pesadilla sin consecuencias perdurables y fuera posible la restauración del “Ancien régime”. En realidad, había nacido una nueva cultura. Ante tamaña novedad, la Iglesia católica propuso otra vez el modelo de vida consagrada, que en última instancia proviene del monacato, aunque para esos años hacía varios siglos que los monjes ya no estaban a la vanguardia de la cultura. Surgieron numerosos institutos femeninos y masculinos, y los antiguos tomaron nueva fuerza. Sin embargo, al comenzar la segunda mitad del siglo XX, la crisis vocacional los quebrantaba a todos. En vano los sectores conservadores culparon al Concilio Vaticano II y reinstauraron modos preconciliares, pues los seminarios y casas de formación continuaron semivacíos y las órdenes y congregaciones han visto disminuir y envejecer su personal. Todo indica que se trata de una crisis irreversible.
 
¿Seguir ignorando las cartas a Tito y a Timoteo?
La gravedad de la crisis de vocaciones presbiterales proviene del ligamen, por ahora indisoluble, entre espiritualidad monacal y ministerios eclesiales ordenados, habilitados para celebrar los sacramentos de la eucaristía, la unción de los enfermos y la reconciliación. La sequedad de vocaciones es tal que amenaza a la Iglesia de extinción, dada la predominancia del clero, pero los líderes jerárquicos no atinan a desprenderse de la influencia del modelo monacal, pues todos tienen una espiritualidad de fondo monástico y no atinan a vislumbrar otra. Están educados para valorar cualquier espiritualidad de raigambre no monástica como una flojera, algo de segunda calidad. Mientras tanto, son centenares las parroquias con un número de presbíteros insuficiente para atender feligresías de diez o quince mil personas. Un dato significativo es que las iglesias católicas europeas están recurriendo al clero nativo de los países de misión. Es como comerse el futuro.

Por supuesto, siempre habrá personas que usando soberanamente la libertad de los hijos de Dios deseen ser monjes y monjas e incluso tener la valentía de abrazar la vida contemplativa. En el mismo sentido, los carismas de las órdenes y congregaciones continuarán fecundando al género humano. En cambio, ya no parece sostenible vincular la espiritualidad monástica con la del presbítero diocesano, a lo que se ha llegado mediante el largo proceso histórico que hemos esquematizado, que vio en el religioso el perfecto cristiano. Por algo el documento del Concilio Vaticano II dedicado a la vida consagrada comienza con las palabras “Perfectae Caritatis”. Si bien el presbítero célibe siempre será una opción, ha llegado la hora de plantear como válidos los requisitos que para el obispo y el presbítero (términos intercambiables por entonces) se estipula en las cartas a Tito y Timoteo. En esas cartas se exige que sean hombres irreprochables, no aficionados ni al dinero ni al vino, ni arrogantes ni coléricos, buenos maridos, capaces de gobernar su casa y educar a sus hijos, anfitriones gentiles e idóneos para exponer y defender la fe.

Debería autorizarse a las iglesias locales experimentar diversas modalidades para poner en práctica los mencionados requisitos, pero esto no serviría mucho si continúa el aniquilamiento de los carismas a manos de la centralización clerical.
