Nit de las Religions de Barcelona — Parroquia de Sant Ignasi de Loiola.
Barrio de la Sagrada Familia, Barcelona. 17 de septiembre de 2016.

¢, Qué significa Lutero para nuestra sociedad donde
Dios es prescindible?

Dr. Victor Herndndez Ramirez”

El margen por el que aqui camina Lutero es estrecho;
seguirle significa ser guiado a una vida entre Dios y el
diablo, problema vital de su teologia, donde Escritura,
gracia y fe se afirman y se explican mutuamente en su
correspondiente validez exclusiva.

Heiko A. Oberman®

Lutero en un mundo desencantado

En un libro reciente, Martin Lutero. Una perspectiva ecuménica?, el cardenal
Walter Kasper dice que Lutero y su mensaje, para nosotros hoy dia, son algo
extemporaneo, bastante lejano y, en definitiva, algo muy extrafio. Kasper habla
de una lejania de Lutero para nosotros y, aunque €l no lo plantea asi, esa
lejania o extrafieza de Lutero es también la del mensaje cristiano en la

actualidad, en una era secular como la nuestra.

Para nosotros, incluso para muchos cristianos practicantes, tiene poco o ningan
valor la creencia en el purgatorio, el ejercicio de la penitencia o la cuestion
sobre la capacidad humana para acceder a Dios. Y si esto resulta importante
para algunos, esta siempre rodeado de todo tipo de cuestionamientos. Pero en
los tiempos de Lutero esto no era asi. La gente no solo creia en el Purgatorio,
sino que lo temia, y estaba dispuesta a sacrificar muchas cosas para liberarse
de la condenacion eterna y para ayudar a sus familiares difuntos a salir de los

padecimientos en ese lugar.

* Licenciado en teologia. Pastor de 'Església Evangeélica de Catalunya (IEE), en la
comunidad de Betlem. Doctor en psicologia. Psicoterapeuta y Psicoanalista en
practica privada. Telf. +34 628 665 003. Travessera de Gracia 45, 5° - 12, 08021
Barcelona (Spain). E—mail: victor@drvictorh.com

! Cf. Heiko A. Oberman, Lutero. Un hombre entre Dios y el diablo, Madrid: Alianza, 1992, p.
273.

Z Walter Kasper, Martin Lutero. Una perspectiva ecuménica, Sal Terrae: Maliafio (Cantabria),
2016.


mailto:victor@drvictorh.com

Hoy dia, en plena modernidad (o posmodernidad) esto nos puede parecer una
supersticidn, pero nos olvidamos que las creencias religiosas estan ligadas a
su contexto y eso les da inteligibilidad. Os recomiendo leer un librito® del
historiador Jacques Le Goff, gran medievalista, donde nos muestra que el
Purgatorio aparecio en el siglo Xlll, como una respuesta a la necesidad de
banqueros en una sociedad que estaba cambiando hacia la mercantilizacion y
que requeria de dinero liquido. En ese entonces la usura se volvié un gran

negocio, pero la cuestion es que la usura era considerada “un pecado™

y esto
suponia una disyuntiva: si el usurero escogia ganar dinero con sus préstamos,
es decir escogia “la bolsa”, entonces perdia la vida eterna. Y al revés, si
escogia la vida, que representaba arrepentirse con sinceridad y hacer
penitencia, es decir devolver el dinero ganado con intereses, entonces perdia la
bolsa. Pero el usurero queria ambas cosas, y la sociedad que se transformaba
en sus practicas econdémicas también necesitaba al usurero, entonces el
Purgatorio aparecié como la gran solucion: se podia tener el dinero y la vida,
ambas cosas. Es decir, se podia hacer algo que evitaba la mera penitencia,
gracias al uso de otros medios (Purgatorio, indulgencias, Jubileos, leyendas
sobre difuntos que salian del purgatorio, etc.) que permitian la practica de la
usuray la salvacion del alma del usurero. Si se piensa con cuidado, el

Purgatorio tuvo una funcibn muy importante en el origen del sistema bancario.

Este mundo medieval es lo que hoy llamamos un mundo encantado, como
decimos a partir de Max Weber, puesto que nosotros vivimos en un mundo
desencantado, donde los demonios y los espiritus ya no afectan nuestra vida
practica y tampoco Dios forma parte necesaria de las creencias y practicas de

toda la gente.

Lutero se ubica entre ese mundo medieval y el mundo moderno. Con todo,
nosotros vemos como algo muy lejano aquello que caracterizé su lucha. Por

eso, vale la pena volver a relatar el inicio de todo.

® Jacques Le Goff, La bolsa y la vida. Economia y religién en la Edad Media, Barcelona:
Gedisa, 1987. Cf. también, El nacimiento del purgatorio, Madrid: Taurus, 1981.

* En la Edad Media tuvieron mucho prestigio las prohibiciones biblicas sobre la usura: Exodo
22: 25; Levitico 25: 35-37; Deuteronomio 23: 19-20; Ezequiel 18: 13; Lucas 6: 34-35. Cf. Le
Goff, La bolsa y la vida, op. cit., pp. 29 — 34.



Como sabéis, la vispera de la fiesta de Todos los Santos, el 31 de octubre de
1517, el monje agustino Martin Lutero, segun una costumbre universitaria,
clavo su 95 tesis escritas en latin, en la puerta de la iglesia del castillo de
Wittenberg. Lutero conocio en el confesionario lo que la gente le contaba al
volver de la regidon de Branderburgo, para adquirir indulgencias del predicador

Johannes Tetzel:

“Sacerdote, noble, comerciante, mujer, doncella, casada, muchacho,
anciano, acude a tu iglesia [...] Deberias saber que quien se ha
confesado y esta contrito y deposita limosnas en el cepillo, como le
aconseja su confesor, recibira el perdén completo de todos sus pecados
y que, ademas [...] conseguira una indulgencia igual que si hubiera
visitado en la iglesia de San Pedro aquellos siete altares en los que
otorga una indulgencia plenaria [...] ¢ No ois la voz de vuestros padres y
de otros difuntos que os gritan y dicen: «Apiadaos, apiadaos de mi [...]
Estamos en medio de duros castigos y sufrimientos, de los que con unas
pocas limosnas podéis librarnos y, sin embargo, no queréis hacerlo.»
Abrid vuestros oidos, pues el padre clama a su hijo y la madre a su

hija.”

Como veis, para nuestros oidos este discurso suena muy lejano, no sélo
porque hoy dia es bastante comun la critica acerba hacia las practicas
religiosas, sino porgue no existe ese sentimiento de deuda hacia los difuntos

gue se pudiera saldar con un instrumento como la indulgencia.

Pero a Lutero le impacto tan negativamente la ensefianza de Tetzel que
respondié con sus famosas 95 tesis, en las que afirma claramente que toda la
vida del creyente es (deberia ser) penitencia. Y afirma también que “cualquier
verdadero cristiano participa también, aun sin bulas de indulgencias, del tesoro
de la iglesia” (tesis 37) y “este tesoro es el Evangelio de la gloria y la gracia de
Dios” (tesis 62).

Alguien ha dicho que Lutero inici6 una critica radical semejante a la que se
expresa en la teologia de la liberacién, que reflexiona sobre la fe cristiana
desde la experiencia del pobre. Ciertamente, el inicio no intencional de la

® Cf. Heiko A. Oberman, Lutero..., op. cit., pp. 228—230.



Reforma de Lutero se origind con una preocupacion pastoral hacia los
creyentes que ponian su ilusion en las indulgencias y perdian alli su dinero, a

fin de liberar a sus familiares.

Pero eso era antafio. ¢ Quién cree realmente hoy en dia en la necesidad de una
salvacion para el mas alla? Como decia un profesor aleman, en una

conferencia sobre Lutero en la Universidad de Salamanca:

[Lutero] experimenta[ba] de modo inmediato la realidad de Dios, la
célera de Dios que mata, la gracia divina que hace que el hombre viva, y
también al demonio [...] Lo que importaba a Lutero era la salvacion, [por

contraste] nuestra causa es la felicidad.®

Para nosotros, lo que importa es la felicidad. E incluso en el caso de las
experiencias religiosas, el acento esta en la subjetividad, en lo que “uno siente”

con respecto a una supuesta presencia de Dios, o0 como lo dice Josep Cobo:

Para el creyente de antes, lo inmediato era la presencia de Dios. Para el
individuo de hoy en dia, lo inmediato es el sentimiento de esa presencia,
siendo la realidad de la presencia algo meramente supuesto para
explicar dicho sentimiento. Para el individuo moderno Dios solo parece

estar presente.’
¢,Como se desencanté el mundo después de Lutero?

Esta dimension experiencial se halla, con todo, encerrada en una subjetividad
individual, en un yo que puede ser muy grande, un espacio muy amplio, pero
gque siempre se cierra en si mismo, puesto que todo comienza y termina en la
subjetividad humana cuando se trata de hablar de experiencias espirituales: el
“yo pienso” (Cogito ergo sum) ha devenido en el “yo siento” o incluso en el “yo
creo” (0 “yo creo que creo”) de la subjetividad moderna, pero en todo caso se

trata siempre de un yo soberano, es decir que en las formas contemporaneas

® Thomas Nipperdey (profesor de historia en la Universidad de Munich), “Lutero y el mundo
moderno” en Martin Lutero (1483 — 1983), Jornadas Hispano — Alemanas sobre la personalidad
y la obra de Martin Lutero en el V centenario de su nacimiento. Salamanca, 9 — 12 de
noviembre de 1983, Dieter Koniecki y Juan Manuel Almarza-Mefiica, Madrid: Fundacion
Friedrich Ebert, 1984, p. 69.

" Josep Cobo, “el desafio de la Modernidad y la catequesis cristiana”, del blog La modificacion,
entrada del 13 de marzo de 2013, enlace: https://kobinski.wordpress.com/2013/03/13/el-
desafio-de-la-modernidad-y-la-catequesis-cristiana/



https://kobinski.wordpress.com/2013/03/13/el-desafio-de-la-modernidad-y-la-catequesis-cristiana/
https://kobinski.wordpress.com/2013/03/13/el-desafio-de-la-modernidad-y-la-catequesis-cristiana/

de las creencias religiosas, siempre nos hallamos ente la supremacia de lo

subjetivo: el “yo es principio y fundamento”.

Esto lo vemos claramente en las espiritualidades que consideran que Dios
puede ser una energia o una fuerza, o algo que se puede experimentar en la
totalidad de las cosas que nos rodean. Y aunque en algunas de éstas
espiritualidades se habla de la disolucion del yo, como por ejemplo en el
budismo, la medida practica de esa experiencia es el mismo yo. En esta
manera de comprender la experiencia espiritual subyace la idea de que en el
ser humano habita una chispa divina, una capacidad innata para el bien, o una

voluntad que libremente se encamina hacia lo sublime.

Todo esto seria inaceptable para Lutero, quien debatié contra Erasmo de
Rotterdam, el gran humanista, en contra de la idea del libre albedrio. Para
nuestra sensibilidad moderna, Lutero nos parece muy lejano cuando dice cosas
como esta: “afirmo constantemente, y asi lo hago hasta el dia de hoy, que el
libre albedrio es una nada y una cosa que existe s6lo de nombre”; y citando a
Pablo, Lutero dice que “el libre albedrio, o ‘lo mas excelente’ en los hombres,
es impio, injusto y merecedor de la ira de Dios, por mas que estuvieran dotados

de las cosas mas sublimes”™.

Esto que dice Lutero dificilmente se puede sostener en nuestra sociedad,
porque no soélo consideramos que la libertad es un derecho, sino que es una
condicion de la vida cotidiana, asi como podemos elegir qué producto comprar
en el super, también podemos elegir pareja, qué estudiar o donde vivir. Y,
entonces, nos parece que lo mismo se aplica a Dios. Pero Lutero nos diria,
como le dijo a Erasmo, que de hecho no somos libres y que tan sélo Dios nos

hace libres por medio de la verdad revelada en la cruz de Cristo®.

¢, Como se desencanté el mundo después de Lutero? Esta misma pregunta se
la hace Charles Taylor en su libro La era secular y se lo plantea de éste modo:

épor qué en Europa era imposible no creer en Dios en el afio 1500 y en el siglo

® Cf. Obras de Martin Lutero, De servo arbitrio (La voluntad determinada), en aleman se titul6
“El libre albedrio es una nada”, 1525, edicion digital de la Iglesia Luterana Unida en Argentina y
Uruguay, p. 265 y 268, enlace:

https://elteologillo.files.wordpress.com/2013/06/la_voluntad determinada.pdf

° Es bien conocida la metafora de Lutero, gue afirma que el ser humano es un caballo cuya
orientacién e impulso proviene de quien lo monta, sea Dios 0 Satanas.



https://elteologillo.files.wordpress.com/2013/06/la_voluntad_determinada.pdf

21, para mucha gente no es facil creer o incluso es inevitable la incredulidad?*°
Sabemos que se conjugaron diversos elementos a lo largo de estos 500 afios,
como el humanismo, el desarrollo autbnomo de las ciencias, las formas de
gobierno basadas en la disciplina de las poblaciones, la colonizacion de
Ameérica y la aparicién de un sistema de economia mundial, el auge de una

vision mecanicista del mundo, etc.

Charles Taylor, filésofo canadiense, sostiene que la condicion secular de la
modernidad hunde sus raices en el mismo cristianismo y, en especial, en el
movimiento de la Reforma protestante (y su contraparte en la iglesia catodlica: la
contra-Reforma). Dice Taylor que el individualismo moderno, y la secularidad,
le deben mucho a la voluntad protestante de establecer una vida ordenada y
practicar la devocion religiosa en ejercicios o disciplinas individuales que

buscaban que cada creyente sea un practicante cristiano al 100%.

En otras palabras, el cristianismo moderno, a partir de Lutero, produce un
nuevo orden moral que encaja en este mundo cerrado en si mismo*!, donde la
creencia queda encerrada en la béveda del yo individual: entonces, en este
nuevo orden social (el nuestro), Dios sélo puede ser una entidad abstracta'® o

no existe®®.

El ateismo moderno es hijo del cristianismo, para decirlo claramente. Tal vez
un hijo bastardo, pero un hijo al fin. Pero, en cierto modo, también el
agnosticismo, la increencia y la pluralidad de creencias son hijos (quizas no

deseados) de la fe cristiana.
La extrafieza no es de Lutero, sino de la fe cristiana

En el librito que mencioné, el cardenal Walter Kasper sefiala la actualidad que
Lutero podria tener para el dialogo ecuménico entre catolicos y protestantes,
sobre todo de cara a la celebracion de los 500 afios del inicio de la Reforma

1% Charles Taylor, La era secular, tomo |, Barcelona: Gedisa, 2014, p. 55 ss.

' Charles Taylor, La era secular, tomo Il, Barcelona: Gedisa, 2015, p. 745.

'2 Serfa el Dios de los filésofos, segtin Pascal.

'3 Sj se le confronta con la realidad del mal, el problema de la teodicea, el Dios de la Teodicea
se derrumba.



protestante: la conmemoracion dara comienzo de modo “oficial” con un acto

ecuménico en Lund, Suecia, en el que participara también el papa Francisco™.

A mi me gustaria tomar ese adjetivo que Kasper atribuye a Lutero, de ser tan
ajeno a nosotros, y proponer que la extrafieza no viene de Lutero, sino de la
misma fe cristiana. Es decir, para nosotros nada hay mas lejano y extrafio que

el mensaje del evangelio.

Esto quiza se advierte bien en la respuesta que Lutero le dio a Erasmo de
Rotterdam en De Servo Arbitrio (“El libre albedrio es una nada”, su titulo en
alemén), publicado en 1525, donde Lutero se ensafia contra el gran humanista,
haciendo un largo recorrido por los textos biblicos del Antiguo y Nuevo
testamento, para mostrarle que la libertad del ser humano no existe y, que mas
bien, se trata de un invento del demonio, precisamente porque el mensaje del

evangelio dice otra cosa.

Lutero no s6lo argumenta contra la supuesta libertad que tenemos, sino que
ademas considera que todo esto ocurre en una lucha sin cuartel contra el
diablo, quien es el Principe de éste mundo. A nosotros esto nos parece
medieval, con toda la carga negativa que atribuimos a lo medieval desde
nuestras luces modernas o posmodernas. Y aunque Lutero pueda participar del
miedo cotidiano que se tenia en el siglo XVI con respecto a los demonios, en
realidad Lutero va mucho mas alla, pues dice gue nosotros somos una
cabalgura cuya orientacion y fuerza, si no provienen de Dios, entonces

proviene de Satanas, quien nos monta y conduce™.

No me parece que a nadie aqui le gustaria escuchar este mensaje: que somos
un jumento, ademas cojo, que es montado y dirigido por el demonio. Es mas,
vivimos en una época donde el diablo ya no existe. Y si existe, es en ambitos

de ficcién, como la pelicula El exorcista.*®

4 Cf. noticia:
https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2016/06/01/reforma.html
> Cf. De Servo Arbitrio, op. cit., p. 193 ss.

'® E| diablo también existe en los espacios carismaticos de los cultos evangélicos, donde el
diablo esta presente en el discurso y los rituales (predicaciones y liberaciones de demonios),
pero cuando la gente, y los pastores, salen de ese ambito, viven la misma vida habitual que
todos: “como si el diablo no existiera”.



https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2016/06/01/reforma.html

Aqui tal vez sea interesante recordar la famosa frase de Charles Baudelaire de
gue la gran jugada del diablo ha sido convencernos de que no existe. Lo que el
poeta sefiala, entonces, es que el mal no tiene que mostrarse con el rostro de
la monstruosidad, sino que el diablo ejerce su poder precisamente desde la
misma vida que llamamos normal o natural: ¢,como podemos dormir
tranquilamente cuando se ahogan cientos de personas, incluyendo nifios,
escapando de la guerra y buscando salvarse en las tierras europeas? ¢, Como
podemos llevar nuestra vida normal, e incluso una vida feliz, cuando hay nifios
desnutridos, es decir, estbmagos con hambre, también en los barrios de la

hermosa ciudad de Barcelona?
O como lo dice Josep Cobo:

¢, Como podemos vivir en paz? ¢ COmo es posible que seamos, a veces,
tan felices? Sencillo: porque el pobre vive extra-muros. Otro gallo
cantaria, si el inmigrante, el nifio de la calle, el parado de larga duracion,
la madre soltera..., lamasen a nuestra puerta. El espectaculo de los
medios, con sus reportajes sobre la guerra de Siria o las hambrunas del
Sudan, cumple asi una funcién salvifica: nos permiten seguir creyendo
gue somos sensibles a la catastrofe humana, sin tener que pagar el

precio de la responsabilidad.*’

Y entonces, aungue el diablo no exista, tal como decimos, su poder puede muy
bien expresarse en la gran dificultad que tenemos, o mas bien en la
imposibilidad diria Lutero, de que podamos ver mas alla de nosotros mismos
(Lutero diria, que somos ese hombre encorvado sobre si mismo). Nuestro
sometimiento al diablo, entonces, consiste en que no podemos salir del circulo
de nuestro ombligo. El otro no existe para nosotros, no hay alteridad verdadera,
porque nos resulta extrafia, ajena, muy lejana. Nosotros lo que buscamos es la

felicidad, no la salvacion.

7 Blog La modificacion, entrada “Vivir en paz” del 24 de julio de 2016, enlace:
https://kobinski.wordpress.com/2016/07/24/vivir-en-paz/



https://kobinski.wordpress.com/2016/07/24/vivir-en-paz/

Lutero recupera ese mensaje extrafo: el evangelio de la cruz de Cristo

Entonces, diria que Lutero recuperd el evangelio para su tiempo, pero si

miramos mas all4 de la contingencia histérica de su vida o de los efectos del
movimiento que suscitd, Lutero recupera también para nosotros ese mensaje
del evangelio de la cruz de Cristo, pero sin quitarle su extrafieza, su caracter

ajeno (para Lutero, el evangelio sera siempre la “palabra ajena”).

Ya desde la disputa con las indulgencias Lutero sefalé que “El verdadero
tesoro de la iglesia es el Evangelio de la gloria y de la gracia de Dios” (tesis
62), pero también sefialé que el Evangelio es odiado hasta el extremo porque

“hace de los primeros los ultimos” (Tesis 63 [Marcos 9:35; Mateo 20:16])).

Entonces advertimos que lo que conmociond la vida de Lutero fue el
descubrimiento del mensaje de la cruz: en el hombre que cuelga de la cruz esta
Dios y la resurreccion de Cristo es la promesa misma de que los muertos
resucitaran para que todos seamos juzgados. Aqui es donde los cristianos nos
equivocamos cuando suponemos dos cosas: que esto va de mi vida en el mas
alld y que esto de la resurreccion es s6lo una metafora animarnos en la vida de

aqui.

Y nos equivocamos porgue hemos perdido el contexto apocaliptico de la
resurreccion: tiene que haber resurreccidn para que los pobres, las victimas de
la injusticia, los olvidados, la escoria del mundo, los perdedores de la historia,

puedan encontrarse con sus verdugos y que Dios les haga justicia.

Pero ¢,por qué el mensaje del evangelio es dificil, por no decir que imposible de
tragar? Pues porque ese mensaje tampoco permite tener una religion decente,
donde contemos con un Dios que sea una divinidad apropiada, pues el
evangelio de la cruz habla de un Dios que deja de ser Dios para que el pecador
se pueda salvar. Esto es lo mismo que Nietzsche reconocié en el mensaje
cristiano como el Dios que murié en la cruz. Y en esta parte lleva razén, como

también lo dice Lutero “Tu dices, al hablar de Cristo: Esta persona sufre y



10

muere; ahora bien, esta persona es verdaderamente Dios” y también en otras

partes Lutero llega incluso a hablar de la muerte de Dios™.

Ahora bien, si para Nietzsche la muerte de Dios es la carencia de sentido o
incluso de la moralidad, y nos quedamos en un mundo donde el fuerte se
impondra siempre sobre el débil, para la fe cristiana esa muerte en la cruz, al
resurreccion de ese crucificado, es la voluntad de salvacion de Dios para que

todos los pecadores puedan vivir.

Por supuesto, para nosotros es problemética esa palabra: pecado, pecadores.
Nosotros preferimos hablar de la “debilidad” o de “falta de solidaridad”, pero el
lenguaje biblico habla de pecado. También Lutero dice que somos pecadores.
La nocion de pecado es un lenguaje extrafio para nosotros. Pero erramos Si
creemos que se refiere a desviaciones sexuales, comportamientos
transgresores o malas costumbres, que quizas también. El pecado biblico
consiste en vivir de espaldas a Dios, en ignorar la exigencia de Dios de que nos
hagamos responsables del hambriento, de la viuda, del inmigrante, del

huérfano.

El pecado es la desmesura de nuestra vida ordenada y civilizada que se
encierra en su busqueda de felicidad a costa del olvido de la escoria del

mundo: quienes en verdad son “lo otro”.

Pero el pecado, segun lo revela el evangelio de la cruz, no es solamente una
voluntad auto centrada o narcisista, ni sélo una mala voluntad, sino que es
también un poder bajo el que nos hallamos sometidos. Por eso Lutero decia

gue si Dios no es el jinete, quien nos monta y nos conduce es el demonio.

Nosotros responderiamos que no. Que somos libres, y que no somos hijos del
diablo. Pero de eso mismo acuso Jesus a quienes querian creer en él, pero no
guerian someterse excesivamente a su demanda, les dijo que entonces se

hallaban bajo el poder de la mentira, del padre de la mentira (Juan 8: 31 — 47).

Esto es lo que Lutero vivid y tratd de expresar en sus escritos, lo que encontrd

y de lo que quiso dar testimonio para nosotros y que él llama el Evangelio: que

'8 Cf. Eberhard Jingel, El evangelio de la justificacion del impio como centro de la fe cristiana.
Estudio teoldgico en perspectiva ecuménica, Salamanca: Sigueme, 2003, pp. 186-187.



11

él no hall6 a Dios, que no aporté nada a su vida espiritual, sino que fue hallado
por Dios en la cruz de Cristo, por medio de su Palabra. Bajo la experiencia de
la gracia, es decir al mirar la humillacion de Dios colgado en el madero, y al
comprender que alli estaba €l como un impio justificado, entonces comprendio
por qué somos pecadores y cOmo es que soélo Dios puede salvar al ser humano

del poder de Satanés y del poder de la muerte.
¢Creer como Lutero o creer que creemos?

Facilmente se podria decir que no podemos creer como creia Lutero. En parte
porque su época ho es la nuestra, y también porque ya ha pasado mucha agua
por estos molinos. Pero también porque Lutero resulta excesivo, desmesurado
y nosotros diriamos que “no hay pa’ tanto”, que se pueden contemporizar
muchas cosas. Que podemos creer de un modo mas actual y que simplemente

tenemos otro lenguaje pero que hablamos de Io mismo.

Pero quiza no la cuestion no sea Lutero en si mismo (y €l nos diria que no le
importa nuestro juicio, pues bajo la gracia sabe que su Unico juez sera Dios),

sino la cuestidn sobre si podemos creer en verdad.

Porque segun el lenguaje biblico, esas Escrituras en las que Lutero hallo la
revelacion de la gracia de Dios, el creyente es quien cae de rodillas ante Dios y
se somete a su demanda, a la exigencia de Dios para hacerse responsable de
“su hermano”. Claro, la Biblia define como hermano a ese extrafio que se nos
aparece como lo mas distante o lo mas ajeno: el publicano, las prostitutas, los
pecadores, los pobres. Pero un creyente no diria que esta haciendo el bien o
gue es solidario con los necesitados, sino que se confesaria como un simple
pecador (tampoco se dara infulas de ser el “gran pecador”) que intenta
responder a la voluntad de Dios, a su mandato de amar al enemigo. Y,
entonces, un creyente es quien se pone en manos de los “sin Dios”, porque

cree en un Dios que se puso en manos de los pecadores para redimirlos.

Por supuesto, siempre podemos “creer que creemos”. Sin exagerar las cosas.
Participar de un poco de la religién o de las busquedas espirituales que “algo
de bien hacen” y seguir con nuestra vida como toca. Porque lo que nos

traemos entre manos discurre mas o menos asi: hacemos la colada, nos



12

abrazamos, llevamos al parque a nuestros hijos, cuadramos las cuentas, nos
comemos un bocadillo... y quiza sélo cuando entramos a un tanatorio, sea
compungidos por el duelo o por compromiso, se nos cruza por la mente la

pregunta respecto a “de qué va todo esto”.

Pero se nos pasa. Y eso de la vida en el mas alla es una disquisicion que
tampoco nos atormenta ni a catélicos ni evangélicos (como si atormentaba a
los que se confesaban con Lutero y compraban indulgencias). Sin embargo, la
palabra ajena, tal como Lutero denomina al Evangelio, anuncia que todo esto

va de lo que se revela en el crucificado:

Si creemos que Cristo redimié a los hombres por medio de su sangre, no

podemos menos que reconocer que el hombre entero estaba perdido.*®

Esto es lo que no se puede tragar desde la confianza en nosotros, es decir
desde la confianza en nuestras posibilidades. Es por eso que el evangelio
llama bienaventurados a los pequefios y a los pobres, porque sélo desde la
desesperacion se puede desear el final de los tiempos y la esperanza de una

reivindicacion.

Tal vez por ello sea tan cierto lo que dice Pere Casaldaliga, de que sélo gracias
a los pobres el tiempo se hace cristiano y la esperanza esperanzada. Muchas

gracias.

19 Cf. De Servo Arbitrio, op. cit., p. 317.



