[bookmark: _GoBack]QUE A JUSTIÇA SOBREVIVA

Que o perdão seja sagrado
Que a fé seja infinita
Que o homem seja livre
Que a justiça sobreviva
(Ivan Lins)

Ouvindo a música: “A Bandeira do Divino”, um estribilho me chamou atenção e achei por bem colocá-lo como epígrafe desta reflexão. A expressão “Que a justiça sobreviva”, me faz pensar: o que é justiça e porque ela precisa sobreviver? Concordo com o filosofo italiano, Nicola Abbagnano, que vê o conceito de “justiça” sob duas perspectivas: primeiro, é a “conformidade” da conduta humana a uma lei ideal; segundo, é a “eficiência” de uma lei ou um sistema de leis nas relações humanas. Justiça é, ao mesmo tempo, conformidade e eficiência. Primeiro, julga o comportamento e as relações humanas conforme um ideal que garante o Bem a todos os cidadãos; segundo, julga as leis que regem o comportamento humano visando o melhor para a convivência humana. Uma perspectiva é mais idealista, a outra é mais existencialista.   
	Na filosofia grega o conceito de justiça teve grande importância. A justiça pode julgar o comportamento humano conforme o ideal das leis? Quem pode apreender a essência da justiça e julgar o mundo conforme esta essência? Em sua obra, A República, Platão revelou o tipo de política necessária aos cidadãos.  Que tipo de Política? Aquela que preza pela justiça e o bem de todos. Este ideal transformado em normas práticas, leva à felicidade. Só pode governar bem quem é capaz de apreender, do mundo perfeito, as leis ideais para a convivência humana. O sábio-governante se contenta mais em sofrer injustiças do que em praticá-las.    
	Aristóteles, como Platão, entendia que a justiça devia levar à felicidade. Ela é a maior das virtudes, pois rege os cidadãos tornando-os pessoas de caráter, isto é, de bem. Para ele, o edifício da política deveria ser construído com os tijolos da justiça. Ao observar as leis, controladas pela justiça, o cidadão colabora para que as relações humanas sejam equânimes. Assim, o justo não ambiciona nem mais e nem menos do que lhe cabe no bônus e no ônus social. Em sua Ética a Nicômaco Aristóteles observa que, assim como as virtudes, a justiça é um hábito.  Ela se gera em cada um de nós; em nossa capacidade de acolhê-la e aperfeiçoa-la na prática. Como todo hábito, a justiça precisa ser exercitada, não só por aqueles que são nomeados para tal, mas por cada cidadão em suas relações práticas. 
	Tanto Platão, quanto Aristóteles, pensavam a justiça em dois níveis: universal e particular. No sentido universal ela é perfeita, essencial; no sentido particular, ela é transitória, sujeita a imperfeiçoes e, aqui, um juiz pode ser parcial e decidir, com base em seus próprios interesses, favorecer atos injustos em vez de julgá-los. Neste caso, é bom seguir o conselho de Miguel de Cervantes: melhor é julgar sob a vara da misericórdia e da igualdade do que sob a vara das ofertas. 
Voltando à pergunta inicial: Qual justiça deve sobreviver? Posso dizer que só a justiça ideal, perfeita e perene pode garantir equidade e bem-estar nas relações humanas. É uma utopia a ser perseguida e confiada, mas enquanto não se concretiza em sua inteireza, penso como o romancista russo Tolstoi: não consigo ser completamente justo, mas há uma forma, e quem sabe a única, de não corromper a justiça: “mudar sempre as coisas, aprimorá-las e torná-las melhores”. Mudando as coisas, mudo a mim mesmo e vice-versa. Caso contrário, posso me tornar um oportunista que, debruçado sobre o meu próprio espelho, tomo como justo somente o que me reflete e favorece ao meu ego. E isso pode acontecer, tanto com o cidadão comum quanto com quem exerce algum tipo de autoridade nos poderes executivo, legislativo ou judiciário.
Certa vez, em um país distante, subiu ao poder um rei tirano. A sociedade, que até então gozava de prosperidade na medida em que os cidadãos exerciam com justiça a boa convivência, começou a definhar sob o poder despótico e iniquo do soberano. A atitude do rei se estendia à corte e aos cidadãos, deixando transparecer um modelo de poder baseado na injustiça e na corrupção. Toda sociedade sofria os desajustes de um poder despótico e injusto. Invés de equidade, a iniquidade se espalhou como uma erva daninha. Em outras palavras, aquela sociedade estava doente e quase morrendo. Só o seu soberano não percebia.
Um dia o conselheiro-confidente disse à alteza: “senhor, nosso povo está doente, há pobreza, injustiça social e econômica. Por todos os lugares escutamos reclamações, manifestações de ódio e violência. Talvez precise mudar a estratégia de governo”. O rei chamou os ministros da corte e, apesar de boas soluções, ele não acatou nenhuma delas. Havia seus motivos. Primeiro: Se achava sábio demais para colocar em prática outras ideias; segundo: entendia que todos ali estavam envolvidos neste sistema de corrupção e injustiça e, por isso, não tinham autoridade para solucionar qualquer problema. 
Ao sair da reunião, o confidente, infeliz, foi até ao cocheiro que tratava os cavalos e, numa conversa, disse ao pobre trabalhador que o rei estava doente. O servo respondeu: “vamos arrear os cavalos, montar a carruagem e sair pela cidade a procura de um homem justo se o encontrarmos, pegaremos a sua túnica a vestiremos no rei... provavelmente o soberano se curará e toda sociedade se beneficiará com isso”. Assim o fizeram. 
Passando pelas vilas ouviram lamúrias, gritos de reprovação, pessoas famintas esbravejavam indignadas. Até que encontraram um profeta anunciando: “Exulta de alegria... eis que vem a ti o teu rei, justo e vitorioso”. O cocheiro freou os cavalos e o confidente, com esperança, chamou o oráculo e indagou: “onde estará o justo? Queremos tocar em suas vestes”.
Seguiram a direção indicada pelo profeta. No alto de um monte, debaixo de uma árvore, rodeado de um grupo de seguidores, um homem vestido em trapos dizia: “a noite se aproxima, a caminhada foi dura e, pela misericórdia do Pai nosso, partilhamos o pão nosso. O que mais podemos fazer? Orar e perdoar os que nos ofende diariamente”. 
O confidente ao ouvir estas palavras desceu da carruagem e se aproximou dizendo: “nosso rei está doente e precisa de sua túnica. Diga quanto custa e nós pagaremos o preço”. Chamando-os à parte o guru disse: “volte ao soberano. Não tenho nada a enviar a ele a não ser estas palavras: “As raposas se abrigam em suas tocas, os pássaros se aquecem em seus ninhos, mas, eu não tenho onde descansar a cabeça... Revesti-vos de justiça e não da túnica de um justo”. 
O confidente voltou à corte com aquelas palavras reverberando em sua mente. Entendeu que o seu trabalho, junto ao rei, não era o de ouvi-lo, mas o de fazê-lo escutar. Escutar as vozes do povo, daqueles que indicam a justiça como solução para os maiores males da sociedade. A palavra de Jesus Cristo é bem atual: “buscai primeiro o Reino de Deus e a sua Justiça e tudo mais será acrescentado”. 

José Neivaldo de Souza é teólogo e psicanalista
Neivaldo.js@gmail.com
