
 
 



 

 1 

 

CONTENIDO 
 

 

PRESENTACIÓN 

ARTÍCULOS:  

1. El Vaticano II y las CEB – 50 años de camino – Benedito Ferraro-Brasil 
Versión en español y portugués 
 

2. Los jóvenes en las CEB. – Diego A. Contreras, Natalia Carrillo Ortiz y Ángela Inés 
Cruz Morales –México y Bolivia  
 

3. Las mujeres en las CEB. Aportes y desafíos. – Lourdes Tijerino y Carmen Martínez-
Nicaragua 
 

4. Sacerdote, presbítero, cura, padre  – Juan Angel Dieuzeide-Argentina 
 

5. Somos comunidad porque Dios es comunidad. Metáforas para un modelo eclesial 

comunitario y en equidad. Aleyda Gómez -Colombia 

 

6. Actualizar las CEBs. Aggiornamento – José Sánchez - México 
 

7. Pascua, raíz de la espiritualidad político-libertadora. Marcelo Barros e Pedro A. 
Ribeiro de Oliveira - Brasil 
Versión en español y portugués 
 

 

  



 

 2 

 

PRESENTACIÓN 
 

 
 

Un encuentro continental de comunidades eclesiales de base entraña un cumulo de 
riquezas, suscita reflexión, plantea desafíos y abre horizontes. 

Ofrecemos a nuestros lectores una variedad de artículos elaborados por asesores y 
asesoras de larga trayectoria y compromiso con este caminar eclesial que les serán de 
interés e iluminarán sus procesos. 

Benedito Ferraro, sacerdote diocesano de Brasil y asesor de la Ampliada Nacional de 
su país nos ofrece un artículo sobre el recorrido de cincuenta años de las CEBs a partir del 
Vaticano II. Profundo, bien documentado es un marco necesario para seguir avanzando 
en este modelo eclesial. 

En un interesante artículo Diego, Abel y Angela de México y Bolivia nos dan su 
punto de vista en relación al difícil contexto en el que viven las juventudes. Tiene la 
novedad de que son los jóvenes los autores a diferencia de muchos que escriben sobre 
ellos.  Agradecen el legado recibido y hacen propuestas para ocupar su lugar en este 
caminar. 

No podía faltar el aporte de las mujeres, tan significativas en el caminar de las CEBs. 
Lourdes Tijerino y Carmen Martinez recogen algunos aportes de mujeres en CEBs de 
Nicaragua que machaconamente dan cuenta de su experiencia, su lucha, su conversión 
para ocupar su lugar en un contexto predominantemente patriarcal. 

Juan Ángel Dieuzeide nos remite a uno de los problemas centrales de la Iglesia que 
es el clericalismo y como lo tenemos imbuido y quizás sin percatarnos suficientemente de 
ello. 

Aleyda Gómez, colombiana, utiliza con gran profundidad dos metáforas para 
llevarnos a reconocer que somos comunidad porque Dios es comunidad; comenta con 
gran claridad “construir comunidad resulta la propuesta más actual y profética para 
humanizar nuestro mundo.” 

José Sánchez Sánchez de México nos invita a ir al fondo de lo que hoy acontece en 
muchos procesos de CEBs que se han quedado encerradas en sí mismas y no viven 
plenamente su identidad.  José hace suyo el reto del Papa Francisco de romper con la 
auto-referencia y la urgencia de estar en salida hacia las periferias. 

Por último de la autoría de Marcelo Barros y Pedro A. Ribeiro de Oliveira, ambos de 
Brasil y ampliamente conocidos y reconocidos por sus consistentes aportes en diferentes 
temas y su compromiso con las CEBs. Su reflexión no fue suscitada a raíz del Encuentro 
Continental pero el tema de vivir la fe como espiritualidad político-liberadora y recibir de 
ella la fuerza necesaria para proseguir en la lucha es central  en caminar de las CEBs y hay 
que alimentarla cada día. 

Esperamos que para la próxima revista podamos ofrecer todos los artículos en 
español y en portugués. 

  



 

 3 

 

El Vaticano II y las CEBs 50 años de caminada 
 

Benedito Ferraro – Brasil.  Asesor de la Articulación Continental de las CEBs 
Traducción de Juan Ángel Dieuzeide – Argentina. 
(Para los textos del Magisterio se ha utilizado la versión oficial en español) 

 

El Concilio Ecuménico Vaticano II acontece en una época de efervescencia. Más que 
un evento, es un proceso, con un punto de llegada y un punto de partida. Camino siempre 
abierto y pasible de muchos conflictos, con avances y retrocesos en este proceso 
histórico. Con un propósito ecuménico, buscando la unidad entre las Iglesias cristianas, se 
abre también a la dimensión del diálogo interreligioso, al pensar la humanidad como una 
sola familia. La época conciliar se caracteriza por muchas manifestaciones sociales, 
económicas, políticas, culturales. Juan XXXIII captó ese momento y lo señaló en sus 
textos, especialmente en Mater et Magistra (1961) y en Pacem in Terris (1963)1. Antes, en 
América Latina y el Caribe, la Revolución Cubana (1959) encendía una llama en la lucha 
por la implantación de la justicia en las relaciones sociales y paz entre los países sobre la 
base de los derechos fundamentales de la persona humana. La efervescencia de la época 
apuntaba a las manifestaciones de mayo de 1968. Con la recepción creativa del Vaticano II 
por la Conferencia de Medellín, este impulso libertario ganó fuerza especialmente con los 
Documentos Justicia (Med, 1) y Paz (Med, 2). Las Comunidades Eclesiales de Base arraigan 
en el mismo terreno del Vaticano II y viven esta época de efervescencia. 

 

1. Las Comunidades Eclesiales de Base y su papel protagónico de un nuevo modelo 
eclesial. 

La expresión “Comunidades Eclesiales de Base” no se encuentra en los textos del 
Vaticano II de forma explícita. Sin embargo, podemos encontrar muchos textos que 
manifiestan lo que las Comunidades Eclesiales de Base ya venían vivenciando en Brasil y 
en varios países de América Latina y el Caribe. El Concilio Vaticano II más que un evento es 
un proceso. Tuvo una larga preparación, no solamente inmediata con tres años de 
trabajo, sino durante décadas, en relación a la apropiación de la Palabra de Dios como 
compañera de la caminada, al Reino de Dios como anuncio central de la predicación de 
Jesús de Nazaret, a la comprensión de la Iglesia como Pueblo de Dios, a la renovación 
litúrgica, a la apertura al ecumenismo y al diálogo interreligioso, a la acción profética en 
las luchas de los pobres, a la importancia del dinamismo misionero, al protagonismo de 
los laicos y laicas, al redescubrimiento de la sinodalidad y colegialidad en la perspectiva 
del trabajo en equipo. Estos aspectos, suscitados por la acción del Espíritu y vivenciados 

                                                           
1 Juan XXXIII comprendió este momento histórico, expresando las contradicciones presentes en la Iglesia y 
en la Sociedad con una perspectiva de esperanza y apuntando caminos para el futuro: “Almas sin confianza 
ven sólo oscuridad sobre la faz de la tierra. Nosotros, sin embargo, preferimos poner toda nuestra confianza en 
nuestro Salvador, que no se apartó del mundo, por él redimido. Más aún, apropiándonos de la recomendación 
de Jesús, de saber distinguir "los signos de los tiempos" (Mt 16,3), creemos vislumbrar, en medio de tantas 
tinieblas, no pocos indicios que nos dan una sólida esperanza de tiempos mejores para la Iglesia y la 
humanidad” (Juan XXXIII. Constitución Apostólica Humanae Salutis para convocar al Concilio Vaticano II.  
(25 de diciembre de 1961), nº.3). 



 

 4 

en diferentes grados y dimensiones en muchas partes del mundo, fueron recogidos y 
consignados en las Constituciones, Decretos y Declaraciones del Vaticano II, influenciando 
también a las Comunidades Eclesiales de Base (CEBs) que nacen en Brasil, entre 1957 e 
inicios de la década del 60, presentes también en varios países de América Latina y el 
Caribe. Las CEBs hacen la ligazón de la fe con la vida en sus dimensiones económica, 
política y cultural y, a partir de la articulación con la Palabra de Dios, actúan social y 
políticamente en busca de la justicia, haciendo surgir “un nuevo modo de ser Iglesia”2. 
(CNBB, Comunidades Eclesiales de Base en la Iglesia del Brasil, nº. 3). 

En la Lumen Gentium, percibimos la presencia de una vivencia eclesial propia de las 
CEBs: “En estas comunidades, aunque sean frecuentemente pequeñas y pobres, o vivan en 
la dispersión, está presente Cristo, por cuya virtud se congrega la Iglesia una, santa, católica 
y apostólica”3. Las Comunidades Eclesiales de Base son Iglesia en pequeño, una “micro-
Iglesia”, una “ecclesíola”. Son base de la Iglesia. Como la semilla, las CEBs tienen la 
potencialidad de crear un nuevo tejido eclesial, como nos recuerda la parábola del grano 
de mostaza (Mc 4,31-32).El documento de Medellín, que hace la recepción creativa del 
Vaticano II para toda América Latina y el Caribe, nos indica que, a partir de las CEBs, 
tenemos el inicio de una nueva estructuración eclesial: “La comunidad cristiana de base es 
el primero y fundamental núcleo eclesial, que debe, en su propio nivel, responsabilizarse de 
la riqueza y expansión de la fe, como también del culto que es su expresión. Ella es, pues, 
célula inicial de estructuración eclesial y foco de la evangelización, y actualmente factor 
primordial de promoción humana y desarrollo”4. Se nota en Medellín una preocupación 
por la realidad del pueblo latinoamericano y caribeño al escuchar su clamor de justicia, 
como también por denunciar las estructuras de pecado y buscar la construcción de una 
nueva estructuración eclesial a partir de la base, las Comunidades Cristianas de Base, 
conocidas luego como Comunidades Eclesiales de Base5, como instancia primera de la 
Iglesia. La preocupación no era transformar la parroquia en un conjunto de comunidades 
menores, con la misma estructura centralizadora y patriarcal, sino buscar un modelo de 
Iglesia signo, fermento y primicia del Reino de Dios, de tal modo que las CEBs se 
presentasen como una comunidad pobre, misionera, ecuménica, abierta al diálogo 
interreligioso, dialogante, servidora (samaritana), profética6. 

En Evangelii Nuntiandi (1975), Pablo VI reconoce a las Comunidades Eclesiales de Base 
en el contexto de la Iglesia universal como lugar de la vivencia profunda de la fe y de la 
búsqueda de una vida humana: “En ciertas regiones surgen y se desarrollan, salvo algunas 
excepciones, en el interior de la Iglesia, permaneciendo solidarias con su vida, alimentadas 
con sus enseñanzas, unidas a sus pastores. En estos casos, nacen de la necesidad de vivir 
todavía con más intensidad la vida de la Iglesia; o del deseo y la búsqueda de una dimensión 
                                                           
2 CNBB. Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil, nº. 3. 
3Lumen Gentium, 26. 
4 CELAM, Medellín, 15.10. 
5“La Comunidad Eclesial de Base, como comunidad, integra familias, adultos y jóvenes, en una relación 
interpersonal en la fe. Como eclesial, es comunidad de fe, esperanza y caridad; celebra la Palabra de Dios y se 
nutre con la Eucaristía, culmen de todos los sacramentos; realiza la Palabra de Dios en la vida, a través de la 
solidaridad y compromiso con el mandamiento nuevo del Señor y hace presente y actuante la misión eclesial y 
la comunión visible con los legítimos pastores, a través del servicio de coordinadores aprobados. Es de base, 
por estar constituida por pocos miembros, en forma permanente y a manera de célula de la gran comunidad. 
‘Cuando merecen su título de eclesialidad, ellas pueden conducir, en fraternal solidaridad, su propia existencia 
espiritual y humana’ (EN. 58)” (PUEBLA, 641). 
6 Cf. MARINS e EQUIPE, Epifanía de las pequeñas comunidades, 2017. 



 

 5 

más humana que difícilmente pueden ofrecer las comunidades eclesiales más grandes, sobre 
todo en las  metrópolis urbanas contemporáneas, que favorecen a la vez la vida de masa  y el 
anonimato”7. (EN,58).  

En Brasil, con el Documento de la CNBB “Comunidades Eclesiales de Base en la Iglesia 
de Brasil” (1982), se nota un avance en la comprensión de esta nueva eclesiogénesis8: 
“Fenómeno estrictamente eclesial, las CEBs en nuestro país nacieron en el seno de la Iglesia-
institución y se tornaron “un nuevo modo de ser Iglesia”9. Se puede afirmar que es alrededor 
de ellas donde se desarrolla, y se desarrollará cada vez más, en el futuro, la acción pastoral y 
evangelizadora de la Iglesia”10. En el VIº Encuentro Intereclesial de las CEBs, en Trindade-Go 
(1986), se acuñó la expresión “CEBs: Un nuevo modo de ser de toda la Iglesia”. La intención 
era indicar que el espíritu presente en las CEBs debería fermentar toda la institución 
eclesial a partir de la opción por los pobres, reforzando las características (notas) de una 
Iglesia toda ella ministerial, pobre, misionera, ecuménica, abierta al diálogo interreligioso, 
dialogante, servidora, profética. Esta expresión ganó fuerza con la definición dada por D. 
Pedro Casaldáliga, en el 2000, en la preparación del Xº Encuentro Intereclesial, acontecido 
en Ilhéus-Bahia: “CEBs: El modo normal de ser de toda la Iglesia”11. Se intenta explicitar que 
las cuestiones fundamentales defendidas por las CEBs serían asimiladas por toda la 
Iglesia-institución, pues forman parte de la defensa de la vida. Esta comprensión de 
Iglesia está arraigada en la intuición del Vaticano II, sobre todo en Gaudium et Spes: “Los 
gozos y las esperanzas, las tristezas y las angustias de los hombres (y mujeres) de nuestro 
tiempo, sobre todo de los pobres y de cuantos sufren, son a la vez gozos y esperanzas, 
tristezas y angustias de los (as) discípulos (as) de Cristo. No hay nada verdaderamente 
humano que no encuentre eco en su corazón”(GS,1). De este modo, la fe se debe relacionar 
con todas las dimensiones de la vida, ofreciendo su contribución para defender la vida: 
“La fe todo lo ilumina con nueva luz y manifiesta el plan divino sobre la entera vocación del 
ser humano. Por eso orienta la mente hacia soluciones plenamente humanas” (GS. 11). 

 

2. La ligazón de la fe con la vida, el método “ver – juzgar – actuar” y el proceso de 
transformación de la sociedad. 

Las CEBs reciben un nuevo aliento a partir del Vaticano II en la defensa de los 
Derechos Humanos, cuando la Gaudium et Spes señala en dirección del compromiso de la 
Iglesia en la línea de su promoción: “La Iglesia, pues, en virtud del Evangelio que se le ha 
confiado, proclama los derechos del hombre (y de la mujer) y reconoce y estima en mucho el 
dinamismo de la época actual, que está promoviendo por todas partes tales derechos” (GS. 

                                                           
7 Pablo VI, Evangelii Nuntiandi, 58. 
8 Cf. Leonardo BOFF. Eclesiogênese: As comunidades eclesiais de base reinventam a Igreja. Petrópolis: Vozes, 
1977. 
9 CNBB, Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil, 3. 
10 CNBB. Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil, 3. Esta afirmación sigue la orientación del Documento 
de PUEBLA, 96: “Las comunidades eclesiales de base, que en 1968 eran apenas una experiencia incipiente, 
maduraron y se multiplicaron sobre todo en algunos países. En comunión con sus obispos, y como lo pedía 
Medellín, se convirtieron en centros de evangelización y en motores de liberación y de desarrollo” 10. 
11En esta misma perspectiva, el P. José Marins (2004) afirma que las CEBs son expresión originante de la 
Iglesia, enraizándolas en los Hechos de los Apóstoles (Hech. 2,42-47; 4,32-35). En 2016, en el Xº Encuentro 
Continental de CEBs, en Luque, Paraguay, D. Pierre Jubinville muestra que “las CEBs no son el pasado, son el 
futuro... La opción por las comunidades es el camino de la gran renovación de la Iglesia y una contribución 
social única” (Mensaje final del Xº Encuentro Continental de CEBs).  



 

 6 

41(327). Este tipo de compromiso corresponde al espíritu de las acciones de las 
Comunidades Eclesiales de Base que, aún antes del Concilio, como en el pos-Concilio, 
luchan por los derechos de los campesinos, indígenas, negros, mujeres, a través de los 
movimientos populares, luchas sindicales y luchas políticas. La defensa de los derechos 
humanos y, como decía, D. Oscar Romero, la defensa de los derechos de los pobres 
siempre fue un compromiso de las CEBs. 

En la ligazón de la fe con la vida, una de las marcas fundamentales de las CEBs, fue 
de gran importancia la utilización del método12 “Ver – Juzgar – Actuar”, presente en la 
Acción Católica13 y retomado por Juan XXXIII en su encíclica Mater et Magistra (1961): 
“Para traducir en realizaciones concretas los principios y las directivas sociales, se procede 
comúnmente a través de tres fases: advertencia de las circunstancias; valoración de las 
mismas a la luz de estos principios y de estas directivas; búsqueda y determinación de lo que 
se puede y debe hacer para llevar a la práctica los principios y las directivas, según lo 
permitan o lo exijan las circunstancias. Son tres momentos que pueden expresarse en tres 
términos: "ver, juzgar, actuar". Es muy oportuno que se invite a los jóvenes  frecuentemente 
a reflexionar sobre estas tres fases y a llevarlas a la práctica, en cuanto sea posible. Así, los 
conocimientos adquiridos y asimilados no quedan en ellos como ideas abstractas, sino que 
los capacitan prácticamente para llevar a la realidad concreta los principios y directivas 
sociales”14. Del mismo modo, la lectura popular de la Biblia, incentivada por las CEBs, en su 
relación con los problemas de la vida cotidiana del pueblo latinoamericano y caribeño, 
encontró un gran refuerzo con la importancia dada por Juan XXXIII a los signos de los 
tiempos, explicitados en su encíclica Pacem in Terris (1963): “Tres son las notas 
características de la época moderna. Ante todo, advertimos que las clases trabajadoras 
gradualmente han avanzado tanto en el campo económico como en el social. En las primeras 
fases de su movimiento promocional los obreros concentraban su acción en la reivindicación 
de  derechos de contenido especialmente económico-social; después la extendieron a 
derechos de naturaleza política, y, finalmente, al derecho de participar en los beneficios de la 
cultura. En la actualidad, y en todas las comunidades nacionales, está viva en los obreros la 
exigencia de no ser tratados nunca por los demás arbitrariamente como objetos que carecen 
de razón y libertad, sino como sujetos o personas en todos los sectores económico-sociales, 
en la vida pública y en la de la cultura. En segundo lugar viene un hecho de todos conocido: el 
ingreso de la mujer a la vida pública, más aceleradamente acaso en los pueblos que profesan 
la fe cristiana, más lentamente, pero siempre en gran escala, en países de  civilización y de 
tradiciones distintas. En la mujer se hace cada vez más clara y operante la conciencia de la 

                                                           
12 El método ver – juzgar – actuar es comunitario y siempre encarnado en un tiempo y en una realidad 
histórica. Está presente en la vida de las CEBs desde sus inicios, como también en la Teología de la 
Liberación. En la Conferencia de Aparecida (2007) fue nuevamente refrendado por los obispos de América 
Latina y el Caribe: “(Este método) ha enriquecido el trabajo teológico y pastoral, y, en general, ha motivado a 
asumir nuestras responsabilidades ante las situaciones concretas de nuestro continente. Este método nos 
permite articular, de modo sistemático, la perspectiva creyente de ver la realidad; la asunción de criterios que 
provienen de la fe y de la razón para su discernimiento y valorización con sentido crítico; y, en consecuencia, la 
proyección del actuar como discípulos misioneros de Jesucristo. La adhesión creyente, gozosa y confiada en 
Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo y la inserción eclesial, son presupuestos indispensables que garantizan la 
eficacia de este método” (Aparecida, 19). 
13La Acción Católica abrió el camino para la participación política de los cristianos y cristianas y puso en 
práctica el método ver, juzgar y actuar, dinamizándolo en el sentido de una práctica crítica y transformadora, 
como está delineado en Mater et Magistra (1961) de Juan XXIII. 
14 JUAN XXXIII, Mater et Magistra, 235-236. 



 

 7 

propia dignidad. Sabe ella que no puede consentir en ser considerada y tratada como un 
instrumento; exige ser considerada como persona, en paridad de derechos y obligaciones 
con el hombre, tanto en el ámbito de la vida doméstica como en el de la vida pública. 
Finalmente, la familia humana, en la actualidad, presenta una configuración social y política 
profundamente transformada. Puesto que todos los pueblos o han conseguido ya su 
libertad, o están en vías de conseguirla, en un próximo plazo no habrá pueblos que dominen 
a los demás, ni pueblos que obedezcan a potencias extranjeras”15. 

2.1. La Opción por los pobres y la Teología de la Liberación. 

También la encíclica Ecclesiam Suam de Pablo VI (1964), insistiendo en el 
aggiornamento y en los signos de los tiempos, abrió el camino para la etapa final del 
Concilio Vaticano II, de tal modo que la dimensión dialogal, los signos de los tiempos y la 
propia historia fueron asumidos como lugares teológicos, mostrando que la relación 
entre Historia y Revelación es siempre dialogal y misteriosa16 y nos ayuda a comprender la 
acción del Espíritu en la Historia. Estas afirmaciones del Concilio Vaticano II reforzaron 
acciones ya presentes en la trayectoria de las CEBs antes del Concilio y abrieron nuevos 
caminos en el proceso de evangelización en América Latina y el Caribe. El incentivo para la 
participación política de los cristianos y cristianas, presente, sobre todo, en la Gaudium et 
Spes y reafirmado por Medellín y Puebla, permitió una nueva vivencia de la fe: "La 
inserción en las luchas populares por la liberación ha sido – y es - el inicio de un nuevo modo 
de vivir, transmitir y celebrar la fe para muchos cristianos de América Latina. Provengan ellos 
de las mismas camadas populares o de otros sectores sociales, en ambos casos se observa - 
aunque con rupturas y por caminos diferentes - una consciente y clara identificación con los 
intereses y combates de los oprimidos del continente. Ese es el hecho mayor de la 
comunidad cristiana de América Latina en los últimos años. Ese hecho ha sido y continúa 
siendo la matriz del esfuerzo de esclarecimiento teológico que llevó a la teología de la 
liberación"17. 

La participación de los cristianos y cristianas provenientes de las CEBs está arraigada 
en la opción por los pobres, ya implícita en el Concilio Vaticano II, aunque no de forma 
desarrollada. Juan XXXIII expresó el deseo de una Iglesia de los pobres: “Pensando en los 
países subdesarrollados, la Iglesia se presenta y quiere realmente ser la Iglesia de todos, en 
particular, la Iglesia de los pobres”18. En el transcurso del Concilio Vaticano II, hubo un 
grupo que procuró asumir la opción por los pobres, sin grandes repercusiones en los 
documentos aprobados19, pero que se mantuvo ejerciendo una presión espiritual y 

                                                           
15 JUAN XXXIII, Pacem in Terris, 39-42. 
16 Cf. Paulo SUESS, Verbete Sinais dos Tempos, pp.897. 898. 
17 Gustavo GUTIÉRREZ, La Fuerza histórica de los pobres, p. 245. 
18JUAN XXXIII, Mensaje radiofónico a todos los fieles católicos (Nuntius Radiophonicus, Ecclesia Christi Lumen 
Gentium), 11/set/1962. 
19 La preocupación por los pobres se encuentra presente en el Vaticano II, aunque no con la fuerza y el 
impacto que le hubiera gustado al grupo de la Iglesia de los Pobres: “Crece (…) la conciencia de la excelsa 
dignidad de la persona humana, de su superioridad sobre las cosas y de sus derechos y deberes universales e 
inviolables. Es, pues, necesario que se facilite al hombre todo lo que éste necesita para vivir una vida 
verdaderamente humana, como son el alimento, el vestido, la vivienda, el derecho a la  libre elección de estado 
y a fundar una familia, a la educación, al trabajo, a la buena fama, al respeto, a una adecuada información, a 
obrar de acuerdo con la norma recta de su conciencia, a la protección de la vida privada y a la justa libertad 
también en materia religiosa. El orden social, pues, y su progresivo desarrollo deben en todo momento 
subordinarse al bien de la persona, ya que el orden real debe someterse al orden personal, y no al contrario. El 
propio Señor lo advirtió cuando dijo que el sábado había sido hecho para el hombre, y no el hombre para el 



 

 8 

profética, y se consolidó en el Pacto de las Catacumbas: “Otro evento de duradero 
impacto en la vida de la Iglesia fue la discreta celebración realizada la mañana del 16/11/1965, 
en las Catacumbas de Santa Domitila, por 40 obispos del grupo Iglesia de los Pobres. Después 
de la celebración, firmaron el Pacto de las Catacumbas, comprometiéndose a vivir 
pobremente y a poner sus vidas y ministerios al servicio de los pobres. En los días 
posteriores, el Pacto fue firmado por otros 500 obispos, mostrando la fuerza de esta 
corriente de conversión y servicio que después en América Latina tomará el nombre de 
‘opción preferencial por los pobres’”20.  

La opción por los pobres gana densidad en la afirmación de los obispos de Medellín, 
ante la constatación de que América Latina y el Caribe se encontraban en una situación de 
violencia institucionalizada21: “Debemos agudizar la conciencia del deber de solidaridad con 
los pobres, a la que la caridad nos lleva. Esta solidaridad significa hacer nuestros sus 
problemas y su luchas, saber hablar por ellos. Esto ha de concretarse en la denuncia de la 
injusticia y la opresión, en la lucha cristiana contra la intolerable situación que soporta con 
frecuencia el pobre, en la disposición al diálogo con los grupos responsables de esa situación 
para hacerles comprender sus obligaciones”22. Puebla, después de reconocer la brecha 
creciente entre ricos y pobres como un pecado social23 y comprender que en el rostro del 
pobre reconocemos el rostro del Cristo sufriente, el Señor que nos cuestiona e interpela, 
afirma “la necesidad de conversión de toda la Iglesia para una opción preferencial por los 
pobres, con miras a su liberación integral”24. Santo Domingo continúa hablando de la 
necesidad de la opción por los pobres ante el empobrecimiento y la agudización de la 
brecha entre ricos y pobres25. “Esta es la fundamentación que nos compromete en una 
opción evangélica y preferencial por los pobres, firme e irrevocable, pero no exclusiva ni 
excluyente, tan solemnemente afirmada en las Conferencias de Medellín y Puebla” (…). 
“Descubrir en los rostros sufrientes de los pobres el rostro del Señor (Mt 25,31-46) es algo 
que desafía a todos los cristianos a una profunda conversión personal y eclesial”26. Los 
obispos toman conciencia de la realidad de la vida de los pobres y afirman: “Nos 
conmueve hasta las entrañas el ver continuamente la multitud de hombres y mujeres, niños 
y jóvenes y ancianos que sufren el insoportable peso de la miseria, así como diversas formas 
de exclusión social, étnica y cultural; son personas humanas concretas e irrepetibles, que ven 
sus horizontes cada vez más cerrados y su dignidad desconocida”27. La Vª Conferencia de los 
obispos latinoamericanos y caribeños, en Aparecida, refuerza una vez más la opción por 

                                                                                                                                                                                     
sábado (Mc 2,27). El orden social hay que desarrollarlo a diario, fundarlo en la verdad, edificarlo sobre la 
justicia, vivificarlo por el amor. Pero debe encontrar en la libertad un equilibrio cada día más humano. Para 
cumplir todos estos objetivos hay que proceder a una renovación de los espíritus y a profundas reformas de la 
sociedad”. (Gaudium et Spes, 26). 
20 José Oscar BEOZZO, Verbete Concílio Vaticano II, p. 202. 
21“Si el cristiano cree en la fecundidad de la paz para llegar a la justicia, cree también que la justicia es una 
condición imprescindible para la paz. No deja de ver que América Latina se encuentra, en muchas partes, en una 
situación de injusticia que puede llamarse de violencia institucionalizada” (Medellín, Paz, 16). 
22Medellín, Pobreza de la Iglesia, 10. 
23“Vemos a la luz de la fe, como un escándalo y una contradicción con el ser cristiano, la creciente brecha entre 
ricos y pobres. El lujo de algunos pocos se convierte en insulto contra la miseria de las grandes masas. Esto es 
contrario al plan del Creador y al honor que se le debe. En esta angustia y dolor, la Iglesia discierne una 
situación de pecado social, de gravedad tanto mayor por darse en países que se dicen católicos” (Puebla, 28). 
24 Puebla, 1134. 
25 Santo Domingo, 199. 
26 Santo Domingo, 178. 
27 Santo Domingo, 179. 



 

 9 

los pobres: “La opción preferencial por los pobres es uno de los rasgos que marca la 
fisonomía de la Iglesia latinoamericana y caribeña”28. En el Discurso Inaugural de la Vª 
Conferencia, Benedicto XVI, retomando la opción por los pobres presente en Medellín, 
Puebla y Santo Domingo, la enraíza en la fe cristológica: “La opción preferencial por los 
pobres está implícita en la fe cristológica en aquel Dios que se ha hecho pobre por nosotros, 
para enriquecernos con su pobreza”29. Hay una nueva etapa en la profundización de esta 
opción, en el contexto de una Iglesia latinoamericana y caribeña marcada por tensiones, 
conflictos y desafíos a causa de los diferentes modelos de Iglesia que conviven en su 
seno. El Papa Francisco insiste en la opción por los pobres en su Exhortación Apostólica 
Evangelii Gaudium: “No deben subsistir dudas ni explicaciones que debiliten este mensaje 
clarísimo. Hoy y siempre ‘los pobres son los destinatarios privilegiados del Evangelio’, y la 
evangelización dirigida gratuitamente a ellos es signo del Reino que Jesús vino a traer. Hay 
que afirmar sin rodeos que existe un vínculo indisoluble entre nuestra fe y los pobres. No los 
dejemos nunca solos”30. 

2.2. Respeto por la alteridad: Proceso de Inculturación del Evangelio. 

El respeto a la alteridad es una marca presente en las CEBs desde sus orígenes, 
como fruto de la opción por los pobres, puesto que en el continente latinoamericano y 
caribeño las poblaciones indígenas, afrodescendientes y las mujeres son siempre las más 
discriminadas. Las indicaciones del Vaticano II colaboraron en incentivar esta apertura 
hacia las diferentes culturas, porque, como nos recuerda el Documento de Santo 
Domingo, “ América Latina y el Caribe configuran un continente multiétnico y 
pluricultural”31: “La Iglesia, en virtud de su misión y naturaleza, no está ligada a ninguna 
forma particular de cultura humana, ni a sistema alguno político, económico o social; por 
esta su universalidad, puede constituir un vínculo estrechísimo entre las diferentes naciones 
y comunidades humanas, con tal que éstas tengan confianza en ella y reconozcan 
efectivamente su verdadera libertad para cumplir tal misión”32. Este espíritu de respeto 
atraviesa la vida de las CEBs, tornándolas un verdadero laboratorio de vivencia de la 
comunión entre diferentes, en la perspectiva de la vivencia Trinitaria, donde hay 
comunión de Personas iguales y diferentes33. El Papa Francisco corrobora con esta 
orientación del Concilio Vaticano II e indica que el respeto a la alteridad es una de las 
marcas del cristianismo: “En estos dos milenios de cristianismo, innumerable cantidad de 
pueblos han recibido la gracia de la fe, la han hecho florecer en su vida cotidiana y la han 
transmitido según modos culturales propios. Cuando una comunidad acoge el anuncio de la 
salvación, el Espíritu Santo fecunda su cultura con la fuerza transformadora del Evangelio. 
De modo que, como podemos ver en la historia de la Iglesia, el cristianismo no tiene un único 
modelo cultural, sino que ‘permaneciendo plenamente uno mismo, en total fidelidad al 
anuncio evangélico y a la tradición eclesial, llevará consigo también el rostro de diversas 

                                                           
28 Aparecida, 391. 
29 Aparecida, 392. 
30 FRANCISCO, Evangelii Gaudium, 48; cf. también nº.s 197.198. 
31 Santo Domingo, 244. 
32 Gaudium et Spes, 42. 
33 “En verdad, la persona humana crece, madura y se santifica tanto más cuanto más se relaciona, sale de sí 
misma para vivir en comunión con Dios, con los otros y con todas las criaturas. Asume así en la propia 
existencia aquel dinamismo trinitario que Dios imprimió en ella desde su creación. Todo está interligado y eso 
nos invita a madurar una espiritualidad de la solidaridad global que brota del misterio de la Trinidad” (Evangelii 
Gaudium, 240). 



 

 10 

culturas y de tantos pueblos en que ha sido acogido y arraigado’. En los distintos pueblos, 
que experimentan el don de Dios según su propia cultura, la Iglesia expresa su genuina 
catolicidad y muestra ‘la belleza de este rostro pluriforme’”34. En esta corriente refrendada 
por el Vaticano II, las CEBs se abrieron y se abren al ecumenismo y al diálogo 
interreligioso. Los textos del Concilio Vaticano II ayudaron a relanzar y profundizar esta 
vivencia dialogal presente en las CEBs: “El Espíritu Santo, que llama a todos los hombres (y 
mujeres) a Cristo, por las semillas de la Palabra y la predicación del Evangelio  y suscita en los 
corazones el homenaje de la fe”35.  

2.3. Defensa de la naturaleza: Todo está interligado. 

Las CEBs se abren también al respeto para con la naturaleza, asumiendo la lucha 
ecológica como uno de los frutos de la propia opción por los pobres, pues toda y 
cualquier agresión a la naturaleza – “nuestra hermana madre tierra” – repercute en primer 
lugar en la vida de los pobres, especialmente mujeres, campesinos e indígenas. La crisis 
social y la crisis ambiental están conexas: “Es fundamental buscar soluciones integrales que 
consideren las interacciones de los sistemas naturales entre sí y con los sistemas sociales. No 
hay dos crisis separadas: una ambiental y otra social, sino una única y compleja crisis socio-
ambiental. Las directrices para la solución requieren un abordaje integral para combatir la 
pobreza, devolver la dignidad a los excluidos y simultáneamente, cuidar de la naturaleza”36. 

2.4. La lucha por la democracia: Defensa de los derechos de los pobres. 

En los 50 años de caminada, las CEBs siempre estuvieron y continúan presentes en 
la lucha por la democracia. Esta lucha se inserta también, en consecuencia, en la opción 
por los pobres contra la miseria y por la implantación de la justicia en las estructuras 
económicas, políticas y culturales de la sociedad, para que haya posibilidad de vida para 
todas las personas que viven en el Continente latinoamericano y caribeño. Es este deseo 
de cambios lo que mueve las luchas por la democracia mostrando que los pobres – 
pueblos indígenas, afrodescendientes, mujeres – invisibilizados en el pasado, se tornan 
hoy sujetos de transformación, previendo la posibilidad de otro mundo posible, 
económicamente solidario, socialmente igualitario y respetuoso de las diferencias 
culturales. Muchos fueron y todavía son los mártires que dieron su vida para la 
implantación de la justicia en nuestro Continente37. 

 

3. Creatividad, originalidad y vitalidad de las CEBs en esta caminada histórica de 50 
años después del Concilio Vaticano II. 

                                                           
34Evangelii Gaudium, 116. Asumir, como hacen las CEBs, la perspectiva de un Continente multiétnico y 
pluricultural forma parte del dinamismo de la propia encarnación: “La evangelización reconoce gozosamente 
estas múltiples riquezas que el Espíritu genera en la Iglesia. No haría justicia a la lógica de la encarnación pensar 
en un cristianismo monocultural y monocorde. Si bien es verdad que algunas culturas ha estado estrechamente 
ligadas a la predicación del Evangelio y al desarrollo del pensamiento cristiano, el mensaje revelado no se 
identifica con ninguna de ellas y tiene un contenido transcultural” (Evangelli Gaudium, 117). 
35Ad Gentes, 15. La acción del Espíritu es reconocida en el camino iniciado por el movimiento ecuménico (cf. 
UR. 4) como también en el diálogo interreligioso: “Todos los pueblos, en efecto, constituyen una sola 
comunidad. Tienen un origen común, ya que Dios hizo que todo género humano habitara la faz de la tierra” 
(NA. 1). 
36Laudato Si´, 139. 
37 Cf. Aparecida, 178. 



 

 11 

Las CEBs preceden y, al mismo tiempo, son hijas del Vaticano II. En América Latina y 
el Caribe, las CEBs asumen el seguimiento de Jesús de Nazaret y procuran, con la 
iluminación del Espíritu, anunciar el Evangelio como fuente de vida y liberación en todos 
los países del Continente Latinoamericano. Una de las iniciativas que procura asumir la 
memoria del Vaticano II es mantener viva la misión, la profecía, el protagonismo de los 
laicos y laicas, la ministerialidad y la colegialidad en todas las dimensiones eclesiales. Los 
Encuentros Intereclesiales en los diferentes países del Continente Latinoamericano, como 
también los Encuentros Intereclesiales a nivel continental revelan un esfuerzo por 
transmitir las experiencias eclesiales proporcionando el intercambio entre Iglesias locales 
y el conjunto de Iglesias de todo el Continente.  

3.1. Encuentros Intereclesiales en muchos países de América Latina y el Caribe. 

Sería importante realizar una investigación en todos los países latinoamericanos y 
caribeños para averiguar la cantidad de encuentros realizados y cómo las experiencias 
compartidas sobre la vida de las Comunidades Eclesiales de Base influyeron y continúan 
influyendo sobre la vida de las personas, como también sobre la realidad económica, 
política y cultural en los diferentes países. Este es un desafío eclesial para mantener viva 
la memoria de Medellín al afirmar que “la comunidad cristiana de base es el primero y 
fundamental núcleo eclesial, que debe, en su propio nivel, responsabilizarse de la riqueza y 
expansión de la fe, como también del culto que es su expresión. Ella es, pues, célula inicial de 
estructuración eclesial, y foco de evangelización, y actualmente factor primordial de 
promoción humana y desarrollo”38. 

En los encuentros intereclesiales presentes en muchos países del Continente 
latinoamericano y caribeño encontramos vivencias significativas en relación a la mutua 
acogida, a la misión, a los ministerios, a la espiritualidad y mística, a la proclamación y 
vivencia de la Palabra de Dios, espacios de diálogo ecuménico e interreligioso, 
multiculturalidad, a la dimensión liberadora y profética con la perspectiva del anuncio y 
denuncia, compromiso con su  causa sociopolítica y ecológica, al método ver – juzgar – 
actuar – evaluar – celebrar, al compartir de saberes, sabores y culturas, celebración de la 
memoria martirial, animación de los sueños y motivación para continuar la caminada. 
Riqueza inagotable, marcas de la caminada de las CEBs en diferentes países en estos 50 
años de caminada pos conciliar.  

3.2. Encuentros latinoamericanos y caribeños (Continentales) de CEBs. 

A partir de las experiencias de los encuentros intereclesiales en los diferentes países 
de América Latina y el Caribe, surgió la necesidad de los encuentros a nivel continental. El 
mismo proceso que se opera en lo micro lo encontramos también en lo macro. El 
intercambio de experiencias entre las Iglesias locales de los diferentes países indicaba el 
valor y la importancia de estos encuentros para facilitar la evangelización en todo el 
Continente. A partir de estos encuentros surgió también la necesidad de un Servicio a 
nivel continental: la Articulación Continental de las CEBs.  

La originalidad de la expresión latinoamericana y caribeña – Articulación – está en la 
conciencia de que, aun existiendo situaciones conflictivas y conflictuantes entre la 
jerarquía y los participantes de las CEBs en varios países de América Latina y el Caribe, se 
buscan siempre nuevas relaciones eclesiales de igualdad, de amistad fraterna y de trabajo 

                                                           
38Medellín. 15.10. 



 

 12 

en común. Hay un espíritu y una práctica de colegialidad y de corresponsabilidad en las 
CEBs. El Servicio de Articulación Continental cumple hoy el papel asumido por otros 
grupos en el escenario de la historia de la Iglesia. Podemos recordar la búsqueda de la 
unidad de fe y misión junto a los padres del desierto, junto a los monasterios (San Benito). 
De las Iglesias monacales, que no se reducían sólo a los monjes, sino que incluían al 
pueblo cristiano de la zona, en los siglos IV y V, salen misioneros que fueron a Inglaterra, a 
Irlanda y a Francia. Cirilo y Metodio, ya en el siglo VIII, fueron a los pueblos eslavos. Este 
caminar indica la creatividad del Pueblo de Dios en la historia. Muestra también que el 
Servicio de Articulación Continental de las CEBs se inserta en la legítima tradición eclesial 
de las Iglesias responsables de ir a los confines de la tierra, según el pedido de Jesús (cf. 
Mt 28,18-20). Este es el camino inspirado por el Espíritu, que tiene como fruto una nueva 
experiencia eclesial en América Latina y el Caribe, que actúa con creatividad, rechazando 
el esquema piramidal y, sin romper con la comunión, busca nuevas formas de relaciones 
fraternas y solidarias. El Servicio de Articulación Continental de las CEBs no elabora planes 
para que las instancias de las Iglesias locales los apliquen: recoge y discierne lo que el 
Espíritu realiza en los más diferentes rincones de América Latina y el Caribe, con la ayuda 
de las mejores asesorías - bíblica, teológica, moral, pastoral, política, económica y 
comunicacional - y ofrece esta contribución a las Iglesias. 

 

3.2.1. Breve historia de los Encuentros Latinoamericanos y Caribeños (Continentales) 
de las CEBs. 

• El Primer Encuentro tuvo lugar en Volta Redonda, Brasil en 1980: en aquel momento, las 
CEBs contribuían a la formación de la conciencia crítica para la caída de las dictaduras 
cívico-militares. 

• El Segundo Encuentro se realizó en 1982, en Cuenca, Ecuador. El tema fue: “Cómo 
mostrar que el Evangelio tiene que ser vivido, y no solamente proclamado en los 
documentos". 

• El Tercer Encuentro aconteció en 1988, en Río Blanco, México. El tema candente de 
aquel momento era la explosión de nuevas alternativas democráticas. Las 
transiciones democráticas, prácticamente en todos los países, eran amenazadas por 
los fraudes electorales. De modo que el tema el Encuentro se centró en “Fe y 
Política”. 

• El Cuarto Encuentro se hizo en Santa Maria, Brasil, en 1992. El tema de reflexión fue: 
“Desafíos para las CEBs: articulación y metodología”. 

• El Quinto Encuentro se realizó en San Pedro de Ycuamandiyú, Paraguay, en 1995 con el 
tema: "Todos juntos arranquemos la pobreza de raíz". 

• El Sexto Encuentro fue en Argentina, en la ciudad de La Rioja, del 10 al 12 de setiembre 
de 2001. Se eligió esa diócesis porque se conmemoraban, en América Latina, los 25 
años del martirio del Pastor y Obispo Enrique Angelelli. Temas profundizados: 
¿Quiénes somos? ¿De dónde venimos? Fe – Identidad - Memoria de todos los mártires. 
¿Que estamos haciendo? ¿Dónde estamos? Solidaridad – Misión - Experiencia (Social-
Eclesial). ¿Qué queremos hacer?  ¿Dónde queremos llegar? Esperanza – utopía – 
sueños - propuestas (utopías, alternativas, sueños) – respuesta – buena noticia para 
el continente. 



 

 13 

• El Séptimo Encuentro Latinoamericano se realizó en la diócesis de Querétaro, México, 
del 15 al 19 de septiembre de 2004, con el tema: “Las CEBs ante el desafío de ser 
fermento profético del Reino en la Sociedad y en la Iglesia del Siglo XXI” y con el 
lema: “Un solo corazón y una Patria Grande”. El objetivo del encuentro: Reflexionar 
sobre “otro mundo” que las CEBs están haciendo posible a través de sus acciones 
socio-pastorales para descubrir en ellas la fuerza del Reino y favorecer que sean 
fermento en la Iglesia y en la sociedad. 

• El Octavo Encuentro Latinoamericano y Caribeño tuvo lugar en Santa Cruz de la Sierra, 
en  Bolivia, en julio de 2008, del 1 al 5, con el tema:  “Celebramos la vida con esperanza: 
Tejemos redes de vida, las impulsamos y las celebramos”. Y con el lema: “Las CEBs 
generan vida y esperanza: CEBs, semillas de esperanza para un mundo nuevo que ya está 
aconteciendo”. 

• El Noveno Encuentro Latinoamericano y Caribeño de las CEBs se realizó en Honduras, del 
16 al 21 de junio de 2012, contando, en ese momento, con las dificultades de la 
situación política de ese país. El tema fue: “El fortalecimiento (relanzamiento) de las 
Comunidades Eclesiales de Base”. El Lema: “Las Comunidades Eclesiales de Base al 
servicio de la justicia y de la vida”  

• El Décimo Encuentro Continental de las CEBs aconteció en Luque, Paraguay, en los días 13 
al 17 de septiembre de 2016. Tema: “Convocados por el deseo de hacer memoria 
histórica de los 50 años de caminada y abrir con esperanza nuevos horizontes”. El 
Lema: “Las CEBs caminando y el Reino proclamando”. Lugar: Casa de Retiro 
Tuparekavo, bajo el manto de la Virgen de Caacupé, con más de 200 delegados y 
delegadas de 16 países. 

 

A modo de conclusión. 

Las CEBs son una invención del Espíritu, como lo expresa el tema deI 1º Encuentro 
Intereclesial realizado en Brasil, en 1975: Una Iglesia que nace del Pueblo por el Espíritu de 
Dios. Las CEBs forman parte de la experiencia eclesial, suscitada por el Espíritu en el 
Continente Latinoamericano y Caribeño y, como semilla, se va propagando por todo  el 
mundo. Esta vivencia eclesial está enraizada en la sangre de muchos mártires: mujeres y 
hombres de diferentes Iglesias cristianas, de diferentes profesiones, religiosas, religiosos, 
sacerdotes, obispos. Las CEBs han contribuido a la transformación de la sociedad 
ofreciendo muchos cuadros para los diferentes espacios de participación política: 
movimientos populares, lucha de los pueblos indígenas, lucha de los afrodescendientes, 
lucha de las mujeres, movimiento sindical, partidos políticos ligados a las luchas 
populares. Ofrecen también muchos agentes de pastoral que colaboran en el cambio del 
rostro de las Iglesias en América Latina y el Caribe. Sus miembros tienen conciencia de 
que las dificultades son muchas, pero confían en la presencia del Espíritu que conduce a la 
Iglesia de Jesucristo en la historia en busca del Reino definitivo. Las CEBs alimentan el 
sueño, la utopía y la esperanza de otro mundo posible y de una Iglesia comprometida con 
la liberación de los pobres y excluidos del Continente Latinoamericano y Caribeño 
siguiendo las huellas del Concilio Vaticano II. 

 

Bibliografía: 



 

 14 

1. JUAN XXXIII. Constitución Apostólica Humanae Salutis para  convocar al Concilio 
Vaticano II (25/diciembre/1961). 

2. JUAN XXXIII. Mater et Magistra, 1961. Copyright – Librería Editrice Vaticana. 

3. JUAN XXXIII. Pacem in Terris, 1963. Copyright – Librería Editrice Vaticana. 

4. PABLO VI. Evangelii Nuntiandi – La evangelización en el mundo contemporáneo. 

5. PAPA FRANCISCO. Evangelii Gaudium – La Alegría del Evangelio: Sobre el anuncio del 
Evangelio en el mundo actual.  

6. PAPA FRANCISCO. Laudato Si’ – Alabado seas: sobre el cuidado de la casa común.  

7. CONCILIO VATICANO II. Compendio del Vaticano II: Constituciones, Decretos, 
Declaraciones.  

8. CONSEJO EPISCOPAL LATINOAMERICANO (CELAM). La Iglesia en la actual 
transformación de América Latina a la luz del Concilio: Conclusiones de Medellín.  

9. CONSEJO EPISCOPAL LATINOAMERICANO (CELAM).  La Evangelización en el 
presente y en el futuro de América Latina: Puebla: conclusiones.  

10. CONSEJO EPISCOPAL LATINOAMERICANO (CELAM). Santo Domingo: conclusiones 
de la IVª Conferencia del Episcopado Latinoamericano.  

11. CONSEJO EPISCOPAL LATINOAMERICANO (CELAM). Documento de Aparecida: texto 
conclusivo de la Vª Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe.  

12. CNBB. Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil. Documentos da CNBB 25. 
São Paulo: Paulinas, 1982. 

13. Leonardo BOFF. Eclesiogênese: As comunidades eclesiais de base reinventam a Igreja. 
Petrópolis: Vozes, 1977. 

14.  Paulo SUEES. Verbete Sinais dos Tempos, em Dicionário do Concílio Vaticano II. 
Coords. João Décio PASSOS e Wagner Lopes SANCHES. São Paulo: Paulinas-Paulus, 
2015, pp. 895-901 pp. 897. 898. 

15.  José Oscar BEOZZO. Verbete Concílio Vaticano II, em Dicionário do Concílio Vaticano 
II. Coords. João Décio PASSOS e Wagner Lopes SANCHES. São Paulo: Paulinas-
Paulus, 2015, pp. 183-204. 

16. Gustavo GUTIÉRREZ. A Força histórica dos pobres. Petrópolis: Vozes, 1981, p. 245. 

 

  



 

 15 

 

O Vaticano II e as CEBs – 50 anos de caminhada 
 

Benedito Ferraro – Brasil.   
Asesor de la Articulación Continental de las CEBs  
Versión portugués 

 

O Concílio Ecumênico Vaticano II acontece em uma época de efervescência. Mais do 
que um evento, é um processo, com um ponto de chegada e um ponto de partida. 
Caminho sempre aberto e passível de muitos conflitos, com avanços e recuos neste 
processo histórico. Com um propósito ecumênico, buscando a unidade entre as Igrejas 
cristãs, abre-se  também para a dimensão do diálogo inter-religioso, ao pensar a 
humanidade como uma só família. A época conciliar caracteriza-se por muitas 
manifestações sociais, econômicas, políticas, culturais. João XXXIII captou este momento 
e o sinalizou em seus textos, especialmente a Mater et Magistra (1961) e a Pacem in Terris 
(1963)39. Antes na América Latina e Caribe, a Revolução Cubana (1959) acendia uma 
chama na luta pela implantação da justiça nas relações sociais e paz entre os países com 
base nos direitos fundamentais da pessoa humana. A efervescência da época apontava 
para as manifestações de maio de 1968. Com a recepção criativa do Vaticano II pela 
Conferência de Medellín, este impulso libertário ganhou força especialmente com os 
Documentos Justiça (Med, 1) e Paz (Med, 2). As Comunidades Eclesiais de Base se 
alicerçam no mesmo terreno do Vaticano II e vivem esta época de efervescência. 

 

1. Comunidades Eclesiais de Base e seu papel protagônico de um novo modelo 
eclesial.  

A expressão “Comunidades Eclesiais de Base” não se encontra nos textos do 
Vaticano II, de forma explícita. No entanto, poderemos encontrar muitos textos que 
manifestam o que as Comunidades Eclesiais de Base já vinham vivenciando no Brasil e em 
vários países da América Latina e Caribe. O Concílio Vaticano II mais do que um evento é 
um processo. Teve longa preparação, não somente imediata com três anos de trabalho, 
mas por décadas em relação à apropriação da Palavra de Deus, como companheira da 
caminhada, ao Reino de Deus como anúncio central da pregação de Jesus de Nazaré, à 
compreensão da Igreja como Povo de Deus, à renovação litúrgica, à abertura ao 
ecumenismo e ao diálogo inter-religioso, à ação profética nas lutas dos pobres, à 
importância do dinamismo missionário, ao protagonismo dos leigos e leigas, à 
redescoberta da sinodalidade e colegialidade na perspectiva do trabalho em equipe. Estes 

                                                           
39

 João XXXIII compreendeu este momento histórico, expressando as contradições presentes na Igreja e na 

Sociedade com uma perspectiva de esperança e apontando caminhos para o futuro: “Almas sem confiança 

vêem apenas trevas tomando conta da face da terra. Nós, porém, preferimos rearmar toda a nossa confiança 

em nosso Salvador, que não se afastou do mundo, por ele remido. Antes, mesmo, apropriando-nos da 

recomendação de Jesus, de saber distinguir "os sinais do tempo" (Mt 16,3), pareceu-nos vislumbrar, no meio de 

tanta treva, não poucos indícios que dão sólida esperança de tempos melhores para a Igreja e a humanidade” 

(JOÃO XXXIII. Constituição Apostólica Humanae Salutis para a Convocação do Concílio Vaticano II 
(25/dezembro/1961), nº.4). 



 

 16 

aspectos suscitados pela ação do Espírito e vivenciados em diferentes graus e dimensões 
em muitas partes do mundo, foram recolhidos e consignados nas Constituições, Decretos 
e Declarações do Vaticano II, influenciando também as Comunidades Eclesiais de Base 
(CEBs) que nascem no Brasil, por volta de 1957 e início da década de 60, presentes 
também em vários países da América Latina e Caribe. AS CEBs fazem a ligação da fé com a 
vida em suas dimensões econômica, política e cultural e, a partir da articulação da Palavra 
de Deus, agem social e política em busca da justiça fazendo surgir “um novo modo de ser 
Igreja”40. (CNBB, Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil, nº. 3). 

Na Lumen Gentium, percebemos a presença de uma vivência eclesial própria das 
CEBs: “Nestas comunidades, embora muitas vezes pequenas e pobres, ou vivendo na 
dispersão, está presente Cristo, por cuja virtude se consocia a Igreja una, santa, católica e 
apostólica”41. As Comunidades Eclesiais de Base são Igreja no pequeno. As CEBs são 
“Igreja em ponto pequeno”, uma “micro-Igreja”, uma “ecclesiola”. São base da Igreja. 
Como a semente, as CEBs tem a potencialidade de criar um novo tecido eclesial, como 
nos relembra a parábola do grão de mostarda (Mc 4,31-32). O documento de Medellín, 
que faz a recepção criativa do Vaticano II para toda a América Latina e Caribe, nos indica 
que, a partir das CEBs, temos o início de uma nova estruturação eclesial: “A comunidade 
cristã de base é o primeiro e fundamental núcleo eclesial, que deve, em seu próprio nível, 
responsabilizar-se pela riqueza e expansão da fé, como também pelo culto que é sua 
expressão. É ela, portanto, célula inicial de estruturação eclesial e foco de evangelização e 
atualmente fator primordial de promoção humana e desenvolvimento”42. Nota-se, em 
Medellín, uma preocupação com a realidade do povo latino-americano e caribenho ao 
escutar seu clamor por justiça, como também denunciar as estruturas de pecado e buscar 
a construção de uma nova estruturação eclesial a partir da base, as Comunidades Cristãs 
de Base, em seguida, conhecidas como Comunidades Eclesiais de Base43, como instância 
primeira da Igreja. A preocupação não era transformar a paróquia em um conjunto de 
comunidades menores, com a mesma estrutura centralizadora e patriarcal, mas buscar 
um modelo de Igreja sinal, fermento e primícias do Reino de Deus, de tal modo que as 
CEBs se apresentassem como uma comunidade pobre, missionária, ecumênica, aberta ao 
diálogo inter-religioso, dialogante, servidora (samaritana), profética44. 

Na Evangelii Nuntiandi (1975), Paulo VI reconhece as Comunidades Eclesiais de Base 
no contexto da Igreja universal como lugar da vivência profunda da fé e da busca de uma 
vida humana: “Nalgumas regiões, elas brotam e desenvolvem-se, salvo algumas exceções, no 
interior da Igreja, e são solidárias com a vida da mesma Igreja e alimentadas pela sua doutrina 
e conservam-se unidas a seus pastores. Nestes casos, assim, elas nascem da necessidade de 
viver mais intensamente ainda a vida da Igreja, ou então do desejo e da busca de uma 
                                                           
40 CNBB. Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil, nº. 3. 
41 Lumen Gentium, 26. 
42 CELAM, Medellín, 15.10. 
43“A Comunidade Eclesial de Base, enquanto comunidade, integra famílias, adultos e jovens, numa relação 
interpessoal na fé. Enquanto eclesial, é comunidade de fé, esperança e caridade; celebra a Palavra de Deus e se 
nutre da Eucaristia, ponto culminante de todos os sacramentos; realiza a Palavra de Deus na vida, através da 
solidariedade e compromisso com o mandamento novo do Senhor e torna presente e atuante a missão eclesial 
e a comunhão visível com os legítimos pastores, por intermédio do ministério de coordenadores aprovados. É 
de base por ser constituída de poucos membros, em forma permanente e à guisa de célula da grande 
comunidade. ‘Quando merecem o seu título de eclesialidade, elas podem reger, em solidariedade fraterna, sua 
própria existência espiritual e humana’ (EN,58)” (PUEBLA, 641). 
44 Cf. MARINS e EQUIPE, Epifania de las pequenas comunidades, 2017. 



 

 17 

dimensão mais humana do que aquela que as comunidades eclesiais mais amplas dificilmente 
poderão revestir, sobretudo nas grandes metrópoles urbanas contemporâneas, onde é mais 
favorecida a vida de massa e o anonimato ao mesmo tempo”45. (EN,58).  

No Brasil, com o Documento da CNBB – Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do 
Brasil (1982) –, nota-se um avanço na compreensão desta nova eclesiogênese46: 
“Fenômeno estritamente eclesial, as CEBs em nosso país nasceram no seio da Igreja-
instituição e tornaram-se “um novo modo de ser Igreja”47. Pode-se afirmar que é ao redor 
delas que se desenvolve, e se desenvolverá cada vez mais, no futuro, a ação pastoral e 
evangelizadora da Igreja”48. No VI Encontro Intereclesial das CEBs, em Trindade-Go (1986), 
cunhou-se a expressão: CEBs: Um novo modo de toda a Igreja ser. A intenção era indicar 
que o espírito presente nas CEBs deveria fermentar toda a instituição eclesial a partir da 
opção pelos pobres, reforçando as características (notas) de uma Igreja toda ministerial, 
pobre, missionária, ecumênica, aberta ao diálogo inter-religioso, dialogante, servidora, 
profética. Esta expressão ganhou força com a definição dada por D. Pedro Casaldáliga, 
em 2000, na preparação do X Encontro Intereclesial, acontecido em Ilhéus-Bahia: “CEBs: O 
modo normal de toda a Igreja ser”49. Tenta-se explicitar que as questões fundamentais 
defendidas pelas CEBs seriam assimiladas por toda a Igreja-instituição, pois fazem parte 
da defesa da vida. Esta compreensão de Igreja está alicerçada na intuição do Vaticano II, 
sobretudo na Gaudium et Spes: “As alegrias e esperanças, as tristezas e angústias dos 
homens e mulheres de hoje, sobretudo dos pobres e de todos os que sofrem, são também as 
alegrias e esperanças, as tristezas e angústias dos/as discípulos/as de Cristo. Não se encontra 
nada verdadeiramente humano que não lhes ressoe no coração”(GS,1). Deste modo, a fé 
deve se relacionar com todas as dimensões da vida, oferecendo sua contribuição para 
que a vida seja defendida: “A fé, com efeito, esclarece todas as coisas com luz nova. 
Manifesta o plano divino sobre a vocação integral do ser humano. E por isso orienta a mente 
para soluções plenamente humanas” (GS,11). 

 

2. A ligação da fé com a vida, o método ver – julgar – agir – e o processo de 
transformação da sociedade. 

As CEBs recebem um novo alento a partir do Vaticano II na defesa dos direitos 
humanos, quando a Gaudium et Spes sinaliza na direção do engajamento da Igreja na linha 
de sua promoção: “A Igreja, portanto, por força do Evangelho que lhe foi confiado, 
proclama os direitos humanos dos homens e mulheres e admite e aprecia muito o 
dinamismo do tempo de hoje, que promove estes direitos por toda a parte” (GS,41(327). 

                                                           
45

 PAULO VI, Evangelii Nuntiandi, 58. 
46 Cf. Leonardo BOFF. Eclesiogênese: As comunidades eclesiais de base reinventam a Igreja. Petrópolis: Vozes, 
1977. 
47 CNBB, Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil, 3. 
48 CNBB. Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil, 3. Esta afirmação segue a orientação do Documento 
de PUEBLA, 96: “As comunidades eclesiais de base que em 1968 eram apenas uma experiência incipiente 
amadureceram e multiplicaram-se sobretudo em alguns países. Em comunhão com seus bispos e como o pedia 
Medellín, converteram-se em centros de evangelização e em motores de libertação e de desenvolvimento” 48. 
49 Nesta mesma perspectiva, Pe. José Marins (2004) afirma que as CEBs são expressão originante da Igreja, 

enraizando-as nos Atos dos Apóstolos (At 2,42-47; 4,32-35). Em 2016, no X Encontro Continental de CEBs, 
em Luque, no Paraguai, D. Pierre Jubinville mostra que “as CEBs não são o passado, são o futuro... A opção 
pelas comunidades é o caminho da grande renovação da Igreja e uma contribuição social única” (Mensagem 
final do X Encontro Continental de CEBs).  



 

 18 

Este tipo de engajamento corresponde ao espírito das ações das Comunidades Eclesiais 
de Base que, mesmo antes do Concilio, como no pós Concílio, lutam pelos direitos dos 
camponeses, indígenas, negros, mulheres, através dos movimentos populares, lutas 
sindicais e lutas políticas. A defesa dos direitos humanos e, como dizia, D. Oscar Romero, 
a defesa dos direitos dos pobres sempre foi um compromisso das CEBs.  

Na ligação da fé com a vida, uma das marcas fundamentais das CEBs, foi de grande 
importância a utilização do método50 – Ver – Julgar – Agir –, presente na Ação Católica51 e 
retomado por João XXXIII, em sua encíclica Mater et Magistra (1961): “Para levar a 
realizações concretas os princípios e as diretrizes sociais, passa-se ordinariamente por três 
fases: estudo da situação; apreciação da mesma à luz desses princípios e diretrizes; exame e 
determinação do que se pode e deve fazer para aplicar os princípios e as diretrizes à prática, 
segundo o modo e no grau que a situação permite ou reclama. São os três momentos que 
habitualmente se exprimem com as palavras seguintes: "ver, julgar e agir". Convém, hoje 
mais que nunca, convidar com frequência os jovens a refletir sobre estes três momentos e a 
realizá-los praticamente, na medida do possível. Deste modo, os conhecimentos adquiridos e 
assimilados não ficarão, neles, em estado de ideias abstratas, mas torná-los-ão capazes de 
traduzir na prática os princípios e as diretrizes sociais”52. Do mesmo modo, a leitura popular 
da Bíblia, incentivada pelas CEBs, em sua relação com os problemas da vida cotidiana do 
povo latino-americano e caribenho, ganhou grande reforço com a importância dada por 
João XXXIII aos sinais dos tempos, explicitados na sua encíclica Pacem in Terris (1963): 
“Três fenômenos caracterizam a nossa época. Primeiro, a gradual ascensão econômico-social 
das classes trabalhadoras. Nas primeiras fases do seu movimento de ascensão, os 
trabalhadores concentravam sua ação na reivindicação de seus direitos, especialmente de 
natureza econômico-social, avançaram em seguida os trabalhadores às reivindicações 
políticas e, malmente, se empenharam na conquista de bens culturais e morais. Hoje, em 
toda parte, os trabalhadores exigem ardorosamente não serem tratados à maneira de 
meros objetos, sem entendimento nem liberdade, à mercê do arbítrio alheio, mas como 
pessoas, em todos os setores da vida social, tanto no econômico-social como no da política e 
da cultura. Em segundo lugar, o fato por demais conhecido, isto é, o ingresso da mulher na 
vida pública: mais acentuado talvez em povos de civilização cristã; mais tardio, mas já em 
escala considerável, em povos de outras tradições e cultura. Torna-se a mulher cada vez mais 
cônscia da própria dignidade humana, não quer mais ser tratada como um objeto ou um 
instrumento, reivindica direitos e deveres consentâneos com sua dignidade de pessoa, tanto 
na vida familiar como na vida social. Notamos finalmente que, em nossos dias, evoluiu a 

                                                           
50 O método ver – julgar – agir é comunitário e sempre encarnado num tempo e numa realidade histórica. 
Ele está presente na vida das CEBs desde seus inícios, como também na Teologia da Libertação. Na 
Conferencia de Aparecida (2007) foi novamente referendado pelos bispos da América Latina e do Caribe: 
“(Este método) tem enriquecido nosso trabalho teológico e pastoral e, em geral, tem-nos motivado a assumir 
nossas responsabilidades diante das situações concretas de nosso continente. Este método nos permite 
articular, de modo sistemático, a perspectiva cristã de ver a realidade; a assunção de critérios que provêm da fé 
e da razão para seu discernimento e valorização com sentido crítico; e, em conseqüência, a projeção do agir 
como missionários e missionárias de Jesus Cristo. A adesão crente, alegre e confiante em Deus Pai, Filho e 
Espírito Santo e a inserção eclesial, são pressupostos indispensáveis que garantem a eficácia deste método” 
(Aparecida, 19). 
51 A Ação Católica abriu o caminho para a participação política dos cristãos e cristãs e colocou em prática o 
método ver, julgar e agir, dinamizando-o no sentido de uma prática crítica e transformadora, como 
delineado na Mater et Magistra (1961) de João XXIII. 
52 JOÃO XXXIII, Mater et Magistra, 235-236. 



 

 19 

sociedade humana para um padrão social e político completamente novo. Uma vez que 
todos os povos já proclamaram ou estão para proclamar a sua independência, acontecerá 
dentro em breve que já não existirão povos dominadores e povos dominados”53. 

2.1. Opção pelos pobres e A Teologia da Libertação.  

Também a encíclica Ecclesiam Suam de Paulo II (1964), insistindo no aggiornamento 
e nos sinais dos tempos, abriu o caminho para a etapa final do Concílio Vaticano II, de tal 
modo que a dimensão dialogal, os sinais dos tempos e a própria história foram assumidos 
como lugares teológicos, mostrando que a relação entre História e Revelação é sempre 
dialogal e misteriosa54 e nos ajuda a compreender a ação do Espírito na História. Estas 
afirmações do Concílio Vaticano II reforçaram ações já presentes na trajetória das CEBs 
antes do Concílio e abriram novos caminhos no processo de evangelização na América 
Latina e Caribe. O incentivo para a participação política dos cristãos e cristãs, presente, 
sobretudo, na Gaudium et Spes e reafirmado por Medellín e Puebla, permitiu uma nova 
vivência da fé: "A inserção nas lutas populares pela libertação tem sido - e é - o início de um 
novo modo de viver, transmitir e celebrar a fé para muitos cristãos da América Latina. 
Provenham eles das próprias camadas populares ou de outros setores sociais, em ambos os 
casos observa-se - embora com rupturas e por caminhos diferentes - uma consciente e clara 
identificação com os interesses e combates dos oprimidos do continente. Esse é o fato maior 
da comunidade cristã da América Latina nos últimos anos. Esse fato tem sido e continua 
sendo a matriz do esforço de esclarecimento teológico que levou à teologia da libertação"55. 

A participação dos cristãos e cristãs provenientes das CEBs está alicerçada na opção 
pelos pobres, já implícita no Concílio Vaticano, embora não de forma desenvolvida. João 
XXXIII expressou o desejo de uma Igreja dos pobres: “Pensando nos países 
subdesenvolvidos, a Igreja se apresenta e quer realmente ser a Igreja de todos, em 
particular, a Igreja dos pobres”56. No desenrolar do Concílio Vaticano II, houve um grupo 
que procurou assumir a opção pelos pobres, mas sem grandes repercussões nos 
documentos aprovados57, mas que se manteve exercendo pressão espiritual e profética, 
consolidando-se no Pacto das Catacumbas: “Outro evento de duradouro impacto na vida 
da Igreja foi a discreta celebração realizada na manhã de 16/11/1965, nas Catacumbas de 
Santa Domitila, por 40 bispos do grupo Igreja dos Pobres. Após a celebração eles assinaram o 

                                                           
53 JOÃO XXXIII, Pacem in Terris, 39-42. 
54 Cf. Paulo SUESS, Verbete Sinais dos Tempos, pp. 897. 898. 
55 Gustavo GUTIÉRREZ, A Força histórica dos pobres, p. 245. 
56 JOÃO XXXIII, Mensagem radiofônica a todos os fiéis católicos (Nuntius Radiophonicus, Ecclesia Christi Lumen 
Gentium), 11/set/1962. 
57 A preocupação com os pobres se encontra presente no Vaticano II, embora não com a força e o impacto 
que o grupo da Igreja dos Pobres gostaria: “Cresce (…) a consciência da dignidade exímia da pessoa humana, 
superior a todas as coisas. Seus direitos e deveres são universais e invioláveis. É preciso, portanto, que se 
tornem acessíveis ao homem todas aquelas coisas que lhe são necessárias para levar uma vida verdadeiramente 
humana. Tais são: alimento, roupa, habitação, direito de escolher livremente o estado de vida e de constituir 
família, direito à educação, ao trabalho, à boa fama, ao respeito à conveniente informação, direito de agir 
segundo a norma reta de sua consciência, direito à proteção da vida particular e à justa liberdade, também em 
matéria religiosa. Portanto, a ordem social e o seu progresso devem ordenar-se incessantemente ao bem das 
pessoas, pois a organização das coisas deve subordinar-se à ordem das pessoas e não ao contrário. O próprio 
Senhor o insinua ao dizer que o sábado foi feito para o homem e não o homem para o sábado (Mc 2,27). Esta 
ordem deve desenvolver-se sem cessar, ter por base a verdade, construir-se sobre a justiça, ser animada pelo 
amor e encontrar na liberdade um equilíbrio sempre mais humano. Para se cumprirem tais exigências, devem-
se introduzir uma reforma de mentalidade e amplas mudanças sociais”(Gaudium et Spes, 26). 



 

 20 

Pacto das Catacumbas, comprometendo-se a viver pobremente e a colocar suas vidas e 
ministérios a serviço dos pobres. Nos dias posteriores, o Pacto foi assinado por outros 500 
bispos, mostrando a força desta corrente de conversão e serviço que ganhará depois na 
América Latina, o nome de ‘opção preferencial pelos pobres’”58.  

A opção pelos pobres ganha densidade na afirmação dos bispos de Medellín, diante 
da constatação de que a América Latina e o Caribe se encontravam numa situação de 
violência institucionalizada59: “Devemos tornar mais aguda a consciência do dever de 
solidariedade para com os pobres. Esta solidariedade significará fazer nossos seus problemas 
e lutas e saber falar por eles. Isto se concretizará na denúncia da injustiça e opressão, na luta 
contra a intolerável situação em que se encontra frequentes vezes o pobre e na disposição 
de dialogar com os grupos responsáveis por esta situação a fim de fazê-los compreender 
suas obrigações”60. Puebla, após reconhecer a brecha crescente entre ricos e pobres 
como um pecado social61 e compreender que no rosto do pobre reconhecemos o rosto do 
Cristo sofredor, o Senhor que nos questiona e interpela, afirma “a necessidade de 
conversão de toda a Igreja para uma opção preferencial pelos pobres, no intuito de sua 
integral libertação”62. Santo Domingo continua falando da necessidade da opção pelos 
pobres diante do empobrecimento e da agudização da brecha entre ricos e pobres63: “Esta 
é a fundamentação que nos compromete numa opção evangélica e preferencial pelos 
pobres, firme e irrevogável, mas não exclusiva e nem excludente, tão solenemente afirmada 
nas Conferências de Medellín e Puebla” (…). “Descobrir nos rostos sofredores dos pobres o 
rosto do Senhor (Mt 25,31-46) é algo que desafia todos os cristãos a uma profunda conversão 
pessoal e eclesial”64. Os bispos tomam consciência da realidade da vida dos pobres e 
afirmam: “Comove-nos até as entranhas ver continuamente a multidão de homens e 
mulheres, crianças e jovens e anciãos que sofrem o insuportável peso da miséria, assim como 
diversas formas de exclusão social, étnica e cultural; são pessoas humanas concretas e 
irrepetíveis que veem seus horizontes cada vez mais fechados e sua dignidade 
desconhecida”65. A 5ª. Conferência dos bispos latino-americanos e caribenhos, em 
Aparecida, reforça mais uma vez a opção pelos pobres: “A opção pelos pobres é uma das 
características que marcam o rosto da Igreja latino-americana e caribenha”66. No Discurso 
Inaugural da 5ª. Conferência, Bento XVI, retomando a opção pelos pobres presente em 
Medellín, Puebla e Santo Domingo, enraíza-a na fé cristológica: “A opção preferencial 
pelos pobres está implícita na fé cristológica naquele Deus que se fez pobre por nós, para 
enriquecer-nos com sua pobreza”67. Há uma nova etapa no aprofundamento dessa opção, 

                                                           
58 José Oscar BEOZZO, Verbete Concílio Vaticano II, p. 202. 
59 “Se o cristão crê na fecundidade da paz para chegar à justiça, crê também que a justiça é condição 
imprescindível da paz. Não deixa de ver que a América Latina encontra-se, em muitas partes, numa situação de 
injustiça que pode chamar-se de violência institucionalizada” (Medellín, Paz, 16). 
60 Medellín, Pobreza da Igreja, 10. 
61 “Vemos, à luz da fé, como um escândalo e uma contradição com o ser cristão, a brecha crescente entre ricos 
e pobres. O luxo de alguns poucos converte-se em insulto contra a miséria das grandes massas. Isto é contrário 
ao plano do Criador e à honra que lhe é devida. Nessa angústia e dor, a Igreja discerne uma situação de pecado, 
cuja gravidade é tanto maior quanto se dá em países que se dizem católicos”(Puebla, 28). 
62 Puebla, 1134. 
63 Santo Domingo, 199. 
64 Santo Domingo, 178. 
65 Santo Domingo, 179. 
66 Aparecida, 391. 
67 Aparecida, 392. 



 

 21 

no contexto de uma Igreja latino-americana e caribenha marcada por tensões, conflitos e 
desafios por causa dos diferentes modelos de Igreja que convivem em seu seio. O Papa 
Francisco insiste na opção pelos pobres em sua Exortação apostólica Evangelii Gaudium: 
“Não devem subsistir dúvidas nem explicações que debilitem esta mensagem claríssima. 
Hoje e sempre ‘os pobres são os destinatários privilegiados do Evangelho’, e a evangelização 
dirigida gratuitamente a eles é sinal do Reino que Jesus veio trazer. Há que afirmar sem 
rodeios que existe um vínculo indissolúvel entre nossa fé e os pobres. Não os deixemos 
jamais sozinhos”68. 

2.2. Respeito pela alteridade: Processo de Inculturação do Evangelho. 

O respeito à alteridade é uma marca presente nas CEBs desde suas origens, como 
fruto da opção pelos pobres, pois no continente latino-americano e caribenho as 
populações indígenas, afro-descendentes e as mulheres são sempre as mais 
discriminadas. As indicações do Vaticano II colaboraram no incentivo desta abertura para 
as diferentes culturas, pois como nos relembra o Documento de Santo Domingo, “a 
América Latina e o Caribe configuram um continente multiétnico e pluricultural”69: “A Igreja 
não se prende, por força de sua missão e natureza, a nenhuma forma particular de cultura 
humana, sistema político, econômico ou social, por causa  desta sua universalidade, pode 
aparecer como uma ligação muito estreita entre as diversas comunidades humanas e nações, 
desde que elas tenham confiança na Igreja e lhe reconheçam efetivamente a verdadeira 
liberdade para o desempenho de sua missão”70. Este espírito de respeito perpassa a vida 
das CEBs, tornando-as um verdadeiro laboratório de vivência da comunhão entre 
diferentes, na perspectiva da vivência Trinitária onde há comunhão de pessoas iguais e 
diferentes71. O Papa Francisco corrobora com esta orientação do Concílio Vaticano II e 
indica que o respeito à alteridade é uma das marcas do cristianismo: “Ao longo destes dois 
milénios de cristianismo, uma quantidade inumerável de povos recebeu a graça da fé, fê-la 
florir na sua vida diária e transmitiu-a segundo as próprias modalidades culturais. Quando 
uma comunidade acolhe o anúncio da salvação, o Espírito Santo fecunda a sua cultura com a 
força transformadora do Evangelho. E assim, como podemos ver na história da Igreja, o 
cristianismo não dispõe de um único modelo cultural, mas ‘permanecendo o que é, na 
fidelidade total ao anúncio evangélico e à tradição da Igreja, o cristianismo assumirá 
também o rosto das diversas culturas e dos vários povos onde for acolhido e se radicar’. Nos 
diferentes povos, que experimentam o dom de Deus segundo a própria cultura, a Igreja 
exprime a sua genuína catolicidade e mostra ‘a beleza deste rosto pluriforme’72. Nesta 
corrente referendada pelo Vaticano II, as CEBs se abriram e se abrem ao ecumenismo e 

                                                           
68 FRANCISCO, Evangelii Gaudium, 48; cf. também nºs. 197.198. 
69 Santo Domingo, 244. 
70 Gaudium et Spes, 42. 
71 “Na verdade a pessoa humana cresce, amadurece e santifica-se tanto mais, quanto mais se relaciona, sai de si 
mesma para viver em comunhão com Deus, com os outros e com todas as criaturas. Assim assume na própria 
existência aquele dinamismo trinitário que Deus imprimiu nela desde a sua criação. Tudo está interligado, e isso 
convida-nos a maturar uma espiritualidade da solidariedade global que brota do mistério da Trindade” 
(Evangelii Gaudium, 240). 
72 Evangelii Gaudium, 116. Assumir, como fazem as CEBs, a perspectiva de um Continente multiétnico e 
pluricultural faz parte do dinamismo da própria encarnação: “A evangelização reconhece com alegria estas 
múltiplas riquezas que o Espírito gera na Igreja. Não faria justiça à lógica da encarnação pensar num 
cristianismo monocultural e monocórdico. É verdade que algumas culturas estiveram intimamente ligadas à 
pregação do Evangelho e ao desenvolvimento do pensamento cristão, mas a mensagem revelada não se 
identifica com nenhuma delas e possui um conteúdo transcultural”(Evangelli Gaudium, 117). 



 

 22 

ao diálogo inter-religioso. Os textos do Concílio Vaticano II ajudaram a relançar e 
aprofundar esta vivência dialogal presente nas CEBs: “É o Espírito Santo que chama todos 
os homens e mulheres a Cristo, pelas sementes da Palavra e pela pregação do Evangelho. 
Também desperta nos corações o obséquio da fé”73.  

2.3. Defesa da natureza: Tudo está interligado. 

As CEBs se abrem também para o respeito para com a natureza, assumindo a luta 
ecológica como um dos frutos da própria opção pelos pobres, pois toda e qualquer 
agressão à natureza – “nossa irmã mãe terra” – repercute em primeiro lugar na vida dos 
pobres, especialmente mulheres, camponeses e indígenas. A crise social e a crise 
ambiental são conexas: “É fundamental buscar soluções integrais que considerem as 
interações dos sistemas naturais entre si e com os sistemas sociais. Não há duas crises 
separadas: uma ambiental e outra social; mas uma única e complexa crise socioambiental. As 
diretrizes para a solução requerem uma abordagem integral para combater a pobreza, 
devolver a dignidade aos excluídos e simultaneamente, cuidar da natureza”74. 

2.4. A luta pela democracia: Defesa dos direitos dos pobres. 

Nos 50 anos de caminhada, as CEBs sempre estiveram e continuam presentes na 
luta pela democracia. Esta luta se insere também com consequência da opção pelos 
pobres contra a miséria e pela implantação da justiça nas estruturas econômicas, políticas 
e culturais da sociedade, para que haja possibilidade de vida para todos e todas as 
pessoas que vivem no Continente latino-americano e Caribenho. É este anseio por 
mudanças que move as lutas pela democracia mostrando que os pobres – povos 
indígenas, afro-descendentes, mulheres – invisibilizados no passado, tornam-se hoje 
sujeitos de transformação, antevendo a possibilidade de um outro mundo possível, 
economicamente solidário, socialmente igualitário e respeitador das diferenças culturais. 
Muitos foram e ainda são os mártires que deram sua vida para a implantação da justiça 
em nosso Continente75. 

 

3. Criatividade, originalidade e vitalidade das CEBs nesta caminhada histórica de 50 
anos depois do Concílio Vaticano II. 

As CEBs precedem e, ao mesmo tempo, são filhas do Vaticano II. Na América Latina 
e Caribe, as CEBs assumem o seguimento de Jesus de Nazaré e procuram com a 
iluminação do Espírito anunciar o Evangelho como fonte de vida e libertação em todos os 
países do Continente Latino-americano. Uma das iniciativas que procura assumir a 
memória do Vaticano II é manter viva a missionariedade, a profecia, o protagionismo dos 
leigos e leigas, a ministerialidade e a colegialidade em todas as dimensões eclesiais. Os 
Encontros Intereclesiais nos diferentes países do Continente Latino-americano, como 
também nos Encontros Intereclesiais em nível continental revelam esforço de transmitir 
as experiências eclesiais proporcionando o intercâmbio entre Igrejas locais e o conjunto 
de Igrejas de todo o Continente.  

                                                           
73 Ad Gentes, 15. A ação do Espírito é reconhecida no caminho iniciado pelo movimento ecumênico (cf. UR,4) 
como também no diálogo inter-religioso: “Todos os povos, com efeito, constituem uma só comunidade. Têm 
uma origem comum, uma vez que Deus fez todo o gênero humano habitar a face da terra” (NA, 1). 
74 Laudato Si´, 139. 
75 Cf. Aparecida, 178. 



 

 23 

 

3.1. Encontros Intereclesiais em muitos países da América Latina e Caribe. 

Seria importante realizar uma pesquisa em todos os países latino-americanos e 
caribenhos para se averiguar a quantidade de encontros realizados e como as 
experiências de partilha sobre a vida das Comunidades Eclesiais de Base influenciaram e 
continuam influenciando a vida das pessoas, como também a realidade econômica, 
política e cultural nos diferentes países. Este é um desafio eclesial para manter viva a 
memória de Medellín ao afirmar que “a comunidade cristã de base é o primeiro e 
fundamental núcleo eclesial, que deve, em seu próprio nível, responsabilizar-se pela riqueza 
e expansão da fé, como também pelo culto que é sua expressão. É ela, portanto, célula inicial 
de estruturação eclesial e foco de evangelização e atualmente fator primordial de promoção 
humana e desenvolvimento”76. 

Nos encontros intereclesiais presentes em muitos países do Continente latino-
americano e caribenho, encontramos vivências significativas em relação à acolhida 
mútua, à missionariedade, aos ministérios, à espiritualidade e mística, à proclamação e 
vivência da Palavra de Deus, espaços de diálogo ecumênico e inter-religioso, 
multiculturalidade, à dimensão libertadora e profética com a perspectiva do anúncio e 
denúncia, comprometimento com a causa sociopolítica e ecológica, o método ver – julgar 
– agir – avaliar – celebrar, partilha de saberes, sabores e culturas, celebração da memória 
martirial, animação dos sonhos e motivação para continuar a caminhada. Riqueza 
inesgotável, marcas da caminhada das CEBs em diferentes países nestes 50 anos de 
caminhada pós conciliar.  

3.2. Encontros latino-americanos e caribenhos (Continentais) de CEBs. 

A partir das experiências dos encontros intereclesiais nos diferentes países da 
América Latina e do Caribe, surgiu à necessidade dos encontros em nível continental. O 
mesmo processo que se opera no micro, encontramos também no macro. O intercâmbio 
das experiências entre as Igrejas locais dos diferentes países indicava o valor e a 
importância destes encontros para facilitar a evangelização em todo o Continente. A 
partir destes encontros, surgiu também a necessidade de um Serviço em nível 
continental: A Articulação Continental das CEBs.  

A originalidade da expressão latino-americana e caribenha – Articulação – está na 
consciência de que, mesmo existindo situações conflitivas e conflituosas entre a 
hierarquia e os participantes das CEBs em vários países da América Latina e Caribe, 
buscam-se sempre novas relações eclesiais de igualdade, de amizade fraterna e de 
trabalho em comum. Há um espírito e uma prática de colegialidade e de co-
responsabilidade nas CEBs. O Serviço da Articulação Continental faz, hoje, o papel feito 
por outros grupos no cenário da história da Igreja. Podemos nos lembrar da busca da 
unidade de fé e missão junto aos padres do deserto, junto aos mosteiros (São Bento). Das 
Igrejas monacais, que não se reduziam apenas aos monges, mas incluíam o povo cristão 
da área, nos séculos IV e V, saem missionários, que foram à Inglaterra, à Irlanda e à 
França. Além de Cirilo e Metódio, já no século VIII, foram entre os povos eslavos. Este 
caminhar indica a criatividade do Povo de Deus na história. Mostra também que o Serviço 
de Articulação Continental das CEBs se insere na legítima tradição eclesial das Igrejas 

                                                           
76 Medellín, 15.10. 



 

 24 

responsáveis de ir aos confins da terra, segundo o pedido de Jesus (cf. Mt 28,18-20). Este 
é o caminho inspirado pelo Espírito tendo como fruto uma nova experiência eclesial na 
América Latina e Caribe, que age com criatividade, rejeitando o esquema piramidal e, sem 
romper com a comunhão, busca novas formas de relações fraternas e solidárias. O 
Serviço de Articulação Continental das CEBs não faz planos para que as instâncias das 
Igrejas locais os apliquem. Recolhe e discerne o que o Espírito realiza nos mais diferentes 
rincões da América Latina e Caribe, com a ajuda das melhores assessorias bíblica, 
teológica, moral, pastoral, política, econômica e comunicativa, e oferece esta 
contribuição às Igrejas. 

 

3.2.1. Pequeno histórico dos Encontros Latino-americanos e Caribenhos (Continentais) 
das CEBs. 

• O Primeiro encontro aconteceu em Volta Redonda, Brasil em 1980: naquele momento, 
as CEBs contribuíam na formação da consciência crítica para a queda das ditaduras 
militares. 

• O Segundo Encontro se realizou em 1982, em Cuenca, Equador. O tema foi: “Como 
mostrar que o Evangelho tem que ser vivido e não somente proclamado nos 
documentos". 

• O Terceiro Encontro aconteceu em 1988, em Río Blanco, México. O tema candente 
daquele momento era a explosão de novas alternativas democráticas. As transições 
democráticas, praticamente em todos os países, eram ameaçadas pelas fraudes 
eleitorais. Deste modo o tema do Encontro centrou-se na “Fé e Política”. 

• O Quarto Encontro aconteceu em Santa Maria, Brasil, em 1992. O tema de reflexão foi: 
“Desafios para as CEBs: articulação e metodologia”. 

• O Quinto Encontro se realizou em San Pedro de Ycuamandiyú, Paraguai, em 1.995 com o 
tema: "Todos juntos arranquemos a pobreza na raiz". 

• O Sexto Encontro se realizou na Argentina, na província de la Rioja, nos dias 10 a 12 de 
setembro de 2001. Foi escolhida esta diocese, pois nesta data se comemorava, na 
América Latina, os 25 anos do martírio do Pastor e Bispo D. Enrique Angelelli. Temas 
aprofundados: Quem somos? De onde viemos? FÉ – IDENTIDADE - MEMÓRIA de todos 
os mártires. O que estamos fazendo? Onde estamos? SOLIDARIDADE – MISSÃO - 
EXPERIÊNCIA (Social-Eclesial). O que queremos fazer?  ONDE QUEREMOS CHEGAR? 
ESPERANÇA – UTOPIA – SONHOS - PROPOSTAS (utopias, alternativas, sonhos) – 
RESPOSTA – Boa Notícia para o continente. 

• O sétimo Encontro Latino-americano se realizou na diocese de Querétaro, México, nos 
dias  15 a 19 de setembro de 2004, com o tema: “As CEBs diante do desafio de ser 
fermento profético do Reino na Sociedade e na Igreja do Século XXI” e com o lema: 
“Um só coração e uma Pátria Grande”. O objetivo do encontro: Refletir sobre “outro 
mundo” que as CEBs estão possibilitando através de suas ações sócio-pastorais para 
descobrir nelas a força do Reino e favorecer que sejam fermento na Igreja e na 
sociedade. 

• O Oitavo Encontro Latino-americano e caribenho se realizou, em Santa Cruz de la Sierra, 
na  Bolívia, nos dias 01 a 05 de julho de 2008, com o  tema:  “Celebramos a vida com 



 

 25 

esperança: Tecemos redes de vida, as impulsionamos e as celebramos”. E com o lema: 
“As CEBs geram vida e esperança: CEBs, sementes de esperança para um mundo novo 
que já está acontecendo”. 

• O Nono Encontro Latino-americano e caribenho das CEBs se realizou em Honduras, nos 
dias 16 a 21 de junho de 2012, contando, neste momento, com as dificuldades da 
situação política deste país. O tema foi: “O fortalecimento (relançamento) das 
Comunidades Eclesiais de Base”. O Lema: “As comunidades eclesiais de base a serviço da 
justiça e da vida”  

• O Décimo Encontro Continental das CEBs aconteceu em Luque, Paraguai, nos dias 13 a 17 
de setembro de 2016. Tema: “Convocados pelo desejo de fazer memoria histórica dos 
50 anos de caminhada e  abrir com esperança novos horizontes”. O Lema: “As CEBs 
caminhando e o Reino proclamando”. Local: Casa de Retiro Tuparekavo, sob o manto 
da Virgem de Caacupé, com mais de 200 delegados e delegadas de 16 países. 

 

A modo de conclusão... 

As CEBs são uma invenção do Espírito, como expressa o tema do I Encontro 
Intereclesial realizado no Brasil, em 1975: Uma Igreja que nasce do Povo pelo Espírito de 
Deus. As CEBs fazem parte da experiência eclesial, suscitada pelo Espírito No Continente 
Latino-americano e Caribenho e, como semente, vai se espalhando pelo mundo todo. 
Esta vivência eclesial está alicerçada no sangue de muitos mártires: mulheres e homens 
de diferentes Igrejas cristãs, de diferentes profissões, religiosas, religiosos, padres, 
bispos. As CEBs têm contribuído com a transformação da sociedade oferecendo muitos 
quadros para os diferentes espaços de participação política: Movimentos populares, luta 
dos povos indígenas, luta dos afro-descendentes, luta das mulheres, movimento sindical, 
partidos políticos ligados às lutas populares. Oferecem também muitos agentes de 
pastoral que colaboram na mudança do rosto das Igrejas na América Latina e Caribe. Seus 
membros têm consciência de que as dificuldades são muitas, mas confiam na presença do 
Espírito que conduz a Igreja de Jesus Cristo na história em busca do Reino definitivo. As 
CEBs alimentam o sonho, a utopia e a esperança de um outro mundo possível e de uma 
Igreja comprometida com a libertação dos pobres e excluídos do Continente Latino-
americano e Caribenho seguindo as pegadas do Concílio Vaticano II. 

 

Bibliografia: 

1. JOÃO XXXIII. Constituição Apostólica Humanae Salutis para a Convocação do Concílio 
Vaticano II (25/dezembro/1961). 

2. JOÃO XXXIII. Mater et Magistra, 1961. Copyright - Libreria Editrice Vaticana. 

3. JOÃO XXXIII. Pacem in Terris, 1963. Copyright - Libreria Editrice Vaticana. 

4. PAULO VI. Evangelii Nuntiandi – A evangelização no mundo contemporâneo. São Paulo: 
Loyola, 1975. 

5. PAPA FRANCISCO. Evangelii Gaudium – A Alegria do Evangelho: Sobre o anúncio do 
Evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulus-Loyola, 2013. 



 

 26 

6. PAPA FRANCISCO. Laudato Si’ – Louvado sejas: sobre o cuidado da casa comum. São 
Paulo: Paulus-Loyola, 2015. 

7. CONCÍLIO VATICANO II. Compêndio do Vaticano II: Constituições, Decretos, 
Declarações. Petrópolis: Vozes, 1987. 

8. CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). A Igreja na atual 
transformação da América Latina à luz do Concílio: Conclusões de Medellín. Petrópolis: 
Vozes, 1969. 

9. CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). A Evangelização no presente 
e no futuro da América Latina: Puebla: conclusões. São Paulo, Loyola, 1979. 

10. CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). Santo Domingo: conclusões da 
IV Conferência do Episcopado Latino-americano. São Paulo: Paulinas, 1992. 

11. CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). Documento de Aparecida: 
texto conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado Latino-americano e do Caribe. 
São Paulo: CNBB-Paulus-Paulinas, 2007. 

12. CNBB. Comunidades Eclesiais de Base na Igreja do Brasil. Documentos da CNBB 25. São 
Paulo: Paulinas, 1982. 

13. Leonardo BOFF. Eclesiogênese: As comunidades eclesiais de base reinventam a Igreja. 
Petrópolis: Vozes, 1977. 

14.  Paulo SUEES. Verbete Sinais dos Tempos, em Dicionário do Concílio Vaticano II. Coords. 
João Décio PASSOS e Wagner Lopes SANCHES.  São Paulo: Paulinas-Paulus, 2015, pp. 
895-901 pp.897. 898. 

15.  José Oscar BEOZZO. Verbete Concílio Vaticano II, em Dicionário do Concílio Vaticano II. 
Coords. João Décio PASSOS e Wagner Lopes SANCHES.  São Paulo: Paulinas-Paulus, 
2015, pp. 183-204. 

16. Gustavo GUTIÉRREZ. A Força histórica dos pobres. Petrópolis: Vozes, 1981, p. 245. 

 

  



 

 27 

 

Jóvenes en Comunidades Eclesiales de Base 
 

Para la elaboración de este artículo participaron jóvenes en CEB de México y Bolivia. Natalia 
Carrillo Ortiz (CEB-Mexicali / México), Ángela Inés Cruz Morales (CEB-La Paz/Bolivia) y Diego 
A. Contreras Rodríguez (CEB-San Pedro Mártir/México) 

 

Este aporte que presentamos tiene la finalidad de mostrar de manera general la 
situación de las y los jóvenes en América Latina y el Caribe, para que quienes participamos 
en las CEBs, desde los jóvenes y/o adultos que acompañan procesos de jóvenes 
realicemos de manera conjunta el análisis, reflexión y las propuestas de acción para 
transformar los agravios e injusticias contra las juventudes de nuestra América.  

 

1. Algunas cuestiones de la situación de las juventudes en América Latina y El Caribe 

Estamos viviendo en un mundo donde nos excluyen, reprimen, criminalizan, 
desaparecen y asesinan sí decidimos asumir nuestra responsabilidad creadora y 
liberadora de dar la vida para con el pueblo en la construcción de otro mundo desde 
América Latina y El Caribe. Nos tocó nacer en tiempos del “Mercado Absoluto” y del 
“Capital”.  Son los dioses de la modernidad que determinan nuestra vida y nuestros 
sueños. No hay alternativas. Se crean paraísos para minorías e infiernos para las grandes 
mayorías. A eso le nombramos neoliberalismo y nos está matando.  

Los hechos parecen contundentes e inmovibles, pero es esto mismo lo que nos 
obliga a construir una reflexión amplia que nos permita dar una palabra sobre lo que 
acontece y cómo estas condiciones han permeado en las formas de vivir, la visión sobre el 
mundo, las instituciones en crisis, y de manera más amplia desde la crisis civilizatoria.  

El neoliberalismo desde lo cultural e ideológico nos va configurando para ver la 
realidad desde la mercantilización de la vida y la lógica del individuo. Todo es dinero, 
relaciones de compra- venta, cálculo de utilidades, maximizar ganancias, consumismo, 
etc. y se aplica a la vida en los campos de la realidad, como en la economía, la política, la 
religión, la cultura, la ecología, etc. Este sistema pretende producir jóvenes pasivos, 
conformistas, desorganizados, sumisos, obedientes, ejecutores, etc. Como menciona 
Juliana Cubides, en su artículo “Movimientos juveniles contemporáneos en América 
Latina. Juventud y política en la encrucijada neoliberal” 

“Los dispositivos de despolitización bajo la impronta neoliberal afectaron 
significativamente los procesos de socialización e integración política de los jóvenes al 
sistema, lo evidenciamos en el ingreso cada vez más precario al sistema educativo y en 
el creciente protagonismo de los jóvenes en las cifras de pobreza, desempleo y 
violencia.”  

Este escenario, es parte del desarrollo del sistema económico, el cual necesita 
marginar de manera permanente a los seres humanos. Como jóvenes se marginan 
nuestras aspiraciones, la construcción de espacios diversos, creativos y alternativos, 
procesos educativos de compartir saberes, experiencias y crear proyectos, en definitiva 
se vulnera nuestro sentido utópico.  



 

 28 

La tensión que se produce entre insertarnos en el desarrollo del sistema o la 
creación y búsqueda de alternativas, deberá cuestionarnos si nuestras acciones son parte 
de los procesos de liberación o sólo de manera neutral favorecemos que siga dominando 
el sistema actual.  

Revisaremos algunos datos generales de la situación de los jóvenes en América 
Latina para ver la magnitud de la problemática a enfrentar.  

Si consideramos cuantitativamente a la población joven en el rango de 15-29 años en 
América Latina y El Caribe somos el 25.66 %, el 50.8 son mujeres y el 49.2 hombres. 

 

Población 

 

 

Fuente: CEPAL 

 

% 
p

o
b

la
ci

ó
n

 

N
iñ

o
s 

y 

ad
o

le
sc

e
n

te
s 

0
-1

4
 

Jó
ve

n
e

s 
15

-
29

 

A
d

u
lt

o
s 

30
-

59
 

A
d

u
lt

o
 

m
ay

o
r 

 
6

0
-m

ás
 

 25.67 % 25.66 37.5 % 11.17% 

Total de la población 634 millones 

 

Veremos las siguientes gráficas que muestran sobre la pobreza, la migración, la 
asistencia educativa, el desempleo y seguridad social y oportunidades.  



 

 29 

 

“El hecho de que cerca de un 25% de los jóvenes de 15 a 29 años no puedan satisfacer sus 
necesidades mínimas en América Latina, incluidas las alimentarias, impide el ejercicio efectivo de 
los derechos que les han sido reconocidos y, ante los desafíos del bono demográfico, obstaculiza 
el desarrollo sustentable de la sociedad en que viven.” (Informe Regional de Población en 
América Latina y el Caribe 2011, p.38) 

 

 

En promedio, un poco más del 40 % quienes migran son jóvenes.   



 

 30 

 

 

 

Entre 6-7 jóvenes de América Latina y El Caribe tienen acceso a la educación.  

El 20 % de los jóvenes más pobres tiene la mitad de posibilidades de acceso a la educación que los 
jóvenes con mayores ingresos.  

 

 

 

El desempleo es más grave en el 20 % más pobre. Ser más pobre implica un promedio de 
desempleo del 22.2%, ser del sector de mayores ingresos de un 7.1%. En cambio, si se es mayor de 



 

 31 

30 años la tasa de desempleo para los más pobres es del 11.4 %, y para los de mayores ingresos del 
2.1%. 

Esta situación empeora si comparamos entre hombres y mujeres. En el caso de los hombres es 
entre 6.2-16.1 %, de las mujeres mínimo del 8.1% hasta un 28.3%. Si es de 30 años en adelante, en el 
caso de los hombres es entre 1.8-9% y en las mujeres de 2.4-13.7 

Los ingresos tienen un comportamiento semejante si relacionamos al sector más pobre con el rico 
y hay una desigualdad de casi 1 a 6, y se agudiza entre hombres y mujeres, al recibir un 37 % menos 
las mujeres. Con otras cifras e información que se puede buscar, muestran que es mucho mayor.  

 

 

Las opiniones varían en cada país, pero es grave que oscilen entre el 1-17 %, la certeza a la 
seguridad social y oportunidades de trabajo para las y los jóvenes.  

 

Con esta información queremos que se sienta y vea la problemática que nos 
envuelve a las juventudes. Reiteramos y resaltamos la pobreza, la migración, la asistencia 
educativa, el desempleo y seguridad social y oportunidades, son momentos que nos toca 
enfrentar y se prioriza tener acceso al sistema educativa y/o insertarse al campo laboral.  

Podríamos generalizar la situación de las juventudes en América Latina y El Caribe, 
como lo señala Germán Rama:  

“La juventud latinoamericana actual tiene rasgos que la hacen diferente de las de 
otras regiones, y diferente también de las juventudes de la región en el pasado. Se 
encuentra en la conjunción entre dos grandes procesos históricos: uno es el ciclo 
de la transformación estructural de las sociedades latinoamericanas, que 
cambiaron, con diversa intensidad y ritmo, a partir de la posguerra; el otro es el de 
la crisis económica de los ochenta, que puso de relieve las insuficiencias de los 
modelos de desarrollo existentes. La juventud tiene un papel crucial en ambos 
procesos. Por su enorme peso en la estructura de edades de la región, fue primero 



 

 32 

objeto del proceso de incorporación a las formas modernas de organización 
social; luego, cuando la recesión frenó o desarticuló la modernización, pasó a ser 
un grupo de edad particularmente afectado por la exclusión.”(las negritas son 
nuestras)  

 

Esta dinámica de exclusión impide y limita la creación de nuevos caminos. Es 
preferible acomodarse y desde una aceptación resignada ser parte del engranaje de este 
sistema, porque más vale sobrevivir que estar soñando con utopías irrealizables.  

Queremos resaltar prácticas contra las juventudes que evitan procesos creativos y 
alternativos.   

 

Prácticas autoritarias, paternalistas y adultocéntricas 

- Retomamos las ideas, sobre la práctica autoritaria, de una entrevista a un joven. Por 
lo general quienes dirigen hacen lo que ellos quieren. No les importa saber qué 
opinan las y los demás, menos si somos jóvenes. No le dan valor a nuestra palabra y 
sólo quieren ordenar y que como jóvenes ejecutemos sus órdenes. (De Luis Caputo 
en su artículo “Jóvenes rurales formoseños y los obstáculos a las prácticas 
participativas”.) 

- El adultocentrismo “que designa en nuestras sociedades una relación asimétrica y 
tensional de poder entre los adultos (+) y los jóvenes (-) [...] Esta visión del mundo 
está montada [en] valores propio[s] de la concepción patriarcal” (Arévalo, 1996:44-
46). En este orden, el criterio biológico subordina o excluye a las mujeres por razón 
de género y a los jóvenes por la edad. Se traduce en las prácticas sociales que 
sustentan la representación de los adultos como un modelo acabado al que se 
aspira para el cumplimiento de las tareas sociales y la productividad [y en otros 
campos de la realidad: político, religioso, cultural, ecológico, etc.].(Las negritas son 
nuestras) (De Dina Krauskopf en su artículo “Dimensiones críticas en la 
participación social de las juventudes”) 

- Bloqueos generacionales son el producto de la dificultad que tienen grupos 
generacionales [-adultos y jóvenes] para escucharse mutuamente y prestarse 
atención empática. La comunicación bloqueada hace emerger discursos paralelos, 
realidades paralelas, y se dificulta la construcción conjunta. Genera grandes 
tensiones, frustraciones y conflictos que se tornan crónicos. Por ello la participación 
juvenil en la construcción de las respuestas no es sólo un avance democrático: se 
ha convertido en una necesidad. Sin la participación activa de los y las [jóvenes,] 
adolescentes en las metas de vida y bienestar, no será posible [el buen vivir]. ( De 
Dina Krauskopf en su artículo “Dimensiones críticas en la participación social de las 
juventudes” ) 

 

Compartirnos la definición –no cerrada ni finita- del rostro de rostros de lo que 
hemos llamado juventudes. Lo retomamos del libro de “Soy joven, creo en Dios… ¿y qué? 
Miradas de teología y espiritualidad juvenil. Sistematización de saberes.”, las autoras son 
María Espitia, Wilson Acosta, Jenniffer Vargas y María Elena Céspedes.  



 

 33 

“Ser joven es explosión, sentimiento, creatividad, energía, alegría transformación, 
rebeldía. Somos jóvenes en medio de un mundo complejo que corre a la velocidad de la luz, 
donde las relaciones que se tejen no son siempre comprensibles, donde la diversidad marca 
la vida y le da sentido a la pregunta siempre presente de querer conocer. No somos un solo 
cuerpo homogéneo. No existe una única realidad que nos determine y nos defina, aunque 
muchas veces quieran enmarcarnos con etiquetas, estereotipos, prototipos, los cuales se 
construyen desde afuera, desde arriba, desde el mundo adulto, desde una voz que no es la 
nuestra. Las lecturas que hacen de nosotros y nosotras expertos/ as sobre los temas de 
jóvenes dan cuenta de diferentes imaginarios desde los cuales se paran para leernos y leer 
nuestras realidades. Lo que somos para muchos difiere del deber ser, y en muchas ocasiones 
nos califican como si todos y todas fuéramos un solo grupo. Por esta razón se hace necesario 
develar las diferencias que nos hacen ser nosotros y no otros, que influyen y determinan en 
gran medida lo que hacemos. Diferencias de género, socio-económicas, familiares, étnicas, 
culturales, de raza, lugar en el que se habita, entre otras. Somos jóvenes y serlo no es una 
cuestión de años, ni es solo una época de crisis y transición como muchos creen. Ser joven no 
se reduce a usar colgandejos, dejarse el pelo largo y estar inconforme con el mundo en que 
se vive, con el legado que nos dejan los adultos. Ser Joven es más que eso. Tenemos mucho 
que construir y deconstruir a partir de nuestras propias voces, a partir de lo que creemos 
que somos, en últimas a partir de nosotros mismos”.  

Se reconoce que los/ as jóvenes no son un grupo etario únicamente que pueda 
llegar a homogenizarse, en dichos encuentros subyace una noción de joven que tiene en 
cuenta las diferencias de edad, sexo, cultura entre otras, lo cual da cuenta de una visión 
más compleja acerca de los mismos /as.  

La juventud como construcción socio-cultural depende de múltiples factores de la 
organización social para que esta se posibilite y se desarrolle en el espacio-tiempo. Por 
esta razón y teniendo en cuenta las diferencias que subyacen en los/as jóvenes se hará 
referencia a las realidades juveniles y no realidad juvenil.”  

 

2. Jóvenes en CEBs  

Como jóvenes somos hijas e hijos, sobrina, sobrinos, nietas y nietos de nuestras 
abuelas, abuelos, tías, tíos, papás y mamás de Comunidades Eclesiales de Base o en otros 
casos por amigas y amigos, iniciamos este caminar y nueva manera de ser Iglesia.  

Queremos resaltar que para impulsar y fortalecer procesos de jóvenes en CEBs 
puede favorecer si consideramos lo siguiente, como resume Balardini77: 

a. Provenir de una familia con miembros con historia participativa. 
b. Un fuerte sentimiento de justicia y una firme vocación por cambiar las cosas. 
c. La formación. Para muchos jóvenes, el “conocimiento” facilita la participación. 

 

Hacemos memoria agradecida de los 50 años de las CEBs porque nos ha mostrado 
una manear de cómo la Iglesia acompaña y es parte de las luchas del pueblo de Dios, 
desde las y los pobres en la búsqueda de justicia y paz, en la defensa de los derechos 

                                                           
77 BALARDINI, Sergio (compilador): “LA PARTICIPACIÓN SOCIAL Y POLÍTICA DE LOS JÓVENES EN EL 
HORIZONTE DEL NUEVO SIGLO”, Clacso, 2000  



 

 34 

humanos, en la creación de cooperativas, en la defensa de la Madre Tierra, en los 
procesos de inculturación y decolonización, en la lucha de las y los trabajadores desde los 
sindicatos independientes y más, como la solidaridad entre pueblos de Nuestra América 
con Nicaragua, El Salvador, Guatemala, Haití, etc. 

Revisamos nuestra historia como latinoamericanos y caribeños. Hubo momentos 
difíciles, como las dictaduras en el Cono Sur y Centroamérica que costaron la vida de 
mujeres y hombres de distintas edades, fueron asesinados por su compromiso y 
testimonio fiel de seguir a Jesús. Siguen presentes y animan nuestro caminar. Este legado 
de vida, desde las experiencias y sabidurías, tenemos la responsabilidad de seguirlo 
cultivando y revitalizar este caminar.  

En tiempos modernos y posmodernos del capital, donde se impone la manera de 
vivir obedeciendo lo que dicta el capital y/o el yo, borran todo legado de lucha y 
resistencia. De manera subversiva, jóvenes en CEBs, seguimos a Jesús de Nazaret. 
Conocer y seguir a un Jesús histórico y humano, rebelde y parte de un pueblo dispuesto a 
dar la vida para con los demás. Aprendemos y descubrimos un sentido distinto de vivir la 
fe, de manera humana y abierta a sus enseñanzas, para dar signos del reinado de Dios, 
porque otro mundo es posible, desde la comunidad y al servicio para con los demás, no 
de manera individual ni buscando privilegios. Esto implica, como lo mencionan jóvenes en 
CEBs de Argentina78:  

“Nosotros vivimos contentos de pensar que trabajamos por compartir nuestra 
vida con el "otro" que sufre y no tuvo las mismas posibilidades que nosotros. 
Cuando uno no se vuelve dependiente de las cosas materiales y personales, vive 
realmente contento. 

(…) 

El trabajo siempre debe ser salir a buscar, compenetrándose con los problemas 
que afectan a nuestros hermanos.” 

 

Estar en salida y expresado desde jóvenes colombianos de la experiencia “A pata 
pela”: 

Si tan solo tocara (Mc. 5, 21-43) 

 
Cuando salimos a las calles 

en busca de hombres 
y mujeres que viven en miseria, 

nos encontramos con 
nuestra indigencia interior. 

 
Que es sanada por nuestro señor, 

Dando espera al hermano de la calle. 
 

Al reconocer nuestra naturaleza 

                                                           
78 “Queremos una Iglesia pobre para los pobres” 
http://www.periodistadigital.com/religion/america/2015/12/03/queremos-una-iglesia-pobre-para-los-pobres-
religion-iglesia-aldea-chamigo.shtml 



 

 35 

humana y débil, 
El Señor nos envía por las calles, 

lugares recónditos, 
 

Colmados de manos que nos tocan. 
Buscando la dignidad y el respeto 

que les son propios, pero les 
han sido negados en tantos momentos. 

 
Esa mano callejera tocando nuestra mano. 

Hace brotar una fuerza indescriptible 
que solo puede provenir de un Dios vivo, 

un ser sublime y amoroso por excelencia… 

 

El Dios de Jesús nutre nuestro anhelo profundo de actualizar lo vivido por los 
apóstoles como se narra en Hechos (2, 44-47) en el aquí y ahora: 

“Todos los creyentes se mantenían unidos y ponían lo suyo en común: vendían sus 
propiedades y sus bienes, y distribuían el dinero entre ellos, según las necesidades 
de cada uno. Íntimamente unidos, frecuentaban a diario el Templo, partían el pan en 
sus casas, y comían juntos con alegría y sencillez de corazón; ellos alababan a Dios y 
eran queridos por todo el pueblo. Y cada día, el Señor acrecentaba la comunidad 
con aquellos que debían salvarse.” 

 

Lo comunitario, como resalta Rafael Bautista79, es la unidad de estructura de vida 
que atraviesa lo humano de manera trascendental, y desde nuestro caminar, desde la fe. 
Nuestra fe tiene que nutrirse de experiencias concretas donde podamos participar y 
tomar decisiones, porque somos parte de esta historia. Tenemos retos y desafíos80, como 
los expresamos:  

- Tenemos esperanza en que como jóvenes somos sujetos transformadores y no 
somos solo quienes acomodan las sillas o ejecutan órdenes. Tampoco creemos 
que somos el fututo, somos el presente que ya actúa, piensa, reflexiona, propone, 
etc.  

- Integración de más jóvenes al caminar de CEBs, optando por una manera de vivir 
en comunidad ante el sistema capitalista neoliberal que busca destruir todo tipo 
de vida en comunidad.  

- Tenemos que reforzar nuestra identidad de CEBs: de unir fe y vida, opción por los 
pobres que son sujetos de liberación, actuar en campos de la realidad (social, 
ambiental, educativo, cultural, político, económico), realizar el trabajo desde la 
base y desde los distintos rostros.  

- Es necesario promover la inclusión de las y los jóvenes en espacios de 
coordinación, articulación, asesoría, planeación y ser parte de la toma de 
decisiones en los distintos niveles y espacios de las CEBs. 

                                                           
79 Bautista, Rafael: “La descolonización de la política. Introducción a una política comunitaria”, 
AGRUCO/Plural Editores, Bolivia, 2014.  
80 Reflexión colectiva de jóvenes reunidos en el X Encuentro Continental de CEB, en Luque, Paraguay, del 13-
17 de septiembre de 2016 Latinoamericano y Caribeño. 



 

 36 

- Generar espacios de jóvenes, no como algo separado del proceso amplio 
intergeneracional de CEBs, sino desde jóvenes tener un espacio para profundizar, 
participar, proponer y tomar decisiones.  

- Queremos celebrar el pasado con sus luchas, porque son nuestras y somos sus 
herederos y guardianes. Desde las estas experiencias vividas, donde se deja la 
vida, este pasado que ayude a proyectar con una perspectiva hacia el futuro, para 
proponer nuevos sueños y utopías.  

- Necesitamos espacios de formación y de un acompañamiento integral que genere 
confianza y respalde las decisiones de las y los jóvenes. Esto promoverá que surjan 
nuevos animadores jóvenes en las CEBs.   

- Nuestras acciones tienen que partir del VER, partir críticamente –desde los pobres- 
de la situación que vivimos y seguir repensando la realidad ante las injusticias para 
transformarla.  

 

Para terminar quisiéramos compartir nuestra palabra en este CREDO81 que brotó del 
encuentro, la reflexión teológica y de dar anuncio de lo que creemos jóvenes en 
Comunidades Eclesiales de Base. 

 

No creemos que tengamos que estar a la espera, CREEMOS que los jóvenes somos 
sujetos transformadores de la realidad luchando por los espacios, procesos y 
construyendo alternativas.  

No creemos en las fronteras, CREEMOS que somos hijas e hijos de una Patria Grande sin 
racismos, sin normas para amar, incluyendo toda la diversidad sexual, mujeres, 
juventudes, pueblos originarios, afrodescendientes, las minorías y todos los de abajo.  

No creemos en una iglesia estática, patriarcal, clerical, y jerárquica. CREEMOS en una 
comunidad integradora, intergeneracional, con voz propia. A esta Iglesia la creemos en 
lucha, “echando su suerte con los pobres de la tierra”, frente a un sistema capitalista 
dominante.  

No creemos en individualismos, en salvadores, dictadores ni golpistas. CREEMOS en la 
construcción comunitaria y colectiva de luchas en la coyuntura que acontece en 
Nuestra América hoy.  

No creemos en un dios castigador que maldice con la pobreza, CREEMOS en un Dios/a 
que está presente en las diferentes experiencias de las comunidades: un Dios cercano, 
un Dios liberador y revolucionario, un Dios que es miembro de la CEBs, que trabaja y 
lucha como Jesús de Nazaret. 

  

                                                           
81 Credo elaborado por jóvenes de Argentina, Bolivia, Brasil, Ecuador, México y Paraguay, reunidos en el X 
Encuentro Continental de CEBs, en Luque, Paraguay, del 13-17 de septiembre de 2016 Latinoamericano y 
Caribeño.  



 

 37 

 

Las mujeres CEBs buena noticia para el pueblo.  
Desde la experiencia en Nicaragua.  

 

El presente artículo surge de una compilación de entrevistas a mujeres jóvenes y adultas de 
las Comunidades Eclesiales de Base (CEBs), en Nicaragua. Sistematización por María Lourdes 
Tijerino y Maximina Martínez Baltodano.  

 

El rostro humano de Nicaragua refleja sobre todo rasgos de mujer trabajadora, 
sufrida, madre, hija, hermana, con la capacidad de transformase -en cualquier edad- en 
mujer nueva, por su aporte al desarrollo de una sociedad nueva. 

El surgimiento de las Comunidades Eclesiales de Base (CEBs) como un modelo de 
iglesia pueblo de Dios que plantea nuevas visones y relaciones de poder, con 
implicaciones trascendentales a nivel socio político y teológico, ha modificado 
significativamente el rol de las mujeres en una iglesia profundamente patriarcal. Tenemos 
que reconocer que tanto en la Iglesia como en distintos espacios de la sociedad, se 
reconoce a las mujeres como tenaces, perseverantes, trabajadoras; sin embargo se limita 
su participación en todo los ámbitos de la vida, especialmente en la toma de decisiones, 
como consecuencia de una sociedad fuertemente machista.  

Sumado a lo anterior la mujer se encuentra en una lucha constante por la 
sobrevivencia; la gran mayoría de las mujeres que participamos en las CEBs venimos de 
zonas rurales marginales, barrios pobres ubicados en las periferias, con mínimas 
condiciones para vivir, mujeres aun tímidas, con bajos o nulos ingresos económicos, con 
poco nivel académico, trabajando en maquilas o desempleadas.82 Sin embargo, esta 
situación de pobreza material se convierte en una lección de vida dado que las mujeres 
que han sido formadas en las CEBs son más sensibles ante situaciones sociales y 
humanas, con capacidad de sentir el dolor de las demás personas y de servir al 
prójimo.83Lo que de alguna forma ayuda a ampliar la visión del mundo desde nuestra 
condición de mujer.  

Con el desarrollo de las CEBs y la corriente del cristianismo comprometido con la 
justicia y la defensa de los derechos humanos, surgen una serie de ministerios los cuales 
han sido asumidos en su mayoría por mujeres, en un nuevo espacio eclesial cuyo 
distintivo es y ha sido no solo una mayor participación en la eucaristía, signo de la 
fraternidad y del compromiso por una sociedad más justa, sino también la reivindicación 
de los derechos, la participación activa y propositiva como expresión de responsabilidad y 
del ser comunidad. 

Las mujeres como líderes, actoras y protagonistas en las CEBs, se caracterizan por 
su participación masiva asumiendo múltiples responsabilidades con amor, pasión y 
empeño, son ellas quienes generalmente conducen la comunidad desde una 
espiritualidad sencilla y samaritana. El enfoque humano y de defensa de los derechos son 

                                                           
82 Compañera anónima, 50 años 
83 Compañera anónima, 57 años 



 

 38 

unos de los aportes más importantes e invaluables de las mujeres en el caminar de las 
CEBs. 

Haciendo memoria de los 50 años del caminar de las CEBs podemos constatar, que 
la iglesia se volvió pueblo y a su vez se hizo comunidad; en ella, la mujer socialmente 
marginada y oprimida por ser pobre y por su condición de género, encontró un lugar justo 
y merecido como parte del pueblo creyente. Es ahí donde toma conciencia de sí misma 
como persona en su dignidad humana convirtiéndose poco a poco en líder y promotora 
de la comunidad en la defensa de los derechos humanos, encabezando las luchas por las 
reivindicaciones para hacer nacer la esperanza desde un Dios Liberador84 en otras 
mujeres que sufren las consecuencias de un sistema que invisibiliza y margina a las 
personas por su condición de género, procedencia y situación económica. 

Al incorporarse masivamente a la vida y lucha de la comunidad por una sociedad 
más justa, las mujeres salieron del hogar a los espacios públicos a ejercer su liderazgo en 
un entorno altamente machista y patriarcal,; las mujeres han abierto brechas y caminos 
en medio de una sociedad machista. 

Estas experiencias de lucha de las mujeres aportan un elemento fundamental para 
la reivindicación y búsqueda de un nuevo orden en la que reine la justicia y la equidad. Su 
contacto con la Biblia cuya lectura y apropiación se ha producido en la Comunidad Eclesial 
de Base, le ayuda a cambiar su visión del mundo y de la iglesia. Ahora se siente parte de 
ella y tiene una nueva imagen de Dios.  El discernimiento del proyecto liberador de Jesús 
le lleva a desarrollar una serie de ministerios laicales, los cuales han surgido de la 
comunidad misma, como parte del proyecto del Reino. 

Su aporte desde la Lectura Popular de la Biblia ha sido el poder leer con nuevos ojos 
los textos partiendo del lugar que Jesús dio a la mujer y cómo defendió sus derechos. 
Esto promueve un seguimiento apasionado de Jesús y su proyecto del Reino; crea una 
nueva forma de ser iglesia y posibilita un trabajo en equipo misionero donde se 
complementa el trabajo de hombres y mujeres. 

De esta forma las mujeres asumen con autenticidad su vocación cristiana y profética 
en favor de la vida, desarrollando actitudes apostólicas inéditas; de esta a apropiación 
ministerial surgen los diversos liderazgos que aportan al buen caminar de las CEBs y a la 
sociedad en su conjunto. Su aporte ético, como principio regulador en las CEBs que hace 
referencia a sus relaciones en términos de solidaridad, cooperación, igualdad de 
oportunidades, distribución equitativa de bienes y poderes como caminos necesario en la 
construcción de una iglesia acogedora, fraterna donde cada persona es valorada por lo 
que es y no por lo que tiene. 

Una de la característica que dan identidad a las CEBs y que es una contribución de 
las mujeres, es que es un lugar de encuentro fraterno y participación democrática, en la 
que cada persona es valorada como sujeto responsable de la vida y la reproducción de 
valores de la comunidad. 

Las mujeres dentro de las CEBs, han conquistado por su propio esfuerzo, entrega y 
dedicación (y no por concesión de los varones), un papel importante; se capacitan, 
participan en las decisiones y la mayoría de las veces son las animadoras o coordinadoras 
de su comunidad, de los proyectos y de los equipos de trabajo. Por eso vemos en las 

                                                           
84 Compañera anónima, 57 años 



 

 39 

CEBs, mujeres de conciencia, con deseos de ver cambios estructurales; ellas fortalecen los 
proyectos sociales por la vida en el campo y la ciudad, a favor de las personas más 
empobrecidas.  

Frente a una realidad desafiante las mujeres hemos creado en las CEBs un lugar 
privilegiado para la participación, el liderazgo, convirtiéndose en sujetos de su propio 
desarrollo y de la comunidad, asumiendo roles excepcionales con la causa de los y las 
pobres como exigencia del Reino. La mujer se ha trasformado en sujeto histórico de su 
propia liberación y también sujeto del quehacer teológico y pastoral. 

Las mujeres han aportado a las CEBs, desde su participación en la vida comunitaria, 
en primer lugar la organización interna y el liderazgo en la búsqueda por conquistar una 
vida digna; la actitud y vocación perseverante de servicio; espíritu de lucha; ser semilla de 
esperanza para grupos vulnerables.  

Las mujeres en las CEBs, hemos sido alma y vida por nuestra entrega, compromiso y 
por continuar luchando y renovando nuestra iglesia sencilla, semilla del Reino.85 Hemos 
dado capacitaciones a otros grupos en el campo sociocultural, espiritual y humano. 
Acompañar en la dignificación de la vida humana, a través de diversas tareas y 
responsabilidades, asumidas en diferentes momentos86 uniendo fe y vida.87 Los aportes 
de la mujer en las CEBs son así, una resistencia que se convierte en logro, una manera de 
tomar y crear un espacio de justicia y liberación a pesar de las condiciones adversas. 

Las mujeres hemos estado presentes siempre para que las CEBs continúen vivas, 
luchen y que su labor sea para promover un cambio en nuestra iglesia y comunidad.88 La 
lucha de liberación; la renovación de la espiritualidad; la esperanza constante en la lucha 
del pueblo; la capacitación de miembros de la sociedad; todos eso es el trabajo de la 
mujer en las CEBs, todo eso representa los aportes y logros de generaciones de mujeres 
líderes, testimonios de vida, seguimiento de Jesús.  

Así sigue la CEBs en el camino de liberación, con mujeres que son testimonio vivo, 
pioneras, referentes. Como dice una compañera sabia, uno de los aportes más 
importantes de la mujer, las CEBs siempre debemos estar en movimiento. Donde hay 
estancamiento hay muerte.89 

 

Retos y desafíos pendientes 

El rol protagónico de las mujeres en las CEBs ha permitido muchos avances 
invaluables sin embargo quedan muchos retos y desafíos por trabajar entre los cuales 
podemos destacar los siguientes: 

La necesidad de romper con las cadenas de opresión, en todas sus formas, romper 
esquemas y estigmas que oprimen y violentan las mujeres,90 especialmente a las mujeres 
más pobres.91 Romper con el miedo y darnos a conocer.92 Obviamente, la lucha de 

                                                           
85Compañera anónima, 73 años 
86Compañera anónima, 57 años 
87Compañera anónima, 34 años 
88Compañera anónima  
89Compañera anónima, 73 años 
90Compañera anónima, 43 años 
91Compañera anónima, 50 años 



 

 40 

liberación depende de romper con modelos viejos que tienen raíces profundas y 
sistémicas. El machismo, la violencia y la carga del hogar sobre las espaldas de las 
mujeres, ser vistas como sexo débil en la sociedad e iglesia tradicional son herencia de un 
sistema que no permite una participación activa y protagónica93 de las mujeres.  

Otro desafío pendiente son los cambios personales que debemos experimentar 
como mujeres, cambiar nuestra mentalidad y comportamiento machista que reproducen 
el sistema patriarcal, así aportamos a cambiar la mentalidad de más personas en nuestra 
sociedad. La mayoría de hogares nicaragüenses son sostenidos por mujeres y eso muchas 
veces no es reconocido a nivel familiar ni socialmente.94 La lucha por la  sobrevivencia, 
está limitando a muchas mujeres a participar en los asuntos comunitarios.   

No podemos ignorar que muchas personas están instaladas en una zona de confort 
y hay comportamientos de pasividad e indiferencia.95 Hay que formar puentes, alianzas 
entre la CEBs y su alrededor y crear espacios de concientización. Solo así, se rompe con 
las normas o esquemas que oprimen que marginan que someten a la mujer. Por ello se 
hace necesario la visibilización y el reconocimiento del aporte de las mujeres en las 
parroquias como red de comunidades. 

Debemos seguir forjando estructuras eclesiales donde la mujer tenga una 
participación autónoma, libre y en camino ascendente hacia la realización plena como 
seres humanos. Leer la Palabra de Dios con ojos de mujer, de tal forma que podamos 
descubrir el rostro femenino de Dios en las CEBs. 

Desde las CEBs trabajar más las problemáticas propias de las mujeres por su 
posición y condición de género. Trabajar desde nuestra espiritualidad el tema de la salud 
mental y corporal y construir un nuevo concepto de salud; que abarca no solo la ausencia 
de enfermedades sino un concepto integral de gestionar la salud para lograr un estado de 
bienestar en el marco del buen vivir y el buen convivir.  

 

  

                                                                                                                                                                                     
92Compañera anónima, 46 años 
93Compañera anónima, 50 años 
94Compañera anónima, 45 años  
95Compañera anónima, 28 años  



 

 41 

 

¿Presbítero, sacerdote, cura, padre?  
 

Juan Ángel Dieuzeide - Argentina 
Asesor de la Articulación Continental de las CEBs 

 

Me llama la atención que en los Encuentros y en las expresiones escritas de CEBs no 
aparezca con fuerza el reclamo por una nueva modalidad del ejercicio del ministerio 
presbiteral, que permita a las Comunidades una vida sacramental acorde con las 
necesidades cultuales de la vida comunitaria, especialmente en cuanto a la celebración de 
la Eucaristía, la Cena del Señor, la Partición del Pan, que desde el principio formó parte 
esencial de la vida de las comunidades de “los seguidores del Camino”. Basta leer los 
Evangelios a la luz de las Cartas y de los Hechos de los Apóstoles y poner atención en las 
comunidades que dieron origen a los escritos del Nuevo Testamento.  

Hace unos años Christian Muffler, un cura alemán que trabaja en las CEBs en Brasil, 
me pidió que tradujera del portugués al castellano un libro escrito en alemán. El título, 
“Padres amanhâ”, lo traduje “Curas del mañana”. Luego explicaré por qué. El autor es un 
obispo alemán emérito en Sudáfrica, Fritz Lobinger; vista la realidad pastoral de la Iglesia 
Católica Romana en todos los Continentes, también en Europa, propone los “presbíteros 
comunitarios” junto a los “presbíteros diocesanos”.  

Lobinger llama “diocesanos” a los curas célibes y con estudios académicos: los que 
existen ahora y deberán seguir existiendo y siendo valorados, ya que tanto el celibato 
como los estudios académicos no serían una condición disciplinaria sino una vocación 
específica y valiosísima puesta al servicio de toda la comunidad.  Llama “comunitarios”, 
en cambio, a equipos de hombres y mujeres que recibirían el sacramento del Orden 
Sagrado, fundamentalmente para presidir por turno la Eucaristía dominical en cada 
comunidad. Insiste en que no se trataría de “viri probati” (varones probados) sino de 
“comunidades probadas” en su madurez eclesial. Su propuesta es que la presidencia del 
culto sea rotativa para evitar un nuevo clericalismo. 

Muchos han escrito sobre el tema, con diversos matices: no sólo teólogos y 
teólogas, sino también obispos. Uno de ellos, uno de los más conocidos, el cardenal Carlo 
Maria Martini. ¿No miran hacia ese lado las “propuestas creativas” que el Papa Francisco 
le pide al Episcopado Brasileño para solucionar el problema de tantas comunidades que 
no pueden celebrar su Eucaristía dominical? 

Decía hace poco Leonardo Boff en una entrevista, precisamente acerca de 
Francisco, que este Papa está promoviendo una verdadera revolución en la Iglesia. Y con 
respecto a la mujer, permitirles el acceso al diaconado y al cardenalato no significaría 
“sacar los pies del plato” con respecto a ninguna de las normas existentes: dejaría de 
lado, por el momento, la discusión acerca del presbiterado de la mujeres y les permitiría 
ejercer responsabilidades muy importantes en la administración, como diaconisas, y en la 
elección del Obispo de Roma como cardenales, además de poder presidir Dicasterios. 

Personalmente, pienso que no hay razones de peso para impedir el presbiterado a 
las mujeres: el Papa Juan Pablo II esgrimió, en definitiva, argumentos de autoridad, a mi 
modo de ver. Pero también tengo presente lo que me decía al Abad Benedictino 



 

 42 

Mamerto Menapace, de mi país: “Es más fácil cambiarle el rumbo a una bicicleta que a un 
transatlántico; y la Iglesia es un trasatlántico”. Sin lugar a dudas se daría un gran paso, en 
este cambio de rumbo, si se diera la posibilidad de que hombres casados sean presbíteros 
que presidan la Eucaristía. No los imagino presidiendo en un templo grandioso, sino en 
casas de familia; donde se reúne la Comunidad Eclesial de Base de su barrio o de su 
poblado rural: la celebración eucarística sería algo mucho más accesible. 

Tienen razón quienes digan que esto no solucionaría definitivamente el problema. 
Tienen razón: crearía otros. No es posible avanzar sin conflictos. En la dialéctica de la 
historia las cosas no suceden “de una vez por todas” (ephápax): sólo la entrada de Cristo 
en el Santuario… (Heb. 9,12) Creo que no se trata de un arqueologismo de mi parte, pero 
las exigencias de las Cartas Pastorales del cuerpo paulino acerca de los presbíteros (que 
sean irreprochables, hombres de una sola mujer, que sepan gobernar su propia casa, etc.) 
tendrán una gran actualidad. Tienen razón quienes digan que la estructura sigue siendo 
patriarcal. Pero también tengo presente lo que decía Albert Einstein con respecto al 
cambio de método: “Si buscas resultados distintos, no hagas siempre lo mismo”. Y este 
sería un modo de empezar a no hacer siempre lo mismo. No me estoy poniendo 
antifeminista, de ningún modo, sino buscando estrategias de lo posible en a Iglesia 
católica apostólica romana de rito latino, que no es una bicicleta. 

Sinceramente, me gustaría que tomase el tema algún teólogo de verdad, de los que 
investigan en las Sagradas Escrituras, en la Patrología, en el Magisterio de la Iglesia y en 
los escritos teológicos anteriores y posteriores al Vaticano II: no un cura de barrio como 
yo, que sólo cuenta con su necesidad de buscar nuevos caminos pastorales para 
actualizar el Evangelio. La auténtica vuelta a las fuentes supone reencontrar con valentía 
al Jesús histórico para vislumbrar el misterio del Cristo de la fe y conocer 
desprejuiciadamente a las comunidades iniciales de los Seguidores del Camino para 
valorizar a los ministerios en su verdadera dimensión eclesial. 

Tanto el episcopado como el presbiterado son impensables fuera de la colegialidad 
y de la sinodalidad. Y la llamada “vocación sacerdotal” ha de ser redimensionada como un 
llamado de Dios a través de la comunidad, y no como una inspiración celestial individual 
desde la perspectiva de una espiritualidad espiritualista (y no hay ninguna redundancia). 

El Nuevo Testamento habla de presbíteros y de epíscopos: nunca de “sacerdotes”, 
porque Jesús es el sumo y eterno Sacerdote, el único Mediador entre Dios y los hombres 
(Hebreos y 1 Timoteo). El Bautismo, la Confirmación y el Orden Sagrado son los 
sacramentos que “imprimen carácter” según la Iglesia Católica. Y Santo Tomás de Aquino 
enseñaba que el Carácter Sacramental no es más que la participación en el Carácter 
Sacerdotal de Jesucristo. De modo que llamar “sacerdotes” a los que han recibido el 
Orden Sagrado es desconocer el sacerdocio común de los fieles.  

Es notable que nuestros hermanos brasileños, al referirse al Padre celestial, dicen 
“Pai”, lo mismo que cuando hablan del padre biológico; y cuando dicen “padre” sólo se 
refieren al presbítero. Entre nosotros, los de habla hispana - o más precisamente, 
castellana -, también es común que a los presbíteros nos llamen “padre”, aun cuando el 
vocablo no sea tan exclusivo como en portugués. Cuando yo respondo:  

- El Padre está en el cielo - me dicen: 

- ¡Ah! Cierto que a usted no le gusta que le digan “padre”.  



 

 43 

A lo que yo respondo, a mi vez:   

- No es sólo que a mí no me guste: dice el Evangelio de Mateo en el capítulo 23, versículo 
9: “A nadie llamen ‘padre’ en este mundo, porque uno solo es el Padre que tienen en el 
cielo”. Y en Marcos 10,29-30: “Todo el que deje casa o hermanos o hermanas o madre o 
padre o hijos o campos por mí y por la Buena Noticia ha de recibir en esta vida cien veces 
más en casas y hermanos y hermanas y madres e hijos y campos…”. Dicen los escrituristas 
que la omisión de la palabra ‘padre’ en el segundo término de esta afirmación no es un 
error del copista, sino que significa que en la comunidad cristiana no hay ‘padres’, 
teniendo en cuenta la autoridad omnímoda que significaba en la familia mediterránea en 
tiempos del Nuevo Testamento. 

- Las palabras no son inocentes – suele decir un obispo emérito ciertamente meritorio en 
nuestro país, entre otras cosas, por haber sido uno de los pocos que se enfrentaron con 
la sangrienta dictadura cívico-militar argentina del ’73 al ’86, Miguel Esteban Hesayne. Y 
tiene razón. Amigos de la Iglesia Luterana y de la Iglesia Metodista me han corroborado 
que cuando alguien les dice ‘Pastor’ o ‘Pastora’ ciertamente está poniendo distancia.  

A mí no me parece algo secundario o indiferente. Ponerse títulos en la familia de 
Jesús no responde, ciertamente, a la mentalidad del Evangelio; Jesús se refiere también a 
los títulos de ‘maestro’ y ‘doctor’. Los feligreses suelen aludir a razones de respeto: como 
si no ponerle un título a alguien fuera faltarle al respeto. El clericalismo, que es uno de los 
principales males de nuestra Iglesia, según Francisco de Roma, y que tiene siglos de 
vigencia, sobre todo desde Constantino en adelante, ha impuesto toda una cultura 
eclesiástica, que no tiene nada de eclesial ni de cristiana. 

Con similar criterio creo que hay que atreverse a plantear un nuevo modo de ejercer 
el ministerio presbiteral, para el bien de nuestras Comunidades. Siempre afirmamos que 
la Palabra y la Eucaristía son pilares indispensables de las mismas. Pero que la Cena del 
Señor queda cada vez más distante. Sabemos que la esperanza anunciada por los 
profetas es siempre “esperanza de lo difícil”. Pero “La esperanza es lo último que se 
pierde” dice un refrán popular. Así que no perdemos la esperanza de que la Cena del 
Señor vuelva a ser un encuentro fraterno accesible para todos en comunidades a medida 
humana que propongan a su obispo ministros que las presidan en el servicio. 

 

 

  



 

 44 

 

Somos comunidad porque Dios es comunidad 
Metáforas para un modelo eclesial comunitario y en equidad. 

 

Aleyda Gómez Estrada - Colombia 
Asesora de la Articulación Continental de las CEBs 

 

Cuando nos encontramos a compartir nuestro proceso de CEBs vienen a nuestro 
corazón expresiones que evocan las experiencias originarias de las comunidades 
fundantes del cristianismo. Pero no son solo  recuerdos, no evocamos el pasado con la 
nostalgia del primer amor. La vida de las primeras comunidades es realmente inspiradora 
y se actualiza por la experiencia pascual del seguimiento desde cada rincón del continente 
o de otros lugares en el mundo donde el proyecto de CEBs se hace posible.  

 

¿Pero qué es lo que realmente resulta inspirador? ¿Qué es lo que sigue siendo 
legítimo y profético de nuestro proyecto de CEBs? La respuesta puede ser múltiple, pero 
al vernos reunidos desde la hermosísima diversidad de culturas, de lenguas, de colores en 
el Encuentro Latinoamericano y Caribeño como si fuéramos un solo ser, cuando nos 
abrazamos como si nos hubiéramos conocido desde siempre, la respuesta salta a la vista: 
lo que sigue siendo vigente, aquello que nos hermana con fuerza profética es la profunda 
utopía de ser comunidad en el corazón mismo de Dios.  

 

Somos comunidad porque Dios es comunidad. Porque en Dios no hay jerarquías, ni 
subordinaciones, ni exclusiones, sino honda alteridad, es que podemos apostarle 
nosotros y nosotras a ser Comunidades de personas en equidad de género, en comunión 
de vida, en relaciones alternativas a un mundo patriarcal, machista o sexista que 
establece un orden social y eclesial desigual con seres de primera y seres de segunda.  

 

Las reivindicaciones de género al interior de las CEBs no apuntan a “voltear la 
tortilla”, sino a vivir la coherencia del equilibrio pascual. Este equilibrio pascual fluye en 
multitud de experiencias que nos rodean tanto en la naturaleza, como en nuestro ser 
mismo, contemplarlas, percibirlas, caer en la cuenta de ellas resulta fascinante. Veamos 
algunas de ellas expresadas metafóricamente como parábolas que enriquecen nuestras 
motivaciones para formar Comunidades Eclesiales de Base.  

 

1. METÁFORA DE LOS GANSOS:  

“La ciencia ha descubierto  que los gansos vuelan formando una V, porque cuando 
cada pájaro bate sus alas, produce un movimiento en el aire que ayuda al ganso que va 
detrás de él. Volando en V, toda la bandada aumenta por lo menos un 71% más su poder de 
vuelo que si cada pájaro lo hiciera solo. Cada vez que un ganso se sale de la formación y 
siente la resistencia del aire, se da cuenta de la dificultad de volar solo y de inmediato se 
incorpora de nuevo a la fila para beneficiarse del poder del compañero que va adelante. 



 

 45 

Cuando el líder de los gansos se cansa, se pasa a uno de los puestos de atrás y otro ganso 
toma su lugar. Los gansos que van detrás producen un sonido propio de ellos y hacen esto 
con frecuencia para estimular a los que van adelante a mantener la velocidad. Finalmente, 
cuando un ganso se enferma o cae herido por un disparo, dos de sus compañeros se salen de 
formación y lo siguen para ayudarlo y protegerlo. Se quedan con él hasta que esté 
nuevamente en condiciones de volar o hasta que muere, sólo entonces los dos compañeros 
vuelven a la bandada o se unen a otro grupo”96 

En esta metáfora encontramos la expresión realizada de lo que hoy llamamos la 
nueva espiritualidad holística, definida como un hilo conductor con el cual podamos 
hilvanar todas las experiencias, todos los saberes, todas las tradiciones espirituales, todas 
las formas de humanización y construir una realidad planetaria dinámica e incluyente. 
Para eso es preciso sumar dialécticamente, integrar las diversas contribuciones y entrever 
las complementariedades.97  

Esta realidad planetaria dinámica e incluyente está dibujada con maestría por los 
gansos. Ellos nos muestran el potencial de un grupo organizado que une sus esfuerzos 
para hacer posible la marcha. Quien va adelante asume la responsabilidad de quienes van 
detrás, pero al mismo tiempo deja que sean ellos quienes alimenten la mística de los que 
se abren paso, a través de la fuerza contraria del viento. Ir adelante resulta tan 
importante como ir atrás, siempre y cuando todos se unan en un solo proyecto. El 
liderazgo se extiende a lo largo de ese cuerpo vital articulado como un solo corazón. El 
empoderamiento colectivo se muestra así como la única autoridad legítima. Ninguno 
puede volar solo, ninguno puede volar siempre primero, ninguno puede perder el ritmo 
del vuelo... 

Una organización de este género plantea a los humanos una manera alternativa de 
vivir en la cual se puedan percibir de forma más unitaria las oposiciones y contradicciones 
inherentes a la existencia humana. La perspectiva de género busca precisamente superar 
estos desequilibrios de posturas dogmáticas que quieren dominar el mundo, la sociedad, 
la Iglesia o la familia de forma vertical y excluyente y busca  desarrollar la capacidad de 
percepción de la complejidad de lo real y lo humano98. 

En esta lucha por encontrar alternativas a las posturas dogmáticas de la autoridad, 
religiosa o política, familiar o social, construir comunidad resulta la propuesta más actual 
y profética para humanizar nuestro mundo. 

Para enriquecer aún más nuestra reflexión sobre las razones que nos llevan a vivir 
nuestra fe en Comunidades Eclesiales de Base y no en otro modelo eclesial, sirvámonos 
de otra metáfora, “la del segundo cerebro” propuesta por el neurobiólogo chileno 
Francisco Varela uno de los principales investigadores en el ámbito de las Ciencias 
Cognitivas. 

 

                                                           
96

 Alonso Lobo Maya, El vuelo de los gansos. Tomado de: En todos es posible. Elementos para el 
desarrollo organizacional. Módulo 5 Elvira Margarita Gonzáles Mazuelo. Corporación CEIBA. Ed. 
CIMAZ Bogotá 2001) 
97 Leonardo Boff. Nueva era, La civilización planetaria. Desafíos a la sociedad y al cristianismo. Ed. 
Verbo Divino. 1995 p.86 
98 Ivonne Gebara. Teología a ritmo de mujer. Ed. Dabar México. 1995. p.25 



 

 46 

2. METÁFORA DEL SEGUNDO CEREBRO. 

Según lo plantea Varela, nuestro organismo tiene dos maneras de conocer. Una 
está asociada con el cerebro, la otra con el sistema inmunológico (el “segundo cerebro”). 
A diferencia del cerebro, el cual está concentrado en la cabeza, el sistema inmunológico 
está disperso en órganos y en el fluido linfático a través del cuerpo. Este permea el 
cuerpo entero y cada tejido en particular.  

El sistema inmunológico es tan complejo como el sistema nervioso, pero en vez de 
encontrarse concentrado está distribuido, en vez de estar fijos sus componentes se 
mueven por todas partes, y en vez de atarse por conexiones anatómicas ellos se enlazan 
químicamente. Se ha descubierto que este sistema se asemeja a una red en continuo 
diálogo responsable de la identidad del cuerpo, es decir que el sistema inmunológico a 
través de las células crea la identidad de quiénes somos nosotros como un cuerpo.99 

El cerebro izquierdo según los estudios actuales100 ha tenido la supremacía como 
único controlador de toda la actividad cognitiva, pues el cerebro derecho no ejerce esta 
función de control.  Los circuitos del cerebro izquierdo sirven de parapeto de los sistemas 
organizados sobre bases jerárquicas y dominadoras. Con la nueva metáfora de un 
“segundo” cerebro del cuerpo, Varela cuestiona radicalmente las concepciones 
dominantes hasta el presente -de jerarquías naturales necesarias- e introduce una visión 
de un cerebro y de procesos cognitivos donde el saber o conocimiento, la información, la 
identidad, la creatividad, no se encuentran sólo centralizados sino que también 
diseminados entre todas las células del cuerpo. No convergen y procesan en un solo 
punto sino que se distribuyen a lo largo de todo el territorio corporal. Ello da pie a una 
concepción mucho más democrática e igualitaria de los procesos de la vida y de la 
realidad, sea ella individual o colectiva.  

Para quienes hemos recibido una formación religiosa marcada por jerarquías y 
autoridades eclesiásticas resulta muy saludable pensar el mundo de otra manera, 
percibirnos de otra manera, soñarnos de otra manera. La espiritualidad de las CEBs 
responde a la nueva eclesialidad de Vaticano II de “pueblo de Dios” y podemos 
enriquecerla a la luz de estas metáforas mencionadas anteriormente.  Tanto la metáfora 
de los gansos, como la del segundo cerebro nos conducen a una misma conclusión: es 
posible crear nuevas propuestas a las planteadas por la  ideología occidental mecanicista 
que hace girar el mundo sobre un solo centro. Es posible ser Iglesia sin la absurda 
dependencia a un modelo de Iglesia de cristiandad toda ella jerarquizada,  basta cambiar 
nuestros paradigmas y ser constructores y constructoras de un cuerpo armónico como lo 
fueron las comunidades originarias que dieron origen a la Iglesia pascual, una ekklēsía de 
comunión y en equidad de género.  

La Iglesia, de la cual hacemos parte, nació como una comunidad de iguales. San 
Pablo bebió de estas tradiciones comunitarias que lo convirtieron en el gran aliado de los 
cristianos y cristianas del primer siglo; su teología del cuerpo consagra la identidad 
eclesial de comunión en la diferencia. Razón por la cual vamos a referirnos a una tercera 
metáfora que encontramos en la carta a los Efesios.  

 

                                                           
99 Luis Pérez Aguirre. S.J. Ciencias teológicas y concepto de paradigma. www.servicioskoinonía.org. 
100 Jill B. Taylor. Un ataque de lucidez. Un viaje personal hacia la superación.  Debate 2009 



 

 47 

3. UNA CABEZA EN EL CORAZÓN101: METÁFORA DE EFESIOS 5, 21-25 

21 “Estén sujetos los unos a los otros en el temor de Cristo. 

22 Las mujeres a sus maridos, como al Señor, 

23 porque el marido es cabeza de la mujer, como Cristo es Cabeza de la Iglesia, el 
salvador del Cuerpo. 

24 Así como la Iglesia está sumisa a Cristo, así también las mujeres deben estarlo a sus 
maridos en todo. 

25 Maridos, amad a vuestras mujeres como Cristo amó a la Iglesia y se entregó a sí 
mismo por ella” 

 

Aparentemente todo lo que se ha dicho hasta ahora parece derrumbarse ante un 
texto como estos. A primera vista se podría decir que el fundamento teológico de la 
centralidad masculina en la Iglesia se encuentra aquí. En realidad no es así. Pablo un 
enamorado del proyecto eclesial comunitario no pudo habernos dejado en un callejón sin 
salida, tampoco sus discípulas o discípulos, quienes redactaron esta carta. 

Quiero simplemente dejar planteadas unas claves de interpretación de este escrito 
que antes de justificar la verticalidad familiar, social o eclesial nos muestran un camino 
distinto. Si leemos con atención el v. 23 nos encontramos con el fundamento teológico 
“porque el marido es cabeza de la mujer, como Cristo es Cabeza de la Iglesia, el salvador del 
Cuerpo”. Ciertamente Cristo es cabeza, porque es salvador del cuerpo, de esta manera la 
exhortación paulina hecha, en un contexto patriarcal de la sociedad del siglo I, a los 
maridos a quienes invita a ser cabeza como Cristo lo fue. La pregunta que salta a la vista 
es: ¿y cómo fue Cristo cabeza?, ¿cómo los emperadores del imperio romano?, ¿cómo los 
pater-familias de la sociedad greco-romana? Si esto fuera así entonces nada tendríamos 
que hacer en el proyecto comunitario de las CEBs.  

He llamado a esta metáfora “una cabeza en el corazón” porque la clave se 
encuentra en el término griego cabeza = kĕfale. Este término traduce para cabeza, 
principio vital, opuesto al término latino cabeza como caput, capitalidad o jefatura. El 
paradigma patriarcal occidental desplazó el sentido original del termino kĕfale hacia el de 
caput y a partir de allí leímos este texto como la justificación teológica de la dominación 
masculina. Si cabeza es principio vital podríamos decir entonces que es una cabeza en el 
corazón, una cabeza que percibe todos los miembros no para dirigirlos y subyugarlos al 
centro cognoscitivo, sino como red de sensaciones vitales donde la vida fluye en muchas 
direcciones. Una cabeza que actúa como Jesús, como el segundo cerebro de nuestra 
metáfora.  

Jesús de Nazareth fue cabeza no como caudillo, ni como jefe, sino como kĕfale, 
como principio de vida, por esta razón pudo ser salvador y con ello nos mostró el camino 
para ser corresponsables de la salvación desde las CEBs. 

Nuestro desafío para continuar en el proceso siempre urgente de relanzar o 
recrear o resignificar nuestras Comunidades Eclesiales de Base está en esta dinámica 

                                                           
101 Aleyda Gómez E. Una cabeza en el corazón. Hacia una recuperación teológica de género de la 
categoría cabeza., según Efesios 5, 21-25.   



 

 48 

creadora de vida donde todos y todas nos hacemos responsables, todos y todas 
servimos, todos y todas crecemos en comunión y en autonomía. Que nuestra caminada 
sea como los gansos, que nuestra organización comunitaria sea como el segundo cerebro 
que dinamiza el fluir del Espíritu en todos sus miembros, que nuestros carismas y 
ministerios sirvan como la “kĕfale” que nos hace igualmente responsables de la vida de 
este cuerpo eclesial que todos y todas gestamos diariamente, para que sea posible la 
utopía del Reino, donde “ya no hay judío ni griego; ni esclavo ni libre; ni hombre ni mujer, 
ya que todos vosotros somos uno en Cristo Jesús” (Gal. 3, 28).  

Porque Dios es comunidad, nuestro proyecto es viable, posible, creíble y profético.  

 

 

 
  



 

 49 

 

Actualizar las CEBs. Aggiornamento 
 

José Sánchez Sánchez – México 
Asesor de la Articulación Continental de las CEBs 

 

Cada vez más crece la preocupación por encontrar un nuevo rostro a las 
Comunidades Eclesiales de Base.  Vemos que es necesario renovar la vivencia de las 
mismas, porque son muchos los factores que nos empujan a pensar que no podemos 
seguir con el mismo rostro de las CEBs. Crece el desasosiego al constar que ya no tienen 
la misma incidencia en la Iglesia y la sociedad que tenían anteriormente, además muchas 
están sufriendo una anemia espiritual y pastoral y no encuentran la manera de superarla.  
Algunos recuerdan con cierta nostalgia los tiempos en los que las CEBs llamaban la 
atención dentro y fuera de la Iglesia.  Otros con cierto tono de crítica dicen que las CEBs 
ya se han estancado y han pasado de moda, por lo que prefieren emigrar a otras opciones 
pastorales. Por todo esto surgen los siguientes interrogantes: ¿Cuál es el rostro actual de 
las CEBs?  ¿Cómo vivirlas hoy de tal manera que incidan en la Iglesia y en la sociedad? 
¿Cómo recuperar ese aire de frescura que tenían anteriormente? 

La respuesta a estas y más preguntas no se tiene aún, pero al ir planteando los 
interrogantes y buscando renovarlas, irán surgiendo luces que vayan marcando desde la 
experiencia el camino.   

 

1.- ¿De dónde nace esta inquietud? 

 Nos damos cuenta que vivimos no únicamente una época de cambios, sino en un 
cambio de época.  Con esto se quiere expresar los cambios que se experimentan en la 
vida económica, social, política y eclesial.  Son rápidos y profundos que tocan la misma 
estructura de la sociedad, la familia y las personas. Son muchas las consecuencias 
humanas y ecológicas y la casi inexistencia de movimientos sociales de oposición a la 
hegemonía del modo de producción imperante. Son dos los incentivos de este modo 
neoliberal del capitalismo: la innovación en la producción, que no responde a las 
necesidades de los pueblos, sino el lucro de unos cuantos y que es muy eficiente dada la 
tecnocracia actual, y el consumo, que se ha agudizado tanto que se puede llamar 
consumismo. La publicidad es el acicate del deseo mimético que empuja a hacer del 
consumir el estilo de vida de los ciudadanos en esta sociedad del descarte. Cada quien es 
lo que consume.  

Otra característica de esta cultura capitalista es la diversión, a tal grado que lo que 
no es espectáculo, diversión, no sirve. Así se va privando, sobre todo a los niños/as, 
adolescentes y jóvenes,  de la conciencia crítica, del discernimiento y juicio, animando a 
gozar  de la vida hasta el extremo, despreciando toda referencia a los valores humanos y 
trascendentes102.  

                                                           
102

 José Rafael Prada Ramírez, en su libro “Radiografía del joven hoy. Mutación antropológica en la juventud” 
(San Pablo, Bogotá, 2014), en el capítulo 2 (pag. 17-25) hace una descripción detallada de esta característica de 
la sociedad neoliberal globalizada.  



 

 50 

La revolución digital, liderada por las TIC (Televisión, internet, cibernética), está 
provocando sobre todo en las generaciones jóvenes, una mutación antropológica103, que 
cambia de una manera radical  la visión del ser humano, los principios, los valores, los 
ideales que alimentan la vida. Cambian el proyecto humano y así se abre un futuro oscuro.  
Todo esto hace que se viva una crisis tan profunda, que se trastocan las mismas raíces de 
nuestra concepción de Dios, de la sociedad, del mundo, de la persona.  Vamos hacia otra 
visión del ser humano, no humanizado, sino digital, consumista y tecnomediado.  

Si estamos entrando en una nueva época y esto nos causa crisis, cuestionamientos 
profundos no es nada raro que también nos estemos cuestionando nuestra vivencia 
religiosa y eclesial, por consiguiente nuestra experiencia de CEBs. 

 

2.-  Un nuevo contexto socio-político. 

 No sólo estamos experimentando un cambio cultural profundo, sino también un 
cambio socio-político.  En los años 70-80’ se vivía una confrontación entre el Occidente y 
Oriente (capitalismo-comunismo) lo que llevó a la “Guerra fría” y en América Latina, a la 
ideología de “Seguridad Nacional”.  La Iglesia latinoamericana, se situó en la alternativa 
no de la Alianza por el progreso, sino de la Liberación.  Entró de lleno en la lucha por el 
cambio de estructuras injustas a justas, en la lucha por la liberación.  Tomó una clara y 
evangélica “Opción por los pobres”. En este contexto socio-eclesial, surgieron por la 
moción del Espíritu Santo, las Comunidades Eclesiales de Base. Estaban en la punta de 
lanza de un trabajo con el pueblo pobre, creyente y en camino de liberación. Tiempos que 
dieron a la Iglesia una experiencia profunda, nueva y evangélica de ser seguidores de 
Jesús, pero al mismo tiempo, de persecución, no únicamente de parte de los gobiernos, 
sino también de la Iglesia.  

Fueron años de descalificación de la vivencia de las CEBs, se les quiso borrar su identidad 
de Iglesia en la base, célula inicial de estructuración eclesial (Med. 15, 10). Se les acusó de 
estar fundadas más en una ideología, que en el Evangelio.  De ahí se pasó a un 
desconocimiento de las mismas, ya no se les atacó, sino que se les ignoró.  Vivieron las 
CEBs un “invierno eclesial”. Muchos laicos y laicas, religiosas y presbíteros que 
acompañaban el proceso de las CEBs, se pasaron a movimientos y asociaciones eclesiales 
de tendencia conservadora, contando con la aprobación de los pastores (obispos y 
párrocos).  Muchas CEBs Perseveraron en medio del dolor y se aislaron.  

Estos factores: el cambio de época y la agresividad eclesial llevaron a las CEBs a un 
aislamiento en defensa propia.  Se insistió en la conservación de su identidad eclesial, 
pero se decoloro la inserción social y eclesial.  

 

3.- Alternativas a tomar.  

Aparecida dio nuevo aliento a esta experiencia eclesial. El mundo cambio. Los 
Obispos en el documento de Aparecida, constataron que se vivía un cambio de época.  Se 
volvió a poner sobre la mesa, tanto la reflexión sobre las CEBs como su vivencia. Esta 
situación las tomó de sorpresa y un poco desprevenidas.  El contexto socio-político y 

                                                           
103

 José Rafael habla de la generación Y (generación digital) y los llama “nativos digitales” y describe sus 
características. Pag 30-.35 



 

 51 

cultural cambió. Ellas no se sentían tan seguras como en el contexto anterior. Empezaron 
los cuestionamientos y la búsqueda de una nueva identidad. Es por tanto necesario 
replantearse de nuevo la identidad y misión de las CEBs.  

 

Aporto unas pistas a esta búsqueda.  

1) Actualizar y renovar el discernimiento del momento actual. En el método de las CEBs, 
el punto de partida es siempre el VER la realidad. En estos momentos de cambios 
rápidos, frecuentes y profundos, es necesario hacer análisis cultural. tratando de 
aclarar en qué consiste el cambio cultural que estamos viviendo. Partir, en las 
reflexiones de las CEBs de problemas reales que estén viviendo las CEBs es fuente de 
una nueva mentalidad. La conciencia de que navegando en el neoliberalismo, en la 
civilización del consumo, de la diversión, vamos al fracaso, nos ayudará a cambiar las 
cosas y a buscar alternativas viables.  

 
2) Profundizar el mensaje de Jesús en el Evangelio. Volver a Jesús. Hoy el conocer su 

proyecto y la forma en que él cumplió la misión encomendada, es indispensable.  Sólo 
así podremos asimilar las actitudes que son centrales en el Evangelio: Sentir desde las 
entrañas, compadecerse y compartir.  En Jesús encontramos la respuesta a los 
problemas actuales.  Por tanto, la formación bíblica es necesaria para descubrir al 
Jesús histórico en relación de identidad con el Cristo de la fe. El Papa Francisco en la 
exhortación sobre la Alegría del Evangelio, nos invita a un encuentro con Jesús y a ser 
sus testigos en el mundo actual. Las CEBs. están llamadas a encontrarse con Jesús y a 
dar testimonio de su proyecto de vida.  

 
3) Vivir la Mística del seguimiento de Jesús.  Seguir a Jesús es la única forma de creer en 

él.  La espiritualidad del  seguimiento de Cristo, cuya misión es la construcción del 
Reino de Dios, consiste en dejarse guiar por el Espíritu porque es el motor que guía a 
los seguidores de Jesús, con su soplo dinamiza su caminar les anima en la esperanza. 
Es una espiritualidad en medio de la persecución, una espiritualidad pascual.  Este 
ministerio tendrá que facilitar tiempos y dinámicas para vivir las motivaciones propias 
del discípulo/a misionero/a, que invita a la misión, paradigmática y programática, a 
decir del Papa Francisco. Una espiritualidad centrada en el Reino de Dios, viviendo la 
opción por los pobres.  

 
4) Vivir la mística del “Pueblo de Dios”, respetar la autonomía de los laicos y laicas.  

Viviendo “el sentido de fe.”  En el modelo de Iglesia de comunión circular, no hay 
niveles de unos sobre otros, sino comunión en la horizontalidad.  La comunión supone 
la igualdad.  Las CEBs están llamadas a vivir la libertad en el servicio al Reino de Dios. 
El parámetro de la comunión no está sólo ni principalmente en la relación con los 
pastores, sino en el servicio al Reino. Vivir esta libertad supone riesgos, valor para 
pronunciar su palabra con libertad, pero con respeto y en comunión.  

 
5) Vivir las CEBs como expresión de la iglesia comunidad.  Durante mucho tiempo y 

actualmente, muchos piensan que las CEBs. son grupos de reflexión bíblica. Esta 
concepción se queda corta y es ambigua ya que no expresa su identidad de Iglesia de 
Jesús.  Un grupo no tiene todas las características de Iglesia, en él no es posible vivir 



 

 52 

los elementos constitutivos de la misma; en el grupo, a lo sumo se viven algunos: el 
tener la Palabra de Dios en el centro de su vida, pero no el de celebrar la vida, el de 
vivir la comunión, la Ministerialidad y la Misión. El grupo puede ser uno de los 
elementos de la CEBs, pero no la CEBs.  
Comprender esta identidad eclesial y buscar caminos concretos y adaptados al 
contexto en el que se vive, lleva a precisar cómo ser un nivel de base de la Iglesia y 
vivir la espiritualidad de seguimiento en el Espíritu.  Es importante la vivencia de 
Asambleas comunitarias en las que participen todos los grupos y campos de trabajo 
del barrio o rancho en la toma de decisiones, en la animación de la vida eclesial, en la 
formación, en la celebración de la vida; y de Consejo comunitario, es decir, de equipo 
coordinador.   
 

6) Vivir el servicio de la articulación, con una sencillez y humildad testimoniales, es un 
desafío de las CEBs, y por tanto, un compromiso, “Entre ustedes el que quiera ser el 
más grande, hágase el servidor de los demás y quien quiera ser el primero hágase el 
sirviente de todos. Porque el Hijo del hombre no vino a ser servido, sino a servir y a 
dar la vida como rescate por muchos” (Mc 10,44-45). Para servir es necesaria la 
libertad que da el Espíritu. En una palabra, las CEBs, deben romper el clericalismo y 
vivir la libertad del Espíritu en  la comunión.  

 
7) Comunidades en las que los niños/as, adolescentes y jóvenes sean nuevos sujetos de 

la era digital.  Ellos son los que pueden ayudar en la comprensión del mundo actual, 
pero además ellos son los sujetos naturales en esta nueva época digital. Ayudar a los 
jóvenes a prever las consecuencias de dejarse  arrastrar por este sistema digitalizado y 
de depredación del planeta, de su actitud irresponsable, inmediatista y hedonista,  a 
buscar un desarrollo sostenible.  Hay que apoyarlos para que busquen y encuentren a 
Dios en el silencio en la oración, en el servicio al prójimo, muy especialmente en los 
despojados, a encontrarse con Jesús.  Hay que  estar dispuestos a aprender de ellos 
para insertarnos en esta cultura digital de la que ellos son expertos. Ellos son 
“digitales natos”, nosotros somos “digitales migrantes”.  Es indispensable aprender a 
usar los medios digitales (redes sociales) en la evangelización.  

 
8) Comunidades ministeriales con ministerios nuevos  sobre todo en la esfera social. La 

Iglesia es el pueblo de Dios, que lleva a cabo su misión a través de los ministerios, que 
son la puerta y la ventana de salida al mundo; es a través de ellos que sale de sí misma 
para comunicar la buena noticia del amor de Dios, para anunciar alegremente que está 
decidido a ofrecerle la salvación. Como Jesús, ella lleva a cabo la misión a través obras 
y palabras que manifiestan su compasión; este es el gran servicio que ofrece. La 
Iglesia, continuadora de la obra de Jesús, está llamada a ser servidora, a ejemplo de 
Jesús, que no vino a ser servido sino a servir y a dar la vida por muchos (Mc 10,45) y es 
a través del servicio que ella cumple su misión.  

 
Las CEBs, Iglesia de Jesús, están llamadas a ser comunidades servidoras, de aquí que 
uno de los desafíos surgidos en este nuevo contexto, sea el ser una Iglesia ministerial, 
promoviendo sobre todo  los ministerios en el campo social. 
+ Ministerio de la concientización política. Este ministerio está ligado al tercer paso del 

método: el actuar. Aquí hay una variedad grande de servicios que las comunidades 



 

 53 

puede ejercer: la promoción de la economía solidaria y consumo responsable, el 
cuidado de la creación, la asistencia a los necesitados y pobres, la promoción del 
comercio justo, la promoción de la paz, la relación y participación con otras 
organizaciones que trabajan por responder a la problemática del pueblo. Además 
es muy importante que haya quien ayude a las organizaciones promocionales a dar 
el paso a la concientización política.  No se trata tanto de un poder de gobierno, 
sino de la toma de conciencia de que la sociedad civil es la promotora de un nuevo 
orden social y del control de los que ocupan puestos de responsabilidad pública. 
Cuando las organizaciones sociales, no tienen una dimensión política ciudadana, 
quedan muy débiles y pronto pueden disolverse o ser coptadas por partidos 
políticos.  Es aquí donde las CEBs tienen que hacer un gran esfuerzo, porque la 
situación de apatía social y política hace que sus miembros poco participen en el 
campo social y político.  Este es un gran desafío.  

+ Ministerio de la solidaridad. En este mundo inhumano que invita a un individualismo 
exacerbado, en donde se vive un culto a la personalidad narcisista, que hace que 
los individuos busquen la solución a sus problemas sin referencia a la comunidad, 
el ministerio de la solidaridad de las CEBs es fundamental.  De hecho se da diversas 
acciones y organizaciones de ayuda mutua que las comunidades promueven, 
desde la asistencia social en los momentos de emergencia, hasta las siembras en 
común, tienda comunitaria, fondos comunes de ahorro, cooperativas, fondos de 
producción. Esto hace que las CEBs sean solidarias no únicamente por sus acciones 
y organizaciones, sino sobre todo por su actitud de preocupación de la comunidad. 
Esta solidaridad es un rayo de esperanza en la noche sombría, sino también un 
signo, un sacramento para la civilización del amor.  

+ Ministerio del diálogo y acción ecuménica. Sobre principios de sólida identidad 
eclesial, la comunidad eclesial de base debe abrirse a un ecumenismo no tanto 
teórico sino práctico. Esto supone una actitud que rechaza la confrontación y que 
promueve la apertura a los otros grupos religiosos y otras Iglesias. Este 
ecumenismo no inicia con diálogos doctrinales, sino acciones a favor de la mejora 
de las condiciones del pueblo. La cooperación en luchas a favor de la justicia social, 
de la defensa de los DDHH. Ahí se inicia el camino de los pobres hacia un 
ecumenismo que quizás mañana pueda ser doctrinal y quizás disciplinario.  La 
práctica ecuménica de los pobres es el reconocimiento de qua la salvación de 
Cristo y la liberación humana operan en ámbitos más allá de las fronteras visibles 
de la Iglesia.  

+ Ministerio de promoción de la paz. El sistema neoliberal que vivimos es un proyecto 
que mata, porque causa deliberadamente la muerte a pueblos enteros. Nunca se 
había producido tanta riqueza como actualmente, pero no se reparte de una 
manera equitativa, sino que unos pocos son los que gozan de las riquezas 
producidas y la mayoría pasan hambre y necesidad.  Esto causa violencia, que es 
pretendida conscientemente los que tienen el poder económico, político y 
cultural.  Las víctimas de este sistema, que son la mayoría, son llamadas “efectos 
necesarios” para que todo marche bien. Los gobiernos ya no atacan las causas de 
la violencia, sino que buscan controlar los efectos, para que no se vayan más allá 
de los límites permisibles y haya seguridad, y las cosas sigan como están. Procuran 
seguridad, no paz.  



 

 54 

Urge promover la paz, que no es únicamente ausencia de guerra, sino una 
búsqueda de un nuevo estilo de vida, en el que todos puedan tener una vida digna, 
con lo necesario para tener una convivencia pacífica.   
Las CEBs deben considerar la causa de la paz como una tarea a la que no pueden 
renunciar y buscarla desde la familia, el contexto pequeño en el que viven. Deben 
colaborar a través de los ministerios de paz, con las organizaciones ciudadanas 
que tienen el mismo objetivo: Construir la paz.  

 
9) Comunidades que reactualicen la Opción por los pobres, tomando en cuenta los 

nuevos pobres en este sistema que ha excluido a muchos de su dignidad y de los 
bienes necesarios para una vida digna. Es importante la defensa de los DDHH, sobre 
todo de las víctimas de la violencia.  En esto puede orientar los documentos del Papa 
Francisco: La exhortación sobre “La alegría del Evangelio” y la Encíclica “Laudato si”.   

 

CONCLUSIÓN 

Una característica de este nuevo rostro de las CEBs es el dejarse guiar por el Espíritu 
Santo. La acción del Espíritu es impulsarnos a vivir la libertad en el amor. Esta  libertad es 
un don del Espíritu, pero también es una conquista humana, a través del proceso de 
liberación, en primer lugar del sistema que oprime, sobre todo a los pobres, que no tienen 
libertad, ni económica, ni social, ni política.  Los procesos de liberación son signos de la 
presencia del Espíritu que empuja hacia la meta del Reino de Dios.  Participar en los 
procesos de liberación supone una libertad frente a las leyes que oprimen, frente al 
sistema que ha puesto el dinero en el centro y que sacrifica la vida de los pobres. Libertad 
frente a las ideologías que justifican las prácticas de dominación. Sin libertad nos 
quedamos pasivos ante las injusticas.  El miedo nos paraliza.  

Este es el gran reto de las CEBs que en muchos casos están auto referenciadas, 
volcadas sobre sí mismas. Las CEBs han de estar en salida hacia las periferias.  Es conocida 
la frase del Papa Francisco: “Prefiero una Iglesia accidentada por salir a la calle, que una 
Iglesia metida en la comodidad de un hospital”. La Iglesia que no está en salida no es 
Iglesia de Jesús.  

Es el Espíritu el que nos conducirá por los caminos desconocidos, y nos dará la 
sabiduría y fortaleza para responder a los desafíos que el cambio de época nos presenta. 
Así como condujo a las primitivas comunidades al abrirse al mundo greco romano.  

 

  



 

 55 

 

Pascua, raíz de la espiritualidad político-libertadora 
 

Marcelo Barros y Pedro A. Ribeiro de Oliveira - Brasil 
Traducción de Juan Ángel Dieuzeide – Argentina. 
 

 “Estén siempre preparados/as para responder con mansedumbre y respeto a 
cualquiera que les pida cuentas de la esperanza que hay en ustedes” (1 Pe. 3, 15). 

 

Desde hace 50 años, en América Latina, las comunidades cristianas de base y las 
pastorales sociales se apoyan en el libro del Éxodo para ligar la fe con el compromiso 
social y político de la liberación. Ya en los comienzos de la década de los 80 nosotros 
cantábamos: 

“En Egipto antiguamente,  en medio de la esclavitud, 
Dios liberó a su pueblo. 

Hoy Él pasa de nuevo, gritando liberación”. 

Hoy hay todavía quienes critican a las CEBs y a la lectura bíblica de las Pastorales 
sociales por apoyarse más en el Antiguo Testamento que en el Nuevo. Esa acusación no 
es justa, porque es el Evangelio el centro de sus meditaciones y su principal referencia. Sin 
embargo, es verdad que el modo en se lee la Biblia en la caminada de liberación es 
diferente a la lectura clásica y común en las Iglesias. El mismo hecho de llamar a la Biblia 
hebraica (la TeNak) “Antiguo Testamento”, además de ofender a los hermanos judíos, es 
injusto con los textos que nosotros mismos leemos como Palabra divina hasta hoy. Si, de 
hecho, los textos del Pentateuco y de los profetas precisan de una relectura crítica, todos 
los textos, hasta las palabras de Jesús en el Evangelio, la precisan. 

El Cristianismo perdió su fuerza social y política al apartarse de la tradición judaica. 
Muy simplificadamente, podríamos decir que en el Primer Testamento Dios se revela 
como JUSTICIA liberadora y en el Nuevo Testamento, sin dejar esa dimensión, él revela su 
GRACIA para todos. 

Quien está en la caminada de la liberación percibe que su fe es esencialmente 
liberadora. Como dice Pablo, tenemos que pasar de una fe que no lleva a la justicia (ella 
existe) a una fe que lleva a la justicia liberadora de Dios (Rm. 1,16). Por eso es importante 
retomar la profundización bíblica que no tuvimos posibilidad de hacer desde los años 80. 
Se trata, hoy, de recuperar plenamente la dimensión liberadora de la fe. Debemos 
revalorizar la intuición judaica y releerla a la luz del Evangelio de Jesús, no para superar 
su carácter social y político, sino para revalorizarlo para nuestro tiempo. La celebración de 
la Pascua judía y cristiana es una excelente oportunidad para eso. 

* * * 

Dios se revela como Dios en la lucha de liberación de los hebreos. Es en medio de la 
caminada de la liberación del pueblo oprimido donde Dios hace su alianza de intimidad y 
de compromiso de vida. Fue con un pueblo de esclavos saliendo de la esclavitud con el 
que Dios hace su experiencia de mayor intimidad de vida. Y para la fe cristiana eso es 
paradigmático: este es nuestro Dios y así  quiere ser encontrado. 



 

 56 

Pablo y los autores del Nuevo Testamento procuraron actualizar esa fe y decir que 
toda la humanidad es heredera de la promesa divina de la salvación. Pero, al explicar eso, 
debieron espiritualizarla: la tierra prometida se torna el Reino de Dios. La liberación que en 
la alianza del Sinaí era concreta y buscaba la tierra y la libertad, se torna en Pablo 
liberación de la ley, del pecado y de la muerte (es resurrección). Esa forma de interpretar 
los textos acabó por espiritualizar lo que era integral y, en cierta forma, muchas veces 
llevó a vaciar la dimensión propiamente político-liberadora de la primera revelación. 

El eje principal del acontecimiento y del libro del Éxodo es que Dios se revela a las 
personas que aceptan meterse en la aventura social y política de salir de la esclavitud de 
Egipto y en la caminada de la liberación como camino de la intimidad con Dios, o sea, 
como forma de participar en la alianza entre Dios e Israel. Ella comienza por una palabra 
considerada divina, la palabra dicha a Abraham, como una orden: ¡Sal! En el Éxodo, esa 
misma palabra “Sal” es la palabra fundamental. No es más la salida de un patriarca, sino 
de un pueblo; y no es más la peregrinación en busca de una tierra, sino que es la lucha por 
la liberación y la dura y terrible conquista de una tierra ocupada por otros pueblos. Está 
claro que el relato del Éxodo es épico y tiene poquísima base histórica. Pero la fe de Israel 
se basa en lo que esos relatos tienen de mensaje: tribus de hebreos leyeron su historia 
como la de un éxodo conducido por Dios de la esclavitud a la libertad, del exilio a la tierra 
prometida, de la marginalidad a la comunión. Ese es el punto fundamental de la fe bíblica. 
Es una pena que ese mensaje se haya diluido, al punto de tornarse un mensaje 
moralizante y espiritualista. 

Dios se revela a Moisés. No para él, que estaba bien, casado y teniendo tierra en 
Madián, sino para los otros. No habría habido Éxodo – y no lo habrá hoy – si quien es 
llamado no se pone en camino. Es importante notar que la Biblia junta a los hebreos – 
miembros de los grupos oprimidos y marginados – y a Israel, el pueblo elegido. 

Cuando Dios mandó a Moisés al faraón para decirle (no para pedirle): “Deja a mi 
pueblo salir de Egipto“, la razón era para “hacer una fiesta para mí, a tres días de camino en 
el desierto“. Una fiesta en el desierto. En medio del desierto (hoy se diría en la guerrilla, 
en la clandestinidad, en la resistencia, pero también en la persistencia tantas veces 
solitaria de quien lucha cotidianamente para organizar y concientizar al pueblo), Dios se 
revela y revela lo más íntimo de sí, su nombre –  su misterio – y nos invita a vivir el camino 
a partir de su amor y de su presencia, guiados/as por Él/Ella, y como 
sacerdotes/sacerdotisas de su proyecto divino de hacer  de este mundo su reino de 
justicia y de paz. 

La Biblia enseña que la iniciativa de la salida de Egipto fue de Dios y no de una tribu 
de esclavos que necesitaba apoyo. Se refiere a un grito de sufrimiento, un lamento de 
angustia, no a un pedido de liberación, tal vez porque muchos esclavos interiorizan la 
esclavitud y se contentan con tener un patrón que no los maltrate. Dios quiere liberar al 
pueblo oprimido, pero éste prefiere tener las cebollas y la seguridad de Egipto. (Cf. Ex. 16 
y Nm. 11). La tradición bíblica muestra que el sujeto de la liberación es Dios. El pueblo 
quería religión (hacer una fiesta para Dios en el desierto), pero el proyecto de Dios es 
otro: Él llama a Israel a liberarse. 

Los relatos del mar que se abrió, del maná que cae en el desierto, del agua que 
brota de la piedra, no representan lo cotidiano de la lucha y de la caminada. Lo cotidiano 
era la dureza, la experiencia del deserto sin caminos y sin seguridad, sin garantía de 



 

 57 

alimento y de agua. Era principalmente la experiencia de muchas derrotas en medio de la 
lucha. En la caminada y en las luchas del pueblo, esos silencios de Dios parecen ausencia. 
La lucha de liberación es inspirada y deseada por Dios, pero no por eso es una guerra 
santa. Ha de ser laical, histórica, y es responsabilidad nuestra y no de Dios. En propio libro 
del Éxodo la orden de Dios a Moisés y al pueblo es “No decir (no pronunciar) el nombre 
de Dios”: no atribuirle a él aquello de lo que no se tiene certeza, ni considerar que 
podemos siempre contar con su intervención poderosa. En el desierto, lo que más tentó 
al pueblo fue el silencio de Dios, la ausencia de signos de que él estuviese presente. 

En la caminada de la liberación no hay certezas absolutas. No hay seguridades ni 
facilidades. Cuando, en el desierto, el pueblo adoró al becerro de oro, Dios le dijo a 
Moisés: “Deja a ese pueblo de lado y yo haré de ti un nuevo pueblo y te daré la libertad”. 
Era Dios quien decía eso (no era el diablo). Sin embargo, Moisés reaccionó y dijo: “De 
ningún modo. O salvas a este pueblo o me condenas junto con él” (Ex 32-33). 

* * * 

Para alimentar la fe y la espiritualidad de los y las militantes es preciso encontrar 
otra forma de celebrar y de cultivar la fe. La Pascua puede ser una ocasión de retomar la 
memoria de la fe, la alegría de nuestra esperanza y así intensificar la pertenencia 
comunitaria y la comunión. 

No tiene sentido proponerles a los hermanos y hermanas del Movimiento Fe y 
Política una reconstitución de la cena judaica. Sin embargo, la memoria de la cena pascual 
judía y una reflexión sobre la cena de Jesús nos pueden ayudar a concluir esta meditación. 

“El tiempo de nuestra liberación” es el modo como las comunidades judaicas llaman 
a la semana de Pascua. Para el que cree, la celebración anual de la Pascua no es una 
conmemoración de acontecimientos lejanos o míticos, sino una experiencia actual y 
comprometedora. La Pascua nos invita a formar parte de ese acontecimiento liberador 
fundamental, para sí mismo/a, para nuestro pueblo y para toda la humanidad – y hoy 
agregamos: para la Tierra, nuestra casa común. 

Israel transformó una fiesta de la primavera en memoria del acontecimiento 
histórico que fue la salida de los hebreos de Egipto, visto como una revolución social y 
política: la liberación de los esclavos y la conquista de la tierra prometida. Jesús fue a 
Jerusalén para celebrar la Pascua (como cualquier judío la celebra) cuando fue preso, 
condenado a muerte y crucificado. Aunque no se pueda garantizar que la cena celebrada 
con los discípulos y discípulas fuese la cena de Pascua, él le dio a esa cena carácter 
pascual. Al insistir en la comunión entre los que comen y al darse simbólicamente en el 
pan y en el vino, él refuerza una nueva alianza. No para sustituir la primera (del Sinaí) que 
es siempre actual, sino para radicalizarla y universalizarla. 

En el Primer Testamento, la resurrección tiene una connotación social y política 
clara (resurrección es una nueva insurrección – Ver Ezequiel 37). Con Jesús, la victoria 
sobre la muerte y la manifestación de que Él está vivo y actúa junto a los suyos es una 
fuerza nueva e inmensa en el proyecto de la alianza, que es el mismo del Éxodo, liberarse 
y constituirse como comunidad del Reino. 

Sería necesario que las comunidades retomasen con libertad y creatividad la fiesta 
de la Pascua, la Vigilia que San Agustín llama “madre de todas las Vigilias de la Iglesia”, 
haciendo de ella un rito de nuestro compromiso de vivir la fe como espiritualidad político-



 

 58 

liberadora y recibiendo de ella la fuerza necesaria para proseguir en la lucha. En muchas 
comunidades, en esa vigilia se incluye la memoria de nuestros mártires, la renovación no 
sólo del bautismo que la mayoría de nosotros recibió cuando niño/a, sino también del 
compromiso que es nuestra opción prioritaria de fe, nuestra consagración a la justicia, a la 
paz y al cuidado de la creación. En los campos del Nordeste, en este momento, después 
de seis años de sequía, caen las primeras lluvias, y el pueblo canta con Reginaldo Veloso: 
“Cristo resucitó, el campo se abrió en flor, de la piedra el agua brotó, era de noche y el sol 
salió, ¡aleluya!”. 

Celebremos, entonces, con gran alegría, la memoria de la Pascua de Jesús, haciendo 
de ella alimento para nuestra vida de Fe y de compromiso político-liberador. 

 

 

 

  



 

 59 

 

Páscoa, raiz da espiritualidade político-libertadora 
 

Marcelo Barros e Pedro A. Ribeiro de Oliveira - Brasil 

Versión portugués 

 

“Estejam sempre preparados/as para responder com mansidão e respeito a qualquer um que 
lhes pedir contas da esperança que há em vocês” (1 Pd 3, 15). 

 

Desde 50 anos até agora, na América Latina, as comunidades cristãs de base e as 
pastorais sociais se apoiam no livro do Êxodo para ligar a fé com o compromisso social e 

político da libertação. Já no começo da década de 80 nós cantávamos: 

“No Egito antigamente, no meio da escravidão,  
Deus libertou o seu povo. 

Hoje Ele passa de novo, gritando libertação”.  

 

Hoje ainda há quem critique o CEBI e a leitura bíblica das Pastorais sociais, por se 
apoiarem mais no Antigo Testamento do que no Novo. Essa acusação não é justa, porque 
é o evangelho o centro das suas meditações e sua principal referência. No entanto, é 
verdade que o modo como se lê a Bíblia na caminhada de libertação é diferente da leitura 
clássica e comum nas Igrejas. O próprio fato de chamar a Bíblia hebraica (a Tenak) de 
“Antigo Testamento”, além de ofender aos irmãos judeus, é injusto com os textos que 
nós mesmos lemos como sendo palavra divina até hoje. Se, de fato, os textos do 
Pentateuco e dos profetas precisam de uma releitura crítica, todos os textos, até as 
palavras de Jesus no evangelho, precisam. 

O Cristianismo perdeu sua força social e política ao afastar-se da tradição judaica. 
Muito simplificadamente, poderíamos dizer que no primeiro testamento, Deus se revela 
como JUSTIÇA libertadora e no Novo Testamento, sem deixar essa dimensão, ele revela 
sua GRAÇA para todos. 

Quem está na caminhada da libertação percebe que a sua fé é essencialmente 
libertadora. Como diz Paulo, temos de passar de uma fé que não leva à justiça (ela existe) 
a uma fé que leva à justiça libertadora de Deus (Rm 1, 16). Por isso, é importante retomar 
o aprofundamento bíblico que não tivemos possibilidade de fazer desde os anos 80. 
Trata-se, hoje, de recuperar plenamente a dimensão libertadora da fé. Devemos 
revalorizar a intuição judaica e relê-la à luz do evangelho de Jesus não para superar seu 
caráter social e político, mas para revalorizá-lo para o nosso tempo. A celebração da 
Páscoa judaica e cristã é uma excelente oportunidade para isso. 

 

Deus se revela como Deus na luta de libertação dos hebreus. É no meio da 
caminhada da libertação do povo oprimido que Deus faz sua aliança de intimidade e de 
compromisso de vida. Foi com um povo de escravos saindo da escravidão que Deus faz 



 

 60 

sua experiência de maior intimidade de vida. E para a fé cristã isso é paradigmático: este é 
o nosso Deus e assim ele quer ser encontrado. 

Paulo e os autores do Novo Testamento procuraram atualizar essa fé e dizer que 
toda a humanidade é herdeira da promessa divina da salvação. Mas, ao explicar isso, 
precisaram espiritualiza-la: a terra prometida se torna o reino de Deus. A libertação que na 
aliança do Sinai era concreta e visava a terra e a liberdade se torna em Paulo libertação da 
lei, do pecado e da morte (é ressurreição). Essa forma de interpretar os textos acabou 
por espiritualizar o que era integral e, de certa forma, muitas vezes levou a esvaziar a 
dimensão propriamente político-libertadora da primeira revelação. 

O eixo principal do acontecimento e do livro do Êxodo é que Deus se revela às 
pessoas que aceitam se colocar na aventura social e política de sair da escravidão do Egito 
e na caminhada da libertação como caminho da intimidade com Deus, ou seja, como 
forma de ter parte na aliança entre Deus e Israel. Ela começa por uma palavra 
considerada divina, a palavra dita a Abraão, como uma ordem: sai! No Êxodo, essa mesma 
palavra sai é a palavra fundamental. Não é mais a saída de um patriarca, mas de um povo 
e não é mais a peregrinação em busca de uma terra, mas é a luta pela libertação e a dura 
e terrível conquista de uma terra ocupada por outros povos. É claro que o relato do 
Êxodo é épico e tem pouquíssima base histórica. Mas a fé de Israel se baseia no que esses 
relatos têm como mensagem: tribos de hebreus leram sua história como de um êxodo 
conduzido por Deus da escravidão à liberdade, do exílio à terra prometida, da 
marginalidade à comunhão. Esse é o ponto fundamental da fé bíblica. É pena que essa 
mensagem tenha sido diluída a ponto de tornar-se uma mensagem moralizante e 
espiritualista. 

Deus revela-se a Moisés. Não para ele, que estava bem, casado e tendo terra em 
Madiã, mas para os outros. Não teria havido Êxodo – e não haverá hoje – se quem é 
chamado não se colocar em caminho. É importante notar que a Bíblia junta os hebreus – 
membros dos grupos oprimidos e marginalizados – e Israel, o povo eleito. 

Quando Deus mandou Moisés ao faraó para lhe dizer (não para pedir): “Deixa meu 
povo sair do Egito“, a razão era para “fazer uma festa para mim, a três dias de caminho no 
deserto“. Uma festa no deserto. No meio do deserto (hoje se diria na guerrilha, na 
clandestinidade, na resistência, mas também na persistência tantas vezes solitária de 
quem luta cotidianamente para fazer organização e conscientização do povo), Deus se 
revela e revela o mais íntimo de si, o seu nome – o seu mistério – e nos convida a viver o 
caminho a partir do seu amor e de sua presença, guiados/as por Ele/Ela e como 
sacerdotes/sacerdotisas do seu projeto divino de fazer deste mundo o seu reino de justiça 
e de paz. 

A Bíblia ensina é que a iniciativa da saída do Egito foi de Deus e não de uma tribo de 
escravos que precisava de apoio. Ela se refere a um grito de sofrimento, um lamento de 
angústia, mas não a um pedido de libertação, talvez porque muitos escravos interiorizam 
a escravidão e se contentam em ter um patrão que não os maltrate. Deus quer libertar o 
povo oprimido, mas este prefere ter as cebolas e a segurança do Egito. (Cf. Ex 16 e Nm 
11). A tradição bíblica mostra que o sujeito da libertação é Deus. O povo queria religião 
(fazer uma festa para Deus no deserto), mas o projeto de Deus é outro: Ele chama Israel 
para se libertar. 



 

 61 

Os relatos do mar que se abriu, do maná que cai no deserto, da água que jorra da 
pedra não representam o cotidiano da luta e da caminhada. Seu cotidiano era a dureza, a 
experiência do deserto sem estradas e sem segurança, sem garantia de alimento e de 
água. Era principalmente a experiência de muitas derrotas no meio da luta. Na caminhada 
e nas lutas do povo, esses silêncios de Deus parecem ausência. A luta de libertação é 
inspirada e desejada por Deus, mas nem por isso é uma guerra santa. Tem de ser laical, 
histórica e é responsabilidade nossa e não de Deus. No próprio livro do Êxodo a ordem de 
Deus a Moisés e ao povo é “Não dizer (não pronunciar) o nome de Deus”: não atribuir a 
ele o que não se tem certeza, nem considerar que podemos sempre contar com sua 
intervenção poderosa. No deserto, o que mais tentou o povo foi o silêncio de Deus, a 
ausência de sinais de que ele estivesse presente. 

Na caminhada da libertação não há certezas absolutas. Não há seguranças nem 
facilidades. Quando, no deserto, o povo adorou o bezerro de ouro, Deus disse a Moisés: 
“Deixa esse povo de lado e eu farei de ti um novo povo e te darei a liberdade”. Era Deus 
quem dizia isso (não era o diabo). No entanto, Moisés reagiu e disse: “De modo algum. 
Ou o Senhor salva esse povo ou me condena junto com ele” (Ex 32-33). 

 

Para alimentar a fé e a espiritualidade dos e das militantes, é preciso encontrar 
outra forma de celebrar e de curtir a fé. A Páscoa pode ser uma ocasião de retomar a 
memória da fé, a alegria da nossa esperança e assim intensificar a pertença comunitária e 
a comunhão. 

Não faz sentido propor aos irmãos e irmãs do Movimento Fé e Política uma 
reconstituição da ceia judaica. No entanto, a memória da ceia pascal judaica e uma 
reflexão sobre a ceia de Jesus podem nos ajudar a concluir essa meditação. 

“O tempo de nossa libertação” é o modo como as comunidades judaicas chamam a 
semana da Páscoa. Para quem crê, a celebração anual da Páscoa não é uma 
comemoração de acontecimentos longínquos ou míticos, mas sim uma experiência atual 
e comprometedora. A Páscoa nos convida a fazer parte desse evento libertador 
fundamental, para si mesmo/a, para o nosso povo e para toda a humanidade – e hoje 
acrescentamos: para a Terra, nossa casa comum. 

Israel transformou uma festa da primavera em memória do acontecimento histórico 
que foi a saída dos hebreus do Egito, visto como uma revolução social e política: a 
libertação dos escravos e a conquista da terra prometida. Jesus foi a Jerusalém para 
celebrar a Páscoa (como qualquer judeu celebra) quando foi preso, condenado à morte e 
crucificado. Embora não se possa garantir que a ceia celebrada com os discípulos e 
discípulas fosse a ceia da Páscoa, ele deu a essa ceia caráter pascal. Ao insistir na 
comunhão entre os que comem e ao se dar simbolicamente no pão e no vinho, ele 
reforça uma nova aliança. Não para substituir a primeira (do Sinai) que é sempre atual, 
mas para radicalizá-la e universalizá-la. 

No primeiro testamento, a ressurreição tem uma conotação social e política clara 
(ressurreição é uma nova insurreição – Ver Ezequiel 37). Com Jesus, a vitória sobre a 
morte e a manifestação de que Ele está vivo e atua junto aos seus é uma força nova e 
imensa no projeto da aliança que é o mesmo do Êxodo, libertar-se e se constituir como 
comunidade do reino. 



 

 62 

Seria preciso que as comunidades retomassem com liberdade e criatividade a festa 
da Páscoa, a Vigília que Santo Agostinho chama de “mãe de todas as Vigílias da Igreja”, 
fazendo dela um rito do nosso compromisso de viver a fé como espiritualidade político-
libertadora e recebendo dela a força necessária para prosseguir na luta. Em muitas 
comunidades, nessa vigília se inclui a memória de nossos mártires, a renovação não 
apenas do batismo que a maioria de nós recebeu quando criança, mas do compromisso 
que é nossa opção prioritária de fé, a nossa consagração à justiça, à paz e ao cuidado com 
a criação. No sertão do Nordeste, nesse momento, depois de seis anos de seca, caem as 
primeiras chuvas e o povo canta com Reginaldo Veloso: “O Cristo ressuscitou, o sertão se 
abriu em flor, da pedra a água saiu, era noite e o sol surgiu, aleluia!”. 

Celebremos, então, com grande alegria, a memória da Páscoa de Jesus, fazendo 
dela alimento para nossa vida de Fé e de compromisso político-libertador. 

 

 

 

  



 

 63 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

Servicio de Articulación Continental 

Comunidades Eclesiales de Base 

 

Imágenes: Luis Henrique Alves Pinto 

 

Tenayuca 350, Col. Sta. Cruz Atoyac, 

Del. Benito Juárez, CP 03310  

Ciudad de México, México 

Tel:+ (55) 56 01 03 87 

http://www.cebcontinental.org 


