
 

 



 
umbrales.edu.uy 
 

Editorial:  
Un nuevo lenguaje 
 
En una entrevista al diario La República, el obispo auxiliar de Montevideo Milton Tróccoli y el vicario                 
pastoral Daniel Kerber coincidían en que una de las principales causas del descenso del número de                
feligreses en los últimos años, fue ​la falta de una buena comunicación, de un lenguaje               
actualizado. Es un problema de toda la Iglesia. El papa Francisco manifiesta una capacidad              
comunicativa sin precedentes en una sociedad mediática como la de hoy. Con el objetivo de una                
“Iglesia en salida” el Papa se vale del teléfono, de internet, de las entrevistas aún a los medios más                   
alejados de lo religioso, con una palabra sencilla, clara y estimulante. Muchas veces la Iglesia en el                 
pasado se ha presentado no solo como elitista y clerical, sino con un lenguaje intelectual y abstracto,                 
doctrinal y moralista. El magisterio de la Iglesia, ​por sus textos complicados, llegaba a una minoría                
selecta o si llegaba al gran público, llegaba muchas veces recortado o deformado por la prensa. En la                  
revista Umbrales nos hemos pasado la vida traduciendo en forma inteligible y popular los difíciles y                
extensos documentos oficiales de la Iglesia. Hemos tratado de ser voz, no únicamente de los que no                 
tenían voz, sino también de los que la tenían pero no lograban hacerse entender. Por eso los                 
avances de la teología después del Concilio, de la investigación bíblica, de la doctrina social y aún de                  
la pastoral no han llegado muchas veces al católico de a pie. Todavía hay eclesiásticos que hablan                 
en una entrevista o por radio como si hablaran a sus feligreses en la misa del domingo o como dando                    
lecciones académicas con argumentos de autoridad. Y esto dificulta y bloquea la comprensión y el               
diálogo. Con respecto a las homilías escribe el cardenal biblista Gianfranco Ravasi: “La Palabra de               
Dios está sufriendo; es traicionada y humillada. Con frecuencia los sermones son tan ​incoloros,              
insípidos e inodoros que resultan totalmente irrelevantes. La Palabra de Dios aconseja y consuela,              
pero también ofende, hiere, inquieta, juzga, deja marcas”. Por otra parte la ausencia de la palabra de                 
pastores y laicos en el ámbito público es prácticamente total. El laicado católico no está llamado a                 
hablar oficialmente en nombre de la Iglesia; tiene competencia y responsabilidad propia, con libertad              
de opinión, para juzgar sobre cantidad de problemas en el orden social, económico y político. Cuesta                
hasta escribir una carta al diario, llamar por teléfono a una radio o a un canal de televisión para que                    
se oiga también, sin ninguna ostentación, ​el punto de vista cristiano. Hay muchos profesores              
cristianos en las aulas; quizás en el futuro se precisen muchos más comunicadores. Si se mira a la                  
importancia que se le da a los medios de comunicación en la pastoral, daría la impresión que a                  
muchos no les importan en absoluto; no se sienten a gusto y le tienen miedo a los medios y solo                    
fomentan boletines, folletos y pasquines piadosos. La radio, la televisión, internet son medios que              
llegan hoy a todas las casas, hasta las más humildes, y son los que enseñan nuevos modos de vivir y                    
enfrentar la realidad, mentalizan, forman opinión, crean cultura. Obviamente en estos medios            
públicos ​no se puede hablar como desde el ambón; es preciso despojarse de todo dogmatismo y                
bajar del pedestal para confrontarse en pie de igualdad con los interlocutores. No hay que pretender                
saberlo todo: hoy se rechazan las respuestas dogmáticas y prefabricadas. La Iglesia cuando ha de               
responder a criticas aún injustas, ha de entrar con mansedumbre y respeto en el debate público                
ofreciendo sus  razones y sin polémica, ​porque no se trata de vencer sino de convencer. 

 
 

 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 2 

http://umbrales.edu.uy/
http://umbrales.edu.uy/


América Latina: 
MÉXICO: “YO NO TENGO MIEDO” 

  

“Los narcos me quieren muerto” 
 
Alejandro Solalinde es un conocido sacerdote mexicano de 72 años que fundó hace una década el                
albergue: ​“Hermanos en el camino” en la ciudad de Ixtepec para los migrantes centroamericanos              
que cruzan México con el objetivo de llegar a Estados Unidos. Llegaban con el tren “la Bestia” sucios,                  
hambrientos, desesperados por los atropellos de los narcos y de la policía municipal. Solalinde ha               
sido amenazado de muerte varias veces por “los Zeta” con una recompensa para su cabeza de un                 
millón de dólares. Ha presentado en Europa su reciente libro:​ “Los narcos me quieren muerto”. 
En una entrevista ha declarado: ​“Mi compromiso ha nacido de la fe en Jesús y por haber visto el dolor                    
de esa gente sin que nadie los atendiera. Al ponerme en contacto con ellos he entendido que no se                   
trata de un simple “fenómeno migratorio” como dicen los sociólogos, sino de un acontecimiento              
epocal, de un mensaje de Dios, de un signo de los tiempos”. Preguntado por las amenazas: “Yo no                  
tengo miedo y vivo en paz, porqué mi vida no están en manos del crimen organizado, de los políticos                   
corruptos, sino de Dios. El crimen organizado no actúa solo; tiene cómplices políticos. Los narcos no                
tendrían problema en matar a un cura pero sus cómplices, los políticos, no quieren escándalos. Lo                
que me da tristeza es ver tanta ceguera, corrupción, injusticias. Pero también recibo mucha              
solidaridad y cariño que me llegan de todas partes del mundo”. Preguntado sobre las políticas anti                
inmigratorias de Trump: “Paradójicamente nunca había surgido en Estados Unidos y en el mundo un               
movimiento tan grande como ahora en favor de los migrantes. En México crece la consciencia de que                 
el gobierno es un mal gobierno porqué está vendiendo el país y de que los políticos tradicionales son                  
unos corruptos. Los que luchan contra ellos (sacerdotes, defensores de los derechos humanos,             
periodistas) son amenazados, secuestrados y asesinados porqué están visibilizando lo que quieren            
que no se vea. No hay que olvidar que en México hay un 98% de impunidad”. Preguntado sobre el                   
Papa: ​“Es un gigante de nuestro tiempo a pesar de ser una persona anciana; necesitaríamos Papas                
más jóvenes. Francisco quiere volver al Evangelio; quiere una Iglesia pobre, sin lujos y en salida                
dando él mismo el ejemplo. El Papa practica la opción preferencial por los pobres, los descartados ,                 
los migrantes. Participó activamente en la redacción del documento de Aparecida pero ya van diez               
años y los obispos no han cumplido con su compromiso de declararse en estado de misión”. En                 
México hay 75 albergues de la Iglesia Católica, 38 a lo largo de la frontera con Estados Unidos y 25                    
con la del Guatemala. Brindan alimentos, asistencia médica, hospitalidad provisoria y en algunos             
casos asistencia legal con cientos de voluntarios. 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 3 

http://www.hermanosenelcamino.org/


 
  

 
 

MÉXICO: DESPUÉS DE SIRIA 
  

El 10 de mayo fue asesinada Miriam Rodriguez Martinez, activista y madre de una hija secuestrada,                
asesinada y tirada en una fosa común. Miriam luchaba para hacer luz sobre los desaparecidos por                
manos sobre todo de los Zeta. Guiaba el movimiento “Comunidad Ciudadana”: 600 familias clamando              
por la desaparición de un familiar. El secretario general del Episcopado Alfonso Miranda lamentó el               
asesinato y declaró: “Cada día somos testigos de la desaparición de personas, entre los cuales niños                
y mujeres adolescentes. Tenemos que despertarnos porque la violencia llegó a nuestras familias; es              
una cruda realidad”. El año pasado se descubrió una fosa común en el estado de Veracruz con 4 mil                   
fragmentos óseos. El año pasado hubo de 20 a 30 mil desaparecidos o asesinados. México se ubica                 
hoy como ​el segundo país más violento del mundo en número de víctimas fatales después de                
Siria donde hubo 50 mil muertos, según el informe anual del Instituto Internacional de Estudios               
Estratégicos de Londres. El número de muertes violentas en México supera el de Afganistán, Irak,               
Somalia, Sudán y en casi todos los casos con armas livianas. El año pasado El Salvador, Honduras y                  
Guatemala han logrado reducir sus cifras de violencia. En estos países las muertes no se deben a                 
guerras civiles, sino al narcotráfico, a los conflictos entre bandas rivales y a la eliminación de los que                  
luchan por la verdad y la justicia. 

 
     
 

VENEZUELA: SOLUCIONES NEGOCIADAS 
  

 
protestas y represión en las calles 
 
 
El papa Francisco en su viaje de vuelta de Egipto en diálogo con los periodistas pidió a Venezuela                  
evitar la violencia, respetar los derechos humanos y emprender soluciones negociadas para superar             
la grave crisis humanitaria, social, política y económica que está extenuando a la población. Criticó               
también que la oposición estuviera dividida haciendo imposible el diálogo. El Papa se refería a que la                 
oposición se había retirado de las conversaciones y parte de ese sector había optado por la acción                 
en la calle a fin de  crear un clima de ingobernabilidad. 
El Papa dijo que estaba ​dispuesto a colaborar en un nuevo diálogo, pero con condiciones y                
garantías claras. Y reconoció que el diálogo no tuvo éxito y que las 4 propuestas del Vaticano                 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 4 



(calendario electoral, liberación de presos políticos, garantías legales al parlamento , asistencia            
sanitaria internacional) no fueron aceptadas o quedaban diluidas. Henrique Capriles contestó: “Soy            
católico y tengo gran aprecio por el Papa, pero creo que no está bien informado sobre la situación. La                   
oposición no está dividida; lo que quiere es el diálogo, pero no con los actuales facilitadores (se                 
refiere en especial a Zapatero) que solo han regalado tiempo y oxigeno al gobierno. El problema no                 
ha sido con la Iglesia”. Por su parte la Mesa de Unidad Democratica (MUD) se niega a seguir                  
dialogando: “El único diálogo que se acepta hoy es el diálogo de las urnas como único camino para                  
destrabar la crisis”. MUD ha escrito una carta al Papa fundamentando su rechazo, ya que “Maduro no                 
es un interlocutor creíble”. Pero 8 países latinoamericanos, entre los cuales Uruguay y Argentina, se               
han solidarizado con las expresiones del Papa que pide soluciones negociadas y humanitarias. En un               
comunicado del 5 de mayo titulado: “No reformar la Constitución sino actuarla”, los obispos aseguran               
que la propuesta de una Constituyente por parte del gobierno “no es necesaria y es peligrosa para la                  
democracia del país” a la vez que vuelven insistir sobre la urgencia de alimentos y remedios para la                  
población. La violencia crece; ya hay 36 muertos, cientos de heridos y detenidos. Según Luis Badilla,                
periodista chileno experto en información religiosa que fue por años periodista de Radio Vaticano y es                
fundador de Il Sismografo, la pagina web oficiosa del Vaticano, escribe: “Faltan en las dos partes,                
gobierno y oposición, garantías de sinceridad, transparencia y respeto de los acuerdos. El gobierno y               
los 17 partidos de la oposición no han sido interlocutores honestos y sinceros con el Vaticano. Por                 
eso se explica la particular prudencia del mismo. Sus gestiones de diciembre pasado no han dado                
resultado. No hubo por otra parte mediación, porque nadie la pidió, sino facilitación de un diálogo que                 
no resultó por la responsabilidad de las dos partes”. 
 

 
     
 

BRASIL: 2016: EL AÑO MÁS VIOLENTO 
  

 
Manifestación en Plan Alto, Brasilia 
 
El obispo Adriano Ciocca de Sao Felix de Araguaia y el emérito Pedro Casaldaliga, en un fuerte                 
comunicado han denunciado el asesinato de diez campesinos el 20 de abril en el estado de Mato                 
Grosso. Claman justicia para que los autores de estos asesinatos sean procesados y castigados. ​“La               
impunidad en el campo, fruto de la omisión de los organismos públicos, perpetua la violencia. El                
gobierno Temer ha decidido asumir una posición de guerra contra los pobres, lo que ha hecho que se                  
viva un clima de tierra sin ley, una verdadera guerra civil en nuestro país. Sentimos dolor e                 
indignación en un momento histórico de usurpación del poder político a través de un golpe de estado                 
institucional, con graves avances en la pérdida de derechos fundamentales para el pueblo brasileño.              
Varios políticos expresan abiertamente su odio e incitan a la violencia contra las comunidades que               
luchan por sus derechos. El año 2016 fue el año más violento de los últimos trece años y se ha                    

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 5 



llegado a que los ruralistas no tengan ya ningún temor para conseguir la tierra que buscan. Estos                 
masacres jamás robarán los sueños y esperanzas del pueblo y jamás acallarán las voces de las                
comunidades que luchan. La sangre de las víctimas será semilla de justicia y vida”. Diez campesinos                 
con ancianos y niños fueron matados por encapuchados cerca de Guariba . Las grandes empresas               
organizan, financian y dirigen verdaderas redes de asesinos a sueldo contra pequeños productores,             
campesinos, pescadores e indígenas para poder apoderarse de las tierras y del agua. La Comisión               
Pastoral de la Tierra publicó el 17 de marzo pasado un informe por el cual el año pasado se                   
registraron 1.536 conflictos violentos por la tierra, el trabajo, el agua (un 26% más que el año                 
anterior). Hubo 61 personas asesinadas (11 más que el año anterior). A la carta que le envió el                  
presidente de Brasil Michel Temer al Papa para invitarlo a Brasil en ocasión de los 300 años de la                   
conmemoración de la Aparecida, Francisco le respondió declinando la invitación por compromisos            
que ya tiene para todo el año, pero a la vez advirtiéndole sobre ​“las reformas financieras en acto las                   
que podrían afectar a los pobres”. El Papa le recuerda lo que ya escribió en ​Evangelii Gaudium de                  
“no confiar en las fuerzas ciegas y en los brazos invisibles del mercado. Los más pobres son a                  
menudo completamente abandonados y son los que pagan el precio más amargo y lacerante de               
soluciones a la crisis demasiado fáciles y superficiales, que no van más allá de la simple esfera                 
financiera”. El obispo Francisco Biasin y otros obispos han invitado a sus feligreses a participar de la                 
huelga general de todos los gremios el 28 de abril contra la reforma de las pensiones y de las                   
condiciones de trabajo, en daño de los más pobres y contra los derechos adquiridos de los                
trabajadores. 

 
 

 
 

VENEZUELA: POR QUÉ EL DIÁLOGO 
FRACASA 

protestas en Caracas  
 

Recientemente el titular de la Conferencia Episcopal, obispo Diego Padrón, había dicho: ​“El fracaso              
del dialogo fue culpa del gobierno y también de la oposición. No puede haber un dialogo en el que                   
una de las partes lo quiere controlar todo y del otro lado no se llevan objetivos y propuestas claras,                   
dispuestos a ir por etapas. Se acusa a la Iglesia de tomar partido. La Iglesia es imparcial, pero no                   
neutral. No estamos ausentes del conflicto social e intervenimos, pero no en el sentido partidista sino                
como un servicio al país”. En realidad el gobierno y la oposición son el problema, no la solución                  
según Luis Badilla de El Sismógrafo. ​“Se trata de minorías ruidosas incapaces de dialogar que han                
tenido como rehén al país, mientras la inmensa mayoría de la población sobrevive, solo preocupada               
por su subsistencia diaria. Ninguna de las dos partes representa una solución; ninguno reconoce al               
otro como interlocutor y solo busca eliminarlo. Aumentan los muertos y la violencia, pero tampoco las                
dos partes han pedido al Vaticano , como lo han hecho 12 países, una verdadera mediación. Desde                 
hace 4 años el país está paralizado por el odio recíproco, la ambición y los intereses políticos                 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 6 



impidiendo un diálogo sincero. Siguiendo de este modo, solo queda la guerra civil que puede ser                
evitada por la intervención internacional y un nuevo proceso electoral, ya que es el pueblo el que ha                  
de decidir. La Iglesia sigue estando al lado del pueblo en sus urgencias, pero también ella ha sido                  
arrastrada a menudo por la oposición con el peligro de mezclarse en un conflicto estrictamente               
político ya que la Iglesia no es patrimonio político de nadie”. Mientras tanto el pueblo sufre por falta                  
de alimentos y medicinas. Un sacerdote de 35 años, José Luis Arizmendi ha muerto en el hospital por                  
falta de antibióticos; era sacerdote desde hace dos años. El obispo de San Cristóbal Mario Moronta                
ha escrito: “El derecho a la protesta no puede ser ni criminalizado ni reprimido con violencia, pero                 
toda manifestación debe ser pacífica; cualquier tipo de violencia, venga de donde venga, es              
repudiable. Las protestas de la sociedad civil tienen su razón de ser. Es urgente el diálogo no                 
condicionado entre todos con el cumplimiento de los acuerdos que se vayan logrando y que los                
dirigentes políticos no se dejen llevar solo por sus intereses particulares”. 

 
 

 
 

 

BRASIL: EXPLOSIÓN DE GRUPOS 
RELIGIOSOS 

CNT: programación religiosa   
 

Según el diario ​O Globo, desde 2010, a cada hora está surgiendo una nueva organización religiosa.                
El fisco brasileño ha registrado en este periodo 67.951 entidades religiosas o filosóficas. En Río de                
Janeiro cada día nacen 25 nuevos organismos de esa naturaleza. Así como nacen, también mueren.               
Hay actualmente 21.333 licencias concedidas en Brasil a organizaciones religiosas, sobre todo en el              
estado de San Pablo (17.052). La Constitución les garantiza la exención de los impuestos a la                
propiedad y a las ganancias obtenidas por donaciones. Hay además una gran facilidad burocrática              
para registrarse. La amplia libertad religiosa hace que muchos de estos organismos no tengan ni               
siquiera sede propia o alquilada y proporcionen como dirección inmuebles de otras empresas como si               
fueran propios. Según la teóloga católica Maria Clara Bingemer, una de las causas principales de la                
continua creación de nuevas entidades religiosas es la migración de los fieles de una a otra. Según                 
ella, cuando las personas que forman parte de una iglesia se sienten preparadas, deciden abrir una                
propia. ​“Los fieles de las iglesias neopentecostales son muchas veces ex católicos o ex protestantes;               
estaban en otra religión y cambiaron. Pero no se quedan en ellas; estas son solamente lugar de                 
paso”, dice Bingemer. Por otra parte muchos de estos organismos son solo fachadas que se van                
exhibiendo para evitar impuestos, en realidad no tienen un verdadero carácter religioso. Hay un              
proyecto de ley en el Congreso para eliminar las exenciones a estos organismos. Otro fenómeno es                
la masiva cantidad de programas televisivos por parte de iglesias evangélicas. El canal televisivo              
CNT tiene casi el 90% de su programación, vendida a “Pare de Sufrir”; es un caso evidente de                  

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 7 



desnaturalización de un servicio público a favor de una determinada confesión, por ser la más               
poderosa. 

 
 

ARGENTINA: ¿CUÁL RECONCILIACIÓN? 
 
Según el arzobispo y rector de la Universidad Católica de Buenos Aires Víctor Fernández: “el Papa                
mismo pide que no haya impunidad. Especialmente en casos de crímenes de lesa humanidad hay               
que aplicar la ley sin atenuantes. El fallo de la Corte en favor de unos represores fue inoportuno e                   
inconveniente”. El arzobispo se pregunta si conviene seguir hablando de “reconciliación”: “Esta            
palabra está muy cargada de preconceptos, se la confunde con impunidad, por lo cual conviene               
buscar otras palabras para expresar su contenido válido. La reconciliación no se puede imponer o               
forzar desde afuera; debe brotar lentamente desde el corazón de la sociedad. Para que haya               
reconciliación es necesario que el que cometió el crimen lo reconozca , manifieste su arrepentimiento               
y aporte información para que los familiares conozcan la verdad completa sobre las víctimas. Los               
crímenes atroces de los guerrilleros no se pueden poner ( como pretende la llamada “doctrina de los                 
dos demonios”) en el mismo nivel de los crímenes cometidos desde el aparato estatal. Es lamentable                
que todavía se retacee información sobre lo que ocurrió con las victimas y los niños sustraídos.                
Algunos obispos se han preocupado por los presos muy ancianos que no tenían suficiente atención               
sanitaria. Eso no implica justificar lo que hayan hecho ni pedir privilegios para asesinos. En la última                 
asamblea episcopal emprendimos un camino de sinceramiento interno, entre nosotros. Fue útil. Uno             
de los familiares invitados nos rogó ser más claros y concretos en el reconocimiento de nuestros                
propios errores y en el pedido de perdón”. Por su parte el presidente de la Conferencia Episcopal                 
José María Arancedo pidió “no quedar atados al pasado, porque la historia continua y estamos               
llamados a ser protagonistas del futuro con los corazones limpios”. Queda cada vez más claro que el                 
reclamo de justicia no es un acto de venganza, sino el fundamento para una sana convivencia. ​El                 
perdón puede y debe llegar después que la verdad haya sido reconocida y la justicia de alguna                 
manera reparada. En realidad hubo una gran impunidad en el país, la que se fue corrigiendo                
lentamente gracias a las organizaciones de derechos humanos, y la que hizo y hace que sea mucho                 
más difícil el proceso de reconciliación. 
 

 

Uruguay avanza hacia una Ley de la 
Economía Social y Solidaria 

   
El pasado 10 de Mayo la Confederación Uruguaya de Entidades Cooperativas, CUDECOOP,            
organizó un desayuno de trabajo en la sala de Conferencias del Edificio del MERCOSUR a los                
efectos de darle un nuevo impulso a la propuesta de concretar una ley específica en economía                
social y solidaria. Fue sin duda una instancia muy rica en el intercambio donde participaron               
representantes de entidades como Anda, Círculo Católico, Casa de Galicia, Asociación Española,            
todas las federaciones cooperativas, la Coordinadora Nacional de Economía Solidaria, empresas           
recuperadas, así como delegados de INACOOP, MIDES, Auditoría Interna de la Nación y Universidad              
de la República. 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 8 



 
Foto: Presidente de INACOOP Gustavo Bernini y Presidente de CUDECOOP Graciela Fernández en             
la mesa de apertura del evento. 
Luego de las palabras iniciales del Presidente del Instituto Nacional de Cooperativas (INACOOP) y la               
Presidente de CUDECOOP, tuvo lugar la exposición general del borrador de proyecto a cargo del Dr.                
Diego Moreno. 
Ese borrador, recordó el expositor, fue producto del trabajo realizado por una Comisión de INACOOP               
integrada entre otros por delegados de la Coordinadora de Economía Solidaria, MINTUR y             
Universidad de la República. El mismo “apunta a visibilizar el universo de actores que comparte el                
conjunto de principios y valores sobre esta forma de hacer economía. Se trata de una propuesta que                 
propone ser una ley marco de la economía social y solidaria, que a su vez remitiría a las distintas                   
normas específicas de cada una de las formas que constituyen este universo, conformando un              
sistema coherente y articulado”. 
¿Cómo define a la economía social y solidaria este proyecto? En el Art. 3 se la define de la siguiente                    
manera: 
“Se entiende por Economía Social y Solidaria al sistema socioeconómico, cultural y ambiental,             
conformado por el conjunto de organizaciones y redes que desarrollan fines colectivos o sociales,              
caracterizado por las prácticas solidarias, asociativas, cooperativas y de ayuda mutua, la            
participación democrática en la toma de decisiones, la autonomía de la gestión, la primacía del ser                
humano y del bien común sobre el capital, la equidad social y de género, el respeto a la naturaleza, la                    
diversidad cultural y el desarrollo local, con el objetivo de satisfacer las necesidades de sus               
integrantes o de la comunidad en procura del desarrollo humano y la democratización de la economía                
a partir de la producción de bienes y servicios, su distribución, circulación, comercialización,             
nanciamiento y consumo justo y responsable”.  
La parte más rica en materia doctrinal es la que refiere a sus principios, recogidos en el Art. 4: 
a) La persona, debe ser el centro de la actividad económica y social, teniendo absoluta primacía                
frente al capital. 
b) Las relaciones entre los integrantes de la iniciativa se sustentarán en la solidaridad, la               
cooperación, la reciprocidad y el control democrático, primando el interés común por sobre el              
individual. 
c) La gestión debe ser autónoma, democrática y participativa. 
d) Debe existir un compromiso con la comunidad, la organización y desarrollo local y territorial, y con                 
el cuidado del medio ambiente 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 9 



e) La distribución de excedentes se realizará principalmente en función del trabajo aportado y servicio               
o actividad realizada por los asociados y asociadas. 
f) Promover la equidad de género y favorecer la inclusión social de personas con dificultades de                
inserción 
  
En cuanto a las entidades o formas de expresión, el borrador en consideración señala la inclusión de                 
las siguientes organizaciones: 
a) Las cooperativas, sea cual sea su tipo o modalidad, conforme lo establecido por la legislación                
cooperativa. 
b) Empresas autogestionadas democráticamente por sus trabajadores, en sus diversas formas           
jurídicas. 
c) Sociedades de fomento rural así como emprendimientos y redes que favorezcan la soberanía              
alimentaria, la agroecología y la producción de alimentos orgánicos. 
d) Entidades y redes de producción artesanal, cuyas reglas de funcionamiento respondan a los              
principios enumerados en el artículo 4 de la presente Ley Nuevo agregado 
e) Las asociaciones civiles cuyo objeto sea la promoción, asesoramiento, capacitación, asistencia            
técnica o financiera, de las distintas formas organizacionales de la Economía Social y Solidaria. 
f) Las asociaciones civiles que desarrollen o promuevan actividades económicas solidarias, caso de             
comercio justo, consumo responsable, finanzas solidarias, turismo responsable o producción          
sustentable 
g) Las fundaciones integradas por organizaciones de la Economía Social y Solidaria, toda vez que se                
rijan por los principios enumerados en el Art. 4 
h) Otras figuras jurídicas cuya naturaleza sea acorde a los principios enumerados en el art. 4 
Este listado de entidades fue la que generó una primera polémica a la hora de intercambiar opinión                 
sobre el proyecto. Lamentablemente, no figuraban de forma explícita las organizaciones mutuales,            
que en Uruguay son pioneras en materia de prácticas de economía solidaria y que aún en la                 
actualidad conservan una gran influencia en la prestación de servicios de salud (actualmente hay 4               
mutuales entre las prestadoras de medicina colectiva en Uruguay, asociando bajo principios de             
mutualidad a decenas de miles de personas). 
En definitiva, se trató de una muy bienvenida instancia que servirá sin duda para relanzar la                
propuesta de legislar en estas materias. Corresponderá ahora al INACOOP continuar este impulso             
asegurando un anteproyecto de ley inclusivo que permita posicionar mejor al sector asociativo de              
manera de avanzar en bases más firmes hacia una economía con valores y prácticas alternativas a                
las dominantes. 

Pablo Guerra 
 
 

“APRENDER A COMUNICAR” 

El obispo auxiliar de Montevideo Milton Tróccoli y el vicario pastoral Daniel Kerber en una entrevista                
al diario La República hablaron de la Iglesia en Uruguay y de la realidad nacional. Dijo Tróccoli: “La                  
nuestra es una Iglesia que está intentando renovar sus fuerzas y no quedarse balconeando. Sin duda                
que las cifras en los últimos años dicen que ha habido un descenso en la cantidad de los que se                    
manifiestan católicos en nuestro país. Tenemos que revisarnos y buscar nuevos caminos de             
encuentro y de dialogo con la cultura de hoy”. Kerber explica dicho descenso diciendo: “Las               
personas ya no están vinculadas a los colectivos orgánicos como lo estaba antes y esto sucede                
debido a un cambio cultural. Hay otro motivo muy importante que es la adaptación lenta que tiene la                  
Iglesia a los cambios. En la mayoría de los casos la institución no acompaña, con el ritmo que nos                   
gustaría, los sucesivos cambios que se van dando”. Preguntados sobre una posible actualización             
sobre temas como anticonceptivos, divorcio, homosexualidad.., contesta Kerber: “Este tipo de cosas            
no son las centrales a la hora de que la gente se adhiera o no. El motivo trascendental de la perdida                     
de fieles es el lenguaje, la utilización de palabras no comprensibles para mucha gente. Tenemos que                
aprender a comunicar de una manera comprensible para todos, y no solo para aquellos que ya están                 
dentro de la Iglesia”. Tróccoli apunta a que “la Iglesia puede aportar un sentido a la vida y humanizar                   

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 10 



ya sea la vida familiar como social y menguar una situación que se ha vuelto epidérmica como el                  
suicidio en una sociedad secularizada que en muchas ocasiones ha perdido el sentido de la vida”.                
Para Kerber “nuestra sociedad uruguaya está marcada por una bajísima tasa de natalidad y un               
altísimo índice de suicidios, lo cual está indicando que mucha gente no está valorando la vida;                
precisamos un nuevo lenguaje para comunicar el sentido espiritual de la vida”. Sobre la realidad del                
país, opina Tróccoli: “en los últimos años se ha avanzado mucho en el tema de la pobreza, y las                   
políticas sociales han sido claves para mejorar dicho problema. Nos queda camino para recorrer              
frente a toda la violencia que se sufre día a día. Debe haber una búsqueda de un diálogo nacional                   
para una política que trascienda los gobiernos, sobre todo en temas como la educación y la                
seguridad pública. Se avizora también el problema de la inmigración. Estamos hoy teniendo una              
inmigración importante desde la Republica Dominicana, Perú, Venezuela. Somos un país pequeño            
pero con poca población y debemos saber integrar a esas otras culturas y estilos de vida”.  
 
 
 
 
Vaticano: 

“LA VIRGEN DE FÁTIMA NO ES UNA 
SANTITA” 

  
 

En ocasión del viaje papal a Fátima, el sacerdote teólogo Anselmo Borges, profesor de la Universidad                
de Coimbra (Portugal) habló de la importancia para la religiosidad popular del fenómeno de Fátima               
(seis millones de personas que visitan el santuario cada año y allí encuentran la conversión y la paz).                  
Pero también añadió: ​“Fátima no es un dogma de fe ni hace parte del Creo. Se pude ser un buen                    
católico sin creer en las apariciones de Fátima. Se trata seguramente de una fuerte experiencia               
religiosa de los tres pastorcitos que sufrieron bastante a causa de ello. Pero el trasfondo de su                 
mentalidad revela la predicación y la teología de aquel tiempo cuando en la Iglesia se predicaba                
constantemente el temor de Dio y el terror del infierno. ​Esta religiosidad popular hay que               
evangelizarla, anunciando al Dios, no del miedo sino de la misericordia, del perdón, de la alegría del                 
Evangelio. La canonización de estos niños inocentes puede servir para lanzar hacia el mundo un               
grito en contra de la explotación inhumana de los niños o del hecho inadmisible que mueran diez mil                  
niños al día en el mundo. Lo importante de Fátima es la invitación de la Virgen a la paz, a la                     
conversión, a la oración por los pecadores”. La visita del Papa a Fátima los días 12 y 13 de mayo, a                     
los cien años de las apariciones ha concluido con la canonización de los niños Francisco y Jacinta                 
Marto y con la Misa en la explanada con 200 sacerdotes, 80 obispos y cardenales, medio millón de                  
fieles. El significado de Fátima lo había indicado también el secretario de estado del Vaticano               
cardenal Pietro Parolin: ​“Lo que la Virgen quería decirnos, lo ha dicho claramente y es el mensaje                 
central del Cristianismo: Jesús está vivo y es el Señor de la historia, más allá de tantas                 
especulaciones inútiles. La Virgen de Fátima es la del Magnificat que elige a los pobres, a los últimos                  
de la sociedad, a los pastorcitos que se expresaron con el lenguaje de su tiempo, pero que tuvieron la                   
capacidad de ir al corazón del Evangelio”. El Papa por su parte lanzó un nuevo llamado a la paz , la                     
paz “artesanal” que se logra entre todos, como había hecho la Virgen en 1917 ya que al papa                  
Francisco le preocupa el peligro de otra guerra mundial tan o más desastrosa que aquella. También                
buscó animar y al mismo tiempo purificar, evangelizar la religiosidad popular. Se dirigió a María como                
Madre bondadosa, ​“la madre de los excluidos y desheredados” e invitó a todos a practicar la                
misericordia. No hizo ninguna alusión a los tres secretos de Fátima ni a las amenazas del infierno                 
excepto para quien ​“profana a Dios en sus criaturas”. Añadió: ​“Maria no es una santita a la que se                   
acude para conseguir gracias baratas. Maria no es la que frena el brazo justiciero de Dios, listo para                  
castigar. Maria no es mejor que Cristo, el cual sería como un juez despiadado. Hay que anteponer la                  
misericordia de Dios al juicio y este siempre será a la luz de su misericordia. No alberguemos ningún                  

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 11 



tipo de miedo, porque no se conviene a quien sabe ser amado”. Ya en la audiencia a los Superiores                   
Generales del 25 de noviembre había dicho: ​“No creo en la Virgen que cada día envía una carta                  
distinta diciendo: “hagan esto” y el día siguiente: “hagan esto otro”. Esta moda de la Virgen                
superestar, como protagonista que pone al centro a sí misma, no es la católica”. Con lo dicho debería                  
quedar desterrada cierta credulidad de muchos fieles, el miedo de los castigos divinos que              
atemorizaban a los niños de Fátima, de una Virgen doliente que siempre llora por las maldades del                 
mundo, que pide sacrificios para aplacar la ira de Dios. El Papa invita a volver a la Virgen del                   
Evangelio, ya que ​el mensaje de María en Fátima es el mismo de Jesús: una buena noticia, un                  
mensaje de fe, amor  y esperanza. 

 
 

TAREA URGENTE DE LOS LAICOS 
  

 
 
El Papa​, en ocasión del congreso de la Federación         
Internacional de la Acción Católica, ​les dijo a los         
300 dirigentes laicos presentes: “​No sean más       
papistas que el Papa; tengan cuidado con el        
fariseísmo hipócrita. No clericalicen a los laicos; sean        
populares sin ser populistas. Me fastidia mucho       
cuando veo agentes pastorales practicar el      
proselitismo; el apostolado se hace por atracción.       
Que las asociaciones católicas no sean satélites que        

dan vuelta alrededor de la parroquia; deben integrarse a una parroquia y vivir el espíritu diocesano.                
Hay algunos grupúsculos cerrados; serán santos pero no católicos. No hay que caer en la tentación                
perfeccionista de una eterna preparación para la misión, de continuas evaluaciones, planes            
pastorales que cuando se concluyen de redactar ya no son de actualidad y están superados. ​Se                
aprende a evangelizar evangelizando, como se aprende a rezar rezando. Quiero una Acción Católica              
entre la gente. Todos pueden y deben ser evangelizadores. La evangelización se puede pensar              
desde un escritorio, pero solo después de haber estado en medio de la gente, no al revés. Que no                   
tengan la aspiración de llegar ​a tener poder en la parroquia o en los organismos superiores, sino la                  
pasión del Reino”. Después de estas consideraciones, el Papa concluyó leyendo una página del              
Salmo 55 de un desconocido encontrada en el fondo de una barcaza perdida en el Mediterráneo y la                  
besó. A los cien mil jóvenes italianos que días después a fines de abril acudieron a la Plaza san                   
Pedro los invitó a “volver a meterse en política, pero la gran política”. Los invitó a ​“no mirarse al                   
espejo, a no echarse al sofá, con el peligro de engordar y sufrir del colesterol. Hay que estar en                   
contacto con las familias y la vida del pueblo: con los trabajadores, los enfermos, los ancianos , los                  
inmigrantes… Nadie está exonerado de luchar por los pobres y la justicia social”. 

 
 
Mundo: 
OPEN DOORS: GENOCIDIO DE CRISTIANOS 
Según la organización internacional Open Doors (=Puertas abiertas) en 2016 han crecido con un              
ritmo acelerado las persecuciones contra los cristianos en la India y en el sudeste asiático. A nivel                 
mundial en 50 países se da un alto nivel de hostigamiento para alrededor de 215 millones de                 
cristianos, por ser cristianos. En 25 de estos países la persecución afecta al 100% de los cristianos.                 
El pasado año este hostigamiento fue relevante en países como India. Bangladesh, Laos, Bután y               
Vietnam. En el norte de la India 40 millones de cristianos enfrentan discriminación y violencia por                

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 12 



parte de los extremistas hindúes. Siempre en la India cada día del año pasado se registraron 15                 
ataques violentos contra los cristianos. En los países asiáticos crece el nacionalismo religioso y la               
apelación a la identidad nacionalista religiosa es una fórmula eficaz para alcanzar posiciones de              
poder, sobre todo en las zonas rurales. En la lista mundial de los países que persiguen expresamente                 
a los cristianos, el primer lugar desde hace 16 años lo ocupa Corea del Norte. Es un país sin                   
antecedentes en su hostilidad hacia la religión; por el solo hecho de ser cristianos se termina en un                  
campo de concentración. Después de Corea del Norte, el segundo puesto lo ocupa Somalia; un               
musulmán que se convierte al cristianismo es condenado a muerte. Siguen varios países             
musulmanes como Afganistan, Pakistan, Sudan, Iran, Irak, Arabia Saudita, Yemen, Eritrea. Uno de             
cada 12 cristianos en el mundo sufre de algún nivel de persecución; por eso ya se habla de                  
“genocidio”. Nigeria fue el país que más mártires generó el año pasado, por Boko Haran. En Oriente                 
Medio hace un siglo el 20% de la población era cristiana; ahora queda un 2%. También en el Líbano                   
los cristianos han dejado de ser mayoría. 
 

ESTE EUROPEO: CRECEN ORTODOXOS 
Según Pew Rsearch Center en los países del este europeo aumentan los ortodoxos y disminuyen los                
católicos. En una investigación que abarcó a 25 mil personas en 18 países, el 57% de la población se                   
declara ortodoxo y el 18% católico. Los católicos son mayoría en Polonia, Croacia, Lituania, Hungría.               
Pero en Polonia han bajado del 96% al 87% y en Hungría del 63% al 56% .Un 14% se declara no                     
religioso; son el 72% en la República Checa donde los católicos han bajado del 44% al 21% y la                   
mitad de la población en Estonia. En Rusia los ortodoxos han pasado del 37% en 1991 al 71% hoy;                   
en Ucrania del 39% al 78%; en Bulgaria del 59% al 75%. Sin embargo en la práctica religiosa hay                   
más frecuencia entre los católicos (25%) que entre los ortodoxos (10%). Estos datos demuestran la               
poca presencia de la Iglesia Católica en los ex países comunistas, pero también la fuerza de la                 
tradición ortodoxa y el trabajo eficaz de las iglesias autocéfalas. Después de la caída del imperio                
turco, la mayoría de las iglesias de estos países quisieron independizarse del patriarcado de              
Constantinopla: Grecia, Serbia, Romania, Bulgaria etc. Mientras fue creciendo el poder del            
patriarcado de Moscú, la jurisdicción directa del patriarca de Constantinopla (Estambul) se redujo a la               
Turquía y a una pequeña diáspora de un millón y medio de feligreses. La vida de las Iglesias                  
ortodoxas del este europeo está muy ligada a la política nacional de sus propios países y a los                  
distintos grupos étnicos de las síngulas naciones.  
 

MARCIANO VIDAL:  
ACTUALIDAD DE AMORIS LAETITIA 
Marciano Vidal es un redentorista español, uno de los máximos autores de teología moral y discípulo                
del p.Bernard Haring. Renovó la moral con su “Moral de Actitudes”. En una charla dijo que “Amoris                 
Laetitia repara textos anteriores que habían frenado la teología moral del Concilio.El documento tiene              
una mirada realista, un nuevo lenguaje, es de carácter positivo y propositivo. El capítulo sobre el                
amor es hermosísimo, el de la Sagrada Escritura más flojo, el de la educación sexual novedoso y el                  
octavo es el que creó más problemas porque hay un conflicto de interpretaciones que responden a                
distintas eclesiologías. ​Hay innovaciones cuando se habla de pecado ​estructural, de jerarquía de las               
verdades dogmaticas y morales, del amor como núcleo definitorio del matrimonio y la familia, de una                
interpretación positiva de la sexualidad​. Este último aspecto es el más llamativo para la gente, el de                 
mayor innovación. No se habla de ética de la procreación que es uno de los problemas tratados por                  
Humanae Vitae de Pablo VI, que es una encíclica que no se practica en absoluto y que habría que                   
renovarla. Tampoco se habla de la homosexualidad; ya el Papa sobre ese tema hizo una encíclica                
con una frase (¿quien soy yo para..?). Sobre los divorciados vueltos a casar, el Papa no va en contra                   
de la doctrina del matrimonio, ni de la indisolubilidad ni en contra de documentos anteriores               
magisteriales. Opta por el disscernimiento y la opción de conciencia; y recuerda que el sacramento               
de la reconciliación no es un tribunal o una sala de tortura ni la comunión un sacramento para                  
perfectos. Lo que llama la atención es que ninguna Conferencia Episcopal del mundo se haya               

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 13 



pronunciado en pleno sobre esta cuestión”. 
 
 

EGIPTO: SALDO DE LA VISITA 

Sheikh Ahmed el-Tayeb 
El viaje del Papa a Egipto fue significativo y trascendente por ser el país más importante del mundo                  
árabe y en casi su totalidad musulmán. El Papa viajó además en el marco de graves discordias                 
internas entre musulmanes. Los musulmanes de Egipto son sunitas como la inmensa mayoría de los               
musulmanes en el mundo pero a su vez están divididos entre moderados y fundamentalistas. Son las                
divisiones en el Islam las que hacen precaria la vida de los cristianos. El Papa apoya la Universidad                  
de Al-Azhar por su autoridad moral entre los sunitas y su enfoque moderado, lejos del               
fundamentalismo de los Hermanos Musulmanes. La Universidad, con su mezquita, es una institución             
milenaria con 70 Facultades universitarias y estudiantes de cien países. 
En su discurso en la Conferencia Internacional de Paz organizada por la Universidad, el Gran Imam                
Ahmed al Tayeb enfatizó el valor de los Derechos Humanos para todos, “sin responsabilizar a la                
Religión de los actos de un pequeño grupo de seguidores ignorantes que malinterpretan el Islam,               
derraman sangre inocente y propagan la destrucción. Tampoco el Judaísmo es una religión terrorista              
solo porque un grupo usa la religión de Moisés para ocupar territorios que no le pertenecen o el                  
Occidente (cristiano) porqué tuvieron dos guerras mundiales con 70 millones de muertos y lanzaron              
bombas nucleares sobre Japón”. El Papa en su discurso volvió a repetir que “solo la paz es santa (en                   
alusión a la “guerra santa”) y habló de “la incompatibilidad entre creer en Dios y odiar”. Pidió “evitar                  
por un lado que se reduzca la religión a la esfera privada y por el otro que se confunda la esfera                     
religiosa con la política sin distinguirlas adecuadamente”. Alertó sobre “el peligro para la religión de               
una estrecha cercanía al poder político”. En estas palabras había una alusión a los esfuerzos del                
Gran Imam para no politizar la Universidad y para lograr una plena independencia religiosa sin               
interferencias del gobierno. Ahmed al-Tayeb es Gran Imam por nombramiento del gobierno que no              
solo viola los derechos humanos sino que interviene constantemente en el ámbito religioso. El Papa               
pidió un frente unido entre cristianos y musulmanes contra la violencia, contra la proliferación de               
armas, su producción y comercio que producen el cáncer de la guerra. El discurso del Papa fue                 
interrumpido diez veces por aplausos. Recordó a san Francisco y su encuentro con el sultán Melik al                 
Kamil y propuso tres criterios para seguir en el diálogo interreligioso: defender la propia identidad;               
que el diferente no sea tratado como enemigo; sinceridad en las intenciones para que el diálogo no                 
sea una estrategia para realizar segundos fines. “A la lógica incendiaria del mal, hay que contestar                
con el paciente crecimiento del bien”. Seguramente el viaje del Papa fue un aporte a la renovación                 
religiosa del Islam y a la paz. 
 

 
 
 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 14 



 

Signo de los tiempos: 

COREA DEL SUR: PRESIDENTE CATÓLICO 
Después de la destitución de la ex presidenta Park,  fue elegido presidente el abogado Moon Jae-in, 
un católico práctico que aboga por negociaciones con Corea del Norte para llegar a una coexistencia 
pacífica. Fue una elección en la  que por primera vez en 20 años participó el 77% de la población. 

      

FÁTIMA: EL TERCER SECRETO 
Joseph Ratzinger -antes de ser Papa- reveló a EWTN que no podía excluirse que la revelación siga 
vigente y presagie el ataque a otro pontífice.​ “El mensaje conserva sentido para tiempos futuros. No 
lo podemos excluir. Incluso diría que tendremos crisis similares en la Iglesia y quizá ataques similares 
a un Papa”​, dijo. 

LEFEBVRISTAS: OBSTÁCULOS 
Los lefebvristas cuentan con 750 iglesias, capillas y centros de culto, dos universidades, un centenar 
de escuelas, tres obispos, 622 sacerdotes, 215 seminaristas,200 monjas. En su diálogo con el 
Vaticano ha surgido ahora un obstáculo. Su líder, el obispo suizo Bernard Fellay es acusado de 
encubrimiento de cuatro religiosos de la Fraternidad responsables de abusos a menores. 

BRASIL: HUELGA HISTÓRICA 
El 28 de abril hubo una huelga general “histórica” contra el gobierno Temer en todo el país, con la 
solidaridad pública y oficial de la Iglesia, en particular de 93 obispos contra las reformas antipopulares 
de Michel Temer. Es la primera huelga general en 20 años. El presidente convocó al nuncio 
apostólico Giovanni D´Aniello, preocupado por la oposición de la Iglesia. 

MEXICO: “HEDIONDEZ DEL PODER” 
Este es el título del editorial que publicó el órgano oficioso de la Curia diocesana de Ciudad de 
Mejico, “Desde la Fe”. Habla de una​ “cloaca de corrupción presente en el país”​ y de​ “voraces 
ambiciones que no responden a nadie  y rayan con lo obsceno”.​ Mientras tanto 11 párrocos han sido 
amenazados por los “Viagras”; algunos curas ya celebran con el chaleco antibalas. 

VENEZUELA: LA MONJA CORAJE 

Una religiosa de 78 años, tapándose la nariz con un pañuelo en la marcha del día 29 de abril se 
acercó a la Guardia Nacional pidiéndole no tirara gases lacrimógenos: ​“Sé que deben obedecer 
órdenes, pero somos todos venezolanos. Podemos tener ideas distintas, pero sin insultos y 
violencia”.​ Se llama Hermana Esperanza. 

 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 15 



ISIS: DE ESCLAVA A EMBAJADORA 

 
Es Nadia Murad Taha de 22 años, secuestrada por ISIS en Irak y vendida varias veces como 
esclava. Habiéndose escapado, es ahora embajadora de la ONU contra la trata de seres humanos. 
Fue a ver al Papa e hizo un llamado por la liberación de 3.200 esclavas sexuales de ISIS y el castigo 
de los culpables. 

 

     

OMS: MILLLONES DE TONELADAS DE 
BASURA 

isla basura: dimensión continental 

En el mundo se generan 228 mil toneladas de basura por hora y el 30% no se levanta. Más de un 
millón de niños mueren por año por esta contaminación. Los residuos llegan anualmente a 1.900 
millones de toneladas. En el océano Pacifico flota a la deriva una isla de plástico y su tamaño es dos 
veces el territorio de Estados Unidos. 

 

MÉXICO: FE AMBIGUA 

A pesar de ser el segundo país más católico, según una encuesta de IMDOSOC, la fe de los 
católicos es ambigua: el 47% de ellos no cree en ningún tipo de vida después de la muerte. A la 
mayoría lo que le gusta más de su fe son las fiestas. Solo al 3% les gusta juntarse con otros 
cristianos. La credibilidad de la Iglesia está debajo del ejército y la marina. 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 16 



 

 

(tema central) VIGENCIA DE LA DOCTRINA 
SOCIAL DE LA IGLESIA 

A los dos años de ​LAUDATO SII 
y a los 50 de ​POPULORUM PROGRESSIO 

 

 
Es notorio cómo los acontecimientos son hoy más veloces que en el pasado gracias a una 
aluvión de informaciones y situaciones cambiantes. En su momento, hace dos años,​ “Laudato 
sii”,​ la encíclica del papa Francisco del 24 de mayo 20015, fue un acontecimiento que dio la 
vuelta al mundo. A los dos años, parecería haber ya pasado en el olvido. Parecería que esta 
primera y, por ahora, única encíclica de Papa Francisco haya sido más apreciada y utilizada 
fuera de la Iglesia que en la Iglesia. Algo parecido había sucedido con la ​“Populorum 
progressio”​ de Pablo VI hace 50 años. 
Hay que reconocer que muchos católicos, en todos los niveles,  siguen extrañándose de que 
los Papas, y en particular el Papa actual, hable de ciertos temas colindantes con la política y 
con tanta frecuencia; y se ponga además al frente de movimientos populares y reclamaciones 
sociales. Se piensa que sean temas que no tienen nada que ver con su ministerio pastoral o 
que sean por los menos muy secundarios. Sería suficiente comparar la cantidad de tiempo, de 
artículos, de libros y de polémicas que ha habido sobre un tema no central de ​“Amoris Laetitia”, 
si dar la comunión a los divorciados vueltos a casar en ciertas ocasiones o no. Esa obsesión 
doctrinaria ha hecho que se olvidara el excelente documento papal (en particular el capítulo IV), 
quizás el mejor sobre el tema de la familia y elaborado a lo largo de dos Sínodos, previa  una 
consulta mundial. ¿Y cuál es el apoyo que ha recibido el Papa de estos críticos, no solo por sus 
esfuerzos ecuménicos sino por su lucha por la paz, en defensa de emigrantes y prófugos, del 
medio ambiente, de un mundo más justo y solidario? ​Son temas que tienen que ver con la 
Doctrina Social de la Iglesia​ (llámese Enseñanza Social, Moral Social, Pensamiento Social) 
que a su vez se fundamenta en el mensaje del Evangelio y es parte esencial de la 
evangelización como lo han dicho repetidamente Papas y Sínodos. El hambre creciente en el 
mundo, el planeta en estado de depredación, el abismo cada vez más profundo entre países 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 17 



ricos y pobres, son ciertamente los problemas primordiales y fundamentales de la humanidad y 
por ende de la Iglesia. No parece serlo para ciertos sectores de la Iglesia que se refugian en el 
culto y en la práctica religiosa o en la doctrina, reeditando las viejas tensiones entre los profetas 
del Antiguo Testamento y los sacerdotes del Templo. Para muchos católicos han caído en el 
olvido las fuertes  palabras del Sínodo de Obispos sobre los Laicos en 1987:​ “Hoy la santidad 
no es posible sin un compromiso con la justicia, sin la solidaridad con los pobres y oprimidos”. 
Hay gente cansada de escuchar hablar de los pobres o de la opción por los pobres,​ pero 

mucho más cansados han de 
estar los pobres ​al seguir, y 
cada vez más, en su miseria 
dentro de un mundo que se ha 
transformado en una versión 
gigantesca de la parábola del 
rico epulón y del pobre Lázaro. 
El bienestar de los 20 países 
más ricos, es 40 veces superior 
a los de los 20 países más 
pobres del mundo. Ya no hay 
dependencia, sino 
prescindencia. El Sur ya no 
existe a nivel económico y 
político, aunque más del 80% 

de la población mundial vive en el Sur. Dios le pedirá cuenta a esta generación y en particular a 
la Iglesia por esta situación dramática, aunque el tema no figure, sino marginalmente, en los 
catecismos. La Iglesia está llamada antes que nada​ a dar testimonio​ de mayor igualdad y 
respeto a los derechos humanos dentro de ella misma. Y hacia fuera, a esmerarse en la tarea 
promocional y  concientizadora.  Así como se hacen campañas insistentes contra el aborto, 
sería deseable que hubiera también campañas o manifestaciones contra el terrorismo 
económico internacional, el robo que sigue procediendo de la deuda externa para los países 
pobres, los intereses usureros vigentes,  las empresas internacionales depredadoras del medio 
ambiente, la desocupación juvenil etc. En el Evangelio mismo de san Mateo, en ocasión del 
juicio universal, parecería que hasta para los justos ciertos temas no tengan nada que ver con 
la religión. Tanto los malditos como los benditos responden de la misma manera al rey: 
¿Cuándo Señor?​ (Mt 25, 37 y 44). No hay conciencia práctica de que la justicia social, los 
derechos humanos, la solidaridad sean temas religiosos. El cristiano de a pie por falta de 
formación se deja guiar en estos temas por los medios de comunicación, lo que dicta su partido 
o la mentalidad común y corriente. No es de extrañar que la Iglesia, como pueblo de Dios, haya 
perdido fuerza y credibilidad en los ámbitos públicos. 
  
ACLARANDO IDEAS 
Hay cristianos que piensan que Dios vino para todos y no importa si son ricos o pobres, 
ignorantes o poderosos; lo importante es que sean buenos pobres y buenos ricos. Sin embargo 
Jesús se preocupó sobre todo de los excluidos​ de la sociedad de aquel tiempo. Desde el 
comienzo de su ministerio dijo sentirse enviado a los pobres (Lc 4,18) no porqué fueran 
buenos, sino ​porque eran injustamente tratados.​ Esa opción marcará su vida: enfermos, 
leprosos, mendigos, samaritanos, pecadores públicos… Riqueza y miseria no son algo natural 
e inevitable de la misma forma que hay personas flacas y gordas, altas y bajas. El Reino de 
Dios es un Reino de justicia, de hermanos, donde sea reconocida la dignidad de cada persona 
(por eso Jesús se preocupa más por los que no tienen reconocida su dignidad) y en el cual el 
rico y Lázaro puedan sentarse a la misma mesa. El Sínodo de Obispos de 1971 declaraba:​ “Sin 
la acción por la justicia, el mensaje cristiano hoy difícilmente obtendrá credibilidad”.​ Muchos 
aún piensan que la pobreza es un mal que uno quiere: Juan Pablo II en la encíclica ​“Sollicitudo 
rei socialis”​ (año 1987) afirmaba que hoy ​“la pobreza no es fruto de la fatalidad o de la vagancia 
de los individuos y de los pueblos, sino el resultado de un orden social concreto que beneficia a 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 18 



los más poderosos y hunde a los más débiles”.​  Hoy no se habla de “explotación” como al 
tiempo de la revolución industrial sino de “exclusión”. Exclusión de un empleo estable y seguro, 
del amparo de las leyes que protegen a los que están agremiados, de la vida social. Los 
excluidos,  personas y hasta países enteros, son  los descartados, los que quedan afuera del 
sistema productivo, de la economía y la política internacional; ya no cuentan ni como mano de 
obra ni como consumidores. La Iglesia ha de preguntarse qué lugar tienen estos nuevos pobres 
en nuestras parroquias, si se los conoce, si se los acoge, si están presentes en los consejos 
parroquiales y en los ministerios, en la oración de los fieles y en los balances parroquiales. 
Muchos piensan que la pastoral social es tarea de instituciones específicas como Cáritas y todo 
lo delegan a ella. Por el contrario, toda la pastoral debe ser social y todos los agentes 
pastorales deben conocer las exigencias sociales de la fe y aplicarlas en el sector en el que 
trabajan para que la sociedad se ordene según los designios de Dios. A veces se habla de que 
hay que ayudar a “los más desafortunados y desfavorecidos” como si el mundo estuviera 
dividido entre los que tienen suerte y los que no. Hoy nadie en el mundo de la opulencia tiene 
las manos limpias frente a los pobres. Si no se roba directamente, se es cómplices por silencio 
u omisión y se participa de los bienes robados por un sistema que es una “estructura de 
pecado”. ​Por eso hay que tomar conciencia de que ser personas honestas hoy ya no es 
suficiente.​ Se precisa una iniciativa de conjunto con todos los hombres de buena voluntad 
para lograr en la sociedad reformas audaces y profundas; de lo contrario, no se superará nunca 
la etapa caritativa y asistencial. Opción por los pobres no es simplemente amar a los pobres; es 
tomar partido por los pobres y oprimidos, denunciar las estructuras que explotan a los pobres y 
producen dependencia. No hay democracia real sin el respeto de los derechos económicos y 
sociales. Opción por los pobres es optar por la justicia social que no es dar a cada uno lo suyo, 
sino a cada uno aquello de lo que está privado o despojado y le corresponde por derecho o, 
como diría el lenguaje bíblico, por justicia. No se trata de trabajar “para” los pobres sino de 
trabajar “con” los pobres para que sean sujetos ellos mismos y protagonistas de su propia 
superación, acompañándolos en sus organizaciones y luchas. El papa Francisco habla 
constantemente de ir a las periferias. No deja de suscitar interrogantes el hecho de que la 
Iglesia Católica en América Latina hable tanto de opción por los pobres, en un continente 
donde los pobres son la inmensa mayoría, y los pobres se vuelquen a otras iglesias. Esto 
podría indicar que más allá de las palabras, las fuerzas activas de la Iglesia Católica se 
encuentran en realidad fuera del mundo de los pobres. 
  

CARIDAD NO ES LIMOSNA 
Paranaque, Filipinas 
Hoy ya no se puede hablar de 
“limosna” porque la palabra ha 
perdido su sentido bíblico y 
original. La limosna como es 
entendida comúnmente es 
humillante para el beneficiario e 
ineficaz para resolver los 
problemas. Si bien en casos de 
emergencia la asistencia es 
indispensable, conformarse con 
la limosna para ayudar a los 
necesitados no lleva a nada y 
alimenta la pasividad y la 
mendicidad (muchas veces 

falsa y organizada). La limosna o el asistencialismo se produce cuando simplemente se da y el 
otro recibe;​ no se busca que las personas se capaciten para orientarse solas en la vida 
superando la dependencia.​ Es una actitud paternalista por la cual se le sirve todo en bandeja 
a la gente como a niños, sin ninguna colaboración o contraprestación. Dios no es paternalista 
porque no quiere hacer nada sin nosotros. Se trata en general de personas bondadosas pero 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 19 



que en definitiva eliminan la autoestima y la personalidad de los demás. También los ricos en 
general son disponibles para la beneficencia (son las migajas que caen de la mesa del rico 
epulón), a condición de que no se les cuestione su estilo de vida, sus responsabilidades, el 
origen de su dinero, el salario con el que pagan a sus dependientes etc. San Vicente de Paul, 
considerado el iniciador de la caridad moderna, decía:​ “No hay que dar asistencia más que a 
aquellos que no pueden trabajar ni buscar su sustento. Apenas tenga uno fuerzas para trabajar, 
habrá que comprarle unos utensilios conformes a sus capacidades, pero sin darle nada más. 
Las limosnas no son para los que pueden trabajar, sino para los enfermos, los huérfanos y los 
ancianos”.​ La asistencia es necesaria en casos particulares y de urgencia, pero sin dejar de 
promover la cultura del trabajo. No se puede llamar caridad la tele-beneficencia de quien 
organiza periódicamente una tele-maratón de ayuda que, si bien beneficia a alguien, no 
culpabiliza a nadie ni hace el más mínimo análisis crítico de la realidad o propuestas posibles; 
pero sí, hace aumentar la audiencia televisiva y la publicidad de las empresas. También la 
palabra “caridad” se ha desvalorizado y ha sido reducida a la dadiva, al dar y al dar lo que 
sobra. El hombre de hoy, más consciente de sus derechos, rechaza como caridad lo que él 
cree que se le debe por justicia. Por otra parte el verdadero significado de caridad (“cáritas” en 
latín y “ágape” en griego) es “amor”. Se trata del amor cristiano que es una entrega 
desinteresada al hermano, virtud teologal fruto del Espíritu. Es el gran mandamiento de Jesús, 
parte fundamental de la misión de la Iglesia. La caridad exige y supone la justicia, pero va más 
allá; significa una pastoral de la misericordia, atención a las personas, cercanía fraterna a los 
que sufren. Precede la justicia cuando esta tarda en llegar (como pasó tantas veces en la 
historia), impide que la justicia se transforme en venganza. Aún en la sociedad más justa, el 
amor y la fraternidad siempre serán necesarios. Prueba de ello es el ejemplo dejado por santa 
Teresa de Calcuta. La Iglesia debe reflejar en el mundo el amor de Dios Padre que nos hace 
hermanos. 
La caridad se extiende también a las tareas públicas; ya el Papa Pío XI hablaba de “caridad 
política”, cuando esta incide en los ámbitos públicos. También el compromiso político partidista 
o el buen gobierno de un cristiano laico es “caridad política”, aún si ni el Evangelio ni la Iglesia 
se identifican con un determinado gobierno o partido. Pero existen opciones que son 
claramente incompatibles con la fe cristiana. 
  
LA SOLIDARIDAD ES EXIGENTE 
La Iglesia hace frecuentes llamados a la solidaridad, a luchar por un mundo más solidario. 
También esta palabra se presta a malentendidos. Muchos piensan que la solidaridad es algo 
circunstancial, libre, opcional, no obligatorio. Se la ve solo como una virtud particular de las 
personas y no como un  principio ético indispensable y vinculante para la convivencia humana. 
Es una participación (del latín​ “in sólido”)​ de las penas y luchas comunes. Es cuando cada uno 
se siente responsable de la suerte de todos, en particular de los más sufridos y postergados; 
uno para todos y todos para uno. La palabra tuvo origen fuera de la Iglesia y fue sustituyendo la 
tercera bandera de la revolución francesa que era una bandera cristiana: ​“fraternité”.​ Al perder 
su connotación laicista, la palabra “solidaridad” ha sido asumida por la Iglesia, que le ha dado 
una fundamentación evangélica. Solidaridad no se conjuga con el verbo dar sino con el verbo 
compartir; no solo con compartir lo superfluo sino lo necesario cuando es preciso. No es una 
generosidad esporádica. Es una actitud permanente que orienta la vida en términos de 
comunión de bienes, de la prioridad de la vida de todos sobre la apropiación exclusiva de los 
bienes de parte de algunos. Reconoce la función social de la propiedad y el destino universal 
de los bienes como derechos anteriores al de la propiedad privada. En las primeras 
comunidades cristianas había comunión de bienes (He 4,32). Cristo y los apóstoles lo 
compartían todo en un fondo común y por eso nunca les faltó lo necesario. Escribía Tertuliano 
(+222): ​“El cuidado que tenemos de los pobres se ha convertido en un signo que nos distingue 
de los paganos. El dinero que ponemos en común no lo gastamos en fiestas sino en la 
asistencia a los pobres, en el cuidado de los huérfanos, ancianos y viudas”.​ Los primeros 
grandes obispos, llamados hoy “Padres de la Iglesia”, como Basilio, Agustín, Ambrosio, 
Jerónimo etc.., predicaban que todo lo que sobra al rico “pertenece” al pobre, por estricto deber 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 20 



de justicia. ​“¿No es un ladrón quien pudiendo vestir a un desnudo no lo hace?”,​ pregunta san 
Basilio. Y san Juan Crisóstomo: ​“Dios puso delante de todos la misma tierra. “¿Cómo pues, 
siendo la tierra de todos, tu posees tierras y más tierras y el otro ni un rincón?”.​ ​Todas las 
personas tienen derecho a lo necesario para vivir.​ No importa que el rico lo haya ganado 
todo con su esfuerzo; no todos tienen las mismas oportunidades. La propiedad privada no es 
un derecho absoluto; el estado debe actuar en vista de una justa redistribución de los ingresos 
y las riquezas. Recordando la frase de san Basilio​ (“La propiedad absoluta es un robo”)​ Pablo 
VI en la ​Populorum Progressio​ afirmaba: ​“No hay ninguna razón para reservarse en uso 
exclusivo lo que supera a la propia necesidad, cuando a los demás les falta lo necesario”.​ Sin 
negar la legitimidad de la superación y el progreso, todos los bienes que no son necesarios 
para una vida digna ni para mantener la propia condición social, son bienes superfluos. No hay 
derecho a ser tan ricos mientras haya tantos pobres y tan pobres. Lo superfluo se calcula no 
mirando hacia los que tienen más, sino hacia lo que no tienen nada. Está claro que para el 
egoísta nunca nada es superfluo. Bienes superfluos no son obviamente las riquezas que 
permiten crear nuevas fuentes de trabajo o dar más facilidades al trabajo en orden a la 
producción de bienes útiles a la sociedad. Un emprendedor cristiano no busca tan solo su 
propio beneficio sino como el dueño de la viña (Mt 20,1-16) buscará darles trabajo a los 
desocupados, tratar a todos por igual con un salario digno, privilegiando a los más necesitados. 
Quizás esto resulte utópico, pero sin una solidaridad concreta puesta en acción, jamás se 
superarán las injusticias y los conflictos. Del “progreso de los pueblos” promovido por Pablo VI 

hace 50 años,  hay que llegar 
ahora a la “comunión de los 
pueblos”. En nuestros días ​los 
problemas ecológicos han 
llevado inesperadamente a 
revitalizar un ideal de vida 
basado en la solidaridad y en 
la sobriedad.​ El nivel de vida 
de los habitantes del Norte del 
planeta no podría extenderse 
nunca a todos, porque si todos 
consumieran como ellos, se 
necesitarían varios planetas 
como fuentes de materias 
primas y como basureros. La 
única forma que los del Sur 

dejen de ser tan pobres es que los del Norte dejen de ser tan ricos. Esto tan solo se logrará, al 
ser obligados por la necesidad. Pero los cristianos pueden y deben dar su testimonio viviendo 
sin lujos ni ostentación como enseña la Biblia en la oración del sabio: ​“Señor no me des ni 
pobreza ni riqueza, porque en la pobreza podría ponerme a robar y en la abundancia me 
olvidaría de ti”​ (Pro 30,8-9). 
  
¿QUÉ ES LA DOCTRINA SOCIAL? 
Después del Concilio Vaticano II no se usaba más el término “Doctrina Social” sino otros 
términos más dinámicos como “enseñanza” o “pensamiento” social de la Iglesia. Los últimos 
Papas relanzaron el término “Doctrina Social” pero no ya como una tercera vía entre 
capitalismo y comunismo en búsqueda de una sociedad cristiana, o una doctrina fija y uniforme 
del magisterio. Es parte de la reflexión teológica y por lo tanto un campo abierto a la reflexión 
de los teólogos y de las comunidades cristianas con la realidad cambiante como punto de 
partida. Hay unos principios permanentes que derivan del Evangelio, pero también cantidad de 
elementos variables y etapas evolutivas en el pensamiento de la Iglesia a partir de las distintas 
realidades. Con este enfoque que supone un mayor compromiso de parte de todos, más 
inductivo y abierto a los signos de los tiempos, se sigue hablando de Doctrina Social. Se 
criticaba justamente la Doctrina Social por ser abstracta y principista. ​Gracias al impulso de la 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 21 



Teología de la Liberación,​ también ella ha adquirido una base más bíblica, ha dejado la utopía 
de un orden social cristiano; parte ahora más de la realidad que de los principios, promueve la 
acción para el cambio de las estructuras. Hoy se nota más interés en el mundo por el mensaje 
social de la Iglesia, que es más concreto y crítico del sistema neoliberal imperante, en contra de 
todo tipo de guerra, en favor de emigrantes y prófugos, de los derechos humanos, de los 
movimientos populares y sociales, del medio ambiente. Se suele pensar que el mensaje social 
de la Iglesia se identifica con el magisterio de los Papas desde la ​Rerum Novarum​ de León XIII, 

que se interesó de la condición 
obrera, hasta la ​Laudato sii​ del 
Papa Francisco, pero en 
realidad tiene sus orígenes en 
los profetas de la Biblia y en 
particular en los Evangelios, en 
los Padres de la Iglesia, y sigue 
siendo actualizado en las 
Iglesias Particulares. En 
América Latina esta Doctrina 
Social ha sido encarnada en los 
grandes documentos de 
Medellín, Puebla, Santo 
Domingo, Aparecida. Abarca 

temas como los derechos humanos, el trabajo, la economía, la política, la propiedad, las 
ideologías, la solidaridad entre países ricos y países pobres, la paz, la ecología… Hay un 
desconocimiento casi total a nivel de laicos y muchas veces de presbíteros sobre estos temas 
que ni se tocan en la predicación; no se habla de los pecados sociales que son los más graves 
y funestos de todos. Escribía hace un tiempo el teólogo argentino p. Juan Carlos Scannone: ​“A 
veces el diagnostico de los obispos se reduce a denunciar una crisis moral, sobre todo en 
relación a los políticos (con el peligro de demonizar la política), sin ir a las causas estructurales. 
No se condenan los nuevos pecados sociales como la fuga de capitales, la evasión impositiva, 
la concentración y la mala distribución de la riqueza, la destrucción del ambiente…”.​ El apoyo 
de la Iglesia a los ricos y poderosos ha llevado a que en el pasado las revoluciones sociales se 
hayan enfrentado todas con la Iglesia. En América Latina la teología de la liberación y la opción 
por los pobres, promovidas ahora por el Papa a nivel mundial, ​van cambiando lentamente el 
rostro de la Iglesia,​ aún a costa de una reguera de mártires y perseguidos. Antes, en tiempos 
de cristiandad, se confundía el Reino de Dios con la Iglesia y esta se confundía con la 
sociedad. Por el contrario, la Iglesia está al servicio del Reino y en la sociedad debe estar 
presente como fermento sin identificarse con ella. Es cierto que la Iglesia ayudó siempre a los 
pobres con una importante acción asistencial individual y organizada. En este sentido se 
adelantó al estado y, durante siglos, el analfabetismo, la enfermedad, la pobreza y la 
marginación contaron con la casi exclusiva asistencia de la Iglesia. Pero ésta ayudó, en 
general, a los pobres gracias a las donaciones de los ricos. A los ricos se le pedía limosna y a 
los pobre resignación. Todo cambió al surgir el proletariado industrial y la clase obrera. Se 
empezó a pedir justicia y no limosna; se empezó no solo a ayudar a los pobres sino a 
denunciar las causas de la pobreza. Y hoy ya no se trata de aliviar la pobreza sino de 
eliminarla. 
  
UNA CATEQUESIS SOCIAL 
El obispo argentino Miguel Hesayne escribía hace un tiempo: ​“Existe un desconocimiento 
inmoral de la Doctrina Social. Es un pecado grave ignorar el Proyecto de Dios sobre las 
realidades terrenas. Ha habido en el pasado una pésima catequesis, tan solo sacramental y 
ritual sin llevar a compromiso alguno en la sociedad. Nuestras comunidades no tienen 
consciencia del pecado social. No se conocen ni se denuncian las injusticias desde nuestras 
parroquias; solo se hace beneficencia”.​ Hoy las cosas lentamente van cambiando. Las 
violencias y dictaduras pasadas han despertado en muchos, también en la Iglesia, la adhesión 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 22 



a los movimientos sociales y populares, al voluntariado, a la militancia en las ONG que si bien 
encaradas pueden ser el sustento de una nueva política. Son sobre todo los cristianos laicos 
que han de jugarse desde el Evangelio en estas cuestiones: para eso necesitan capacitación y 
formación socio-política. Cuando se habla de ​“promover a los laicos”​ no es para promoverlos 
a los ministerios laicales; su rol específico es en el mundo, en el compromiso temporal y 
extra-eclesial. Cristianos “comprometidos” no son solo los que llevan la comunión a los 
enfermos, ​sino los que se juegan como cristianos​ en la fábrica, en la escuela, en el club, en 
la oficina, en el barrio, en política; aunque no participen de las actividades en parroquia, 
merecen y precisan el apoyo de sus propias comunidades cristianas. Juan Pablo II pedía un 
enfoque social de la catequesis y desde hace décadas aún se clama por una catequesis de 
niños, adolescentes y adultos que apunte también a la educación para la participación cívica y 
democrática, el compromiso político, el respeto a la legalidad y a los derechos humanos,  la 
cultura del trabajo y la solidaridad, la defensa del medio ambiente, la cultura de la vida y la no 
violencia, la defensa de la mujer y las minorías. Tarea ineludible de la Iglesia es formar las 
consciencias en la tarea de discernir los distintos enfoques económico-políticos, más que 
implementar soluciones técnicas. Frente a este desafío, ¿no sería oportuna una formación en 
conjunto de laicos, presbíteros y religiosos? 
  
GRANDES DESAFÍOS 
Con el derrumbe del comunismo soviético, el papa Juan Pablo II en la ​Centesimus Annus 
(1992) todavía esperaba en la posibilidad de una reforma interna del capitalismo. En realidad el 
capitalismo salvaje de los primeros tiempos de la revolución industrial había cambiado 
únicamente gracias a la presión de la clase obrera y a mucha sangre derramada. Por eso al 
poco tiempo el Papa advirtió que no se había sacado ninguna lección del fenómeno marxista 
porque se había vuelto al capitalismo salvaje en su versión neoliberal. Dijo en 1996:​ “Todavía 
hay algunos que creen que la más amplia libertad de mercado promoviendo la iniciativa y el 
crecimiento económico, sin intervención del estado, se traduzca automáticamente en riqueza 
para todos. La historia y la realidad que vemos con nuestros ojos demuestran que no es así”. 
Con esas históricas palabras el Papa se refería a la teoría neoliberal que afirma como a la larga 

el crecimiento económico 
también reduce la pobreza por 
un efecto cascada, de derrame 
o rebalse. El papa Francisco en 
Evangelii Gaudium​ (nn.54 y 55) 
casi 20 años después dice 
exactamente lo mismo: ​“Es una 
teoría que jamás ha sido 
confirmada por los hechos y 
que además exige una 
confianza burda e ingenua en la 
bondad de quienes detentan el 
poder económico y los 
mecanismos del sistema 
económico imperante. La 
realidad es que las ganancias 
de unos pocos crecen 

exponencialmente, mientras las de la mayoría se quedan cada vez más lejos del bienestar de 
esa minoría feliz”.​ Por eso también el papa Francisco ha sido acusado de comunista como lo 
había sido Pablo VI cuando la ​Populorum Progressio​ fue caratulada por el Wall Street Journal 
como “marxismo recalentado”. También se intentó experimentar una economía social de 
mercado dentro de un estado de bienestar o bienhechor consiguiendo en muchos países 
reducir las deficiencias sociales, pero entró en crisis por el incremento excesivo del gasto 
público, la burocracia y el asistencialismo. Hoy al hablar de los países del Norte se los llama 
“desarrollados”, pero se trata de un desarrollo equivocado, no sostenible y escandaloso. 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 23 



  
 
 
GLOBALIZACIÓN DE LA SOLIDARIDAD 
También la palabra “globalización” es engañosa porque hace creer que nos orientamos hacia 
un mundo único y unido. En realidad ​lo que se está dando es la globalización de la 
economía neoliberal​ que lleva hacia un mundo cada vez más inhumano. La Iglesia pide la 
globalización de la solidaridad; pero esto exige que la economía mundial sea regulada por 
estrictas leyes internacionales. También es indispensable una nueva ​cultura de la sobriedad  
por parte de los más beneficiados. La Iglesia ha de dar ejemplo de desprendimiento. En el 
pasado se pensaba que los títulos, el prestigio y los honores, la riqueza y el poder eran algo 
que enaltecía a la Iglesia y a la religión. No es casualidad que los obreros fueron los primeros 
en abandonar la Iglesia en la época moderna. En el Antiguo Testamento se nos presentaba a 
un Dios que defiende a los pobres, pero en el Nuevo Testamento se nos presenta a un Dios 
pobre. ​“Siendo rico se hizo pobre”​ (2 Cor 8,9); el signo de la encarnación de Dios es la pobreza: 
“Encontrarán a un niño recién nacido envuelto en pañales y acostado en un pesebre”​ (Lc 2,12). 
Una Iglesia de los pobres podrá serlo tan solo si es pobre. ​Podrá gritar: ​“Bienaventurados 
los pobres”,​ solo si es pobre.​ Pobre de una pobreza no solo personal sino institucional. En la 
vida religiosa, cuando está respaldada por ingentes capitales, el voto de pobreza puede llegar a 
ser escándalo y burla a los pobres. Proclamaba el cura Lorenzo Milani desde una pequeña 
parroquia de montaña sin luz, agua, teléfono ni asfalto:​ “Máximo bien es  hablar desde la 
cátedra de la pobreza; es la única cátedra desde la cual  podemos decirle al mundo 
socio-político una palabra verdadera, autentica, sin que nadie nos haya precedido”.​ Nunca 
como hoy hubo tanta riqueza, nunca como hoy hubo tanta miseria y nunca como hoy hubo 
tanta consciencia de lo uno y de lo otro. Por eso el papa Francisco impulsa la Iglesia a un 
cambio de lugar social; no es lo mismo predicar el Evangelio desde un palacio que desde las 
periferias. La Iglesia no está llamada a resolver los problemas económicos, sociales y políticos 
de un país, pero sí a  una predicación más severa sobre el dinero y a decirle a los pobres 
desde la propia  pobreza, igual que el apóstol Pedro:​ “No tengo oro ni plata, pero en el nombre 
del Señor, levántate y anda”​ (He 3,6). Vivimos hoy en una economía de consumo cuyo fin no es 
cubrir necesidades básicas, sino aumentar las ventas estimulando la demanda. El Papa 
Francisco, con respecto también del tema ecológico, propone un cambio de estilo de vida 
(Laudato sii​  nn.203-208); cuando las necesidades estén satisfechas y aseguradas, tenemos 
que ocupar nuestros recursos en beneficio de los más necesitados y de la sostenibilidad del 
planeta. Este último tema no es nada novedoso para la Iglesia. Sea los documentos de la 
Iglesia Latinoamericana como los de Juan Pablo II y Benedicto XVI han hablado del mismo. 
Punto de partida del surgimiento mundial de la consciencia ecológica fue la fundación del Club 
de Roma (1968) y su informe sobre: ​“Los límites del crecimiento”​ (1972) donde se constata que 
“no puede haber crecimiento infinito con recursos finitos”.​ Se acabó el mito del progreso 
ilimitado. Al ritmo actual de consumo las reservas de gas natural podrían agotarse en 35 años, 
las de petróleo en 70 etc. Millones de personas sufren escasez o falta de agua potable en 
condiciones sanitarias que provocan el 80% de las enfermedades. Está en peligro el futuro de 
las próximas generaciones. 
  

LAUDATO SII Y LOS NUEVOS 
DESAFÍOS 
 
La encíclica del papa Francisco ​no es 
un simple documento ecologista 
porque va más allá del cambio 
climático y del problemas ambiental; 
relaciona directamente la destrucción 
del medio ambiente con la crisis social, 
el derroche consumista y una 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 24 



economía que mata. Son tres factores que hay que atacar simultáneamente (n.139). Se trata 
de redefinir la noción de “progreso” en la misma línea de la ​Populorum Progressio​ promoviendo 
un estilo de vida alternativo en pos de un desarrollo sostenible e integral. El papa encara el 
tema desde un punto de vista ético, desde la cultura de la vida y de la solidaridad. Frente a la 
conocida deuda económica de los países pobres para con los ricos, considera mucho más 
grave la deuda ecológica de los países ricos para con los países pobres. Dice el Papa:​ “Es 
insostenible el actual nivel de consumo de los países más desarrollados y de los sectores más 
ricos de las sociedades, donde el hábito de gastar y tirar alcanza niveles inauditos”​ (n.27). La 
crisis ecológica es el síntoma de una crisis más profunda, la de un modelo económico basado 
en la sola ganancia y en el consumo descontrolado y abusivo de los bienes, sin tener en cuenta 
el destino universal de los mismos y el futuro de las nuevas generaciones. El Papa sugiere una 
“conversión” ecológica que debe cultivarse desde la familia, la escuela, la catequesis, con 
pequeñas acciones cotidianas (n.211), porque ​“todo tiene que ver con un proyecto de amor de 
Dios”​ (n.76) que tenemos que cuidar. Hace falta educar no para “tener más” sino para “tener lo 
suficiente”. En realidad no es la naturaleza la que está enferma, sino el ser humano infectado 
de codicia. Decía Gandhi:​ “Vivir más simplemente para que todos puedan vivir”.​ Hoy vivimos 
una situación inhumana y brutal a nivel global, a pesar de tener todos los medios  para atender 
a las necesidades básicas de todos los habitantes del planeta.​ “El planeta es de toda la 
humanidad y para toda la humanidad. El solo hecho de haber nacido en un lugar con menores 
recursos o menos desarrollado, no justifica que algunas personas vivan con menor dignidad” 
(n. 190). ​La encíclica​ es más que un documento en defensa del ambiente; ​es un grito en 
defensa de la humanidad. 
  

Primo Corbelli 
  

10  PROVOCACIONES ECOLÓGICAS 
  
1. Mucha gente no tiene conciencia de ​su responsabilidad en cuidar lo que es público: 
edificios, plazas, calles, jardines, monumentos… En vez de pensar que es de todos (y por lo 
tanto es lo más importante), se piensa que no es de nadie y por lo tanto se puede hacer lo que 
se quiere. 
2. Mucha gente no respeta las leyes y las normas legales pensando que con eso​ se practica la 
viveza criolla​ y se burla al gobierno. En realidad nos hacemos daño a nosotros mismos, 
aunque estemos seguros de que nadie nos va a sancionar. 
3. Se practica la ley del menor esfuerzo. Hay caños rotos, agua derrochada, basura en la calle, 
luces siempre aprendidas, pozos inaguantables… y nadie se mueve. ​No se piensa en 
juntarse entre vecinos,​ hacer una denuncia, llamar a una radio, escribir a un diario… 
4. Hay que exigir que​ en los programas escolares se enseñe​ a los niños a cuidar las plantas, 
respetar las flores, plantar una huerta, reciclar y reutilizar residuos,  separar y clasificar residuos 
no orgánicos, apagar luces innecesarias. 
5. No tirar basura en las aguas de los ríos y arroyos. ​La contaminación del agua​ es mortífera 
para animales y vegetales. Pueden verse los resultados en el Pantanoso de Montevideo, 
Miguelete u arroyo Carrasco. 
6. ​Evitar la quema y deforestación de bosques.​ La selva amazónica produce más del 20% 
de oxígeno para el planeta; sin embargo ya el 20% de la selva ha sido eliminado por las 
empresas madereras y mineras. Plantar árboles. 
7. Cuidar el agua potable ​y reducir su consumo​ porque se termina. Cerrar todas las canillas 
que gotean. Unas 800 millones de personas carecen de agua potable. Se puede vivir sin oro, 
pero no sin agua. Aumentan los desiertos. 
8. ​No exagerar en la calefacción,​ evitar el uso de material plástico, apagar aparatos 
eléctricos, no viciar el aire con el humo 
9. No tirar basura y papeles en el suelo; poner todo en envoltorios y depositarlos en los 
contenedores. Evitar ruidos exagerados que son ​causa de molestia para los vecinos​ y en 
particular para enfermos y ancianos. 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 25 



10. Dijo el Mahatma Gandhi:​ “En el mundo ​hay todo lo suficiente​ para satisfacer las 
necesidades de todos, pero no para satisfacer los caprichos de cada uno”. 
 
 
Biblia: 
Simón el embaucador 

Hay un raro y misterioso personaje marginal en el libro de los Hechos de los apóstoles. 
Aparece poco pero es muy interesante lo que se habla de él. Quizás para algunos su presencia era 
bastante irrelevante, pero a la luz del complicado siglo XXI en que vivimos resulta profundamente 
iluminador.  
Pero dejemos que la Palabra nos hable. 

En el capítulo 8 de los Hechos se nos habla de que los cristianos de Jerusalén salieron de la ciudad, 
pues sufrieron una tremenda persecución por parte de la oficialidad religiosa judía. Fueron 
considerados heréticos, y se los persiguió para eliminarlos como grupo. En esta persecución que 
comenzará con la muerte del diácono Esteban, el primer mártir cristiano tuvo un papel importante 
Saulo de Tarso, quien llamaríamos nosotros después de su conversión, el apóstol Pablo (Hechos 7). 

Uno de los compañeros de Esteban viaja a Samaría huyendo de sus perseguidores, pero no se 
queda callado, predica a Cristo entre los samaritanos. Obtiene muchas conversiones, y el rostro de la 
ciudad de Sicar, cambia radicalmente, pasan de la desesperanza a la alegría, y muchos abrazan la fe 
y piden ser bautizados. (Hechos 8,4-8). 

Pero previamente a esto, la ciudad estaba deslumbrada por un mago que decía hacer milagros y 
prodigios, así como sanaciones milagrosas, se llamaba Simón. 

“Había llegado a la ciudad antes que Felipe, un hombre llamado Simón. Tenía muy impresionada a la 
gente de Samaría con sus artes mágicas, y se hacía pasar con gran personaje. La gente decía de él: 
“Este hombre es la fuerza de Dios” y la gente le seguía. 

Pero cuando Felipe les habló del Reino de Dios, y del poder salvador de Jesús el Mesías, tanto los 
hombres como las mujeres creyeron y se hicieron bautizar. Incluso Simón creyó y se hizo bautizar. 
No se separaba de Felipe, y no salía de su asombro al ver los prodigios y las señales milagrosas que 
se realizaban. 

Cuando los apóstoles que estaban en Jerusalén tuvieron 
noticias de que los samaritanos habían aceptado la 
Palabra de Dios, les enviaron a Pedro y a Juan. Bajaron 
y oraron por ellos para que recibieran el Espíritu Santo, 
ya que todavía no había descendido sobre ninguno de 
ellos, y sólo habían sido bautizados en el Nombre del 
Señor Jesús. Pero entonces les impusieron las manos, y 
recibieron al Espíritu Santo. Al ver Simón que mediante 
la imposición de manos de los apóstoles, se trasmitía el 
Espíritu, les ofreció dinero, diciendo: “denme a mi 
también este poder, de modo que a quien yo les 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 26 



imponga las manos descienda el Espíritu”. Pero Pedro le contestó: “¡¡Al infierno irás tú y tu dinero!! 
¿Crees que el don de Dios, se puede comprar con dinero? 

Tu no puedes esperar nada, ni tomar parte en esto, porque tus pensamientos no son rectos ante 
Dios”.​ Hechos 8,9-21. 

Conclusiones para el hoy 
Este texto no sólo sirve para entender lo que es la simonía, pecado llamado así por este personaje en 
cuestión. O sea la venta y el comercio de las cosas sagradas. 

A diferencia de Simón, ni Jesús, ni Felipe, ni ningún auténtico predicador y pastor cristiano, es 
movido por la codicia, o el afán de lucro.  Se contentará con vivir al día y con un sencillo aporte de su 
comunidad. La austeridad y modestia es la virtud de un buen mensajero de Jesús. 

Se supone que no es bueno ni deseable hacer negocio o ganar poder y prestigio con la Palabra de 
Dios y su mensaje. Algunas veces la gente pregunta a los párrocos, cuánto salen los casamientos y 
los bautismos. Pero estos no están en venta, ni pueden ser tratados como mercaderías pues son un 
sagrado don de Dios. Como dijo Jesús a los apóstoles. ​“Sanen enfermos, curen leprosos, y echen los 
demonios. No cobren nada por eso, ustedes recibieron estos dones gratuitamente, no cobren por 
ellos”.​ (Mateo 10,8) 
Fue esta también una de las tentaciones que tuvo que superar Jesús en el desierto. (Mateo 4,5-7) 

Pero hay hoy algunos que no sólo no superan esta tentación sino que la eligen y abrazan con 
verdadero entusiasmo.  
Son los “evangelistas de la prosperidad”  que tienen su exponente más visible en los 
tele-evangelistas estadounidenses, como la asesora espiritual de Donald Trump, que pertenece a 
esta corriente teológica. 

Pero por estas latitudes sureñas tenemos al que mejor encarna hoy a Simón el mago. El antiguo 
empleado de quinielas de Río de Janeiro, el autoproclamado obispo y Pastor supremo de la llamada 
Iglesia universal del Reino de Dios, que por estas latitudes se identifica con el lema de “Pare de 
sufrir”. Este nuevo Simón el mago, compra su popularidad y  presencia, sobornando a políticos, 
mezclándose en asuntos de lavado de dinero, e incluso colocando senadores y diputados en el 
parlamento de Brasil. 

Tiene hermosas mansiones en Estados Unidos, y varios coches propios. Nada en la abundancia, 
pidiendo a sus fieles que le den dinero a la Iglesia, para obtener luego la curación de enfermedades, 
trabajos mejores, resolución de conflictos familiares y buenas ganancias monetarias. Sus pastores 
-que hablan abrasilerado, aunque no todos vienen de Brasil- tienen presencia abundante en la TV 
Latinoamericana. 

En un video, filmado clandestinamente por un periodista argentino (tipo cámara oculta) recomendaba 
a sus pastores que si querían ser buenos pastores de su Iglesia, debían obtener las mejores 
ganancias de sus ovejas. Estos seudo pastores no citan mucho el Evangelio, pues el contenido de su 
prédica contradeciría muchas de las doctrinas que exponen y defienden.  
Parece que el mago Simón ya no es más samaritano, sino brasilero. 

 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 27 



Eduardo Ojeda 

 
 
Cultura: 
Historia de las ideas pedagógicas 
latinoamericanas 

 
Conversando sobre Educación con Mariana Albistur 

La Felicidad en el liceo:  
“Reconocer la diversidad, compartir el saber, crear una cultura de la convivencia” 

 

  
 

En 2016, la sección cultural de Umbrales ha venido presentando una genealogía de pensadores cuyo               
acervo cultural ha permitido la construcción de una historia de las ideas latinoamericanas. Enrique              
Dussel, Leopoldo Zea, Arturo Ardao, Real de Azua, entre otros, operaron sobre la memoria activa de                
nuestro continente y entendieron que para pensar en América había que detenerse necesariamente             
en el fenómeno de la Educación. Para este año, la propuesta de la Sección Cultura de Umbrales es                  
seguir profundizando en el pensamiento latinoamericano desde su dimensión pedagógica. Por un            
lado, nos interesa presentar un mapa de biografías de docentes, con énfasis en algunas mujeres que                
a lo largo del siglo XX se han comprometido seriamente con su rol de educadoras y que han hecho                   
de esta misión señera, el horizonte de sus vidas. Y, por otra parte, daremos a conocer el trabajo y el                    
pensamiento de tres uruguayas que actualmente desarrollan su tarea educativa con niños y             

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 28 



adolescentes en zonas de contexto vulnerable y de exclusión social. Podemos decir entonces, y con               
certeza, que este ciclo pretende resaltar y visibilizar a aquellas quienes, hermanadas en su pasión               
por la enseñanza y en su vocación por compartir el saber, han            
abierto un camino de luz a generaciones enteras. 
En esta ocasión nos referimos al incansable trabajo de Mariana          
Albistur, profesora de Historia egresada del IPA y Magíster en          
Ciencias, Opción Educación Popular egresada de la Multiversidad        
Franciscana de América Latina. Trabaja desde el año 1996 con          
adolescentes de Casavalle. Integró ese año el equipo docente de          
la Escuela de Oficios Don Bosco-Tacurú, cuando el Sacerdote         
Salesiano Mateo Méndez era el Director y Pablo Martinis era el           
subdirector. En el año 1999 se integró en un proyecto educativo           
con adolescentes en la Casa Tacurú en el barrio Lavalleja y desde            
1998 hasta el año 2005 integró el Proyecto de mujeres          
adolescente ‘Ciempiés’ en el PLEMUU, (Plenario de Mujeres del         
Uruguay). En el año 2009 volvió al barrio como Profesora          
Referente del Programa Aulas Comunitarias del CES-MIDES en la         
Obra Ecuménica hasta 2016. En 2017 previo concurso en el CES,           
elige el cargo de Profesora Orientadora Pedagógica en el Liceo N°           
73 del barrio Borro. 
Repensar la “utopía educativa” en Casavalle 
Hay una profunda crisis en el entendimiento de cuál es el sujeto pedagógico a educar. Lo que podría                  
denominarse como una crisis endémica de los sistemas se refleja en una dislocación real y simbólica                
entre los discursos de los docentes y los alumnos, que refleja asimismo una dislocación, también de                
magnitud, entre los discursos de las nuevas generaciones (lo que en el mundo avanzado se ha                
denominado la generación del Nintendo) y las generaciones adultas. No se trata sólo de los               
problemas seculares aún no resueltos de los sistemas educativos, que estábamos acostumbrados a             
discutir acaloradamente pensando en el mejoramiento de la escolaridad, tales como la repetición, la              
deserción, la calidad o la relevancia de la educación. Lo que se confronta ahora es una fuerte crisis                  
de legitimidad de los sistemas educativos en términos de su efectividad, es decir, de la efectividad de                 
los agentes educativos per se, incluyendo a maestros, madres y padres de familia, instituciones              
educativas privadas y públicas. 
  
Umbrales: ​Me gustaría iniciar esta conversación a la luz del pensamiento de Adela Cortina,              
Catedrática de Ética y Filosofía de la Universidad de Valencia, quien se refiere a la fecundidad de las                  
Humanidades en la construcción de una sociedad más justa. Al hablar específicamente a la              
Educación, la filósofa adscribe a Kant cuando dice que hay que educar para el futuro y en habilidades                  
para la vida. ¿Estás de acuerdo con este planteo? 
Mariana: Antes que nada, me resulta necesario explicitar una concepción pedagógica que viene             
acompañando mis prácticas desde hace más de veinte años. Educar es un acto legítimo cuando               
valoramos los aprendizajes que cada un@ de nosotr@s hacemos en el encuentro con l@s otr@s. En                
una propuesta educativa se comparten saberes que a veces vienen de la experiencia bruta, es decir                
de una anécdota o un acontecimiento casi íntimo, a veces vienen de la empírica, a veces vienen de                  
legados culturales transmitidos, de referentes sociales, literarios, científicos, pensadores, escritores,          
músicos… y también se comparten habilidades. 
Trabajar para la Educación en un territorio, obliga a tomar en cuenta el conocimiento y el                
reconocimiento de la diversidad cultural. Los procesos de acercamiento a esta diversidad, que para              
algunos puede ser solamente un componente de elementos populares sobre la mesa, se van              
descifrando, no se hacen fácilmente visibles a nuestra forma de organizar la cultura. Cuando creemos               
acercarnos culturalmente, resulta importante ponernos en diálogo a través del peso que sostiene el              
riguroso componente intelectual que debe tener nuestra educación, esa que llevamos al aula en tanto               
técnicos y profesionales. 
A veces me he preguntado qué tan educada estoy en las llamadas “habilidades para la vida”. He                 
aprendido muchas habilidades para la vida en Casavalle porque la vida en sí, es vista como algo muy                  

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 29 



concreto. El concepto de guerra, el uso de armas, el concepto de paz, de pobreza, de agua dulce es                   
el resultado de un problema concreto que obliga a desplegar inimaginables estrategias y habilidades              
para la vida. Hoy reconozco que la habilidad pedagógica más necesaria, para el presente y para                
cualquier futuro, es la reflexión. Poder pensar, poder entender, poder preguntarnos, poder desarrollar             

la crítica saliendo de ‘lo que es’ y de ‘es lo que            
hay, valor’. 
En Historia salimos de la idea de que ‘las         
cosas pasan y punto’, intentamos explicarnos      
por qué se desarrollan acontecimientos,     
procesos, en qué coyunturas y bajo qué       
estructuras. Luego, claro, sabemos qué     
procesos no estamos dispuestos a apoyar y a        
cuáles nos vamos a enfrentar incluso en una        
revolución que no siempre tiene que ser       
armada. La enseñanza de la Historia nos       
incluye en lo individual y en lo social. En         
muchas oportunidades intentamos colocarnos    
en acontecimientos cotidianos para intentar     
identificar y a veces modificar un discurso y        

una forma de hacer las cosas, para poder tomar decisiones, intercambiar y discutir en un respeto                
genuino. Cuando ese conocimiento concreto se ve sorprendido por la curiosidad y al mismo tiempo               
por la capacidad personal de sentir curiosidad epistemológica, se produce una aventura que anima a               
asumir nuevos desafíos, entusiasma acerca de la importancia del conocimiento en mi vida, adquiere              
un valor y hace que la persona adquiera confianza en la posibilidad del uso del conocimiento. Y hablo                  
del conocimiento como algo genérico que también incluye habilidades como una máxima aspiración             
ciudadana de lograr sentir que somos protagonistas de los cambios personales, familiares y, con              
otr@s, de cambios comunitarios, y que hoy estamos construyendo historia con minúscula y con              
mayúscula, aunque no seamos conscientes de esto. 
En el territorio de Casavalle, que incluye otros barrios en su interior, aprendo mucho de cultura                
diferente, de lo que llamo a veces asistencialismo educativo ofrecido por los que somos técnicos,               
profesionales, intelectuales etc., porque solo nos interesa ‘adoctrinar’ para que las culturas se             
parezcan en algo entre sí. De todos modos, como no podemos generalizar, hay quienes trabajan               
para esto y quienes no, hay quienes aprenden para esto y quiénes no. A veces se ve como algo                   
titánico, entre milagroso y excepcional. No es corriente encontrar un paradigma de enseñanza que se               
exprese en el esfuerzo por enseñar a pensar, a disfrutar los diversos aportes del conocimiento, y en                 
última instancia a valorar los procesos sociales, culturales, económicos, científicos, artísticos,           
políticos… de la ciudad, el país, la región y en otras partes del mundo. Fundamentalmente tenemos                
que enseñar a desarrollar la práctica del esfuerzo en cada tarea y en cada sueño porque es lo que                   
nos ayuda a construir esperanza de un modo más autónomo. 
  
La felicidad en el liceo: crear una cultura para la          
convivencia 
  
Umbrales: ​Todo ser humano quiere ser feliz, sin        
embargo, ¿cuál es la felicidad de la que hablan los          
jóvenes con los que tú trabajas? 
Mariana: Cuando converso con l@s guris@s en el        
barrio y llegamos a una especie de pregunta        
parecida a la que tú me estás planteando, porque         
hablar de felicidad con jóvenes es demasiado       
abstracto, busco que expresen una palabra o frase        
que dé un significado similar a ‘la felicidad’. En las          
edades con las que trabajo, jóvenes que estudian        
en primer ciclo de enseñanza media, aunque sean algo más grandes que la edad esperada, son                

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 30 



jóvenes menores a dieciocho años, y hablan de estar content@s, tener alegría o incluso re               
content@s. En general tienen alegría o están contentos cuando sus familias están bien, cuando              
tienen saldo en el celular, cuando no tienen clase, cuando conversan con amigos, cuando están con                
su familia, con sus sobrinos, cuando les compran algo, cuando están con sus compañer@s. También               
expresan que están bien cuando hacen lo que quieren y cuando nadie los molesta, ‘Eso sí, si alguien                  
se mete conmigo o con lo mío… ahí tenemos lío, porque hay que hacerse respetar.’ Les da alegría                  
tener ropa de marca para que los respeten, escuchar cumbia, estar con la barra futbolera, el                
facebook y todas las fotos que puedo tener con mi celular. 
Creo, es una interpretación personal, yo no tengo ni tuve nunca facebook, que hay algo de felicidad                 
en que se reconozca tu existencia en algún lugar cercano o lejano que esté ubicado en un teclado. La                   
comunicación a través del teclado les da alegría, están pendientes de esta forma de estar en la                 
sociedad. 
  
Umbrales ​¿Cómo sería el aula ideal para una profesora de liceos públicos? ¿Podríamos hablar de la                
existencia de la felicidad en el liceo, más allá de la complejidad para definir este concepto? 
¡Qué linda y siempre oportuna pregunta! Es importante aceptar que los liceos públicos no son iguales                
y por lo tanto las aulas no son las mismas, ni los niveles educativos, ni las propuestas, ni los                   
estudiantes y mucho menos existe un solo concepto de aula ideal. Estoy convencida que l@s               
docentes tenemos que interpelarnos todos los días y contestar a esta pregunta: ¿qué tenemos en               
común los que optamos por trabajar en liceos públicos? Es interesante poder pensar e intercambiar               
sobre qué es ser un profesor en un liceo público y preguntarnos si ser un profesor de la enseñanza                   
pública, nos da orgullo, felicidad, oportunidad, responsabilidad de un rol que es un derecho, un               
servicio y una política pública del Estado, además de que a veces me produce enojo, malestares                
contradicciones, cansancios… 
  
Si pudiéramos expresar que ser profesor de enseñanza pública nos da felicidad, seguramente             
podríamos expresar que existe felicidad en una institución educativa, por ejemplo, en un liceo. En               
todo caso, acá se cruza mucho la felicidad personal y la felicidad colectiva también con una                
preocupación constante hacia la construcción de una cultura institucional que, entre sus principios a              
cuidar, tenga ‘la felicidad’. En mi clase, puedo ser feliz o disfrutar de satisfacciones y ese lugar del                  
liceo tener un momento de felicidad o un momento en el que podemos percibir satisfacciones de                
otras personas y sin embargo tal vez en el resto del liceo no es posible ni siquiera identificar un                   
estado concreto de existencia. A veces la ausencia de un estado, un estado que represente una                
condición emocional, impide la construcción de un sentido que puede confundirse con la indiferencia              
de estar o no estar, y por lo tanto, por cómo estar ahí donde estoy cuando soy el profesor de un                     
grupo. 
Una clase ideal se conoce cuando suena el timbre de salida. Cuando a tod@s o a un grupo                  

importante de personas, nos deja con ganas de        
más. Cuando nos quedan preguntas planteadas,      
hipótesis a investigar y necesidad de buscar, de        
estudiar. 
Muchas veces he querido proponer, todavía      
estoy a tiempo, que cada dos o tres adultos         
liceales (profesores, adscriptos, educadores,    
equipo de dirección, equipo multidisciplinario…)     
se pudiera elaborar una frase por semana a lo         
largo del año, que colabore con el espíritu que         
debe reinar en la convivencia institucional. Sería       
una forma de sentirnos parte de la construcción        
de algún aspecto de la cultura institucional, una        
forma de conocernos, una forma de      
acompañarnos, una forma de imaginarnos una      

realidad entre sueños y utopías a alcanzar entre tod@s. 
  

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 31 



Umbales: Tú eres docente de Historia. Es importante poner en las manos de los jóvenes un bagaje                 
de modelos de felicidad que han ido produciendo los seres humanos con su experiencia a lo largo de                  
la Historia del ser humano. Es necesario conocerlos para tomar decisiones y acceder a un conjunto                
de posibilidades, tal cual dice Cortina. 
Mariana: Es importante conocer modelos sociales, políticos y económicos que puedan acercarnos a             
formas de vida más o menos “felices”. De todos modos, sabemos que lo que puede dar felicidad a un                   
pueblo, quizá para otro grupo humano represente otra situación emocional, incluso puede resultar             
hasta incómoda. Es probable que la opción por una vida más o menos comunitaria, más o menos                 
solidaria, más o menos cooperativista cambie nuestras percepciones, sentimientos, emociones y           
proyecciones. Cuando enseñamos personajes históricos o grupos de personas con sus condiciones            
históricas de vida en un lugar del mapa, analizamos una vida individual en una construcción social de                 
organización. Por ejemplo: si pido a los estudiantes elegir un integrante de Egipto Antiguo, las               
respuestas mayoritarias optan por ser el Faraón, aunque hay muchos que hubieran querido ser              
campesinos. Y en la Segunda Guerra Mundial, nadie elige ser Hitler, tampoco un soldado y mucho                
menos un judío, gitano, ni ninguno de los grupos perseguidos, salvo que hubieran podido refugiarse y                
sobrevivir para poder contar su experiencia. Si estudiamos personajes exitosos porque logran            
descubrimientos geográficos, científicos, o nuevas técnicas en el arte o en la teoría o en la práctica                 
política, no hay conciencia de vida emocional que pueda acompañar a estas personas. Lo que sí me                 
resulta importante es conocer que la Historia da cuenta de personas que han jugado hasta su vida                 
por sus convicciones y que las convicciones no eran para un bienestar personal, sino social.               
Construir convicciones para un joven no es un ejercicio habitual, a veces somos nosotros quienes               
vamos acompañando la posibilidad de visualizarlas y llegar incluso a nombrarlas con ellos. Entonces              
sí se va encontrando un camino hacia la capacidad de tomar decisiones y sí se abren alternativas                 
antes impensadas que también dan otras posibilidades de vida individual y social antes inexistentes. 
  
El valor de la Educación Secundaria y el desafío de crear vínculos que humanicen 
  
Umbrales: ​Si bien no existen las recetas, tus años de experiencia construyeron diversas estrategias              
para facilitar aprendizajes a jóvenes quienes están siempre al borde de quedar fuera de las               
instituciones ¿Qué valor tiene hoy la Educación Secundaria para el presente de los chiquilines? 
Mariana: Estoy convencida que la Educación Secundaria no construye la categoría de “valor” para              
ningún tipo de estudiante. Un estudiante de una institución privada ni siquiera se lo puede cuestionar,                
tuvo la oportunidad. En Casavalle cuando una familia encuentra un lugar en el Liceo Jubilar o en el                  
Liceo Impulso, ambas instituciones gestionadas en proyectos de enseñanza privada y gratuita,            
entienden que es una suerte que no se puede desaprovechar. 
Familias que pueden pagar una institución educativa privada, no tienen alternativa porque no tienen              
entre sus estructuras de vida, cuestionarse el “valor” de la educación secundaria. Fuera de estas               
concepciones, la Educación Secundaria no transmite en sí misma ‘un valor’ para los estudiantes.              
Muchos de nosotros, seres intelectuales, crecimos en familias donde a nadie se le ocurría apenas               
decir que ‘no quería ir a clase hoy’. Antes de terminar la frase estábamos ya vestidos para llegar en                   
hora. Entre estos matices de vivencia de la Educación Secundaria, lo que da mejor resultado a la                 
hora de ir a una institución y poder permanecer en ella es sin lugar a dudas el vínculo que se crea                     
dentro de ella. No hablo solo de lo que podemos acordar en llamar buen vínculo, que sería una                  
situación ideal porque tendríamos todo el tiempo       
para el desarrollo de los conocimientos. A menudo        
un vínculo de constante “falta de respeto” entre        
pares, con adultos y con los edificios, es también         
una forma de permanecer en la Educación       
Secundaria. Esta constatación nos obliga a poner       
mucha atención en qué vínculos tenemos,      
enseñamos, descartamos, etc y cómo los      
hacemos. Una situación anterior a la existencia del        
vínculo y que es un problema en Secundaria, es la          
asistencia. En los últimos dos años se está        

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 32 



buscando fundamentar la necesidad de un cambio urgente. Los docentes faltamos mucho y             
tenemos que volver a desarrollar la ‘Pedagogía de la Presencia’. Nosotros faltamos mucho, los              
estudiantes también. ¿Quién tiene que promover el cambio? Los docentes de la Enseñanza Pública              
educamos con el ejemplo y éste define la educación. Mi mayor receta está en el vínculo que viene del                   
respeto ‘a tí que sos estudiante porque me importás como persona’ y voy a acompañar tu proceso de                  
cerca para junto contigo, analizar lo que nos aleja de la institución educativa. Entiendo el vínculo en la                  
enseñanza como el proceso de comunicación del conocimiento en un despliegue de relaciones que              
humanicen la vida institucional. He acompañado, he defendido, he denunciado muchas situaciones            
de injusticia que vienen no del ‘rendimiento’, sino de la ‘mala conducta’. Cuando los estudiantes se                
dan cuenta de esto y encuentran un buen vínculo con sus docentes, asisten regularmente a la                
institución y a veces hasta hacen los esfuerzos que no estaban dispuestos a hacer porque a nadie le                  
importaba cómo se estaba sintiendo en un Liceo o en una Utu. Una vez que están en la institución, el                    
desafío aumenta porque nos falta encontrar el sentido educativo del contenido a enseñar. 
Una pregunta íntima antes de planificar una clase nos puede llenar de sentido, para qué y por qué                  
quiero enseñar cada contenido del Programa. Una respuesta rápida es expresar que ‘estoy             
democratizando el conocimiento, otros jóvenes lo aprenden, a estos jóvenes no los voy a excluir del                
saber’. Es un argumento claro, contundente y presuntamente cargado de igualdad. El desafío             
aparece cuando los estudiantes preguntan para qué sirve este conocimiento y nosotros no tenemos              
en nuestra intimidad profesional una respuesta convincente. Entonces se corta un diálogo, se             
establece una relación con el saber que es una imposición y punto. El conocimiento no se reflexiona,                 
no se discute, no se disfruta, no se aprende, no se utiliza en la vida. Por otra parte, la enseñanza de                     
cada asignatura utiliza un lenguaje específico al cual debemos dar mucha importancia. La             
alfabetización de la asignatura es imprescindible, no podemos dar nada por supuesto en la educación               
y tenemos que establecer encuentros y desencuentros de las diferentes formas en el uso del               
vocabulario que conviven, señalando desde el comienzo del curso, hoy más que nunca, las palabras               
que vamos a necesitar conocer y utilizar en clase de Historia y en clases de otras asignaturas. 
  
Las nuevas tecnologías y la relación de los jóvenes con el conocimiento 
  
Umbrales: ¿Piensas que las tecnologías están afectando el status, la confiabilidad y la accesibilidad              

del conocimiento? 
Mariana: En todo caso pienso que las tecnologías        
están afectando positivamente el acceso al      
conocimiento. El conocimiento está en todos      
lados. Lo importante es saber en qué momento lo         
descubro y qué proceso hice para captar una        
serie de conocimientos. Una exploración en una       
zona deshabitada, un bosque todavía salvaje      
permite desarrollar múltiples aventuras, preguntas     
que me acercan a la búsqueda del conocimiento.        
¿Por qué? Porque tuve curiosidad. Las      
tecnologías despiertan curiosidad siempre que la      
educación no implique aprender porque es una       
imposición y punto. 

Umbrales ​¿Cuáles son tus intuiciones o certezas en torno al acto pedagógico con chicos que tienen                
serias dificultades para estudiar, ya sea por la deprivación cultural que han sufrido sistemáticamente              
como por las duras condiciones de vida que padecen desde muy pequeños? ¿Cuáles serían, a tu                
juicio, las vías de acceso al saber, al conocimiento y a los valores de vida? 
Mariana: Resulta muy extraño saber que sigue habiendo en la capital, también en el resto del país,                 
personas que no aprendieron a leer ni a escribir o que se olvidaron porque no lo practican desde                  
hace muchos años. En la crisis del 2002, no solamente se identificaron más de un millón de pobres y                   
cien mil indigentes en algunos barrios y pueblos. También había mucho niñ@s y adultos que no                
tenían cédula de identidad y por lo tanto no tenían ningún tipo de acceso a los servicios y derechos                   
del Estado. Cuando trabajé en el primer Plan de Emergencia buscando nombres de personas que               

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 33 



dormían dentro del Parque Rodó, descubrí que algunas de esas personas tenían formas de organizar               
el tiempo entre las necesidades básicas y las búsquedas de empleo alternativo. Sabían de otras               
formas de producir economía y de otras formas de organización familiar cuando los hijos son muchos                
y los tiempos son los mismos. Ahí entendés la prioridad como problema. Much@s guris@s en               
muchas familias aún en este pequeño y poco poblado país, necesitan otras formas de desarrollo               
educativo y otras formas de relaciones sociales y laborales. Digo otras, porque las que usamos en la                 
universalización de la enseñanza, siguen dejando gente afuera o, algunas familias se siguen             
quedando afuera porque es más difícil moverse para estar dentro, que asumir una autoexclusión. Un               
caso actual muy reciente es la ‘inclusión financiera’. Una hipocresía que tod@s conocemos porque              
tod@s sabemos quiénes no van a ser parte de esta decisión política y mientras tanto a los que nos                   
pueden obligar, nos obligan. En definitiva, la enseñanza es obligatoria si te pueden obligar. Así como                
va a seguir una economía por fuera de la tarjeta de débito, va a seguir existiendo gente que en algún                    
momento de su ciclo educativo se excluye porque lo elige o porque no se encuentra integrado. Sin                 
embargo, alguien que aprende con su familia un saber que le proporciona el acceso a un tipo de                  
trabajo y por lo tanto el acceso al dinero, adquiere otro proceso de aprendizaje. 
El camino docente que vengo desarrollando desde adentro y desde afuera de la institución educativa               
formal, sigue teniendo, como desde el primer día, el objetivo de que los jóvenes estén estudiando.                
Las diferentes situaciones de vida de las familias en Uruguay, necesitan diferentes relaciones, con              
por ejemplo, la propuesta de educación. Cuando los estudiantes creen estar convencidos de que ‘no               
hay más remedio que ir a clase’ y de todos modos van, o incluso cuando tienen el deseo de ir a                     
clase, se encuentran con un modelo de enseñanza que no les resulta adecuado a sus necesidades,                
deseos o imposiciones. Esto lo planteo porque tenemos la obligación de seguir pensando la              
enseñanza, tanto para los que asisten y promueven, como para los que no asisten o van en forma                  
irregular a clase. 
Explico un poco esta idea. Por un       
lado, la Enseñanza Secundaria tiene     
muchas asignaturas. Para algunos    
jóvenes es muy difícil poder seguir el       
ritmo de cada una de ellas. ¿Qué       
pasaría si en algunas existiera una      
formación y una evaluación rigurosa y      
en otras se trabajara en taller, con       
características pedagógicas y   
metodológicas absolutamente  
diferentes a las que hoy definen la       
educación formal? Por otro lado,     
tenemos que seguir pensando en la      
cantidad de guris@s que no estudian      
y en la importancia de un aprendizaje       
en la práctica de alguna otra prioridad       
que se tiene en la vida cuando estudiar no es una prioridad. Se pueden desarrollar múltiples                
actividades para aprender “haciendo”, trabajando en el contexto de un ‘empleo acompañado’ para             
que sea una opción real de enseñanza. Capaz se aprende otra matemática, otro uso del idioma                
español, otra historia, quizás una que muestre los cambios en las formas de producción. Quizá se                
aprenda otro vocabulario del idioma inglés. Quizá sea un aprendizaje muy concreto, igual prefiero              
que se pueda ofrecer una pedagogía concreta que nos acerque al saber, que hacer esquina a la                 
espera de los dieciocho años para salir a ver si se consigue algún tipo de empleo. 
Para algunas familias uruguayas, terminar la escuela es una prioridad, no así terminar el liceo y                
mucho menos si se hace difícil entender, aprender y promover. En esta experiencia educativa no hay                
posibilidad de dar sentido al saber porque no interesa. El conocimiento no ocupa ningún lugar en la                 
vida personal ni familiar. Creo que Uruguay debería crear propuestas pedagógico-laborales para un             
amplio sector de jóvenes que están más ansiosos por hacer de pie y en movimiento que sentados, en                  
una silla durante horas. Se podría explorar qué lugar ocupa el saber, el conocimiento y el disfrute por                  

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 34 



la producción realizada que me ponga a pensar lo hecho en tanto proceso y en tanto producto, que                  
me haga crear, imaginar, elaborar análisis y teoría respecto al hacer. 
Muchos jóvenes arreglan bicicletas, motos, cortan el cabello, hacen música, hacen tatuajes, inventan             
juegos en las computadoras, crían y curan animales, construyen habitaciones…, sin haberse            
encontrado con docentes egresados de centros de formación en el camino. Por un lado hemos               
abandonado varias generaciones y por otro, las hemos desmerecido, no las hemos mirado y mucho               
menos hemos identificado sus capacidades, esas que en tanto docentes debemos desarrollar            
pedagógicamente con conocimientos que puedan acompañar sus deseos de aprender. En estos            
últimos diez años se han creado muchísimos proyectos educativos en la enseñanza formal tratando              
de atender deseos y necesidades de muchos jóvenes. Todavía hay que explorar propuestas             
educativas significativas, planificadas para ampliar el conocimiento y lograr ofrecer una propuesta de             
enseñanza en una práctica laboral, legitimada en igualdad con la enseñanza formal de pretensión              

universal. 
La universalización es una utopía     
realizable en nuestro país, aunque la      
realidad nos hace pensar que no      
tiene por qué ser para tod@s en el        
mismo momento ni con los mismos      
contenidos y metodologías   
educativas. Algun@s jóvenes no    
tienen claro qué quieren hacer     
aunque sí tienen claro qué es lo que        
no quieren hacer. Quienes insisten en      
esta generalización, sostienen que se     
cuida la integración social, o se      
intenta detener la segmentación    
social que sabemos existe. Creo que      
lo que ocurre es que estamos      
evitando el reconocimiento de la     

diversidad, estamos desoyendo a los que nos dicen que ‘el liceo no es para mí’ o que ‘la Utu no es                     
para mí’, no por ‘burro’, porque ‘no quiero’. Estamos generando vínculos intergeneracionales de             
desencuentro con la experiencia, con el saber y con la forma de estar en la sociedad en cada espacio                   
de construcción cultural diversa que existe en el país en distancias que se pueden medir en                
segmentos de media hora. 
Cuando hablamos de exclusión, deberíamos explicitar que no es una exclusión social, es una              
exclusión educativa, de salud, de vivienda, del trabajo, del restaurante, etc. Socialmente estamos             
incluidos, lo que ocurre es que a un sector que pertenece a la cultura dominante no nos gusta ni                   
queremos aceptar la forma de estar en la sociedad de otros sectores que ni siquiera se dejan                 
dominar. Cambiar nuestra mirada, tener respeto por las construcciones sociales de otros barrios no              
tan alejados del centro de la capital, de otras prioridades, de otras búsquedas para satisfacer               
necesidades, tal vez nos acerque a una integración social en derechos, deberes y valores              
comunitarios. Tenemos que encontrar y disfrutar eso que nos da identidad, eso que tenemos en               
común y aprender en el diálogo de construcciones culturales que vienen de historias de vida               
genuinas y diferentes en clave de igualdad. 
Umbrales: ​¿Qué opinas del relacionamiento institucional con las familias de los jóvenes? 
Mariana: La institución liceo no suele planificar cómo y para qué relacionarse con las familias.               
Muchas de las ‘reuniones’ de principio de año, que a veces son las únicas con muchos integrantes                 
familiares son realmente sustituibles por comunicados. En cuanto se intenta por parte de alguna              
familia establecer un diálogo que cuestione algo o formule preguntas incómodas, ya no queda más               
tiempo para la ‘reunión’ y se invita a conversar aparte. El concepto de familia como agente individual                 
y comunitario, en tanto integrante de la vida institucional y social del estudiante, no existe. Se le                 
indica qué se debe hacer y qué no se debe hacer. Se presenta a quienes somos y estamos en la                    
institución como si fuéramos todos, algunas veces de cera, otras veces seres muy ocupados y la                
mayoría de las veces una especie de puesto de correo que a través del estudiante recibe y envía                  

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 35 



mensajes. Eso sí, que la familia nunca se olvide de dejar el nuevo número de celular, así les                  
podemos avisar algo que ocurrió o les podemos preguntar por qué el estudiante no viene a clase                 
desde hace unos días. 
  
Umbrales: ​Para finalizar te pedimos una reflexión sobre la contribución de la función del docente en la                 
construcción de una sociedad más justa, más inclusiva, más ética y democrática. 
Mariana: Los docentes, siempre lo supimos, educamos con lo que somos, lo que hacemos, lo que                
sabemos y elegimos enseñar, con el vínculo relacional que establecemos, con la mirada, con la               
postura del cuerpo, con la palabra, con la escucha… y todo lo contrario. Aunque me dedique varias                 
clases a explicar qué es la justicia, la sociedad inclusiva, el marco de valores que tienen a los                  
Derechos Humanos como referente de una ética con pretensión universal y el desarrollo de la               
participación y la organización social en la convivencia de una ciudadanía responsable y solidaria, si               
en lo que soy y en lo que hago me contradigo de un modo explícito y constante en el tiempo,                    
seguramente lo que enseñé y eduqué en mis clases fue otra cosa. Los docentes tenemos que ser                 
conscientes de nuestro rol social y pedagógico en la historia de vida de los estudiantes. En el liceo                  
convivimos como mínimo cinco horas docentes y estudiantes durante entre uno y seis años.              
Ocupamos un espacio en sus vidas que sin duda forma en ciudadanía. Los docentes tenemos que                
asumir nuestro rol social en la construcción de una sociedad más justa, más inclusiva, más ética y                 
hacia el desarrollo de la democracia, a conciencia y con alegría, celebrando la oportunidad con               
responsabilidad. 
 
 
 
 
 
 
Canción: 
Cáliz (Letra Chico Buarque,  
música Gilberto Gil) 
 
Buscando una canción de Chico Buarque, me encontré con otra bastante estremecedora llamada             
“Cálice” (cáliz, en español). Este tema fue compuesto por Gilberto Gil y Chico Buarque en 1973,                
durante la dictadura militar en Brasil (1964-1985). En esencia es una canción de protesta,              
poéticamente disfrazada como canción religiosa. Conocido es que ​cálice (cáliz) suena similar a             
cale-se (cállate) o ​filho da outra (hijo de otra) con ​filho da porra (hijo de puta). Estas similitudes                  
idiomáticas no son casuales, son puestas adrede. 
 
Padre! Aparta de mi ese Cáliz 
Padre! Aparta de mi ese Cáliz 
Padre! Aparta de mi ese Cáliz 
De vino tinto de sangre (2x) 
Como beber de esa bebida amarga, aguantar el dolor, y soportar la lucha. 
Aún la boca callada, apaga el pecho. La ciudad en silencio, no  se escucha 
De que me vale, ser hijo de una santa, mejor sería, ser hijo de otra. 
Otra realidad, que sea menos muerta, con tanta mentira y tanta fuerza bruta… 
Padre! Aparta de mi ese Cáliz… 
Es tan difícil, despertar callado 
Si en el silencio de la noche, yo me daño, quiero lanzar un grito deshumano, como manera de ser                   
escuchado. 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 36 



Todo este silencio, me aturde, pero aturdido permanezco atento, en la Galería, para en cualquier               
momento. 
Ver emerger El monstruo de la laguna… 
Padre! Aparta de mi ese Cáliz… 
De tan gorda, la puerca ya no anda Calise!) 
De tan usada La daga ya no corta… 
Es tan difícil Padre, abrir la puerta  (Cálise!) 
Esta palabra Presa en la garganta 
Este trago Homérico en el mundo 
De que sirve tener buena voluntad, si aún callado el pecho, apaga el pensamiento. 
De los alcohólicos del centro de la ciudad… 
Padre! Aparta de mi ese Cáliz… 
Tal vez el mundo no sea pequeño, (Cálise!) 
Ni sea la vida, un hecho consumado. (Cálise!) 
Quiero inventar, mi  propio pecado (Cálise!) 
Quiero morir de mi propio veneno 
( Cálisi!) 
Quiero perder de una vez tu cabeza, (Cálise!) 
Mi cabeza, hacerte perder el juicio (Cálise!) 
Quiero oler el humo del óleo diesel (Cálise!) 
Emborracharme hasta que alguien me olvide. 
 
  
Comentario 
Por la durísima represión que el pueblo brasileño sufría en          
esa época, no se podía protestar directamente, sino que         
se utiliza en este caso una poesía y una comparación. 
Chico Buarque asume ahora la voz de los castigados, de          
los reprimidos, de los que se sienten en su país como           
Cristo se sintió al comienzo de su Pasión en el Huerto de            
Getsemaní. 
El Evangelio de Lucas nos dice que el dolor y el           
sufrimiento y la tristeza de muerte que sufrió el Señor le           
hicieron sudar sangre. Imagen que aparece aquí (Lucas        
22,39-46) 
Beber el Cáliz es algo que se le impone al Señor, una            
suerte que no buscó pero que tiene que afrontar para          
salvar a la humanidad. 
No queda claro si el sufrimiento del pueblo brasileño y          
latinoamericano en general, sería un sufrimiento redentor,       
pero ahora parece absurdo e irracional. 
Hay un silencio agobiante y profundo, pero no es un          
silencio y una paz que nacen de la serenidad y del amor,            
que es en definitiva la paz auténtica, la que deberíamos          
todos buscar, más bien la paz a que se refiere Chico es la paz impuesta por la fuerza y la brutalidad                     
de un régimen opresor, que con excusas nobles, cree llevar al país por sendas buenas y justas, (eso                  
-al menos- decían los voceros de la ideología de la seguridad nacional) pero destruyendo algo               
esencial del ser humano, su dignidad y libertad. 
Fue ciertamente una etapa negra, y digna de las tragedias homéricas, que deberíamos haber              
superado. 
Lamentablemente los últimos acontecimientos que se están viviendo en nuestra querida Patria            
Grande nos enseñan que tenemos el peligro siempre presente de volver a creer que se pueden                
superar los problemas y los conflictos obligando a la gente a comportarse de una determinada               
manera, e imponiendo una conducta y estilo de vida inhumano e indigno. 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 37 



“Todo sea, claro, por un bien mayor”  O “para salvar nuestro estilo de vida, o preservar la libertad” 
Estas frases son ya viejas y escuchadas también en latinoamérica. 
Es también la tentación que Satanás le presentó a Jesús (Mateo 4,8-10). 
Le mostró las riquezas más grandes de los Reinos del mundo y le dijo: “todo esto te lo daré si me                     
adoras” ¿Pero qué riquezas? Pensando como Jesús, las riquezas son los mismos seres humanos. 
Satán le dijo a Jesús que se los daría para que él pueda conducirlos hacia la paz y el bien. 
Pero la trampa está en la forma en que se los entregaría: quitándoles su libertad. Esto le hubiera                  
llevado a Jesús a destruir lo más sagrado del ser humano, la libertad y la dignidad. 
Jesús dijo que no, descubrió la falsedad y el engaño del demonio. Pero otros personajes como                
Pinochet, Gregorio Álvarez, Videla y tantos otros funestamente recordados, no dirían que no, y              
gustosamente asumirían el camino propuesto por el enemigo del ser humano. 
 

Eduardo Ojeda. 
Datos sobre el autor. 
Francisco Buarque de Hollanda, nacido en Río de Janeiro (Brasil) el 19 de junio de 1944. Más                 
conocido como “Chico Buarque” es un poeta, cantante, eximio guitarrista, dramaturgo y novelista             
brasileño. 
Se le conoce principalmente por sus canciones de refinada armonía, inspiradas en parte en el estilo                
de Antonio Carlos Jobim, al que se le reconoce ser el creador de la Bossa Nova y un estilo poético                    
muy particular y renovador en el que también está inscripto Vinicius de Moraes. 
Las letras de Chico son hermosas y dramáticas a la vez, y oscilan entre una temática intimista y el                   
abordaje de cuestiones como la situación cultural, económica y social de Brasil. 
Ha alternado su trayectoria musical con la de novelista y dramaturgo. Sus dos últimas novelas,               
“Budapest” (2005) y “Leche derramada” han sido muy aclamadas y premiadas, siendo merecedoras             
del importante Premio Jabuti. 
 
 

Aniversario: Madres de la Plaza 
   
 
Hace 40 años el 30 de abril de 1977 en la tarde apacible de un sábado se reunieron por primera                    
vez en la Plaza de Mayo, cerca del monumento a Manuel Belgrano, 14 madres buscando a sus                 
hijos desaparecidos. 

 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 38 



Cada una de ellas había recibido un papel secreto de la líder del grupo, Azucena Villaflor de Vincenti,                  
que las citaba a reunirse allí. El papel decía: “Tenemos que buscar juntas, porque juntas podremos                
llegar a algo; separadas no lograremos nada”. El objetivo era que la gente y las autoridades las                 
vieran. Habían recorrido cuarteles, morgues, comisarías, ministerios, iglesias, los despachos de la            
vicaría castrense y no habían logrado ninguna información. Recuerda una de ellas: “Nos sentamos en               
un banco y Azucena empezó a sacar un tejido para disimilar que estábamos charlando, porque había                
estado de sitio y no se podían hacer reuniones en la vía pública. Cuando los policías nos ordenaron                  
movernos, nos tomamos del brazo de a dos y empezamos a dar vuelta al monumento, pero ni media                  
vuelta dimos; los policías nos echaron ese sábado”. Las siguientes rondas se empezaron a hacer los                
jueves alrededor de la Pirámide de Mayo, cerca de la Casa de Gobierno. Las madres caminaban en                 
forma silenciosa pero el gobierno las tildó enseguida como “las locas de la plaza”, ​quitándole               
importancia al hecho. Todos sabían que ellas exigían la aparición de sus hijos, el derecho de sus                 
hijos a un juicio justo o por los menos que se les concediera la dignidad de un entierro cristiano si                    
estaban muertos. Se fueron sumando después otras madres, hasta llegar al centenar y junto con todo                
esto se multiplicaban los habeas corpus, los reclamos, las visitas a organismos de derechos              
humanos. Aquel 30 de abril fue el primer paso, la primera de las 2 mil marchas que se harían                   
después. Cuando desde la Casa de Gobierno llegaron los soldados para dispersarlas, les dijeron a               
las mujeres: ​“Aquí no pueden estar, circulen..”, y las empujaban con la punta del fusil. Se tomó esa                  
orden de “circular” en sentido literal y allí empezaron las rondas. 

AZUCENA VILLAFLOR 
En una procesión al santuario de      
Nuestra Señora de Lujan las madres      
adoptaron como señal convenida un     
pañuelo blanco en la cabeza. Más      
tarde comenzaron a escribir sobre sus      
pañuelos los nombres, fecha de     
nacimiento y de desaparición de sus      
hijos. La difusión nacional e     
internacional del hecho impidió al     
gobierno intervenir con la fuerza, si      
bien todo se realizaba bajo la      
vigilancia de la policía montada a      
caballo. Solo en enero de 1979 serán       
detenidas más de 50 madres y      
algunas de ellas desaparecieron. El 5      

de octubre de 1977 se publicó en los diarios una nota firmada por 237 madres valerosas pidiendo                 
verdad y justicia sobre los desaparecidos. En realidad muchos de esos desparecidos habían muerto              
bajo las torturas, enterrados en fosas comunes y en algunos casos arrojados desde aviones al Rìo de                 
la Plata entre Argentina y Uruguay, desde tal altura y a tal velocidad que sus cuerpos tuvieron que                  
desintegrarse en el impacto. Es de destacar entre esas víctimas de los vuelos de la muerte la                 
personalidad de la fundadora de las madres, Azucena Villaflor de Vincenti. Era una gremialista de               
formación católica y madre de Nestor que con su novia desaparecieron en un operativo de los                
“grupos de tarea”. Fue ella que cansada de idas y venidas en la sala de espera del Vicariato de la                    
Marina, propuso a las demás ir a la Plaza de Mayo. El 8 de diciembre de 1977, día de la Virgen, al                      
salir de la parroquia de la Santa Cruz de los religiosos pasionistas, donde las madres se habían                 
reunido para redactar una solicitada que saldría en La Nación dos días después, Azucena fue               
secuestrada por un “grupo de tarea” junto a las religiosas francesas Alice Domon y Leonie Duquet y                 
a otras compañeras. El secuestro se debió a que en el grupo de madres se había infiltrado el capitán                   
de marina Alfredo Astiz con falso nombre y simulando ser hermano de un desaparecido. Con               
descabezar el grupo eliminando a las líderes, se pensaba que el grupo se derrumbara. Azucena y                
compañeras fueron torturadas y arrojadas al Río de la Plata en los llamados “vuelos de la muerte” y                  
en referencia a las religiosas hasta hubo quien se burló de las “monjas voladoras”. Se les daba a los                   
“subversivos” una dosis de pentotal para atontarlos y una inyección para dormirlos; después se les               
sacaba la ropa y se los tiraba al río. El río devolvió después sus cadáveres sobre una playa de la                    

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 39 



provincia de Buenos Aires, donde estuvieron sepultados como desconocidos (NN) por casi tres             
décadas y ahora descansan en la parroquia de la Santa Cruz. 
Había dicho la hermana Alice a la agencia France-Presse poco antes del secuestro: ​“No              
acompañamos a las madres para decirles buenas palabras y consolarlas; queremos estar con ellas,              
ayudarlas material y espiritualmente, siempre al servicio de Cristo y del Reino. No tenemos derecho a                
callarnos. Sea lo que fuera que hayan podido hacer los secuestrados, no hay derecho a torturarlos ni                 
a matarlos. Dios les pedirá cuenta algún día”. 
  
LAS MADRES Y LA IGLESIA 
La mayoría de estas mujeres eran      
católicas empezando por la fundadora y      
se reunían habitualmente en la parroquia      
de la Santa Cruz. ​La Iglesia como       
institución, excepto en el caso de unos       
muy pocos obispos y curas, tuvo una       
postura distante y ambigua. El obispo      
Jorge Novak de Quilmes, uno de esos       
pocos, escribió: “Pasé horas y horas      
escuchando, frente al horror de los relatos       
de los secuestros, frente al dolor y a las         
lágrimas de las madres. Esto me moldeó       
como pastor y absorbió gran parte de mi        
vida”. Novak había abierto las puertas de su despacho a todos y todos los días. ​“Yo nunca dudé en                   
recibir a los familiares de los desaparecidos porqué siempre fue mi principio que la Iglesia debe estar                 
abierta a todos; yo no pensé si convenía o no convenía, si traía buena o mala fama. Tengo colgada                   
en la pared del despacho una frase de San Agustín que es mi guía: Las puertas están abiertas y más                    
las del corazón”. Era Novak que todos los meses rezaba una Misa para los desaparecidos en                
parroquias distintas y el aviso se hacía boca a boca. Cuando en el 77 propuso a la asamblea                  
plenaria de obispos que se constituyera una comisión a nivel nacional para la defensa de los                
derechos humanos siguiendo el ejemplo de la Vicaría de la Solidaridad de Chile, todos votaron en                
contra, excepto Jaime de Nevares y Miguel Hesayne. Las madres consiguieron que el Papa Juan               
Pablo II las recibiera en una breve audiencia y el mismo Papa fue el primero que a nivel internacional                   
denunció las desapariciones en Argentina. La catedral de Buenos Aires estaba cerrada los jueves por               
la tarde cundo las madres hubieran podido utilizarla como refugio en algunos casos contra los gases                
lacrimógenos arrojados por la policía . La postura de las madres siempre fue la de no aceptar la                  
muerte de sus hijos hasta que no se castigaran a los culpables. Cierta jerarquía de la Iglesia y en                   
especial los capellanes militares han causado un daño enorme a la Iglesia ​y a ellos también se los                  
ha encubierto. Recién ahora está siendo procesado el ex capellán de la Jefatura de Policía de                
Rosario en aquel tiempo, Eugenio Zitelli. Es el segundo miembro del clero después Christian von               
Wernich, procesado por crímenes de lesa humanidad. El fallo contra von Wernich rezaba así: “Es tan                
torturador el que enchufa el cable en la pared, como el que enciende la radio para que no se                   
escuchen los gritos, o el que llega después a aconsejarle a la víctima que hable para no seguir                  
siendo torturado”; es evidente la alusión en el último caso a los capellanes militares. Sin embargo                
hubo 102 capellanes que actuaron en unidades militares y centros clandestinos según el Centro de               
Estudios Legales y Sociales (CIOS) y las madres siguen lamentando que von Wernich no haya               
todavía sido excomulgado por la Iglesia. 
  
HABLA UN CAPELLAN  MILITAR 
En una entrevista a una importante revista católica italiana un capellán militar de aquel tiempo               
afirmaba: “La comisión de Ernesto Sábato habla de 30 mil desaparecidos, pero en realidad habrán               
sido al máximo unos cinco o seis mil. Los militares han querido purificar el país del comunismo, pero                  
duraron demasiado; tendrían que haberlo hecho todo, en menos tiempo. Querían limpiar la nación de               
la gente contraria a los militares y contraria también a la vida religiosa y espiritual. El general Videla                  
es un buen católico. Videla no dio órdenes personalmente de matar a nadie; inclusive llegó a salvar                 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 40 



personas que sabía que eran gente honesta, que no eran comunistas. En lo que era mi ámbito de                  
acción, siempre tuve hombres fieles y cristianos. Eran militares siempre dispuestos a la obediencia, al               
silencio, a cumplir las órdenes que venían de arriba. Lo del obispo Angelelli fue un accidente de ruta y                   
lo de las monjas francesas es porqué se habían metido a defender una situación para la que no era                   
necesario inmiscuirse. Nuestros superiores eclesiásticos siempre nos han dicho de no criticar, no             
meternos en política, limitarnos a ser sacerdotes. Yo siempre he buscado saber lo menos posible de                
lo que sucedía, dedicándome a mi misión estrictamente religiosa. Obviamente sabíamos que había             
campos de concentración. Fueron años difíciles, pero si los militares no hubieran actuado tal como               
actuaron, hoy la Argentina sería peor que Cuba” (extractos de una entrevista a la revista “Iesus” de                 
julio de 1997). 
  

LAS MADRES HOY 
Con la democracia, hubo una escisión      
entre Hebe de Bonafini (Madres de      
Plaza de Mayo) y Nora Cortiñas      
(Madres de Plaza de Mayo, Línea      
Fundadora), la que se concretó en      
1986, ya durante el gobierno de Raúl       
Alfonsin. Nora Cortiñas, apoyada por     
el Premio Nobel de la Paz Adolfo       
Perez Esquivel, reivindicó para la     
asociación independencia política   
mientras el grupo de Bonafini se      
politizaba cada vez más. El nuevo      
grupo rechazó además todo tipo de      
autoritarismo en la organización y     
cualquier manejo turbio de fondos     
públicos. Hoy las madres de ambos      

grupos, de distinta forma, siguen luchando no solo en nombre de sus hijos sino de todas las                 
víctimas de la violencia, los trabajadores, desocupados, inmigrantes. ​No quieren oír hablar de             
perdón y reconciliación, antes que no se sepa la verdad y no se haga justicia. Se les preguntó por                   
qué en sus comienzos no habían recurrido a los organismos de derechos humanos: ​“Había siempre               
un escritorio por el medio, algo burocrático; mientras que en la plaza nos sentíamos todas iguales, sin                 
ninguna antesala y nos apoyábamos entre nosotras”. Después de 40 años han desfilado todavía              
algunas de las primeras; una de 92 años, otra agarrada al bastón o al brazo de los nietos, otra en silla                     
de ruedas.​ Mujeres indomables, siguen luchando por  memoria, verdad y justicia. 
 

 Primo Corbelli 
 
 
 

UMBRALES​ - 278 - May. 2017 - 41 


