
A FÉ E A MOTIVAÇÃO DA JUSTIÇA 

 

A Mudança mais importante que pode 

ocorrer na vida de um indivíduo é uma 

mudança em sua fé. 

Leon Tolstoi 

 

Há uma frase bíblica que guardo na memória. Ela me acompanha, assim 

como acompanhou a igreja cristã desde os primeiros apóstolos, passando pelos 

primeiros filósofos cristãos, os teólogos medievais, os reformadores e os fiéis 

contemporâneos. A frase foi escrita por Paulo em uma carta endereçada à 

comunidade cristã de Roma. Ao citar Habacuque (2,4), um profeta do Antigo 

Testamento, tem o propósito de ressaltar a fé como força ou motivação 

primordial para se viver a justiça: “o justo viverá pela fé” (Rm 1,17). Mas, qual 

justiça? Não é a justiça do mundo onde os méritos estão na própria pessoa, mas 

justiça de Deus que se revela em favor da humanidade.  

As perguntas sobre a fé são exigentes e não se contentam com uma 

resposta objetiva e clara, há sempre um mistério a ser revelado. Neste sentido, 

talvez seja mais fácil pensar sobre a dúvida metódica, mas, não é o caso aqui. 

Ainda que as dificuldades apareçam, vale a pena refletir sobre a fé buscando 

responder algumas perguntas que se nos impõem: Que fé torna alguém justo? 

Quando a fé se torna um problema e não solução; perdição e não salvação? 

Opressão e não libertação?  

Há, no ocidente, três origens para a palavra fé: Hebraica, grega e latina. 

Na perspectiva hebraica: o termo Emunah é o que melhor expressa esta 

realidade. Significa não só acreditar no testemunho oral ou escrito de alguém, 

investido de autoridade, mas obedecer aos mandamentos inspirados por Deus 

a fim de viver dignamente neste mundo. Vida aqui não se reduz à prosperidade 

financeira ou longevidade, ainda que estas coisas sejam importantes, mas de 

entrega àquele que promove a justiça à sua criatura. Na concepção grega do 

termo Pistia não indica simplesmente “crer”, mas é uma atitude inteligente. Em 

outras palavras, é preciso compreender de forma clara e objetiva o objeto da 



crença para que possa ser defendido e testemunhado como verdade. A prática 

da justiça e do amor dependem desta verdade. Ao traduzir para o latim, Jerônimo 

entendeu que a palavra fides é a que melhor aborda esta atitude, pois indica 

fidelidade ou assentimento a uma certeza irrefutável. Não basta “acreditar”, é 

preciso ser fiel ao objeto crido ou àquilo que Deus revela. Madre Tereza de 

Calcutá observou que a fé “é a força mais poderosa do universo”. 

Além desses conceitos há também a fé tomada em seu sentido mais 

comum. É crença ou convicção e isso independe da razão. Neste sentido, 

falamos de uma postura natural ao ser humano, independente de doutrinas 

religiosas. Nascemos numa família e, por mais que desobedecemos aos nossos 

pais, somos levados a acreditar neles entendendo que eles querem o melhor 

para nós. Mais tarde vamos à escola, aceitamos os ensinamentos dos 

professores como uma certeza e, ainda que os contestamos, os multiplicamos 

como se disso dependesse a nossa vida. Somos conduzidos a exercer nossa 

cidadania votando em políticos que prometem ou não trabalhar pelo bem da 

comunidade e da nação. O voto de confiança muitas vezes vem de uma crença 

carregada de analfabetismo político sem compromisso com a fé cristã. Carlos 

Drummond de Andrade dizia que a fé, enquanto confiança, não aceita raciocínio.  

A fé, neste sentido, é entendida como convicção ou voto de confiança nas 

autoridades que se nos impõe como poder que garante justiça e paz. Ela pode 

até levar a uma vida melhor, mas pode contribuir, de forma alienada, para a 

prática da injustiça. A fé, enquanto convicção arraigada à injustiça, pode ser 

inimiga da verdade, como bem observava Nietzsche.   

Repensar a fé é um empenho teológico. Ao retomar a máxima paulina, 

repetida pelos reformadores, podemos pensá-la como uma opção ou uma 

escolha racional. Tertuliano, um dos primeiros teólogos cristãos, entendia que 

“crer é um absurdo” e, por isso, reduzia o ato de fé à crença natural ou a um 

poder irracional. Sua postura foi criticada pela maioria dos Pais posteriores, 

principalmente por Agostinho que entendia a fé como uma atitude direcionada a 

um mistério que deseja se revelar, por isso é compreensível que a pessoa se 

empenhe a entender o que crê. A fé, na perspectiva cristã, é ao mesmo tempo 

motivada pela justiça e motivadora da justiça. Não é mera crença ou confiança 

incondicional em uma autoridade. A fé propõe uma estrada rumo ao infinito, 



neste sentido é esperança, porém é caminho que se propõe aqui e agora e o 

preço de sua empreitada é a justiça para todos os seres humanos. A fé tem em 

sua essência o diálogo. Em Cristianismo: religião do diálogo escrevi: “No diálogo, 

ao se confrontar com uma verdade alheia, a fé se fortalece ainda mais, pois se 

cultiva a certeza de que pela alteridade muito se pode aprender e ensinar”.  

O teólogo Leonardo Boff, ao meu ver, traduz o que disse acima:  “É 

preciso um processo de conversão para descobrir que a dimensão social 

libertadora é o eixo central da revelação bíblica e o coração da espiritualidade 

judaico-cristã. Ela expressa a relação com um Deus que é amor e cujo projeto é 

a libertação de todos os humanos, o direito à vida de todos os seres viventes e 

a comunhão do universo”. Termino dizendo, como Kierkegaard, que “a fé é a 

mais elevada paixão do ser humano”, mas acrescentando: em direção à justiça. 

 

José Neivaldo de Souza é teólogo e psicanalista  

Neivaldo.js@gmail.com 


