
 

 

Junio 2017 



 

 1 

 
CONTENIDO 

 
 

 

 

PRESENTACIÓN 
 
ARTÍCULOS:  

 
1. Las CEBs enraizadas en la vida y práctica de Jesús de Nazaret. Marta 

Elena Boiocchi – Argentina.           04 
 

2. Informe CEBs Argentina 2017.  P. Juan Ángel Dieuzeide – Argentina     23 
 

3. Comunidades eclesiales de Base de Guatemala. P. Prudencio Rodríguez – 
Guatemala              27 
 

4. El rumbo de las CEBs, primer nivel de iglesia. P. José Marins – Brasil     31 
 

5. Una Iglesia pobre y para los pobres.  P. Juan Ángel Dieuzeide – 
Argentina              47 
 

6. Entrevista a Pedro Ribeiro de Oliveira – Brasil        55 
 

7. Mensaje del Obispo Pedro Jubinville, C.S.Sp. en la Celebración de 
Clausura del X Encuentro Continental de CEBs.   
Versión en español              61 
Versión en portugués.            63 
 

8. Mensaje del X Encuentro Continental de CEBs.  
Versión en español             65 
Versión en portugués            67 

 

  



 

 2 

 
PRESENTACIÓN 

 
 
 

Un encuentro continental de Comunidades Eclesiales de Base entraña 
un cumulo de riquezas, suscita reflexión, plantea desafíos y abre horizontes. 

 

Central en este cuadernillo es el tema que aborda Marta Boiocchi y que 
titula Las CEBs enraizadas en la vida y práctica de Jesús de Nazaret  que ayuda a 
profundizar el tema central del X Encuentro de “celebrar la memoria de 50 
años de seguir a Jesús en comunidad para continuar con esperanza el 
caminar.” Marta, con su habitual agudeza, nos ayuda a cuestionar nuestros 
conceptos y prácticas e ir más allá, a arriesgar.  

 

Juan Ángel Dieuzeide, Prudencio Rodríguez y José Marins nos 
comparten lo que presentaron a los obispos responsables de CEB de 
diferentes países el mes de mayo del año en curso. Los tres tienen una larga 
experiencia en esta manera de vivir la Iglesia.  Es muy valioso como 
Prudencio relata desde los tiempos ancestrales del pueblo maya y el hilo 
conductor hasta el hoy de las CEB en Guatemala. Juan Ángel narra la vida 
actual de las CEB en Argentina con sus luces y sombras y los vacíos de 
acompañamiento. Este informe traerá a la mente similitudes con la realidad 
de procesos de CEB en muchos países.  El P. Marins en su artículo El rumbo 
de las CEBs, primer nivel de iglesia parte de los encuentros continentales de 
CEB y enuncia con gran claridad los elementos constitutivos de este modelo 
eclesial, delinea los grandes retos de la Iglesia hoy y reitera con vehemencia 
la necesidad de apoyar a la iglesia en la base “Donde no se recomponen las 
Iglesias de base, no habrá futuro fecundo para la Iglesia católica.” 

 

Además de su reflexión sobre el proceso de las CEB en Argentina el P. 
Ángel Dieuzeide nos ofrece un marco muy actual de lo que es La Iglesia de los 
Pobre y para los Pobres que ha vuelto a cobrar relevancia, vigencia con el 
Papa Francisco quien lo dijo al inicio de su servicio como obispo de Roma y 
en reiteradas ocasiones.  El seguimiento de Jesús pasa por hacerlo realidad. 

 



 

 3 

Recomendamos una interesante entrevista hecha a Pedro Ribeiro de 
Oliveira, connotado sociológo, asesor de las CEB durante muchos años de la 
Conferencia Episcopal de Brasil, en la que se tocan puntos nucleares como lo 
es el reto de “refundar” las CEB y la necesidad de retomar y actualizar la 
intuición teológica que les dio origen. 

 

Aunque ya conocidos se han incluido dos mensajes a raíz del X 
Encuentro Continental, uno del obispo Pedro Jubinville, obispo de San 
Pedro y responsable por el Episcopado de Paraguay de las CEB y el de las CEB 
al pueblo de Dios. Ambos anuncian con alegría la semilla y fruto que son las 
CEB con el compromiso de vivir con radicalidad este don del Espíritu. El 
Espíritu que hace nuevas todas las cosas nos envía a re-significar y re-
encantar la vida de las comunidades en el contexto actual, atentos y atentas 
a responder a los signos de los tiempos.              

 

 

  



 

 4 

 
Las CEBs enraizadas en la vida y práctica  

de Jesús de Nazaret 
 

Marta Elena Boiocchi - Argentina 
 

 

De todos los posibles temas para iluminar el camino de las CEBs en 
este tiempo de resignificación, y dentro de los límites que significa escribir 
un artículo, he encontrado que estos cinco puntos pueden abrir un sendero 
para caminar en fidelidad a Jesús. El propósito al elegirlos ha sido afianzar lo 
que tenemos logrado como CEBs., cuestionar lo que estamos 
desperdiciando por falta de entusiasmo o por miedo al riesgo; despertar la 
conciencia de nuevas perspectivas teológicas muy poco exploradas y menos 
experimentadas. Resignificarse “implica replantear sus planes de formación, 
sus formas de apostolado, y hasta la misma oración para que sean 
esencialmente misioneras (…) Hay cosas que fueron muy buenas y meritorias 
que quedarían fuera de contexto si lo quisiéramos repetir” (Papa Francisco)1 

Hay seguramente muchos otros aspectos que podríamos comentar. 
He hecho una selección, tal vez no la más indicada, pero creo que 
significativa para seguir caminando, en autonomía y comunión. La 
bibliografía consultada ha sido mucho más extensa que la nombrada, 
simplemente porque a veces han sido solo artículos o comentarios a veces 
libros cuyas referencias me faltan. Pero son aportes que inspiran 
pensamientos nuevos y ayudan a expresar nuestra fe y confianza en la 
Iglesia pobre y de los pobres que representan las CEBs.  

Comenzamos con un tema de los más logrados en las comunidades: 

 

1. LAS MUJERES QUE SEGUIAN A JESÚS 

Lucas, 8,1-3: Después, Jesús recorría las ciudades y los pueblos, predicando y 
anunciando la Buena Noticia del Reino de Dios. Lo acompañaban los Doce y 
también algunas mujeres que habían sido curadas de malos espíritus y 
enfermedades: María, llamada Magdalena, de la que habían salido siete 
demonios; Juana, esposa de Cusa, intendente de Herodes, Susana y muchas 
otras, que los ayudaban con sus bienes. 
                                                           
1 Papa Francisco. Discurso a los participantes en el Congreso del Foro Internacional de Acción Católica (27 de 
abril de 2017) 



 

 5 

Marcos 14,3: Mientras Jesús estaba en Betania, comiendo en casa de Simón el 
leproso, llegó una mujer con un frasco lleno de un valioso perfume de nardo 
puro, y rompiendo el frasco, derramó el perfume sobre la cabeza de Jesús. 

Marcos 15, 40-41: Había también allí algunas mujeres que miraban de lejos. 
Entre ellas estaban María Magdalena, María, la madre de Santiago el menor y 
de José, y Salomé, que seguían a Jesús y lo habían servido cuando estaba en 
Galilea; y muchas otras que habían subido con él a Jerusalén. 

Mateo, 27,55-56: Había allí muchas mujeres que miraban de lejos: eran las 
mismas que habían seguido a Jesús desde Galilea para servirlo. Entre ellas 
estaban María Magdalena, María –la madre de Santiago y de José– y la madre 
de los hijos de Zebedeo. 

 

Las Comunidades Eclesiales de Base son una Iglesia donde las mujeres tienen 
gran protagonismo. Por eso mismo muchos, imbuidos de una mentalidad 
patriarcal y machista, las menosprecian. Son quienes menosprecian un 
proyecto de sencillez y servicio, y rinden pleitesía a un proyecto triunfalista, 
tan de acuerdo a los valores de este mundo y tan ajeno al Evangelio. 

Enraizadas en la vida y práctica de Jesús, las CEBs, son también herederas de 
la presencia fiel y cariñosa de las mujeres que siguieron a Jesús desde Galilea 
hasta la Cruz y la Resurrección y anunciaron luego, formando Iglesias, el 
mensaje del Reino. 

En la vida de Jesús hubo muchas mujeres, amigas, compañeras y discípulas. 
En Lucas aparecen desde el comienzo del ministerio profético en Galilea, 
siguiéndolo, sirviendo a todos y compartiendo sus bienes (Lc. 8,1-3). Marcos 
recién cae en la cuenta de su presencia al final de la vida de Jesús. Momento 
oportuno para presentarlas como discípulas fieles que han seguido al 
Maestro desde Galilea hasta la cruz (Mc 15,40)  

Son mujeres con nombre propio: María Magdalena, Salomé, Susana, María 
de Cleofás, María la madre de Santiago y de José, la madre de Juan y 
Santiago, los hijos del Zebedeo; Juana; Marta y María.  Así también las 
mujeres de las comunidades adquieren rostro, nombre, protagonismo en 
medio de un contexto machista que intenta invisibilizarlas. Representan en 
la iglesia de hoy a las mujeres que convocaron y articularon las primeras 
comunidades cristianas, luego de lo que pareció el fracaso de Jesús y su 
proyecto. 

Estas que tienen nombre y que son reconocidas por las Iglesias del primer 
siglo, están acompañadas de “muchas otras” (Mc 15,40). No sabemos 
cuándo ni cómo las llamó Jesús, pero allí están. Siguen con él aunque su 



 

 6 

proyecto haya fracasado. Flavio Josefo lo dice: “Los que lo habían amado en 
vida, no dejaron de amarlo después de su muerte”. Son amigas y compañeras 
fieles. Creen en El. A diferencia de Pedro que alardea de su coraje y fidelidad: 
“Pedro le dijo: «Aunque todos se escandalicen, yo no me escandalizaré» (Mc 
14,28), ellas siguen simplemente a Jesús, hasta el fin.  A diferencia de 
Santiago y Juan que piden los primeros puestos (Mc 10,35-45), ellas 
silenciosamente, sin ruido ni deseos de prioridad, siguen fieles cumpliendo la 
palabra de Jesús.  Jesús dijo de sí mismo que no había venido a ser servido, 
sino a servir (Mc 10,45). Ellas lo han entendido y lo han hecho vida. Como las 
mujeres de nuestras comunidades.  

Ellas han escuchado, han comprendido el mensaje y su profundo significado 
y lo han cumplido. Son modelo de discipulado, modelo de amistad humana, 
sencilla gratuita y fiel.  

La anónima mujer del frasco de perfume (Mc 14, 1) que unge a Jesús como 
Mesías Servidor Sufriente, le ofrece su perfume y su atenta fidelidad, desde 
la delicadeza femenina que compra la mejor loción, la más cara, de nardo 
puro, como la esposa del Cantar de los Cantares. Quiere con este gesto 
confirmarlo en su misión y lo unge, lo derrama sobre su cabeza, como Rey, 
Sacerdote y Profeta del nuevo tiempo. Esta es su ofrenda de liturgia sensible 
que lee los signos de los tiempos y ve más allá de lo que aparece a simple 
vista. Lo consagra Rey de los que sirven hasta dar la vida; Sacerdote que 
ofrece el regalo de su entrega como ofrenda por un mundo nuevo; Profeta 
ungido por el Espíritu para hacer presente el Reino en medio de los pobres, 
con ellos y para ellos.  

Mientras los discípulos varones han vendido (Judas), negado (Pedro) y 
abandonado (todos) a Jesús, ellas lo acompañan hasta la muerte. A unos 
treinta metros de donde los romanos estaban crucificando a Jesús, no 
podían acercase más, creyentes en ese Hombre bueno, generoso, liberador, 
que las ha puesto de pie, las ha sanado, las ha acogido, las ha amado hasta el 
extremo, contemplan, transidas de dolor, su martirio en el que están 
presentes todos los crucificados y crucificadas de la historia.   

 

Han subido “con Él a Jerusalén” (Mc 15,41), han caminado a su lado, 
codo a codo, atentas a sus signos y palabras. Lo han seguido hasta el lugar 
de su tormento y hasta el final de su tiempo.  

Están capacitadas por el amor, la fidelidad y el servicio para dar 

testimonio de la pascua de Jesús, su martirio, muerte y resurrección, 

invitando a volver a Galilea para continuar el camino del Reino (Mc 16,8). 



 

 7 

La Iglesia toda ha recibido el testimonio de estas mujeres que desde 

Galilea hasta la mañana de Pascua (Mc16, 1-8), pasando por la Cruz, han 

creído en Él allí donde los otros, considerados más importantes, han 

aflojado, han cedido, han caído. 

“ Desde el fondo de su dura soledad, ante la muerte de Jesús, en un 
mundo que parece controlado por varones, emergen ellas, como signo de la 
verdadera iglesia, formada por aquellos que siguen y sirven a Jesús, en el 
camino de la cruz. Ellas serán así principio y germen de la comunidad cristiana, 
punto de enlace entre la historia de Jesús y el mensaje de pascua. Aparecen 
como máxima sorpresa y señal de Reino, formando parte del presente 
inmediato de la historia de Jesús” (X. Picaza: la historia de Jesús2) 

Igual que en las CEBs, cuando todo parece que ha terminado, ellas 
siguen caminando, confiando, atesorando el recuerdo de Jesús y dándolo a 
conocer en medio de los pobres, en las Galileas de América Latina y del 
Continente. Han querido expulsarlas de la Iglesia donde nacieron como 
promesa de algo nuevo, pero ellas, las CEBs, como las mujeres del Evangelio, 
han permanecido firmes y fieles, ofreciendo la resistencia y la resiliencia del 
buen metal que permitirá una nueva construcción y que será, al fin y al cabo, 
la Iglesia que Jesús quería y la que los discípulos y discípulas nos legaron. 

 

2. LA FIDELIDAD AL REINO SE ACRISOLA EN EL DESIERTO 

Mc 1, 12-15: “En seguida el Espíritu lo llevó al desierto, donde estuvo cuarenta 
días y fue tentado por Satanás. Vivía entre las fieras, y los ángeles lo servían. 
Después que Juan fue arrestado, Jesús se dirigió a Galilea. Allí proclamaba la 
Buena Noticia de Dios, diciendo: «El tiempo se ha cumplido: el Reino de Dios 
está cerca. Conviértanse y crean en la Buena Noticia». 

MT 4,1-11: Entonces Jesús fue llevado por el Espíritu al desierto, para ser tentado 
por el demonio. Después de ayunar cuarenta días con sus cuarenta noches, 
sintió hambre. Y el tentador, acercándose, le dijo: «Si tú eres Hijo de Dios, 
manda que estas piedras se conviertan en panes». Jesús le respondió: «Está 
escrito: "El hombre no vive solamente de pan, sino de toda palabra que sale de 
la boca de Dios"». Luego el demonio llevó a Jesús a la Ciudad santa y lo puso en 
la parte más alta del Templo, diciéndole: «Si tú eres Hijo de Dios, tírate abajo, 
porque está escrito: "Dios dará órdenes a sus ángeles, y ellos te llevarán en sus 
manos para que tu pie no tropiece con ninguna piedra"». Jesús le respondió: 
«También está escrito: "No tentarás al Señor, tu Dios"» El demonio lo llevó 

                                                           
2 http://www.tendencias21.net/crist/Historia-de-Jesús-de-Xabier-Pikaza 



 

 8 

luego a una montaña muy alta; desde allí le hizo ver todos los reinos del mundo 
con todo su esplendor, y le dijo: «Te daré todo esto, si te postras para 
adorarme». Jesús le respondió: «Retírate, Satanás, porque está escrito: 
"Adorarás al Señor, tu Dios, y a él solo rendirás culto"». Entonces el demonio lo 
dejó, y unos ángeles se acercaron para servirlo. 

 

En el desierto fue tentado el pueblo. En el desierto es tentado Jesús, 
después de su bautismo.  En el largo desierto eclesial que supuso el 
pontificado de Juan Pablo II y Benedicto XVI, las CEBs fueron puestas a 
prueba en su fidelidad al servicio del Reino. Tentación del pan, tentación del 
prestigio, tentación del poder. Tentación es todo aquello que intenta apartar 
del camino del Señor. Jesús tiene una brújula en su camino: la Palabra de 
Dios. Con ella en las manos y en el corazón no se deja apartar de su misión ni 
del modo de cumplirla. Tentado igual que cualquiera de nosotros, Hombre 
solidario hasta lo más profundo de su ser, colocado en medio de un pueblo 
sufriente y explotado, permanece fiel al proyecto del Reino, en fidelidad a 
Dios y al pueblo. El desierto es tiempo de maduración y ahondar raíces.  

 

El desierto del pueblo latinoamericano ha sido largo y desgarrador. El 
camino en el desierto es doloroso pero puede también ser fecundo.  

En octubre de 2015, floreció el desierto de Atacama (Chile) como 
consecuencia del fenómeno del Niño. Hacía treinta años que no se veía esa 
maravillosa profusión de flores silvestres que tiñeron las mesetas de 
púrpura, amarillo, verde y rojo. ¿Dónde estaban las semillas latentes, 
escondidas? Bajo tierra, esperando para que se dieran las condiciones 
propicias. Aguardaban su kayrós. No sólo floreció el desierto entero, sino 
que además floreció en invierno, situación de la que no había registro alguno 
en los anales del paisaje chileno.   

 

Del mismo modo la semilla de la Buena Noticia del Reinado de Dios 
está escondida, expectante, paciente y a veces adormecida en la vida de la 
gente. La historia es sementera.  

Hoy, cincuenta años después del Concilio Vaticano II, las semillas de 
vida, libertad, dignidad, justicia, deseos de participación y reconocimiento 
escondidas en las etnias originarias, en los afrodescendientes, en las mujeres 
reprimidas y marginadas, comienza a despertar.  



 

 9 

Jesús reconoció esas semillas que le cosquilleaban la planta de los pies 
cuando recorría los caminos de Galilea. También las CEBs saben mirar el 
reverso con ojos limpios y descubren esas semillas latentes. Apenas cae la 
lluvia de la Palabra sobre ellas las semillas se abren a las nuevas posibilidades 
generando nueva conciencia, nuevas tareas, nuevos desafíos. Nueva 
ecología. Nueva sensibilidad social para aceptar las diferencias y dialogar con 
los opuestos.  

Las CEBs han resistido demostrando su capacidad de articulación y 
poniendo el hombro junto a otras organizaciones en las luchas por la vida.  

Las CEBs siguen atentamente el desarrollo de los acontecimientos. 
Tienen tiempos de oración, como Jesús, para ver los problemas y pensar las 
estrategias. En su seno se siguen construyendo nuevas relaciones de 
respeto, cariño, solidaridad. Crece también la indignación ante tanta 
violencia y corrupción. Todo esto germina en el seno de la comunidad y en el 
corazón de las personas que viven y trabajan en ella. Nace y crece algo 
nuevo con las características del Reino. Algo que a veces está ligado a la 
religión y a veces se aparta de ella para mirar mejor, para sentir más, para 
poder dejar que el vino nuevo fermente en odres nuevos.  

José Luis Cortés, biblista y humorista español que tiene el don de 
traducir el evangelio a dibujos y frases inspiradas, tiene una viñeta 
significativa que dice: “Marguerite Yourcenar afirma: Tuve que elegir entre la 
Religión y el Universo y elegí el universo”, a lo que Jesús responde: “Mujer, tu fe 
te ha salvado”.3  

Hay una nueva esperanza que está naciendo y que la frescura del 
pontificado de Francisco está haciendo germinar. Se siente florecer la utopía 
aunque haya que pensar en formas y modos nuevos, más acordes con los 
tiempos que vivimos. 

Las CEBs permanecen como “reserva del Reino”, portadoras de una 
Buena Noticia, anunciando sin desfallecer que la Iglesia vale la pena cuando 
es capaz de crear relaciones nuevas de amor y fidelidad, de gratuidad y 
solidaridad, de ser sal de un mundo que ha perdido el gusto y se ha vuelto 
estéril, incapaz de generar vida.  

 

Ante cuantos han decretado la muerte de las CEBs, y cuando nadie se 
fija en ellas, aparecen encuentros, talleres, experiencias nuevas, escuelas 
para animadores y animadoras, impulsos para proyectos compartidos al 
servicio de la vida, mostrando que están vivas y permanecen activas y 
                                                           
3 José Luis Cortés el Ciclo C. Herder. 



 

 10 

comprometidas con la utopía del Reino. Jesús trajo a nuestro mundo la 
levadura del Reino y en medio de las CEBs, las mujeres amasan el pan nuevo 
que alimenta la esperanza de los pobres.  

 

La fe empuja más allá de los muros de los templos, más allá de los 
tiempos rituales, a buscar y reconocer la presencia del Dios liberador, Padre-
Madre que intervino en nuestra historia de una manera definitiva en Jesús de 
Nazaret. A buscar primaveras que están eclosionando dentro y fuera de la 
Iglesia para regar semillas y ponerle el hombro a la cosecha cuando sea 
oportuno, aprovechando y sosteniendo lo que otros han trabajado (Jn. 4). Es 
tiempo de alianzas con quienes luchan por vida digna para todos 
comenzando por los más pobres, incluyendo a todos hasta incluir la vida del 
planeta.  

Esa fue la gran diferencia entre el pueblo de la Biblia y los demás 
pueblos de su entorno: tuvo fe en un Dios que actúa en la historia. Por eso 
no celebraban mitos, sino gestas, maravillas realizadas por Dios para sacarlos 
de la esclavitud. Dentro de la vida de cada día Dios llama y en el día a día 
responde a los llamados del pueblo.  

Como Juan Bautista las CEBs están para señalar a Jesús que pasa y 
decirle a la gente: He ahí el Servidor de Dios, el que rescata nuestra vida de 
toda desesperanza. El desierto se vuelve fecundo y la Palabra de Dios florece 
en las manos de la gente sencilla que permanece en la comunidad, alerta y 
esperanzada.  

 

3. LA CEBs IGLESIA EN TRAVESIA 

Mateo 14, 20-27: Todos comieron hasta saciarse y con los pedazos que sobraron 
se llenaron doce canastas. Los que comieron fueron unos cinco mil hombres, sin 
contar las mujeres y los niños. En seguida, obligó a los discípulos que subieran a 
la barca y pasaran antes que él a la otra orilla, mientras él despedía a la 
multitud. Después, subió a la montaña para orar a solas. Y al atardecer, todavía 
estaba allí, solo. La barca ya estaba muy lejos de la costa, sacudida por las olas, 
porque tenían viento en contra. A la madrugada, Jesús fue hacia ellos, 
caminando sobre el mar. Los discípulos, al verlo caminar sobre el mar, se 
asustaron. «Es un fantasma», dijeron, y llenos de temor se pusieron a gritar. 
Pero Jesús les dijo: «Tranquilícense, soy yo; no teman”. 

La Iglesia que Jesús quería era una Iglesia en salida, aceptando la 
intemperie de ser pobre entre los pobres. Dice el Evangelio que Jesús 
“obligó, forzó” a los discípulos a cruzar a la otra orilla (Mt 14,22-23). En 



 

 11 

medio de una terrible borrasca la sencilla barca de la primitiva Iglesia 
amenaza con zozobrar y perecer. El miedo, la angustia, la desconfianza se 
apodera de sus líderes y, si no fuera por la presencia cercana y siempre fiel 
de Jesús, no hubiera sobrevivido.  

Esta travesía dificultosa y llena de peligros, representa el camino que 
debían hacer las primeras comunidades cristianas desde la seguridad de la 
cultura judía hacia el desconocido mundo lleno de desafíos del imperio 
romano, poblado por naciones paganas. Dejar la seguridad de la Ley para 
aventurarse en el camino de la libertad que otorga el amor a Dios y al 
prójimo, único mandamiento de Jesús.  

Son Iglesias en salida, Iglesias en plena creatividad, Iglesias en 
novedad. Sin más GPS que el Evangelio, deben encontrar los nuevos caminos 
siguiendo los pasos de Aquél que dijo “Yo soy el camino, la verdad y la vida” 
(Jn. 14,9). No hay travesía más difícil que aquella que debe hacerse en 
autonomía y libertad. Travesía peligrosa pero absolutamente necesaria. Si 
aventurarse en el mar de las nuevas culturas era peligroso, mucho más 
peligroso era quedarse en el refugio de lo conocido, en la seguridad de la 
Ley, dejándose llevar por la inercia de la costumbre y el miedo, gran opositor 
al Reino. 

Las CEBs. Iglesias novedosas enraizadas en la práctica de Jesús, están 
haciendo esa misma travesía en el mar. Jesús mismo las fuerza a salir de la 
seguridad de una Iglesia de cristiandad, regida por el Derecho Canónico y 
estructurada piramidalmente, hacia una iglesia en contacto y diálogo 
fecundo con el mundo. Ese mundo marcado por grandes desigualdades 
económicas, políticas, sociales, y donde las religiones se han quedado 
“cortas” de alcance y de creatividad.   

Entumecidas por el larguísimo período de la uniformidad a que fueron 
sometidas, (no por voluntad propia sino por aquellos que detentaban el 
poder), la Iglesia es apremiada por Jesús desde el Evangelio, y por el papa 
Francisco, a aprender a caminar, escuchando el grito del Evangelio que les 
dice: “Toma tu camilla y sal de nuevo a los caminos”.  

La iglesia en travesía debe anunciar que la novedad del Reino se vive 
en comunidad de hermanos y hermanas; salir de una moral del cumplimiento 
para una moral del seguimiento; dejar la seguridad de la ley y caminar hacia 
el mundo abierto por el amor y la misericordia, camino de madurez y 
libertad. Y este es el secreto que atesoran las CEBs:  ser Iglesia pequeña, que 
prioriza la vida en comunidad, la hermandad que supone gratuidad y 
sencillez, el servicio que se realiza como norma de vida; la participación de 



 

 12 

todos y todas, sin exclusión de nadie y que pone en el medio, como Jesús, al 
pequeño, al pobre y marginado.  

La travesía no es fácil. Este texto pos pascual de Mateo, nos dice que 
Jesús se quedó en tierra. Los discípulos tienen que aprender a contar con la 
fortaleza que da el trabajar juntos, unidos por la fe en la presencia del 
Resucitado que muchas veces no se ve.  

En el medio del mar crece el miedo. Hacia la madrugada, Jesús se 
acerca caminando sobre las aguas y los discípulos entran en pánico. Jesús les 
grita: “Coraje. Soy Yo”. Es el nombre del Dios Liberador del Éxodo que se 
reveló a Moisés y lo envió a hacer la peligrosa travesía de salir de Egipto con 
el pueblo hacia una tierra de libertad. Es el nombre de Jesús Resucitado que 
no deja de la mano a su pequeña y débil comunidad en medio de la 
tempestad. 

Hoy las CEBs, en plena travesía, con un breve camino recorrido de 
cincuenta años, deben enfrentar la tarea de salir a un mundo que se 
presenta absolutamente desconocido para la Iglesia y para la Humanidad 
entera; pasar de una época de certezas a un abismo de inseguridades; de un 
modo de ser Iglesia canonizado y esclerotizado, a un nuevo modo de ser 
Iglesia que sólo tiene por norma el Evangelio.  Desafiadas a resignificarse 
para ser presencia nueva de evangelio en medio de los pobres y 
desprotegidos del mundo, experimentan el miedo, a veces pánico, de ser 
portadoras de la novedad del Evangelio. Pero Jesús se aproxima y les dice: 
“No tenga miedo. Soy YO”. El mismo de ayer, de hoy y de siempre. Su mano 
nos lleva de la mano y nos impulsa a avanzar. Tenemos que creer en Jesús y 
tenemos que creer en la fuerza del Espíritu que habita en nosotros y 
nosotras. Allí donde Pedro flaqueó y comenzó a hundirse porque desconfió 
del poder del Espíritu que actúa en la debilidad, las CEBs deben mantenerse 
firmes y caminar confiadas en su pequeñez que da cabida al Espíritu. Cuando 
el miedo hace que muchos quieran cerrar las puertas cada vez más en la 
Iglesia, Francisco y Jesús nos mandan que las abramos de par en par, y que 
las usemos para salir hacia la gente que espera una buena noticia. Hablando 
a la Acción Católica, el Papa Francisco tuvo palabras inspiradas que pueden 
iluminar la travesía de las CEBs:  

Deben estar “presentes en el mundo político, empresarial, profesional, 
pero no para creerse los cristianos perfectos y formados sino para servir 
mejor… No sean aduana. No pueden ser más restrictivos que la misma Iglesia ni 
más papistas que el Papa. Abran las puertas, no tomen examen de perfección 
cristiana porque van a estar promoviendo un fariseísmo hipócrita. Hace falta 
misericordia activa…La salida significa apertura, generosidad, encuentro con la 



 

 13 

realidad más allá de las cuatro paredes de la institución y de las parroquias. 
Esto significa renunciar a controlar demasiado las cosas y a programar los 
resultados. Esa libertad, que es fruto del Espíritu Santo, es la que los va a hacer 
crecer…El proyecto evangelizador (…) tiene que pasar por estos pasos: 
primerear, involucrarse, acompañar, fructificar y festejar. Un paso adelante en 
la salida, encarnados y haciendo camino juntos. Esto, ya es un fruto que se 
celebra. Contagien la alegría de la fe, que se note la alegría de evangelizar en 
todas las ocasiones, a tiempo y a destiempo”4 

Para quien no sabe adónde va, ningún viento es favorable. Pero para 
quien sigue El Camino, aún en medio del mar, se abrirán sendas; aún en 
medio de la noche se encenderá la luz; aún en medio de las borrascas 
amanecerá la paz, la serena certeza de la fe en Jesús de Nazaret, el único que 
puede controlar el viento, apaciguar las aguas y darnos coraje y libertad, con 
la convicción de que la fuerza del Espíritu del Señor nos acompaña y 
sostiene. “Lo pequeño es hermoso. Lo pequeño es posible”5 y cuando somos 
débiles entonces somos fuertes (2Cor 12, 8-9) 

 

4. PASAR DEL  PODER QUE DEJA CIEGOS AL SERVICIO QUE ABRE LOS 
OJOS 

Mc 8,22-26: Cuando llegaron a Betsaida, le trajeron a un ciego y le rogaban que 
lo tocara. Él tomó al ciego de la mano y lo condujo a las afueras del pueblo. 
Después de ponerla saliva en los ojos e imponerle las manos, Jesús le preguntó: 
« ¿Ves algo?» El ciego, que comenzaba a ver, le respondió: «Veo hombres, como 
si fueran árboles que caminan». Jesús le puso nuevamente las manos sobre los 
ojos, y el hombre recuperó la vista. Así quedó curado y veía todo con claridad. 
Jesús lo mandó a su casa, diciéndole: «Ni siquiera entres en el pueblo».  

 

a) La difícil curación de la ceguera: 

¿Desde cuándo Jesús necesitó realizar varias etapas para curar a un ciego? 
¿Por qué la curación de este ciego no fue fácil, como otras? Hay cegueras que 
no se curan de una vez. Hay situaciones que enceguecen y que exigen larga 
paciencia y múltiples intentos para cambiar.  

Las CEBs, seguidoras de Jesús también necesitan de la paciencia histórica 
para curarse y curar a otros y otras, de la ceguera que provoca el poder, el 

                                                           
4 Papa Francisco. O.c. 
5 E. F. Schumacher. Ediciones AKAL, 2001. 

https://www.google.com.ar/search?tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22E.+F.+Schumacher%22


 

 14 

éxito, lo grande y magnífico, realidades que emiten tanta luz sobre nuestros 
ojos que nos impiden ver el sencillo camino de Jesús.  

Enraizadas en la vida y práctica de Jesús, las CEBs deben dejarse curar por 
sus manos sanadoras para no volver al camino de la cristiandad. Una y otra 
vez deberemos insistir en una catequesis que nos abra los ojos y nos permita 
seguir a Jesús en su camino de hermandad y servicio.  

 

b) La Cruz, el colirio que cura las cegueras 

Marcos 8, 31-32: Y comenzó a enseñarles que el Hijo del hombre debía sufrir 
mucho y ser rechazado por los ancianos, los sumos sacerdotes y los escribas; 
que debía ser condenado a muerte y resucitar después de tres días;  y les 
hablaba de esto con toda claridad. 

¿Cómo puede un crucificado ser el Mesías prometido? ¿A quién, sino sólo al 
Dios que actúa desde el reverso de la historia, se le hubiera ocurrido que la 
liberación profunda y definitiva de la humanidad y del multiuniverso que 
habitamos, pasara por la Cruz? ¿Cómo de la Cruz, signo de maldición, (Dt. 
21,22-23), podía brotar la luz que curara definitivamente las cegueras del 
ansia de poder y de tener? De las múltiples expectativas para un mesías rey, 
sumo sacerdote, doctor de la Ley, guerrero zelota o profeta de fuego y 
juicio, Dios eligió darnos un Ungido por el Espíritu como servidor sufriente 
(Is. 42,1-9). Un Mesías que anuncia que será prisionero, llevado a los 
tribunales, juzgado y sentenciado a morir en la cruz, el destino de un 
delincuente ejecutado (G. Theissen). Un Mesías que se entregará a sí mismo 
para que el derecho y la justicia se instauren definitivamente en la historia 
humana. Un Mesías que tiene por misión inaugurar el reinado de Dios, 
aunque eso suponga dar la vida por un proyecto de solidaridad. Jesús tiene 
la certeza de que ese mundo de misericordia, justicia, hermandad, 
solidaridad, llamado por él mismo, el Reino de Dios, vale más que su propia 
vida. Para el idealista Jesús, que no se dejó enredar en el entramado del 
poder, la vida que se entrega vence la muerte. ¡Qué locura! Un Mesías 
martirizado en el suplicio que el Imperio Romano reservaba a los 
subversivos, amotinados, los que se atrevían a adorar a otro Dios, que no era 
el César. 

Y ese Mesías nos ayuda a sacar las conclusiones de lo que significa 
seguir su camino de Cruz: “Quien quiera ser mi discípulo/a que me siga. Quien 
quiera seguirme que tome su Cruz y camine por mis huellas”, de servidor 
sufriente que da la vida por el Reino.  



 

 15 

La cruz de Jesús no vino decretada por el Padre Dios, como ninguna 
crucifixión viene decretada desde el cielo. Siempre es consecuencia de ser 
portadores de una idea y una praxis contrarias a un mundo de injusticia. 
Consecuencia del compromiso libremente asumido de oponer una sociedad 
de bienestar para todos a una sociedad de bienestar para unos pocos y 
malestar para las mayorías. Persiguieron a Jesús por subversivo y no se 
equivocaron, porque realmente lo fue. Subvirtió un orden de injusticia 
reclamando un orden de justicia.  

Las CEBs son portadoras en estos tiempos nuevos y turbulentos de 
cambio de milenio, de cambio de época, de un anuncio revolucionario: la 
Iglesia de Jesús es “una Iglesia pobre y para los pobres”, palabras 
escandalosas dichas por el Papa Francisco.  

En esa Iglesia podemos rezar con Jesús, tomados de su mano y 
tomados de las manos de miles de hermanos y hermanas, la oración de la 
igualdad: el Padre nuestro. Si hay un solo Dios en el cielo, todos somos 
iguales bajo el sol. Por causa de este anuncio, tan incómodo en el seno de 
una Iglesia de cristiandad, tan difícil de asumir en una Iglesia piramidal, las 
CEBs han sido perseguidas, desautorizadas, calumniadas, olvidadas, 
menospreciadas, crucificadas. Jesús nos enseñó que el Dios del Reino es el 
Dios que no juzga, por eso no juzgamos a quienes nos juzgaron subversivas y 
nos desautorizaron como nueva base de iglesia. También ellos estaban (y 
muchos aún están) prisioneros de un largo tiempo de cristiandad que 
moldeó las mentes y los corazones.  Pero a causa del modo en que nos 
juzgaron, muchas CEBs cayeron en ese “vía crucis”, muchas se apagaron, 
muchas quedaron en estado vegetativo, desvertebradas por falta de 
animadores y animadoras que las acompañaran con creatividad y 
perseverancia, libradas a la buena voluntad de quienes vieron en ellas la 
Iglesia alternativa al modelo eclesial vigente. Pero muchas siguen vivas y 
soñando con ser la Iglesia de los humildes, de los dos o tres que se reúnen en 
nombre de Jesús y con Jesús en medio. Por este seguimiento cercano y lleno 
de cariño de Jesús de Nazaret, las CEBs serán sacramento de Jesucristo del 
mismo modo en que Jesús es sacramento del Padre. 

Mientras las CEBs mantengan a los pobres como sus predilectos y los 
pobres sientan a las CEBs como su Iglesia;  mientras las CEBs sigan el camino 
de Jesús con el GPS de su Palabra viva y eficaz que las desinstala y las 
empuja; mientras las CEBs no abandonen el sencillo modo de ser Iglesia 
pequeña donde todos y todas tienen voz y voto, donde no hay marginados 
ni excluidos, las CEBs seguirán señalando la alternativa a una sociedad de 
marginación y desigualdad y seguirán ofreciendo un nuevo modo de vivir la 



 

 16 

humanidad al estilo de la humanidad de Jesús que fue “tan humano, como 
sólo podía serlo el Hijo de Dios” 6 

 

5. EL SACERDOCIO LAICAL DE JESÚS Y EL SACERDOCIO COMÚN DE LOS 
FIELES EN LAS CEBs 
 

a) Buscando nuevos modelos ministeriales: 

Decir que las CEBs están enraizadas en la vida y práctica de Jesús es decir 
que se trata de una experiencia eclesial vinculada a Jesús. Sin este vínculo 
estrecho y vital desaparece toda originalidad en las CEBs y en la Iglesia toda. 
Este vínculo hace que la vida y práctica de Jesús no sean optativas, sino 
normativas para las comunidades. De esta estrecha vinculación con Jesús y 
su sacerdocio laical nace el sacerdocio del pueblo fiel, del que brotan todos 
los ministerios, también el ministerio ordenado de obispos, presbíteros y 
diáconos.  

Lo mismo que el sacerdocio laical de Jesús, el de las Comunidades Eclesiales 
de Base no necesita de templos, ritos y sacrificios, ni de especiales 
intermediarios entre Dios y sus hijos e hijas; se realiza en la vida por medio 
del amor que une a los hermanos y hermanas entre sí y a la comunidad que 
se relaciona con Dios Padre a través del único mediador Jesús, en el Espíritu 
Santo. Por necesidad del ser humano que se halla en proceso de 
hominización, es necesario crear ritos religiosos y buscar y preparar 
animadores y animadoras que ayuden al encuentro con el Señor y su Palabra. 
Pero no deberán ser nunca más intermediarios, sino facilitadores. Nunca más 
serán necesarios sacrificios cruentos y desde luego, a partir de Jesús, ningún 
sacrificio será considerado sagrado.  

De la pluma fecunda y crítica de J. Comblin rescatamos estas dos perlas para 
ir armando una diadema con que engalanar a las CEBs que buscan un nuevo 
modo de ser Iglesia, superador del modelo de cristiandad: 

- “El clericalismo es el cáncer que tiene moribunda a la Iglesia”. Los 
clérigos usurpan la exclusividad del nombre de sacerdotes y ese 
ministerio se ha ido estableciendo como el único válido, el único 
nacido de Jesús, el único camino de acceso a los sacramentos, 
especialmente al perdón y la Eucaristía. No es que no lo sean, pero 
ciertamente no son únicos. Resignificando la muerte de Jesús como 
martirio y no como sacrificio de una víctima expiatoria, debe ser 
resignificado el nombre dado a obispos y presbíteros. No son 

                                                           
6 Jorge Costadoat S.J.”Cristo en re-construcción” 



 

 17 

sacerdotes, específicamente hablando (sacrificadores), sino servidores 
de la comunidad, con mayor o menor responsabilidad, de acuerdo a 
sus roles y a las necesidades de la misma. 

- “Muchos jerarcas católicos rezan así: Padre nuestro, que nuestro nombre 
sea santificado, que nuestro Reino se implante, que se haga nuestra 
voluntad…” Y se refería expresamente a esas campañas de oración por 
las vocaciones de varones célibes para llenar los seminarios y cuidar la 
mucha mies…” ¿Será esta la manera de rezar de algunos animadores y 
animadoras, aunque no lo digan con estas palabras? Hay mucho para 
desaprender, mucho para corregir, mucho camino que recorrer. 

 

b) El sacerdocio del AT y de muchos pueblos y culturas del Antiguo 
Oriente: 

La presencia de sacerdotes se encuentra en muchos pueblos del Antiguo 
Oriente. Cumplían el rol de intermediarios entre Dios y los hombres. Este rol 
era cumplido no sólo por personas especializadas en asuntos de religión sino 
por el patriarca o jefe del clan.  Ejercían su poder en lugares (santuarios) de 
culto, asambleas y fiestas populares; especialistas en ritos, celebradores de 
mitos y sacrificios humanos (ritos más antiguos) y luego de animales. En el 
A.T. el rol sacerdotal era cumplido por los Levitas.  

Los libros de Levítico y Números hablan del Sumo Sacerdote como jefe de 
sacerdotes, que debía penetrar una vez al año en el “Sancta Sanctorum” del 
Templo para interceder por el pueblo. Esta situación cultual con sacerdotes 
sacrificadores se mantuvo hasta el año 70 dC. en que el general romano Tito 
destruyó el Templo de Jerusalén. A partir de este momento se terminan los 
ritos sacerdotales en el pueblo de Israel.  

 

c) El sacerdocio laico de Jesús  

Jesús fue un laico. El pueblo no lo identificaba como un sacerdote del 
Templo sino como un maestro itinerante en la línea de los profetas. 
Reconocen su actividad sanadora y escuchan de sus labios las sentencias de 
un sabio popular. Jesús no fue rabino ni sacerdote ni pastor ni perteneció a 
los funcionarios de la religión. No era de la tribu de Leví, de la que salían los 
sacerdotes. Jesús vivió como judío laico y como tal ejerció su ministerio 
profético. Su teología se resume en el Padre nuestro y su espiritualidad en 
las bienaventuranzas. Su sacerdocio laical se concentró en acoger, predicar 
el Reino de Dios y curar las enfermedades y dolencias de todos (Lc. 9,11) 



 

 18 

comenzando por los más pobres y marginados, a quienes reconoció elegidos 
por el Padre para ser portadores de la novedad del Reino (Mt 11,25)  

Por ser un laico que provenía de una oscura población rural, Nazaret, cuando 
llega y actúa en Jerusalén, centro del poder religioso, es tenido por un 
desubicado personaje marginal que no tiene poder para desautorizar el culto 
oficial del Templo: “¿Con qué autoridad haces esto?” (Mc 11,27-33). Su 
enseñanza y su actitud religiosa no eran de estilo sacerdotal o farisaico. 
Durante su ministerio laical proclamó que se acercaba la hora en que se 
adoraría al Padre en espíritu y en verdad, en cualquier lugar (Jn. 4, 21-24). Y 
antes de su pasión estableció la eucaristía, fuera del templo, el culto de la 
Nueva Alianza sellada con su sangre (Lc. 22,19-20); abriendo otra vía de 
acceso a Dios a través de su Persona y de los pobres y marginados (Mt 25, 35 
ss). Con su muerte y resurrección se constituyó como el único sacerdote 
mediador de la Nueva Alianza para formar un nuevo pueblo sacerdotal (1Pd 
2, 4-10; Ap. 5, 9-10). Jesús, humilde habitante de Nazaret, revela que Dios se 
manifiesta en las ansias de ser auténticamente humanos que habitan en lo 
profundo de nuestros corazones. 

“Era un judío marginal” (John P. Meier), y como tal actuaba desde el margen, 
única manera de ser universal (católico). Colocó el servicio y el amor a los 
pobres por encima de la Ley, y desde el anuncio del Dios que nos ama y que 
hace posible el perdón y la libertad, llamó a formar comunidades de 
hermanos y hermanas. Cuando convocó a los Doce (símbolo del nuevo 
Israel) no los consagró sacerdotes de ninguna religión ni los revistió de 
ningún poder sacral para celebrar ritos o sacrificar animales y ofrecer 
holocaustos. Tenían la misma misión que Él: dar vida. Como comenta 
bellamente José M. Cortés (Jn. 10): “Yo he venido para que tengan vida, si no, 
no hubiera venido”7. Para ser un sacrificador de ovejas más, no hacía falta 
Jesús. Ni para ser un clérigo más, ni un profesor de religión.  

“El sacerdocio de Jesús coexiste en El desde su condición de laico. El Hijo del 
hombre, humano a cabalidad, no se atribuyó títulos de honor, pues títulos y 
honores los tenían otros (sacerdotes y rabinos, presbíteros, pontífices y 
obispos -inspectores), sino que actuó como un simple ser humano, sin tareas 
oficiales, ordenaciones jurídicas, ni documentaciones acreditativas. No se llamó 
sacerdote, ni recibió las sagradas órdenes, sino que fue un judío marginal, de 
origen galileo y de extracción campesina, obrero de la construcción (albañil o 
carpintero) sin tierras propias” (X Picaza) 8 

                                                           
7 J. M. Cortés Ciclo C. Herder. 
8"La novedad de Jesús. Todos somos sacerdotes" (X. Pikaza) Religión digital. Comentado por Benjamín 

Forcano 



 

 19 

 

d) Los discípulos y discípulas eran laicos y laicas  como Jesús 

Las primitivas comunidades no se reunían para hacer un culto ni para 
practicar una religión, sino para convivir unos con otros, como signo de 
hermandad de un pueblo de iguales. Necesitaban reunirse para ser de Jesús. 
La vida comunitaria era parte de su fe. Los ministerios y servicios no eran de 
tipo cultual, sino servicios que la comunidad necesitaba y a la que se 
destinaban hombres y mujeres que tenían carismas apara ellos. Entienden el 
sacerdocio de Jesús como servicio a una mejor calidad de vida. Se reconocen 
Iglesias sacerdotales, con capacidad de consagrar el mundo entero.  Son 
conscientes de que cuando Jesús los llamó, los puso en medio del pueblo 
como servidores.  Su función no era sacerdotal, ni cultual, ni superior, sino de 
servicio sencillo, humilde y discreto. La Iglesia primitiva vinculó el nuevo 
sacerdocio de Jesús, no a ciertos ministros o servidores, sino a la comunidad 
cristiana y sacó el culto del ámbito de lo sagrado colocándolo en la vida de 
cada día. El culto estaba vinculado a la vida y no a la religión. Las 
comunidades del Discípulo Amado expresaron su eclesiología en la alegoría 
de la Vid (Jn. 15), en la que cada rama se une directamente al tronco, sin 
intermediarios. Las comunidades de Pablo representaron una Iglesia 
sacerdotal, con muchos ministerios, prolongación del sacerdocio laical y vital 
de Jesús. Una Iglesia, cuerpo mesiánico de Cristo, miembros los unos de los 
otros, ensamblados en la comunidad por el amor. (cfr. 1Pe 2,5-9; Ap. 1,6; 5,10) 

Pablo, no habla en ningún momento de quién debe presidir el ágape, esa 
comida de hermandad en la que se comparte el pan y el vino en memoria de 
Jesús. El carisma de la presidencia es uno más en medio de otros y a nadie de 
quienes lo ejercen se le llama obispo, presbítero o sacerdote. Lo mismo que 
Jesús creyó en el potencial evangélico de los pobres reunidos en su débil y 
pequeña comunidad, y la comparó con la semilla de mostaza defendiéndola 
de las críticas insidiosas de los fariseos y saduceos, así Pablo creyó en el 
potencial de los pobres de sus comunidades y de sus comunidades pobres, y 
las llamó Iglesia: “ekklesía”. 

A la cabeza de esa koinonía está Cristo y por encima hay “un solo Dios y Padre 
de todos, que está sobre todos, por todos y en todos” (Ef. 4,6). Este es el 
proyecto de una nueva humanidad reunida, en la que toda la diversidad se 
une en el amor y en la solidaridad. 

Cuarenta años después de Pablo las comunidades cristianas empezaron a 
cambiar. El principal cambio es la presencia de ministros permanentes, 
presbíteros y diáconos, varones encargados de dirigir la comunidad y de 
presidir la eucaristía. Recién en el siglo III, se comienza a llamar sacerdotes a 



 

 20 

los obispos y presbíteros (Tertuliano, Cipriano, Hipólito). Esta terminología 
supuso un retroceso con respecto a la práctica de Jesús y de las primeras 
comunidades cristianas.   

 

e) El nuevo sacerdocio inaugurado por Jesús 

La Carta de los Hebreos presenta el sacerdocio de Jesús como nuevo y más 
antiguo que el mismo de Jerusalén. Los cristianos helenistas superan 
definitivamente el templo y no muestran ninguna pena por su destrucción 
(año 70 d. C). Han comprendido que se ha inaugurado el tiempo de la nueva 
Alianza en el verdadero templo y sacerdocio de Jesús.  

“Desaparece el rito externo con su violencia sacrificial y emerge la vida 
personal, gratuita, que Jesús regala a Dios ofreciéndola a favor de los seres 
humanos. Culmina así su camino penetrando en el templo de los cielos y queda 
sin sentido la liturgia de Israel (Heb. 10,4-9). El único “sacrificio” es la vida. En 
esa línea, Jesús sí que es sacerdote, al expresar en su humanidad el ser divino y 
vivir en amor hacia los demás: “No se olviden de hacer el bien y de ayudarse 
mutuamente. Estos son los sacrificios que agradan a Dios” (Heb. 13,14). Y esta 
misma enseñanza aparece en 1 Pedro y Apocalipsis. Todos los miembros de la 
comunidad, fieles al testimonio de Jesús y dispuestos a entregar la vida en la 
lucha final de la historia, se vuelven sacerdotes de este gran “sacrificio” que es 
el amor que se mantiene firme en medio de la persecución” (X Picaza) 9  

 

f) El camino eucarístico de Jesús y el camino eucarístico de las CEBs 

La capacidad de compartir no es atributo de los cristianos. Está enraizada en 
la cultura del pueblo latinoamericano, como dice Atahualpa Yupanqui en su 
canto “Coplas del payador perseguido”  

“Con permiso voy a entrar 
Aunque no soy convidado, 
Porque en mi pago, un asado 
No es de nadie y es de todos”. 

O como reza un proverbio haitiano: “La comida cocida no tiene dueño” 
(Manje kwit pa gen mét) 

Iniciado en la cultura popular y acrecentado en las Comunidades Eclesiales 
de Base, el camino eucarístico que nos acerca a la experiencia de Jesús, es la 
mesa común donde se comparten los bienes y la vida.  
                                                           
9 "La novedad de Jesús. Todos somos sacerdotes" (X. Pikaza) comentado por Benjamín Forcano. 

Religióndigital.com 



 

 21 

Jesús instituye la mesa común por medio del compartir que multiplicó el pan 
entre los excluidos, en el desierto, como única manera de que alcanzara para 
todos y sobrara. En el desierto, donde están sin lavarse las manos, 
mezclados unos con otros, hombres, mujeres y niños, sentados en la hierba, 
todos a la misma altura, sin reparar entre puros e impuros, Jesús inaugura la 
comensalía abierta del Reino (término acuñado por D. Crossan). Esta 
institución tiene carácter normativo para sus discípulos y discípulas. En una 
mesa común deberán recordarlo y compartir su proyecto de vida. La 
autoridad estará de pie y servirá la mesa del pan y la palabra. No en la misa, 
no en el culto, sino en la liturgia de la vida, allí donde la inauguró Jesús, en 
medio de la gente que no tenía qué comer y cuya necesidad le conmovía las 
entrañas (Mc 6,34) 

Enraizadas en la práctica de Jesús que nos llega testimoniada por las 
primeras comunidades a través de los evangelios de Mateo, Marcos, Lucas, 
Juan y Pablo, las CEBs también  están al servicio del compartir, al servicio de 
la comensalía abierta del Reino, en medio de un mundo de egoísmo y 
acumulación. No hay amor que valga la pena llamarse amor sin servicio 
mutuo, sin acogida a los distintos, extraños, diferentes; sin perdón y sin 
misericordia.  

-“Admitir que la Iglesia se compone de dos categorías: una clerical y otra laical, 
con desigualdad entre ambas, es introducir algo contrario a la condición y 
dignidad sacerdotal de todo cristiano, fundadas en el sacerdocio de Jesús” 
(Benjamín Forcano Ed. Nueva Utopía, Madrid 2014) 

 

La reflexión sobre el sacerdocio común de los fieles, hecha con profundidad 
y con el deseo de dotar a las comunidades de los ministerios que necesitan 
para avanzar en la concreción de este nuevo modo de ser y hacer la Iglesia, 
es un desafío que debemos enfrentar con coraje para salir del estancamiento 
y dependencia en que nos ha sumido el clericalismo en la Iglesia.  

“No clericalicen al laicado. Que la aspiración de sus miembros no sea formar 
parte del sanedrín de las parroquias que rodean al cura sino la pasión por el 
Reino. Pero no se olviden de plantear el tema vocacional con seriedad. Escuela 
de santidad que pasa necesariamente por descubrir la propia vocación, que no 
es ser un dirigente o capillero diplomado sino, por sobre todas las cosas: un 
evangelizador” (P. Francisco)10 

 

                                                           
10 Papa Francisco o.c. 



 

 22 

No busquemos excusas para no atrevernos a dar pasos en el camino de la 
madurez cristiana, la adultez evangélica. “No caigan en la tentación del 
estructuralismo. Sean audaces, no son más fieles a la iglesia porque estén 
esperando a cada paso que les digan lo que tienen que hacer. A veces es mejor 
pedir perdón que pedir permiso” (P. Francisco)11 

Nadie puede impedirnos reunirnos a celebrar la vida, con la palabra de Dios 
entre las manos y haciendo memoria de Jesús. Nadie puede impedirnos 
inventar gestos que expresen nuestra fe con los símbolos de nuestra cultura 
y de nuestra reflexión del Evangelio. Lo decía claramente Dante Sandrelli, 
obispo de Formosa (Argentina), ya fallecido: “Ningún cura puede negarles el 
derecho de vivir su fe comunitariamente y dentro de la comunidad expresar la 
fe como el pueblo pobre la siente”. Se requiere reflexión y ejercicio efectivo 
del sacerdocio común de los fieles en autonomía y comunión para ser cada 
vez más Iglesias de la Base, maduras, conscientes y adheridas fuertemente a 
Jesús de Nazaret, a su persona y a su práctica.  

 

BIBLIOGRAFÍA 

José Antonio Pagola: Jesús, aproximación histórica 

Xabier Picaza: Historia de Jesús. Verbo Divino 

Xabier Picaza: Una buena noticia, todos somos sacerdotes. Periodista digital. 
Comentado por Benjamín Forcano 

José M. Cortés: Ciclo C. Herder. 

Lucía Caram. Blogspot. Periodista Digital. 

José Sánchez Sánchez: Las CEBs desafiadas. http://cebsmty.blogspot.com.ar 

Suzanne Tunc: También las mujeres seguían a Jesús. Sal Terrae 

John Wijngaards: El sacerdocio universal de los fieles: womenpriests.org 

José Ramón Villar: El sacerdocio ministerial al servicio del sacerdocio común 
de los fieles. Ponencia presentada el 10 de noviembre de 2010 en el XXVI curso 
de Actualización en Derecho Canónico. 

John Dominic Crossan: Jesús, una biografía revolucionaria. Planeta 

John Dominic Crossan: El Jesús histórico. Planeta 

Papa Francisco: Discurso a los participantes en el Congreso del Foro 
Internacional de Acción Católica (27 de abril de 2017) 

  

                                                           
11 Papa Francisco o.C. 

http://cebsmty.blogspot.com.ar/


 

 23 

 
Informe CEBs Argentina 2017 

 

P. Juan Ángel Dieuzeide – Argentina. 
 

 

La Conferencia Episcopal Argentina incluyó a las CEBs entre las propuestas 
Pastorales, en su documento de San Miguel de 1969. Pero esta experiencia 
eclesiológica comenzó varios años después y solo en alguna diócesis. 

 

El Primer Encuentro Nacional de CEBs de la Argentina se hizo recién en 1987, 
en Santiago del Estero, cuyo Pastor era el Obispo Manuel Guirao y había 
optado por las CEBs gracias, en gran parte, a la acción de un sacerdote 
alemán, Alwin Nagy, que aún hoy sigue acompañando comunidades. 

 

Otros dos obispos habían estructurado sus respectivas Iglesias Locales a 
partir de las Comunidades Eclesiales de Base: Jorge Novak, de Quilmes, en el 
Gran Buenos Aires, y Alberto Devoto en Goya, Provincia de Corrientes. 

 

Posteriormente otros dos obispos hicieron la misma opción pastoral y 
estructural (o eclesiológica, podríamos decir): Dante Sandrelli en Formosa y 
Joaquín Piña, en la Provincia de Misiones. 

 

En esas 5 diócesis florecieron en mayor número las CEBs. Sin lugar a dudas. 

Hubo otra Diócesis, la de Viedma Río Negro, con el Obispo Miguel Esteban 
Hesayne, cuyo Sínodo optó por la creación de "comunidades a medida 
humana", en la línea de las CEBs. Pero sólo se llevó a cabo en algunos 
lugares, debido a la oposición del clero a ese modelo de Iglesia. 

 

Después del Primer Encuentro Nacional de CEBs, se formó un Equipo 
Nacional de delegados diocesanos para la animación y articulación de las 
mismas, y se pidió a la Conferencia Episcopal Argentina nombrar un obispo 
asesor o acompañante del Equipo Nacional de CEBs. Los sucesivos obispos 
designados lo han hecho siempre con mucha dedicación y compromiso. Pero 
ninguno de ellos ha optado por estructurar su Iglesias Particulares a partir de 



 

 24 

las CEBs, Es el caso, también, de los dos obispos que actualmente son 
nuestros asesores o acompañantes, Fernando Maletti de Merlo-Moreno y 
Esteban Laxague de Viedma. 

 

A instancia del Obispo Luis Stockler, la CEA publicó en el año 1998 un 
documento titulado “Orientaciones para las CEBs”, que debía ser revisado 
posteriormente pero nunca se revisó. 

 

Siendo Delegado Episcopal el Obispo Marcelo Melani, con la ayuda del P. 
Marins y la Hna. Teo, comenzaron a realizarse encuentros sobre CEBs con 
Obispos y Sacerdotes. 

 

En abril del 2010 siendo Obispo delegado Néstor Hugo Navarro, la CEA, 
presidida con el Card. Bergoglio dedico cuarto sesiones en dos días a las 
CEBs, bajo la guía del Obispo Sergio Gualberti, el P. José Marins y la Hna. 
Teolide Trevisán. 

 

En estos días se está realizando la primera Asamblea Anual de la CEA, razón 
por la cual los actuales Obispos delegados me han pedido por segunda vez 
que los represente. El 28 de abril me reuní con el obispo Fernando Maletti; 
me comentó que él siempre saca el tema de las CEBs en las reuniones, pero 
no encuentra reacciones en el episcopado; por otro lado, el la Asamblea de 
octubre se hará una nueva designación de obispos al frente de las distintas 
Comisiones Pastorales; él no se va a postular para seguir acompañando a las 
CEBs, porque está muy demandado por otra comisión, la relativa a 
Adicciones y Drogadependencia. Algo similar sucede con el obispo Esteban 
Laxague, que es asesor de Pastoral Penitenciaria, dedicada especialmente a 
los encarcelados y sus familias. 

 

En noviembre, Dios mediante, vamos a tener el Encuentro Nacional de CEBs 
en Goya, Corrientes, donde otrora florecieran. El obispo actual, Rodolfo 
Canesín, se ha manifestado interesado en reactivar las CEBs en su diócesis, 
pero tampoco piensa postularse para acompañarlas a nivel nacional. 

Si el panorama no es alentador desde los obispos, tampoco lo es desde el 
clero. 

 



 

 25 

Nosotros tenemos un Encuentro Nacional de CEBs cada 4 años. Para 
preparar esos Encuentros, fundamentalmente, el Equipo Nacional tiene dos 
instancias de articulación: la 1° es la de 2 Asambleas anuales, de las que 
deben participar 1 delegado y 1 asesor diocesanos, y la 2° es un Equipo Chico 
conformado por los delegados y asesores regionales. La Argentina tiene 6 
Regiones Pastorales. 

 

Los sacerdotes que participan efectivamente de las Asambleas son pocos; 
pocas también las religiosas. Por esa razón me decía el obispo Maletti la 
semana pasada que él considera que las CEBs en nuestro país están en crisis. 
Comparto esa sensación. La Secretaría del Equipo Nacional me informaba 
hace unas semanas que la mayoría de las parroquias inscriptas en la 
articulación son parroquias "con" comunidades; algunas somos parroquias 
"de" comunidades, es decir, estructuradas desde las "comunidades a medida 
humana". La mayor parte son parroquias "con" comunidades, donde las 
mismas son una parte más del Consejo Pastoral Parroquial, en todo caso, 
pero la parroquia no está estructurada sobre la base de las comunidades. 

 

Como es de suponer, las Comunidades existen o subsisten en muy diversas 
condiciones: en las parroquias "de" Comunidades, ellas son la base 
estructural y el motor pastoral de la parroquia; en las parroquias "con" 
Comunidades, a veces trabajan con el párroco y en armonía con los otros 
organismos y áreas pastorales; a veces son sólo aceptadas por el párroco, y a 
veces subsisten a pesar del párroco. 

 

Es verdad que a veces hay comunidades que han perdido el arraigo en la 
estructura eclesial, por distintos motivos, y que no tienen interés en 
reintegrarse. Pero son casos muy contados. 

 

Claro que todo esto se da en un contexto eclesial y nacional más amplio. 
Como lo decía en la homilía de la primera celebración, hubo muchos 
connacionales míos que al principio se manifestaron muy orgullosos por 
tener un Papa argentino. Pero en la medida en que Francisco fue asumiendo 
determinadas actitudes, inesperadas para algunos, el entusiasmo por el Papa 
argentino fue disminuyendo o incluso desapareciendo. Algunos lo dicen 
francamente, porque no tienen compromiso institucional con la Iglesia; 
otros, precisamente por su pertenencia institucional, guardan un 



 

 26 

significativo silencio y siguen, como si nada hubiera sucedido, en la misma 
autoreferencia de siempre. 

 

Por lo general, esa ambigüedad no se da en nuestras Comunidades Eclesiales 
de Base. En algunas, no muchas, se da cierta ambivalencia con respecto a la 
política partidaria: como ustedes saben, el 51 % de los argentinos votó hace 
un año y medio por un régimen neoliberal que ahora se está manifestando 
como implacable. Algunos se están dando cuenta; otros se van a ir dando 
cuenta; otros no se darán cuenta nunca, y otros lo asumirán como su ideal 
sociopolítico. 

 

Que el Señor ilumine a la dirigencia de nuestro país, también a la dirigencia 
eclesiástica; que ilumine a las CEBs y a todo nuestro pueblo. 

 

Nosotros tuvimos un gran obispo patagónico, Don Jaime de Nevares, gran 
defensor de los pobres, de la justicia, de los derechos humanos, de los 
pueblos originarios, al que le gustaba citar unos versos de nuestro poema 
nacional, el Marín Fierro: 

Más Dios ha de permitir 
que esto llegue a mejorar. 
Pero se ha de recordar, 
para hacer bien e trabajo, 
que el fuego, para quemar, 
ha de ir siempre por abajo. 

 

 

  



 

 27 

 
Comunidades Eclesiales de Base de Guatemala 

 

P. Prudencio Rodríguez – Guatemala.   
 

 

La presencia de las CEBs en todas las jurisdicciones eclesiásticas de 
Guatemala tiene su tronco vivo desde los benditos años del concilio Vaticano 
II y de la Conferencia general del Episcopado en Medellín hace 50 años. 

Hunden sus raíces en la primera evangelización de Guatemala que 
asumió los modos sacrales de la cultura de los ancestros mayas. 

Fueron acompañados en la primera evangelización por 4 órdenes 
religiosas que alimentaron valores ya sentidos por los ancestros y ancestras. 
Francisco con el “evangelio sin glosa”; Domingo con la “verdad contemplada 
y entregada” en formas sencillas de rosario popular; Pedro Nolasco con la 
“liberación de todas las esclavitudes y amarres” e Ignacio de Loyola con su 
“ser compañeros de Jesús y apasionados por la Iglesia”.  

La arquitectura de los pueblos primeros, tinimit chinamit, mantienen la 
identidad de cada uno de los 4 cantones que inicia en el parque central con 
las 4 capillas posas (donde posa el Cristo Eucarístico el día de Corpus Christi). 
Se expresa la autonomía de la fe y de la celebración así como la influencia en 
la vida social (toda la expresión humana) en las cofradías, hermandades y 
convites. A falta de sacerdotes, especialmente desde 1871 a 1947, son ellas 
las que transmiten la fe e instituyen catequesis, celebración y ejercicios de 
caridad y educación. 

Desde la década de los 40 surge la ACRO (acción católica rural de 
occidente). Abarca, catequéticamente, la totalidad de la vida de la aldea y 
organiza (con modelo social maya) no solo la vida religiosa sino los cambios 
en agricultura, como curvas a nivel, análisis de suelos, pequeños regadíos y 
cooperativas. El catecismo de ACRO tenía un fuerte contenido bíblico. 

 

Años de Gracia. 

Era tierra abonada cuando desde 1965, con los documentos del 
Vaticano II en mano, surgían por la mayoría de las diócesis catequistas y 
comunidades eclesiales de base con mucha autonomía y abundante y 
creativa ministerialidad. La iglesia, pueblo santo fiel de Dios, se expresaba 



 

 28 

multiforme, adulta y misionera. Ansiaba llegar a todos. Hay 3 momentos 
históricos que marcan:  

Ecclesiam Suam del beato Pablo VI nos hace conscientes de ser Iglesia, 
aun en los pequeños núcleos. La renovación se va logrando, aun lentamente. 
En el diálogo vamos más ralentizados. Somos una sociedad muy patriarcal e 
insistente en las diferencias. Para dialogar hay que ser iguales.  

El segundo hito es cuando el 25 de marzo de 1975 el mismo Pablo VI 
nos regala la Evangelii Nuntiandi. Fue, y sigue siendo, hasta esquema de 
nuestros planes pastorales. Aprendimos ahí que la Iglesia es la misma, la 
católica universal que la chiquita de la aldea o el barrio. Sera Puebla, 1979, 
quien nos confirme que nosotros somos la “comunión” que somos 
necesitados por la iglesia grande y que la Católica nos hace “participación”, 
es decir, la totalidad de la católica en esta parte del mundo.  

El tercer momento es cuando el 25 de julio de 1976, previa la consulta a 
nuestras comunidades, nuestros obispos nos entregan “Unidos en la 
esperanza”. Nos anuncian las palabras que ya habíamos pronunciado 
nosotros. Y nos insistían en que todo lo perdido en el terremoto de ese año 
era infinitamente menor que la perdida de una vida. El terremoto, que había 
provocado tanta solidaridad, fortaleció nuestras comunidades eclesiales de 
base. 

 

El ju winak martirial. 

El tiempo maya es vigesimal. Un katún son 20 tunes, 20 años. Desde el 
30 de junio de 1978 hasta el 26 de abril de 1998 hay 20 años de sufrimiento y 
persecución. La primera fecha es el martirio de Eufemio Hermógenes López, 
párroco de San José Pinula, la segunda el martirio de Juan José Gerardi, 
obispo auxiliar de Guatemala. Son años en que hay que poner la biblia y los 
libros religiosos bien forrados con plástico y enterrados; hay ministros 
extraordinarios que llevan la eucaristía escondida entre tortillas de maíz; hay 
catequistas que son muertos cuando en la capilla están celebrando la 
Palabra de Dios. Se sabe mucho de anonimato y catacumba. No se puede ni 
nombrar comunidades de base. El testimonio martirial, de la totalidad de la 
vida, es el signo esperanzador de estos años.  

Simultáneamente se van diferenciando en esos tiempos quienes se 
acomodan al estatus quo de la dictadura y de las fantasías de comunista, 
subversivo o desestabilizador. Se edulcora el evangelio con movimientos 
tranquilizantes, espiritualizoides y sectas fundamentalistas. Salvan, de 
momento, entretienen y… retienen el ritmo del Reino. 



 

 29 

 

Actualidad de las CEBs 

Es la vida de la iglesia en Guatemala. Son la mejor expresión de la 
Iglesia de comunión (Vicarios de pastoral, 2011 pg. 34). Como Jesús, Jn. 5, 13, 
están desaparecidas entre la multitud tanto de los ciegos, cojos y resecos 
como entre las muchedumbres que se acogen a nuestras inmensas 
parroquias, celebraciones devocionales o liturgias rubricistas y estéticas. Con 
frecuencia no se identifican hasta por temor a ser marcados como 
desestabilizadores, subversivos y, ahora, terroristas. A nivel intraeclesial son 
acusados de poca espiritualidad, pues su espiritualidad es encarnada (así 
como la de Jesús a quien siguen). Son conscientes de que la carne sin 
espíritu es cadáver así como la espiritualidad sin carne es etérea y fantasía. 

La comisión arquidiocesana de CEBs y pastoral de áreas marginales y 
populares hace en los últimos 30 años, esfuerzos por recuperar e identificar 
aquellas comunidades que fueron formadas con la experiencia de CEBs en 
los años de Gracia, 65 a 88. Son vivencias de fe y comunión en cierto sentido 
irreversibles. Solo narran lo que “han visto y oído” al Resucitado, Señor de su 
comunidad. Esta comisión provoca encuentros, talleres, visitas y redes en 
diversas partes del país. 

 

Debilidades. 

 Conscientes de ser la Iglesia del Vaticano II, acunada por  las 
Conferencias generales del episcopado latinoamericano y del Caribe y 
proclamada por los hechos y dichos del hermano mayor Francisco, nos 
urge una comunicación entre quienes viven “esta forma de entender 
la Iglesia” (Eg. 111). Esta comunión horizontal la va alimentando los 
procesos de articulación que a través de todo el mundo, van haciendo 
las CEBs hasta se ha logrado un equipo continental que apoya a 
nuestras CEBs. Esta ministerialidad de comunión asumida ha de ser 
vehículo de comunión con la Iglesia grande.  

 Las eclesiologías que caminan entre nosotros no siempre tienen la 
misma relación con la transformación del mundo y la llegada del Reino 
de Dios, pasión y obsesión de Jesús y de las CEBs. Eclesiologías de 
éxito, de masa-no pueblo, de evento no proceso ni propósito, llenan 
más de una de las expresiones cristianas de nuestras organizaciones 
eclesiales y encuentros hasta de formación. 

 Las CEBs son siempre pueblo y pueblo de Dios. Realizan el sacerdocio 
real de modo integral. Desarrollan ministerialidad muy variada y 



 

 30 

creativa, según las necesidades concretas. Pero hay déficit en cuanto 
al sacerdocio ministerial cuyo don ha de ser entusiasmar el ejercicio del 
sacerdocio común en nuestros cristianos. Pudiera revisarse el pensum 
de la preparación teológica de nuestros presbíteros. 

 Nuestra CEG aún no tiene un obispo encargado para la vida de las 
CEBs. Asignatura pendiente. 

 

Conclusión. 

Las CEBs fueron traditio del Vaticano II. La tradición de Iglesia 
sacramento y pueblo de Dios. La Receptio, la acogida, la hizo Medellín que 
multiplico las CEBs por todo el continente. A los 50 años de Medellín se nos 
pide una reditio. Nuestro reporte, nuestra reditito es la obediente escucha 
que nuestras comunidades, hospital de campaña, iglesias de puertas 
abiertas, misioneras, samaritanas, maternales y ecuménicas quieren hacer al 
papa Francisco.  

 

  



 

 31 

 
El rumbo de las CEBs, primer nivel de Iglesia 

 

P. José Marins – Brasil.  
 

 

Los encuentros de las CEBs de América Latina y Caribe vienen 
aconteciendo en el espacio de cada cuatro años12. Ya se repitieron por diez 
veces. El primero fue en Volta Redonda, Brasil y el último tuvo lugar en 
Asunción, Paraguay con fecha del 13 al 17 de septiembre 2016. Han sido la 
oportunidad de evaluar, en dinamismos complementares, el rumbo y 
proceso de las CEBs, como el primer nivel de la Iglesia, un proceso en 
racimos:13 

 COMUNIDAD – Lo que constantemente surge en la vida y encuentros 
de las CEBs, es una conciencia común que no se apagó a lo largo de los 
años: Ellas son primer nivel de la Iglesia y como tal siempre existieron, 
aún con otros nombres: -Iglesia de la casa, Camino de Jesús, Parroquia 
(que resultó ser el nombre consagrado en el tiempo del feudalismo y 
prácticamente canonizado por Trento). Así pues, las CEBs son tanto 
Iglesia, como la parroquia, aún que aconteciendo en un modelo 
eclesial diferente14 . Por lo tanto, no se debe confundir lo que es la 

                                                           
12En Paraguay, del 13 al 17 de septiembre 2016, se reunieron 200 delegados de las CEBs de 16 países de 
América Latina y el Caribe. Al terminar el encuentro enviaron a las Comunidades un Mensaje sucinto y 
valioso, casi como una mini enciclopedia sobre el tema CEBs. Confirmaron que las CEBs no andan 
desorientadas, ni tampoco están estacionadas. Al contrario, caminan con la alegría del Evangelio (referencia 
a los documentos papales – Laudato Si’, y Evangelii Gaudium). Hablaron de un caminar que es anuncio y 
fermento del Reino según la propuesta de Jesús de una Iglesia con los pobres, inculturada; en salida 
misionera; políticamente comprometida; con una Liturgia que acompaña la vida; ecuménica; sin la visión 
mítica y sincrética de una sociedad ecléctica de mercado. Las CEBs son presentadas también como 
pequeñas Iglesias de esperanza profética; centradas en las casas; con conciencia crítica, ministerial y 
martirial. 
Sin embargo, la referencia nominal de la Teología de la Liberación con que concluye el escrito pudo estar 
sobrando: la mencionada teología tuvo y tiene positiva influencia en el dinamismo de la Iglesia, 
consecuentemente también en las CEBs; sin embargo, habría sido más impactante usar otra expresión  
como “teología a partir de la realidad latinoamericana”, dejando claro que la “liberación” no pertenece a 
una teología solamente, sino que es condición para toda reflexión teológica, cualquiera sea. 
13 Los delegados y asesores de las Comunidades Eclesiales de Base que realizaron el Xº encuentro de las mismas, 
publicaron un mensaje corto y sencillo, con la intención de que pudiera ser leído y entendido por toda la gente 
(“no solamente por la jerarquía”) Lo hemos tomado en cuenta. 
14 Tómese como ejemplo considerar un grupo de personas. Cada uno o cada una expresa la realidad humana 
(es lo esencial). Sus ropas, su sexo son diversos (en el ejemplo de las CEBs, serian el modelo: CEB tipo SINE 
– sistema integral de nova evangelización; CEBs indígena; rural; urbana, etc. 



 

 32 

identidad fundamental de las CEBs y lo que son sus estructuras 
secundarias o sea, el modelo histórico transitorio en que se presentan;  

 PROCESO: - Las CEBs no aparecen de modo espontáneo o milagroso, 
al contrario, se desarrollan lentamente. “La ley de todo progreso 
impone etapas de instabilidad y de inseguridad. Esto toma tiempo. Los 
modelos eclesiales se tornan maduros gradualmente. Es necesario 
dejarlos desarrollarse sin precipitación, para que encuentren su propia 
forma” (Teillard de Chardin sj). En la formación de las CEBs nunca se 
comienza de cero. Hay que identificar lo que el Espíritu ya está 
realizando en las personas y grupos, para el surgimiento de las 
Comunidades. ¿Hasta dónde Él ya llegó? ¿Cómo es su estilo? 
Las CEBs esperan siempre, que los presbíteros, atentos a la acción del 
Espíritu, animen y asesoren el lento proceso de la vida comunitaria en 
la base, acompañando pero no substituyendo al Pueblo de Deus en el 
surgimiento y desarrollarse de este nivel eclesial15. 

 RACIMOS: Dios son tres personas en una divinidad única.  Como los 
dedos de la mano, las CEBs tienden a configurarse en un conjunto 
como las uvas que forman racimos (Las CEBs se congregan formando 
una comunidad de comunidades, que llamaríamos de Parroquia). 
Pero, hay que ser realista y contar con posibles desencuentros y 
oposiciones. Las CEBs son muy frágiles en su desarrollo y muchas 
desaparecen o se quedan solitas en lo que debería conformar un 
conjunto.  

 

1. REFERENCIAS BÁSICAS 

Reconocemos los valores del mencionado Mensaje del Xº Encuentro 16 
que reitera lo que ya está en la conciencia de los grupos comprometidos con 

                                                           
15 Antes de su resurrección Jesús era el actor principal del proyecto divino y el Espíritu, el director de la 
película (comparándolo con el arte cinematográfico). Ahora, Jesús es el director y el Espíritu el actor 
principal. 
16El texto subraya la realidad de alegría en lo que se vive y propone. Fácilmente se siente la alusión positiva 
al magisterio del Papa Francisco revelado en sus actitudes y documentos (Evangelii Gaudium, Láudate 
Si’…). No pasó por alto la realidad martirial de América Latina y sus centenares de testigos hasta dar la vida. 
Lo que lleva a entender que los miembros de las CEBs no deben tener una consciencia ingenua, sino crítica 
con acciones de resistencia, cuando necesario.  
Además, los obstáculo que las CEBs han encontrado en su vida y ministerio no vinieron solo de los sistemas 
socio, económico, político… dominantes sino también de la propia estructura eclesial, quiere decir obispos, 
presbíteros, movimientos, tradiciones religiosas…que colocan las CEBs en línea de movimiento social o 
grupo bíblico, buscando bautizar y generar una instancia de Pequeñas comunidades, que no aparecen con 
la característica de ser la primera instancia eclesial (Med 15,10 y LG 26). La resignificación constante de las 
CEBs hace parte de su metodología y espiritualidad (es el Evaluar de su metodología, que viene con el ver, 
juzgar, actuar…EVALUAR y celebrar). 



 

 33 

el proceso de las CEBs y aparecen principalmente en los documentos del 
magisterio tanto episcopal como papal (Medellín 15,10; y en las siguientes 
Asambleas generales del episcopado latino americano y caribeño; en 
Evangelii Nuntiandi 55, Redemptoris Missio 51 y en lo de la Conferencia 
Nacional de los Obispos de Brasil, Doc. de 1982)17.  

Las CEBs, como pequeña Iglesia, están en el área de “Sacramentum” 
(LG 1) y no como “Movimientos” (LG 12); es decir, son una concentración de 
la totalidad (como la semilla en relación al árbol). Deben configurar-se en 
medio al pueblo de Dios, ayudadas no dominadas por los presbíteros y 
abiertas a la comunión ecuménica18.  

Entendemos que en el Xº Encuentro no se trataron más ampliamente 
los temas, en razón del texto sucinto que de antemano se decidió redactar19. 
Son aspectos considerados importantes para el presente y futuro de las 
CEBs: 

 

a) LA IDENTIDAD DE “SACRAMENTUM” (NO DE MOVIMIENTO) 

La identidad de las CEBs sigue siendo la referencia decisiva – si ellas no 
son la primera instancia eclesial (Iglesia en pequeño), entonces dejan de ser, 
como acabamos de redactar, “sacramento”20 que expresa la unidad y acoge 
la diversidad (de los carismas)21. Consecuentemente, desconocer o negar 

                                                                                                                                                                                     
No solamente las CEBs deben hacer su examen de consciencia, sino también las Conferencias Episcopales, 
para analizar de qué manera están tratando y llevando adelante esta nueva manera de ser Iglesia.  Las CEBs 
suponen una estructuración distinta desde las bases (sin clericalismos), porque las estructuras de 
hegemonía clerical están ahogando la vida de las comunidades que necesitan de apoyo en su proceso. 
17 Las CEBs se identifican con la jornada de Jesús, son todo un caminar con el Pueblo de Dios y por lo tanto 
no deben ser tomadas únicamente en un documento o experiencia. 
18 El ejemplo del fermento mezclado con la harina o de la semilla dentro de la tierra nos recuerdan que la 
CEB también necesita de un tiempo para moverse por su propia cuenta – la dueña de casa espera por la 
fermentación que se está realizando en el silencio de la masa fermentada; el campesino no abre cada día la 
tierra para ver si la semilla que había sido lanzada dentro de ella, está trabajando bien. 
19El texto, + No se ha liberado de un cierto estilo de cristocentrismo monista. El Padre no aparece, el Espíritu 
es citado casi como desencargo de conciencia, apenas en una frase final do texto, como observa el teólogo 
P. Lucio Bento. El Reino aparece en una expresión que preferíamos que fuera así elaborada: “… de Jesús de 
Nazaret y del Reino de Deus que el vino anunciar e inaugurar.” 
+ podría explorar la dimensión escatológica de la esperanza. La actualidad contaminada por el descrédito 
de las utopías necesita de un horizonte y de una práctica de optimismo al lado del realismo indiscutible de 
las presentes desgracias y amenazas 
20 El sacramento es señal y al mismo tiempo “primicia”, primer fruto de lo que está significando 
21 En Medellín las CEBs. son definidas como:  
 “primer y fundamental núcleo eclesial” 
 “célula inicial de estructuración eclesial”  
 “foco de la evangelización”,  
 “factor primordial de promoción humana y desarrollo.” 
En Puebla (1979) 
 “focos de evangelización y  motores de liberación y desarrollo” 



 

 34 

esto, es, además de un desencuentro con el Vaticano II, chocaría igualmente 
con la Asamblea de Medellín (15,10), con las encíclicas mencionadas y el 
documento de Puebla22. El texto de Santo Domingo sufrió una como 
violencia de última hora23; el grupo conservador alcanzó, infelizmente, 
desplazar a las CEBs del lugar que Puebla le había conferido (Iglesia 
sacramento), para colocarlas juntamente con los movimientos eclesiales 
(carismas)24. Lo que parecería una cuestión sencilla de cambio de lugar en el 
texto, es una posición sutilmente teológica, de PODER O NO PODER 
considerar movimientos y CEBs como sinónimos… En algunos documentos 
eclesiales hubo una como obsesión por eliminar el nombre de las CEBs o 
cambiarlo por otra palabra que justificaría equipararlas a un movimiento25 

b) UNA TOTALIDAD (NO PEDAZOS SEPARADOS AUTÓCTONOS) 

Las CEBs son la expresión de la Iglesia misionera (comunidad, pascual, 
profética, samaritana, liberadora, eucarística), por lo tanto, no se reducen a 
meros servicios parroquiales, tampoco a ser una parte incompleta del 
                                                                                                                                                                                     
 “fuente de ministerios laicales” 
  “en la periferia de las grandes ciudades y en el campo 
  “Palabra de Dios encarnada en la vida” 
 “célula de la gran comunidad”  
  “amor preferente de la Iglesia  por el pueblo sencillo” 
En Santo Domingo (1992)  
 “parroquia comunidad de comunidades y movimientos”. 
 “parroquia red de comunidades” 
 “célula viva de la parroquia” 
En Aparecida (2007)   
 “escuelas para  formar discípulos y misioneros del Señor”,  
 “entrega generosa, hasta derramar su sangre 
 “primeras comunidades en los Hechos de los Apóstoles (2, 42-47)”.  
 “célula inicial de estructuración eclesial” 
 “foco de fe y evangelización”.  
 “conocimiento mayor de la Palabra de Dios”  
 “Palabra de Dios como fuente de su espiritualidad”  
 “expresión visible de la opción preferencial por los pobres”  
 “signo de vitalidad en la Iglesia particular “ 
22En todo el documento de Puebla, cuando se cita la instancia de Iglesia-comunidad se nombran 
únicamente La diócesis (Iglesia Particular), la parroquia (comunidad de comunidades) y la CEB (la 
comunidad semilla) 
23El mismo Papa Francisco, si bien ha abierto muchas puertas (liberación, laicado, opción por los pobres y la 
ecología, etc.) que benefician a las CEBs, cuando se refiere a ellas las pone en la misma línea de los 
Movimientos. En ese sentido, fue mucho más claro y preciso el Papa Juan Pablo II en “Redemptoris Missio” 
51, cuando habla de las CEBs como fuerza evangelizadora, sin equipararlas a ningún Movimiento. (Juan 
Ángel Dieuzeide, teólogo y pastoralista argentino)) 
24Muchos obispos se preguntaron después, -“¿De qué se tiene miedo al reconocer que las CEBs no son un 
movimiento?”. ¿En qué documento se deduce que los movimientos son sacramentos LG1? 
25La redacción final del documento “Ecclesia in América, borró el n.47, que había sido votado por las 
comisiones y era particularmente favorable a las CEBs. Lo mismo aconteció con la 5ª redacción final de 
Aparecida, cuyo texto no incluyó lo que la 4ª redacción aprobaba por la Asamblea, había incluido (Por 
supuesto, dicha redacción conservó lo principal que se dijo sobre las CEBs, haciendo desaparecer los 
párrafos que les eran más favorables) 



 

 35 

conjunto de cada Iglesia local26; (Cf documento de la CNBB n.104: 
Comunidad de Comunidades – La nueva parroquia). Es más objetivo 
compararlas con un todo, como un embrión en relación a la persona 
plenamente desarrollada o, en el caso de la semilla, quitarle su relación al 
árbol “adulto”.  La CEB es todo un sujeto eclesial, un primer nivel de la 
Iglesia, una realidad DINÁMICA que vive y manifiesta lo esencial de la Iglesia 
tanto en lo individual como en lo comunitario: en lo bíblico como en lo 
teológico, espiritual, humanístico, misionero, mariano, trinitario. Ellas tienen 
COMO PUNTO DE PARTIDA la realidad; y como META ser señal y primer 
fruto del Reinado de Dios. Están abiertas a todos, pero principalmente a los 
más necesitados. Su metodología es la de ver, juzgar, actuar, evaluar y 
celebrar. Su formación y responsabilidad socio-política-económica 27ayudará 
a superar la ingenuidad irresponsable de cara a las decisiones sociales 
endémicamente podridas de los países latinoamericanos y caribeños. Las 
CEBs denuncian las injusticias, no aceptan una culpable neutralidad que 
significaría connivencia. Como decía Desmond Tutu: “Ser neutros en 
cuestión de injusticias es escoger el lado de los opresores” 

c)  EL PUEBLO DE DIOS (EN PEQUEÑAS COMUNIDADES)  

Es de nuestra fe que los ministros deban estar al servicio del Pueblo de 
Dios y no lo contrario. Las CEBs necesitan de un mínimo de autonomía para 
cumplir su ministerio, es decir, poder asumir posiciones en nombre de su fe. 
No son un grupo de sacristanes colectivos o monaguillos parroquiales. Los 
presbíteros están para ayudar, presidir, pero no para reducir las CEBs a 
esquemas pastorales creados e impuestos según la captación teológica y 
pastoral de cada ministro ordenado.28 Entonces, es necesario liberarse de la 
marca CLERICAL típica de la Cristiandad29 que tornó a la Iglesia irrelevante, 
que en vez de atraer a las personas las espanta o les causa desinterés, 
dejando todo en mano de los ministros ordenados. 30 

                                                           
26La misión viene en el DNA de la Iglesia y consecuentemente de las CEBs. Los movimientos son carismas 
específicos (posibles de extinción) que el Espíritu regala a personas en un conjunto eclesial que es mayor y 
más pleno que cada uno de estos individuos. 
27El proceso socio-político revela, en toda América y Caribe, pero particularmente en Brasil, una culpable 
desinformación socio-política permitiendo robos y corrupciones frecuentes que alcanzan todos los niveles 
del ejecutivo al legislativo y hasta judiciario. El teólogo Fernando Altemeyer Jr de la PUC de São Paulo 
decía: “Hay silencios cómplices de los que no caminan con los últimos ni se hacen samaritanos” 
28 Que, en lo más de las veces, son “gustos”, “preferencias” cuestionables de los mencionados 
responsables. 
29 Es lo que se llama de modelo piramidal, en que todo viene de la cúpula y las bases están para obedecer 
sin aportar. 
30 El Vaticano II en LG25 deja claro que los prelados (por lo tanto menos todavía los presbíteros – 
observación nuestra) no gozan de per si de la prerrogativa de la infalibilidad… si no mantienen el vínculo 
de comunión entre sí y con el sucesor de Pedro. En el decreto sobre el Ecumenismo n.3 “Este pueblo… 
crece en Cristo y es guiado suave mente por Dios, según sus secretos designios…” Y el mismo concilio 



 

 36 

d)  RELACIÓN ECUMÉNICA (DE RAIZ Y DE SERVICIO) 

Es hora de buscar una colaboración ecuménica de base, sin 
RECÍPROCA obsesión proselitista, prestando servicios conjuntos según las 
urgencias existentes. Cuando las comunidades, tanto católicas como de 
otras tradiciones cristianas, son samaritanas y pobres pueden encontrar 
espacios de comunión para servir los más necesitados de nuestra época 
(migrantes, oprimidos por trabajos esclavos, segregados en razón de su 
cultura, del color de su piel, de su sexo o edad). La búsqueda de la unidad 
entre los cristianos no es algo secundario que se pueda dejar para acontecer 
en un futuro incierto. Tampoco va a comenzar por discusiones doctrinales. 
Un cristianismo dividido no es solamente un escándalo pastoral, sino algo 
que compromete la propia misión kerigmática de las Iglesias. No bastan 
encuentros ecuménicos entre “experts” de diferentes tradiciones31 

 

2. ASPECTOS QUE PUEDEN CAUSAR CONFUSIONES 

a) ¿CANTIDAD O CALIDAD? 

La CEB deja nuevamente claro que lo importante, en el proceso 
eclesial es la calidad (no la cantidad); es esencial distinguir el hecho de la CEB 
y el modelo en que ella ha sido presentada en los diferentes momentos de la 
historia; una iluminación intelectual no significa, automáticamente, el 
monopolio de la verdad; el constante ataque de las iglesias pentecostales y 
congéneres no deben obligar la Iglesia a quedarse siempre en la defensiva; 
sino levar la CEB a volver siempre a las fuentes Y A PROCLAMAR 
ABIERTAMENTE su fe en Jesús, en seguimiento de las primeras 
comunidades del Nuevo Testamento.   

Disminuye el número de católicos en América Latina32; lo que no deja 
de ser lamentable. Lo que está pasando con Brasil también acontece con El 
Salvador, Guatemala, Nicaragua, Argentina, Paraguay, etc.  Millones de 
bautizados están dejando el catolicismo, sea para optar por las otras 
tradiciones cristianas (o por las diversas nuevas sectas neo-pentecostales), 
sea en razón de un ateísmo no militante, pero en progreso mucho mayor de 
lo que pasaba en las décadas anteriores. Entre las variadas razones del 

                                                                                                                                                                                     
habla de la infalibilidad del Pueblo de Dios… junto con toda la Jerarquía, lo se designó con las palabras 
Sensus fidelium.  
31 No desconocemos los grupos y sectas que obsesivamente rechazan cualquier acercamiento. Por ahora 
parece ser ingenuo y contra-produciente confrontar el lavaje cerebral impuesto a sus miembros y 
dirigentes.  
32 “Data-Folha”, del periódico A FOLHA DE SAO PAULO, en febrero 2017 publicó, que en los dos últimos 
años, 11 millones de personas, en Brasil, dejaron la Iglesia Católica, la mayoría optando por las Iglesias 
pentecostales no católicas.  



 

 37 

hecho, una de las más preocupantes es la consecuencia inevitable del 
modelo de catolicismo piramidal, monárquico, emocional que se insiste en 
mantener, como si fuera un dogma indiscutible. Por eso la “hemorragia” de 
apostasías va a continuar. Aun cuando, por increíble que parezca, puede ser 
un momento purificador de gracia (dolorosa) para nosotros. Toda crisis es 
señal de que una nueva época está para comenzar. Hay que ver más lejos 
que lo que los ojos alcanzan para no dejarse encandilar por luces 
desorientadoras. Quien primero ganar la interpretación de los hechos33 
tendrá mayores probabilidades de orientar el proceso.   

Además, vale la pena recordar que la Iglesia no se cualifica por su 
número sino por la cualidad de sus miembros (íntimamente unidos por el 
Espíritu con la vida de Jesús y su ministerio. El número de las pertenencias 
religiosas institucionales no ha sido y no es el centro del problema eclesial, 
aunque no deja de afectarlo de diversas maneras. Además, la Iglesia debe 
ser fermento en el mundo. La lógica del fermento es que él sea una menor 
cantidad que la de la masa (con la cual se mezcla). 

b)  IDENTIDAD INNEGOCIABLE EN DIFERENTES MODELOS TRANSITORIOS 

Lo permanente de las CEBs es su contextura bíblica-teológica, lo 
cambiable es su adaptación histórica. Hay que reconocer que ya hacen cerca 
de mil años que se viene diluyendo el contexto socio- cultural de la 
Cristiandad, que llegó a comunicar e imponer las prácticas de la fe sin un 
cambio efectivo de vida personal y principalmente estructural. Se aceptó 
una práctica vulnerable de bautizar “catecúmenos infantes” 
(evidentemente sin kerigma), confiando que el ambiente – La Familia, el 
Estado… ambos oficialmente considerados católicos, serían suficientes para 
garantizar la conversión (kerigma estructural) y formación cristiana (por 
osmosis). La catequesis acontecería igualmente por idénticos caminos, 
apoyada por la política, la familia, la moral popular y todas las estructuras 
sociales. Consecuentemente, la hegemonía del clero, la unión de la Iglesia 
(jerarquía) con el Estado y las clases dominantes, han sido los pilares que 
mantuvieron el poder y garantizaron la permanencia multisecular del 
régimen denominado de “cristiandad”.  

La escolástica, que ha prestado un extraordinario aporte teológico, 
ciertamente transmitió una visión válida de la fe. Su impacto, para las clases 
populares y media, ha sido, sin embargo, más doctrinal, intelectual que 
emocional-transformador. El momento actual (moderno y posmoderno) 
favoreciendo en primera instancia el impacto emocional y la opción 
individual de cada persona, sigue necesitando de una nueva metodología 
                                                           
33 Escuchar no solo a la jerarquía, sino también a los destinatarios (Los “jefes” sin la gente se anulan) 



 

 38 

teológico-pastoral. Ningún modelo eclesial puede ser perenne. Es lo que el 
Papa Francisco procura comunicar, a pesar de no obtener todavía una 
considerable e irrestricta adhesión. La gente ya no es católica en razón de 
tradiciones culturales. La fe se transforma en religión y esta se diluye al nivel 
de preferencias personales, que terminan creyendo que deben ser eternas, 
o actuando como si fueran. A partir del siglo XVII, la secularización iluminista 
proclamó la religión como tema privado de la conciencia34. La religión, por lo 
tanto, no estaba más ligada a los valores de la sociedad en Occidente35.  Esa 
decisión de hecho abrió camino al ateísmo. Consecuentemente, la entrada 
en la universidad o en las áreas de formación técnica, para muchos 
estudiantes, significó desentenderse del contacto con su religión y a seguir, 
perder la fe. La exclusión de Dios pasó a ser práctica de su progreso 
personal y de la humanidad36.  La fe no ofrece una seguridad matemática, 
sino una fiel aceptación de la propuesta de Dios manifestada en Jesús. Si los 
aspectos religiosos tradicionales, en los últimos siglos, ya no tienen mucha 
fuerza en una sociedad dominada por la media y la teología del consumo, las 
nuevas células de base son un espacio donde se puede ir desarrollando 
criterios de discernimiento y de formación cristiana más amplia y 
actualizada. Esto significa claramente que las CEBs no son solamente para 
las áreas de la población que tienen menos preparación intelectual. Como 
Iglesia se destinan a todos. 

c) POSICION DEFENSIVA Y ACCIÓN MISIONERA 

La estrategia religiosa defensiva (en dicha materia), ha sido 
desastrosa. La Iglesia reaccionó de una manera que hizo todavía más grave 
la crisis: se encerró en su auto-referencialidad institucional. En lo que se 
refiere a su presencia transformadora en el mundo, pasó a cuidar casi 
exclusivamente del patrimonio moral y doctrinal. Con eso descuidó de su 
responsabilidad de evangelizar. Asumiendo constantes posiciones 
condenatorias innecesarias o desproporcionales (Galileo Galilei… 

                                                           
34El iluminismo ha sido un movimiento global, es decir, filosófico, político, social, económico y cultural que 
defendía el uso de la razón como el mejor camino para alcanzar la libertad y la autonomía y la 
emancipación. El centro de las ideas y pensadores iluministas ha sido la ciudad de París. Defendieron las 
escuelas para que el pueblo tuviera educación y la libertad religiosa. Idealizaron y concretizaron la idea de 
la Enciclopedia (impresa entre 1751 y 1780), una obra compuesta por 35 vol. - con todos los resumes del 
conocimiento hasta entonces existente. El iluminismo ha sido una reacción al absolutismo europeo feudal 
con influencia de la Iglesia católica. 
35La religión lógicamente ya no estará ligadas a una confesión específica y ni tampoco a lo trascendente.  
36 De otra parte, la Iglesia del siglo XIX, sintió necesario valorar la misión papal con el dogma de la 
“Infalibilidad” pontificia. Eso, entretanto, no parece haber restituido el prestigio y poder público a la 
institución cristiana católica-romana al punto de permitirle transformar la realidad sociopolítica y cultural 
de su tiempo. El Concilio Vaticano vino a ser un divisor de aguas y un comienzo de la retomada de la 
perspectiva de fe, en el mundo contemporáneo.  



 

 39 

Inquisición), se envolvió en actitudes que llegaron a provocar esterilidad 
pastoral. La fe fue perdiendo su fuerza transformadora de la realidad. 

El mundo y la Iglesia se proclamaron “sociedades perfectas”, con el 
detalle de que la Iglesia, por dedicarse a lo sobrenatural, decidió que ella 
seria, evidentemente, “más perfecta que su vecino, el mundo”37En el siglo 
XIX las instancias eclesiales condenaron las vacunas, el ferrocarril, la 
psicoanálisis, la democracia… Los obreros dejaran la Iglesia, en Europa… En 
los próximos años pueden ser los jóvenes y las mujeres… 

d)  NOVEDADES PASTORALES,  Y RETOMADA DE LAS FUENTES38 

Lo esencial de la fe cristiana, sea como individuos o como comunidad, 
es acoger en el corazón el amor de Dios y su gracia salvífica revelada en 
Jesucristo: paz interior, alegría serena, profunda humildad, simplicidad de 
vida, amor a los pobres, apertura a la acción del Espíritu, compromiso con el 
Reino del Padre anunciado por Jesús…Las CEBs, como comunidades 
eclesiales orientan a que sus miembros sean orantes39, místicos, insertos en 
su realidad, movidos por el amor misericordioso de Dios, produciendo frutos 
de caridad. La visión consumista de la fe no crea convicciones prácticas, 
coherente con el impulso de la modernidad y pos-modernidad. Está muy a 
gusto con la sociedad de consumo de los bienes religiosos (“Espirituales”). 
La búsqueda de milagros y de amuletos religiosos termina siendo 
consumismo en un nuevo y bien sucedido mercado religioso40. Sin embargo, 
la misión histórica de Jesús no ha sido para multiplicar milagros, sino la de 
proclamar la buen acontecimiento del Reino que en su contexto podría 
resultar en la curación (aun milagrosa) de los oprimidos41.  

 

3. DESENCUENTROS 

                                                           
37. Lo institucional eclesial como ella siempre proclamó es animado totalmente por la gracia del Espíritu. En 
razón de ese carisma sobrenatural, no se desvía ni de Jesús y tampoco del Padre. 
38 El Vaticano II ha respaldado la Nouvelle Theologie que se dedicó fundamentalmente a retomar las 
fuentes. Cf. Diccionario deo Vaticano II, Paulinas, Paulus, 2015 – verbete pág. 1104. 
39Una comunidad orante no quiere decir “rezadora”. 
40 Algunos movimientos religiosos, no solamente neo pentecostales o evangélicos, sino también de 
tradición católica, ocupan las TV con ese nuevo mercado religioso.  Gran parte del clero no está preparado 
e ingenuamente participa de esa así llamada “evangelización” o se encierra en una práctica litúrgica 
incoherente que si no vuelve a atracciones semejantes, se torna anti Vaticano II. 
41La respuesta eclesial tardó pero vino con varias renovaciones que el Espíritu ha inspirado desde los 
siguientes siglos: la renovación litúrgica (Odo Casel, centralidad del acontecimiento); renovación bíblica 
(Lagrange con Ecole Biblique de Jerusalén; Agustín Bea. Instituto Bíblico de Roma); renovación 
eclesiológica (NouvelleTheologie, para ir a las fuentes bíblicas y patrísticas; Teología de la Liberación, para 
considerar a los más sufridos del mundo y la misión samaritana de la fe; los movimientos apostólicos de los 
laicos; el compromiso ecuménico; el despertar de colegialidad pastoral vivida por las Asambleas Generales 
de los Episcopados latinoamericano y caribeño, y ciertamente el hecho central del Vaticano II.   



 

 40 

a) OPCIONES DIVERSAS y  OPUESTAS 

Las opciones pastorales, 50 años después del Vaticano II y en el 
pontificado del Papa Francisco, resultan ora diversas, ora opuestas (modelo 
misionero, modelo carismático, modelo de una Iglesia en salida, opción por 
los pobres y, opción por una teología de la prosperidad, abundancia de 
“ritos litúrgicos” para provocar grandes emociones individuales y colectivas. 
La cultura católica se disipa en un sincretismo africano, indígena, 
carismático, pos-moderno. Hubo un intento de desautorizar el Vaticano II. El 
Sínodo Episcopal de 1985 hizo referencias negativas a la hermenéutica de las 
ciencias sociales y experiencias pastorales de América Latina y el Caribe 
(confundiéndola con el análisis marxista; la expresión “Pueblo de Dios”, del 
Vaticano II, debía cambiarse por “Cuerpo de Cristo”; la opción de las 
Conferencias de Medellín y Puebla sobre las CEBs  deberían incluir bajo  esa 
perspectiva lo que el documento llamó  de “Pequeñas comunidades” sin 
especificar en que eran diferentes de las mencionadas CEBs.42 

Llama la atención el hecho de que las opciones pastorales en curso (en 
muchas parroquias), son ambiguas u opuestos en relación al rumbo 
fundamental del Vaticano II sobre la liturgia.  

Nuestra Iglesia hizo la opción por los pobres, pero los pobres hicieron 
la opción por los neo-pentecostales (frase del teólogo José Comblin); hoy 
hacen opción por la sociedad de consumo que privilegia los caminos 
políticos y económicos conservadores, permitiendo a los ricos ser cada vez 
más ricos a expensas de que los pobres sean cada día más pobres (pecados 
ya denunciados desde las asambleas de Medellín y Puebla). La liturgia que se 
privilegia en muchas prácticas pastorales de base contemporáneas 
manifiesta elementos de un amplio mercado religioso, copiado de 
cuestionables iniciativas neo pentecostales. 

b) NI CON LOS POBRES Y TAMPOCO CON LAS SECTAS 

La nueva generación está siendo conquistada por la sociedad de 
consumo y posmoderna (fascinados por las nuevas posibilidades técnicas.  
Los jóvenes que a veces participan de los grupos de oración, ya no se 
entusiasman con la tarea de transformar las estructuras según el 
Evangelio43. Entre los infantes y los adultos, queda un vacío eclesial. 

                                                           
42 El documento Domine Jesús, dejó un sabor de desencuentro y casi desconfianza sobre e Vaticano II. Ha 
sido ampliamente aprovechado por los grupos más conservadores y menos simpáticos en relación al 
Concilio. 
43 “a) Bancos llenos y cabezas casi vacías. Se apela por demás a los sentimientos y a la experiencia celestial 
despreciando la conciencia, la participación y la lucidez de la inteligencia y de la historia. 
b) Los Sacramentos son signos. En las T V católicas se están presentando hoy como productos de 
marketing u objetos sagrados para coleccionistas de reliquias. Parte de los cultos ahora es hecha por curas 



 

 41 

¿Tendremos que esperar a que los niños de ahora lleguen, en los próximos 
años, a ocupar los lugares dejados vacíos por los jóvenes? 

Es necesario analizar la realidad valiéndonos de instrumentos que nos 
lleven a captar la fuerza de la influencia cultural moderna y posmoderna 
sobre los individuos, la sociedad y la vida de fe. Las ciencias, la filosofía, el 
mercado… imponen un nuevo concepto de sujeto desinteresado del bien 
común y de las causas patrióticas o religiosas. Ese sujeto se considera 
soberano, autóctono, viviendo el “paraíso” del consumo eclético de bienes.    

c) FIN DE LA “CULTURA CATÓLICA”  

Los mejores sentimientos de la gente continúan siendo alimentados 
por el cristianismo.44 Sin embargo, la fe ha sido transmitida como un credo, 
una cosmovisión, una antropología y prácticas religiosas compartidas de 
modo masivo y automático sin verdadera iniciación religiosa. Hubo 
bautismos sin evangelización, catequesis sin kerigma, culto sin misión. 
Muchos son los ingredientes que están alejando de la Iglesia de las nuevas 
generaciones: 

-  Cambio cultural impresionante: la globalización rompe la cultura 
tradicional y fragiliza las instituciones civiles y religiosas; 

- Búsqueda económica de lucros máximos: el mercado reduce las 
personas a individuos competitivos que quieren ser algo en razón de 
un consumo descontrolado y constante. Todo es relativizado y puede 
ser comprado y vendido; 

- La falta de “recepción teológico-pastoral” del Concilio; o deficiente 
aplicación, capacitación e imaginación en la implementación del 
mismo Vaticano II y del magisterio del Papa Francisco; 

                                                                                                                                                                                     
feticheros que piensan que tienen un poder mágico por la ordenación. No saben ni quieren saber del olor 
de las ovejas. 
c) Homilías sin contenido y largas”. 
d) Los seminaristas, por lo general, están preocupados en ropas, perfumes y proyectores. Claro que tienen 
una etapa pastoral como se hicieran visitas al zoológico, donde ven pobres, enfermos, ancianos, etc.; pero 
no quieren nada de eso: sólo una buena parroquia de clase media, carro, cocinera, laptop, viaje a Europa y, 
claro, fã-club para aplaudir sus shows litúrgicos. 
e) Los presbíteros diocesanos están quedando solos y los obispos no forman un equipo. Dejan que la 
soledad enferme a los viejos y envenene a los jóvenes. Y los nuevos candidatos vienen de los movimientos 
y parroquias y son adiestrados para ser gerentes de banco eclesiástico y no saben oír más, después de 7 
años de ensordecimiento. 
f) La Palabra debería ser el centro del ministerio eclesial. Fue relegada a un plano secundario. 
g) Descubrí que los sacerdotes no leen los documentos antiguos ni los recientes. 
No sé de muchos que hayan leído los documentos 100 y 105 de la CNBB. La mayoría está comprando textos 
(Bregas= sin valor) de los carismáticos y músicas do padre sertanejo. (Prof. Dr. Fernando Altemeyer Jr, PUC 
sp)  
44 En 20 años, la Iglesia chilena perdió 1% de los fieles a cada año (por lo tanto 20% en 20 años), cf. Unisinos, 
Humanitas, newsletter. Crise na Igreja Chilena, Jorge Costadoat sj - 14 feb 2017. 



 

 42 

-  La formación deficiente del clero, con relaciones infantiles entre los 
presbíteros y los laicos, disminución de ayudas extranjeras, y de 
vocaciones, limitada formación bíblica actualizada, visión teológica 
meramente escolar, sin aplicación a la vida; 

- La falta de la instancia de base de la comunidad eclesial, puesto que 
hace muchos siglos que la parroquia dejó de ejercer esa función 
adecuadamente; 

- Un tsunami de informaciones por los medios de comunicación social y 
falta de discernimiento sistemático para aprovechar lo válido y revisar 
lo ambiguo; 

- El ritmo acelerado de la vida, la lucha para vencer superando o 
anulando otros competidores, la espiritualidad ecléctica fomentando 
la elección en el supermercado religioso (todo eso aconteciendo en 
nuestros días, en gran desarrollo y extraordinaria pluralidad); 

- La mentalidad de que lo religioso se limita principalmente a lo 
individual: los grupos religiosos son vistos como siendo 
fundamentalmente fanáticos y obsesivos (emocionalmente incapaces 
de escuchar y de reflexionar cuando se trata de algo diferente de su 
visión); 

- La organización católica está orientada a permanecer completamente 
dependiente de la responsabilidad del clero y de los obispos. El miedo 
a los desvíos del proceso de liberación corre el riesgo de 
transformarse en apoyo a un cristianismo intimista y apoteótico, 
superficial y eclético. 

 

4. NO ESPERAR “POR” (SALIR HACIA!) 

Las CEBs aliadas con los pobres, optan por Jesús y su propuesta; Son 
minorías que transforman la parroquia en comunión de comunidades: 

a) SEGUIMIENTO DE JESÚS 

Lo más profundo y urgente desafío contemporáneo es la cuestión de 
Dios45 y de la mediación hacia Él.  Los evangelizadores deben presentar lo 
esencial del Evangelio partiendo del Jesús histórico hacia el Cristo de la fe. Es 
continuar el camino del Jesús sencillo, servidor de los pobres, cuestionador 
de una religión y de un mundo injusto. Hay que crear oportunidad de 
encuentro con un Dios rico en misericordia y liberador. La adhesión a Jesús 
es, antes de todo, una experiencia salvífica de fe y no una doctrina. Excluye 

                                                           
45  - Los “ateos” y agnósticos contemporáneos no se interesan por cuestiones estructurales internas a la 
Iglesia – ordenación de las mujeres, celibato del clero, falta de vocaciones…  



 

 43 

los formalismos clericales y ritualismos religiosos sin contenido. El Hijo 
unigénito, por el Espíritu, - es mediador de todo hacia todos (1 Cor3, 21-23) y - 
es la plenitud del ser humano, en camino hacia el Padre. La Iglesia en salida 
es ante todo un reencuentro con Jesús, para caminar juntos con Él y el 
Espíritu hacia el proyecto del Padre. 

b) ALIADOS DE los POBRES  

A nivel ecuménico se debe trabajar por un mundo más justo y fraterno 
y por la sobrevivencia del planeta; buscar aliados que se dediquen a salvar lo 
mejor de nuestra época, desde el progreso científico, social, económico, 
político, hasta lo filosófico y religioso. El más significativo servicio a los 
pobres es el de acogerlos como compañeros de la misión histórica que 
necesita de todos nosotros. Además se trata de asumir una fe solidaria y 
comunitaria que vaya hacia los inmigrantes, a la niñez y juventudes en 
situación de riesgo, a los viciados empedernidos, a los hijos abandonados 
por sus padres, a las mujeres maltratadas, a los mayores cuya simple 
existencia es razón de culpa, en el presente estilo de sociedad. Superar las 
diferencias, opresiones y manipulaciones existentes en la realidad socio-
económico-política y en los medios de comunicación social. Buscar el 
sentido más profundo de la vida dando dignidad a la persona humana. 
También es muy importante, identificar y hacer aliados. No sacralizar líderes 
o esquemas. No renunciar a la bandera cierta porque está en manos 
equivocadas.  

c) MINORIAS ESTRATÉGICAS  
Discernir sobre el mercado religioso y tomar posición de cara a él. En 

casi todas partes, como ya no estamos en una cultura cristiana, acontece 
una ruptura en el proceso de la transmisión de la fe.  La Iglesia católica, 
como las Protestantes históricas, se están reduciendo numérica y 
rápidamente, como ya lo mencionamos. Es estratégicamente decisivo que 
aceptemos ser minorías inculturadas; Interpretar lo que el Espíritu ya viene 
realizando en cada cultura y pueblo; usar medios pobres. Las CEBs van a ser 
Minorías dinámicas, cualificadas y creativas, que pueden encontrar una 
salida en la historia. A ellas y después, las mayorías se unen (Arnold 
Toynbee). Los que han creado las crisis no serán los que van a solucionarlas. 
Es necesario convocar nuevas generaciones para que vengan asumir las 
propuestas irrenunciables de la Iglesia. 

El papel de las CEBs, correspondiendo a lo que el papa Francisco 
insiste, es el de llegar adonde no hemos estado con la buena noticia de 
Jesús y sus propuestas, conscientes de que: la doctrina desconectada del 
Evangelio es estéril, lo institucional eclesial, sin la animación de lo 



 

 44 

experiencial de la gracia de Cristo es una estructura sin Espíritu, sin fuerza de 
perseverancia. 

d) RED DE COMUNIDADES (PARROQUIA)  

- La muchedumbre que puede llenar ocasionalmente los edificios de 
culto, no subsiste en lo cotidiano de la vida eclesial. Es evidente que 
sin una red de base todo pasará porque la movilidad y las urgencias de 
responsabilidades mueven a las personas de un lado a otro. Sin las 
CEBs, la Iglesia no penetra en la tierra de la vida, como sin raíces la 
planta no tarda en morir.   

- La parroquia ha sido una referencia comunitaria de otros tiempos para 
pequeñas cuantidades de fieles. Hoy son centenares de personas que, 
si bien caben en los edificios, no llegan a ser una experiencia 
continuada del misterio de Jesús y su propuesta.  Es decir, seguimos 
usando y proponiendo instrumentos inadecuados para acoger y 
formar los fieles.  Eso es exigir milagros constantes. Es tentar a Dios. 

Tenemos que ser y actuar como equipo. El desconocimiento y división 
sea entre los movimientos y las CEBs, sea entre las tradiciones cristianas, 
han destinado al fracaso las mejores propuestas46. No hay que perder las 
oportunidades de proponer CEBs. Se puede aceptar diferentes puntos de 
partida, desde que las metas y el rumbo estén claramente definidos. Hay 
que hacer propuestas. Quien nada propone, nada alcanza. Mt 25,25.  

- No hay que enterrar talentos. 

- Lamentaciones no atraen a nadie.  

- Convicción y entusiasmos son contagiosos.  

Ya no es tiempo de continuar esperando por cambios que no vienen. 
Ojala no pase lo que tantas veces nos aplasta – se dice que no se puede 
cuando se debe, porque no se quiso cuando se podía. 

e) MISTICA (LA FUERZA MISTERIOSA) 

La mera doctrina, sin la práctica mística de lo que se enseña, no transforma 
una filosofía religiosa en fe cristiana. O sea: no se puede ser Iglesia de Jesús 
sin verdaderas convicciones experienciales de la fe, sin una vida de 
comunión personal y comunitaria con Jesús que es la mística de comunión 
con el Dios Trinidad. La práctica cristiana, por lo general, no tiene 
consciencia de que la experiencia personalizada de Dios es parte 

                                                           
46 De tanto esperar los cambios que otros deben hacer, dejamos de realizar los que están a nuestro 
alcance. De tanto sacrificar lo esencial en función de lo urgente, acabamos por no considerar la urgencia de 
lo esencial. Lo superado  se resiste a ceder, lo nuevo no alcanza a nacer  



 

 45 

innegociable de su pertenencia a la Iglesia. La práctica de los sacramentos 
puede correr el riesgo de ser más “nominalista” que praxis mística de cada 
persona y comunidad cristiana.  

Se trata de recuperar una vivencia MÍSTICA (profecía de Karl Rahner)47, 
pasando de una fe que depende de milagros (mercado), a los milagros de la 
fe transformadora del mundo48. Formando cristianos decididos al 
seguimiento radical de Jesús. Formando CEBs – de testimonio, primicia y 
militancia, hacia una nueva sociedad para todos, partiendo de los menos 
importantes. Al final, todo depende de la mística que se tiene49. La Misión 
define a la Iglesia50.La mística realiza sorpresas. 

 

5.  PROPUESTA PARA UN FUTURO (OJALÁ) NO LEJANO.  

PLURALISMO MINISTERIAL: VIRI PROBATI 

Las CEBs son Iglesia, por lo tanto realidades eucarísticas (Derecho 
divino). La mayoría del Pueblo de Dios, por lo menos en América Latina y 
África, no puede contar con la celebración eucarística por falta de ministros. 
En el rito latino solo se ordenan presbíteros que tengan el carisma del 
celibato… 

Juntamente con el Papa Francisco51, creemos que es hora de convocar 
hombres casados para el ministerio presbiterial. Sin embargo ese paso no 
debe ser una mera estrategia para el aumento de servidores cualificados, 
sino la búsqueda de un nuevo tipo de consagrados, que van actuar junto con 
las CEBs y grupos de jóvenes, con la perspectiva de una Iglesia misionera, 
señal y primicia del Reino. 

Hay que manifestar a la Conferencia Episcopal, por medio de los 
obispos, la urgencia de que en el rito latino, de acuerdo con Roma, ya se 
convoquen Hombres cualificados (viri probati) como PRESBÍTEROS, para el 
ministerio de la Palabra, la salida misionera, el servicio ecuménico y la 
comunidad Eucarística. Sería la oportunidad de criar presbíteros que no 
dificulten (o anulen) la vida comunitaria de las CEBs, y la asfixien 

                                                           
47 “El cristiano del futuro será un místico o no existirá en absoluto”. 
48 La teología de la liberación y las CEBs no han sido todavía conquistadas por el mercado de las 
experiencias emocionales de las “curaciones´, tampoco por los eventos teatrales y tiendas de milagros. 
49 La causa no es nuestra, es de Dios. Trabajos en equipo con el Espíritu. 
50 La eclesiología no puede ser jerarcología. Tiene que estar en el horizonte del mensaje escatológico del 
Reino. La Iglesia es sacramento do Reino, ya lo hace presente. 
51 Locuciones del Papa Francisco en 19 febrero 2015; 9 de marzo de 2017 y audiencia al obispo de Amazonia 
Brasil, Mons. Erwin Krautler, 2015. 



 

 46 

obstaculizando lo que le da vida.52. La situación de escasez del clero está 
haciendo con que muchas diócesis llamen más y más presbíteros de otras 
culturas formando poco a poco grupos de presbíteros que pueden correr el 
riesgo de quedarse encerrados en su cultura de origen, formando un clero 
contratado casi solamente para tareas sacramentales 

 

ULTIMATUM:  dar apoyo a las miles de CEBs que han sido y son inspiradas 
por el proyecto originario de la Iglesia de Jesús según el libro de los Hechos 
y el Magisterio del Vaticano II y Latinoamericano de Medellín, Puebla, 
Aparecida. Donde no se recomponen las Iglesias de base, no habrá futuro 
fecundo para la Iglesia católica53.  

 

  

                                                           
52 Ver a propósito en Humanitas-Unicinos del 24 marzo, el artículo de Alberto Mellone, profesor 
Universidad Módena-Regio Emilia, publicano en el periódico “La República”, Italia. 
53 “De enero de 2010 a febrero de 2017, organizaciones religiosas o filosóficas no católicas, (Instituto 
Humanitas, S. Leopoldo, Brasil, 27 marzo 2017.con media de 25 al día, se registraron en Brasil. 



 

 47 

 
Una Iglesia pobre y para los pobres  

 

P. Juan Ángel Dieuzeide – Argentina. 
 

 

 “Mi padre era un arameo errante que bajó a Egipto y se refugió allí con unos 
pocos hombres, pero luego se convirtió en una nación grande, fuerte y 
numerosa. Los egipcios nos maltrataron, nos oprimieron y nos impusieron una 
dura servidumbre. Entonces pedimos auxilio al Señor, el Dios de nuestros 
padres, y él escuchó nuestra voz. Él vio nuestra miseria, nuestro cansancio y 
nuestra opresión, y nos hizo salir de Egipto con el poder de su mano y la fuerza 
de su brazo, en medio de un gran terror, de signos y prodigios. Él nos trajo a 
este lugar y nos dio una tierra que mana leche y miel. Por eso ofrezco ahora las 
primicias de los frutos del suelo que tú, Señor, me diste”.  (Deut. 26,5b-10). 

Este es el Credo Israelita en el Primer Testamento. Un Credo histórico, 
que muestra a un Dios que se mete en la Historia del pueblo elegido; un Dios 
que le dice a Moisés: “Yo soy el Dios de tus padres” (desde Abraham a Moisés 
han pasado 6 siglos); un Dios que ve la opresión, que oye los gritos de dolor, 
que conoce los sufrimientos de su pueblo. Jesús, que no vino a abolir la Ley, 
sino a llevarla a su plenitud, nos revela que, Dios no sólo se mete en la 
Historia de Israel, sino en la Historia de toda la Humanidad. El Pueblo de la 
Nueva Alianza es la Humanidad entera; y Jesús es el nuevo Moisés, el único 
Mediador entre Dios y este pueblo sin fronteras. Él ha derribado el muro, 
como dice Pablo, todos los muros; él ha venido a liberar a todos los seres 
humanos y a todos los pueblos: “ya no hay judío ni griego, esclavo ni hombre 
libre, varón ni mujer” (Gál. 3,25). 

Nuestro Credo Cristiano también es un Credo histórico, que nos revela 
el misterio de la Trinidad a partir de la experiencia existencial de Jeshú Ben 
Joseph, el albañil y carpintero de Nazareth, “Hijo único de Dios… que se 
encarnó por obra del Espíritu Santo… que padeció y fue sepultado… que 
resucitó… que vendrá para juzgar… ¡y su Reino no tendrá fin!” Puesto allí, en 
el contexto de la Parusía, uno tiene la impresión de que se trata de un Reino 
“del más allá”.  Pero no: el Reino es el centro de la predicación de Jesús, el 
centro de su vida, de su proyecto y, por lo tanto, el centro de su oración. Es 
lo que Él nos transmitió en el Padre Nuestro: no pedimos “que yo vaya a tu 
Reino”, sino que “tu Reino venga a nosotros”. La palabra “yo” o “mío” no 
existe en el Padre Nuestro (”el Padre de nosotros” se dice en griego: Πάτερ 



 

 48 

ἡμῶν). Todas las peticiones se centran allí: para que el Reino sea una 
realidad entre nosotros, aquí y ahora, es necesario que el Padre sea 
glorificado, que se haga su voluntad, necesitamos ser perdonados y 
perdonar, ser libres de la tentación y de todo mal. Pero hay una palabra clave 
que sintetiza todo lo imprescindible para una vida digna, verdaderamente 
humana; es la palabra “Pan”. “Danos hoy nuestro pan de cada día”. El pan es 
el alimento, claro; pero es también la Tierra, el Techo, el Trabajo (las tres “T” 
de las organizaciones sociales, que Francisco de Roma ha asumido como 
propias), es la salud para todos, la educación para todos, el descanso para 
todos, la esperanza de un futuro mejor para todos. Si tenemos en cuenta, 
además, la comprensión eucarística de la palabra “pan”, tan abundante en la 
literatura patrística con respecto al Padre Nuestro, vislumbramos la total 
dimensión del Reino que pedimos venga a nosotros ahora.  

Volver a las fuentes fue una de las ideas-fuerza del Vaticano II, que 
Francisco está tratando de sacar del freezer.  Para encarnarlo en nuestro 
Continente, el Episcopado Latinoamericano utilizó en Medellín el método 
“Ver, Juzgar, Actuar”.  En el Documento Nº XIV, Pobreza de la Iglesia, el Ver 
comienza así:  

- El Episcopado Latinoamericano no puede quedar indiferente ante las 
tremendas injusticias sociales existentes en América Latina, que 
mantienen a la mayoría de nuestros pueblos en una dolorosa pobreza 
cercana, en muchísimos casos, a la inhumana miseria. 

En el Juzgar distingue tres tipos de pobreza: 

a. La pobreza como carencia de los bienes de este mundo es, en cuanto tal, 
un mal. Los profetas la denuncian como contraria a la voluntad del Señor 
y las más de las veces como fruto de la injusticia y del pecado de los 
hombres.  

b. La pobreza espiritual… es la actitud de apertura a Dios, la disponibilidad 
de quien todo lo espera del Señor. 

c. La pobreza como compromiso, que asume, voluntariamente y por amor, 
la condición de los necesitados de este mundo para testimoniar el mal 
que ella representa y la libertad espiritual frente a los bienes… 
 

Personalmente, con respecto a la pobreza evangélica, la traducción 
que me parece más acertada de la Primera Bienaventuranza en el Evangelio 
de Mateo es: “Felices los que eligen ser pobres, porque Dios es su Rey”. 

“Es este contexto – continúa el Documento de Medellín – una Iglesia pobre: 



 

 49 

- Denuncia la carencia injusta de los bienes de este mundo y el pecado que 
la engendra; 

- Predica y vive la pobreza espiritual, como actitud de infancia espiritual y 
apertura al Señor; 

- Se compromete ella misma en la pobreza material. La pobreza de la 
Iglesia es, en efecto, una constante de la Historia de la Salvación. 

 

Y en el Actuar, es decir, en las Orientaciones Pastorales, habla de la 
Preferencia y solidaridad con los pobres, del Testimonio y del Servicio. 

Del sustantivo “preferencia” deriva el adjetivo “preferencial” que va a 
utilizar la IIIª Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, en 
Puebla. Allí se consagra la expresión “Opción preferencial por los pobres”, 
que en mi país, por lo menos, y sospecho que en otras latitudes también, dio 
lugar a muchos malos entendidos. El epíteto “preferencial” se utilizó para 
quitarle fuerza a la opción, como si optar por los pobres, como Jesús, 
pudiera ser excluyente: excluyente sería una opción por las elites, de 
cualquier tipo.  El mismo Documento de Aparecida, en el Nº 392, aclara que la 
opción por los pobres “no es exclusiva ni excluyente”. Pero en el Nº 396 le da 
otra interpretación, ciertamente novedosa y muy significativa.  Dice: “Que 
sea preferencial implica que debe atravesar todas nuestras estructuras y 
prioridades pastorales”.  Y agrega, sin solución de continuidad: “La Iglesia 
latinoamericana está llamada a ser sacramento de amor, solidaridad y justicia 
entre nuestros pueblos”. 

A mi modo de ver, aquí se vuelve a lo que se lee en Medellín, en el 
Documento sobre Pobreza de la Iglesia – Orientaciones Pastorales, bajo el 
subtítulo Preferencia y solidaridad: 

9) El particular mandato del Señor de “evangelizar a los pobres” debe 
llevarnos a una distribución de los esfuerzos y del personal apostólico 
que dé preferencia efectiva a los sectores más pobres y necesitados y a 
los segregados por cualquier causa, alentando y acelerando las iniciativas 
y estudios que con ese fin ya se hacen.  Los Obispos queremos acercarnos 
cada vez más, con sencillez y sincera fraternidad, a los pobres, haciendo 
posible y acogedor su acceso hasta nosotros. 

10) Debemos agudizar la conciencia del deber de solidaridad con los pobres, 
a que la caridad nos lleva. Esta solidaridad significa hacer nuestros sus 
problemas y sus luchas, saber hablar por ellos.  

 



 

 50 

Esto ha de concentrarse en la denuncia de la injusticia y la opresión, en la 
lucha cristiana contra la intolerable situación que soporta con frecuencia el 
pobre, en la disposición al diálogo con los grupos responsables de esa situación, 
para hacerles comprender sus obligaciones. 

Yo soy párroco en San Carlos de Bariloche, en una extensa provincia 
patagónica de la Argentina, la Provincia de Río Negro, que hasta 1993 fue 
una sola diócesis, la Diócesis de Viedma, presidida por el Obispo Miguel 
Esteban Hesayne (en la actualidad tiene 94 años), uno de los pocos obispos 
que en mi país se opusieron valientemente a la dicta-dura cívico-militar que 
duró desde 1976 a 1983. Precisamente en el ’83 y ’84 se realizó el Sínodo de 
Viedma, convocado por el Obispo Hesayne, con más de 300 sinodales, más 
de 200 de ellos laicos y laicas.  Lo traigo a colación porque el Sínodo de 
Viedma tiene una expresión que me parece más positiva, clara y 
contundente, que no da lugar a ambigüedades: “Anunciar a Jesucristo… 
desde los pobres a todos”. No supone una opción hecha como desde fuera 
del mundo de los pobres. 

 

La exhortación post-sinodal firmada por Don Miguel Esteban en la 
Pascua del ’85 concluye así este capítulo: 

5.10. “Desde los pobres a todos no es simplemente una estrategia 
pastoral.  Es la dirección existencial tomada por Jesucristo en su peregrinaje 
histórico.  Para nosotros, es la única forma en que podemos captar el plan de 
Dios y ser fieles a él.  Puestos en oración sincera ante Dios, personal y 
comunitariamente, decidiremos qué tenemos que hacer como individuos o 
instituciones, en orden a una vida cristiana auténtica, con relación al uso o 
renuncia de los bienes materiales, y con relación a compromisos políticos o 
búsqueda de alternativas sociales realmente evangélicas. Desde los pobres a 
todos no es nada más ni nada menos que el camino para lograrnos como Iglesia 
pobre, desprovista de medios de poder humano, contando en forma ilimitada 
con la fuerza de Jesús Resucitado; lugar de comunión visible, mediante 
verdadera participación de bienes y personas; camino de gozo y esperanza de 
un mundo rionegrino más justo y fraterno, para gloria de Dios bendito”. 

Volver a las fuentes significa retomar esa “dirección existencial tomada 
por Jesucristo”. Por eso decía claramente Benedicto XVI en el Discurso 
Inaugural de Aparecida que “está implícita en la fe cristológica”. 

Y la afirmación de que “desde los pobres a todos no es simplemente una 
estrategia pastoral” es muy importante que la tengamos muy en cuenta 
quienes intentamos comenzar o acompañar la vida de las Comunidades 



 

 51 

Eclesiales de Base, con la intención de estructurar la Iglesia desde la base, 
precisamente.  En la Encíclica Redemptoris Missio (Nº 51) Juan Pablo II 
señalaba que “estas comunidades… se enraízan en ambientes populares y 
rurales, convirtiéndose en fermento de vida cristiana, de atención a los últimos, 
de compromiso en pos de la transformación de la sociedad”.  Pero esto no 
significa una simple estrategia pastoral para llegar a los pobres, como objeto 
de la evangelización: significa transformarlos en sujetos privilegiados del 
anuncio del Evangelio, sin excluir a nadie.  

En nuestro Continente existen experiencias comunitarias en todos los 
ambientes sociales: desde los más humildes y periféricos hasta ambientes 
intelectuales y socialmente más acomodados. Claro que toda experiencia 
verdaderamente comunitaria y cristiana supone las dos actitudes 
fundamentales de la pobreza evangélica: poner la confianza sólo en Dios – y 
no en lo que uno tiene, en lo que uno puede, en lo que uno sabe, en lo que 
uno es -, y estar siempre dispuestos a compartir lo que uno tiene, lo que uno 
puede, lo que uno sabe, lo que uno es. Supone tener siempre presente que 
el único anuncio auténtico de Jesucristo y su proyecto liberador es desde los 
pobres a todos. 

Para constatar esta unidad en la diversidad de las Comunidades 
Eclesiales de Base, entre otras cosas, nos resultan muy enriquecedores 
nuestros Encuentros Continentales, como el realizado el año pasado en 
Paraguay. Y un elemento esencial de unidad es, ciertamente, el compromiso 
evangélico en lo social y político desde la base de la sociedad y de la Iglesia. 
Un laico de nuestra parroquia que participó en el último Encuentro 
Continental no se cansa de repetir: “Ahora entiendo por qué las 
Comunidades Eclesiales de Base tienen tantos mártires”. Claro: había 
escuchado de labios de testigos y protagonistas las luchas pacíficas y 
martiriales de los hermanos de Honduras, de Panamá, de Brasil… ¡de tantos 
lugares donde las comunidades están presentes donde el pueblo se juega la 
vida! Había visto la figura de tantos mártires y testigos que las comunidades 
no olvidan ni olvidarán. 

Yo estuve preso en la última dictadura cívico-militar de nuestro país, a 
partir de mismo día del golpe de Estado, el 24 de marzo de 1976, 
exactamente cuatro años antes del martirio de San Romero de América; en 
mi caso, el motivo eran las dos prioridades que años más tarde fijaría el 
Documento de Puebla: los pobres y los jóvenes. Pero mis cuatro meses de 
prisión no fueron nada frente a tantos y tantas que dieron y dan la vida por 
defender la dignidad de los más vulnerables. “El que quiera venir detrás de mí 
– dice el Señor – niéguese a sí mismo, cargue su cruz de cada día y sígame”. 



 

 52 

Seguir al Señor es estar dispuestos siempre a desinstalarnos, como 
Abraham, como este Moisés del Horeb que, después de haber ejercido la 
violencia contra el capataz egipcio y después de haber huido, apacentaba 
tranquilamente las ovejas de su suegro. El Dios del desierto, simbolizado en 
la zarza que arde y no se consume, le confía una misión liberadora superior a 
sus fuerzas; para eso le asegura: “Yo estaré contigo”. Lo mismo hará con 
David el pastor, con Jeremías el joven que no sabe hablar, con Amós el 
granjero… La lista es larga en el Primer Testamento. Lo mismo hará Jesús de 
Nazaret con los hijos de Jonás y los hijos de Zebedeo, con los discípulos y 
discípulas a quienes llama a ser itinerantes junto con él y a quienes les dirá: 
“No me eligieron ustedes a mí, sino que yo los elegí a ustedes y los envié para 
que den fruto y ese fruto sea duradero”. (Jn. 15,16). En el último versículo del 
Evangelio de Mateo, el “Yo estaré contigo” dicho a Moisés, se pluraliza, se 
hace colectivo, comunitario, en labios de Jesús: “Yo estaré siempre con 
ustedes hasta el fin del mundo”. (Mt. 28,20). 

Esta expresión “hasta el fin del mundo” se puede entender en sentido 
temporal y en sentido geográfico. Desde el fin del mundo en sentido 
geográfico llegó al balcón de la Basílica San Pedro este Francisco que se 
asumió desde el principio como obispo de Roma y se hizo bendecir por el 
pueblo antes de bendecir al pueblo. Confieso que, como argentino, no me 
entusiasmó que hubieran elegido al cardenal arzobispo de Buenos Aires. Sus 
primeros gestos, sin embargo, me sorprendieron. “Ahora faltan las 
palabras” – pensé. Y las palabras vinieron. Mi reticencia prosiguió: “Ahora 
falta la doctrina”.  Y la doctrina llegó.  El Espíritu Santo me sorprendió y me 
sigue sorprendiendo.  Los gestos, las palabras, las actitudes, la parresía, la 
coherencia de este Francisco de Roma me entusiasman cada vez más, por las 
mismas razones por las que ciertos compatriotas míos, entusiastas al 
principio por un falso patriotismo, empezaron a tomar distancia y a 
desconfiar. Este hombre, que en mi país tenía mínima y distante relación con 
los Medios de Comunicación Social, es hoy un maestro de la comunicación: 
hasta sus homilías cotidianas en la capilla del Hotel Santa Martha concitan el 
interés; su diálogo con las Organizaciones Sociales aquí, en Bolivia es una 
obra maestra de la comunicación con las bases.  

Detengámonos un momento sólo en dos de sus escritos: Evangelii 
Gaudium y Laudato Si’.  

En el Capítulo IV de Evangelii Gaudium, La Dimensión Social de la 
Evangelización, dice claramente que “si esta dimensión no está debidamente 
explicitada, siempre se corre el riesgo de desfigurar el sentido auténtico e 
integral que tiene la misión evangelizadora”. (Nº 176). Y cuando en ese 



 

 53 

capítulo habla de La Inclusión Social de los Pobres, leemos esto: “Cada 
cristiano y cada comunidad están llamados a ser instrumentos de Dios para la 
liberación y promoción de los pobres, de manera que puedan integrarse 
plenamente” (Nº 187). Y en el párrafo siguiente (188) recuerda el clamor de 
los obreros que ha llegado a los oídos del Señor, según la Carta de Santiago 
(5,4) e insiste: “La Iglesia ha reconocido que la exigencia de escuchar este 
clamor brota de la misma obra liberadora de la gracia en cada uno de nosotros, 
por lo cual no se trata de una misión reservada a algunos”.  Habla de “la 
cooperación para resolver las causas estructurales de la pobreza y para 
promover el desarrollo integral de los pobres”, recalca, por supuesto, “la 
función social de la propiedad y el destino universal de los bienes como 
realidades anteriores a la propiedad privada”. Junto a la reivindicación de los 
derechos del hombre reivindica los derechos de los pueblos, y especialmente 
de los pueblos más pobres frente a los intereses de individuos y de los 
pueblos más ricos.  

Francisco, en sus escritos, cita a medio mundo: a las Conferencias 
Episcopales de todos los Continentes, a Ortodoxos, Evangélicos, gente de 
otras religiones o de otras cosmovisiones… Hasta yo me he sentido citado 
en esta Exhortación: hace 40 años compuse una canción, “María de 
Nazaret”, que se hizo muy popular en las parroquias de mi país. Comienza 
así: “Dulce muchacha humilde de Palestina”.  Pues bien: bajo el subtítulo “El 
lugar privilegiado de los pobres en el Pueblo de Dios”, en la versión argentina 
por lo menos, se habla del “sí de una humilde muchacha de un pequeño 
pueblo perdido en la periferia de un gran imperio”.  Probablemente sea yo el 
único en ver la coincidencia. Pero, digresiones aparte y vanidades aparte, lo 
importante es reafirmar el lugar privilegiado de los pobres en el Pueblo de 
Dios. Es allí donde encontramos la frase: “quiero una Iglesia pobre para los 
pobres. Ellos tienen mucho para enseñarnos. Además de participar del ‘sensus 
fidei’, en sus propios dolores conocen al Cristo sufriente. Es necesario que todos 
nos dejemos evangelizar por ellos”.  

Todos sabemos que el documento no se queda sólo en 
consideraciones pastorales, sino que se refiere explícitamente a la Economía 
y distribución del ingreso, al Bien común y la paz social y al Diálogo social como 
contribución a la paz. 

¿Qué decir de Laudato si’, que ha trascendido todas las fronteras y ha 
motivado el nacimiento de grupos y movimientos de reflexión y acción 
dentro y fuera de la Iglesia Católica Romana? Su visión de la Ecología Integral 
es verdaderamente magistral.  A mi modo de ver, sobre todo porque nunca 
separa la defensa del Medio Ambiente (de la Creación, mejor dicho) y la 



 

 54 

defensa del pobre y de los pueblos pobres. Después de afirmar sin ambages 
la Raíz Humana de la Crisis Ecológica como consecuencia de la Globalización 
del paradigma tecnológico y del Antropocentrismo moderno, dice que “Las 
líneas para la solución requieren un aproximación integral para combatir la 
pobreza, para devolver la dignidad a los excluidos y simultáneamente para 
cuidar la naturaleza”.  “Hoy el análisis de los problemas ambientales – dice más 
adelante - es inseparable del análisis de los contextos humanos, familiares, 
laborales, urbanos, y de la relación de cada persona consigo misma, que genera 
un determinado modo de relacionarse con los demás y con el ambiente”. 

Mucho se ha escrito, se ha dicho y se ha reflexionado sobre esta 
Encíclica en estos dos años posteriores a su publicación, también en nuestras 
Comunidades Eclesiales de Base, por supuesto, y se seguirá haciéndolo. Sólo 
quisiera destacar esta genialidad de proponer dos oraciones al final: una para 
todos los creyentes, de cualquier religión o de ninguna, Oración por nuestra 
tierra, y la otra, Oración Cristiana con la Creación. 

La primera dice, entre otras cosas: 

“Dios de los pobres, ayúdanos a rescatar a los abandonados y olvidados de esta 
tierra, que tanto valen a tus ojos”. 

“Toca los corazones de los que buscan sólo beneficios a costa de los pobres y de 
la tierra”.  

“Gracias porque estás con nosotros todos los días.  Aliéntanos, por favor, en 
nuestra lucha por la justicia, el amor y la paz”. 

Y la segunda concluye así:  

“Dios de amor, muéstranos nuestro lugar en este mundo como instrumentos 
de tu cariño por todos los seres de la tierra, porque ninguno de ellos está 
olvidado ante ti.  

Ilumina a los dueños del poder y del dinero para que se guarden del pecado de 
la indiferencia, amen el bien común, promuevan a los débiles, y cuiden de este 
mundo que habitamos.   

Los pobres y la tierra están clamando.   

Señor, tómanos a nosotros con tu poder y tu luz, para proteger toda vida, para 
preparar un futuro mejor, para que venga tu Reino de justicia, de paz, de amor 
y de hermosura.  

Alabado seas. Amén. 

  



 

 55 

 
Entrevista a Pedro Ribeiro de Oliveira  

 

http://www.ihu.unisinos.br/566817-cebs-e-pastorais-sociais-sao-os-setores-
afinados-com-a-proposta-de-uma-igreja-em-saida-entrevista-especial-com-
pedro-ribeiro-de-oliveira 
21 abril 2017 

 

 

Patricia Fachin - Questões: 

1- Por quais razões o senhor afirma que a Igreja perdeu a “capilaridade social” 
que teve à época da ditadura? 

Para explicar a capilaridade social uso a comparação com as raízes da árvore: 
elas penetram no solo, absorvem a humidade e a fazem chegar até o alto da 
copa. Nas raízes reside o segredo do vigor da planta: à medida que elas 
perdem a capilaridade a árvore seca. A Igreja católica teve grande 
capilaridade social até meados do século passado, quando as associações 
piedosas – Apostolado da Oração, Congregação Mariana, Liga Católica, 
Vicentinos, Irmandades etc. – congregavam grande quantidade de fiéis. A 
modernização esvaziou aquelas associações, mas a Igreja recuperou a 
capilaridade social por meio das dezenas de milhares de Comunidades 
Eclesiais de Base (CEBs) presentes nas zonas rurais e periferias urbanas. 
Dinamizadas pelas Pastorais Sociais – como a Pastoral da Terra, Operária, 
Indigenista, da Juventude e outras – elas penetravam o tecido social 
brasileiro e funcionavam como artérias de ligação entre as bases populares e 
os dirigentes eclesiásticos. Se uma liderança de CEB sofria ameaças por sua 
luta em defesa dos Direitos Humanos, logo essa informação chegava ao 
conhecimento da CNBB, que se mobilizava em sua defesa. No sentido 
inverso, quando a CNBB propunha uma campanha em favor dos pobres ou 
da ordem democrática, podia contar com a mobilização de toda a rede de 
comunidades espalhadas pelo País para pressionar o governo militar, o 
Congresso e a sociedade. 

A perda dessa capilaridade social deveu-se à orientação imprimida à Igreja 
pelos pontificados de S. João Paulo II e de Bento XVI, no sentido de conter o 
avanço das reformas decorrentes do Concílio Vaticano II. Eles 
implementaram o projeto de restauração identitária, que fez a Igreja refluir 

http://www.ihu.unisinos.br/566817-cebs-e-pastorais-sociais-sao-os-setores-afinados-com-a-proposta-de-uma-igreja-em-saida-entrevista-especial-com-pedro-ribeiro-de-oliveira
http://www.ihu.unisinos.br/566817-cebs-e-pastorais-sociais-sao-os-setores-afinados-com-a-proposta-de-uma-igreja-em-saida-entrevista-especial-com-pedro-ribeiro-de-oliveira
http://www.ihu.unisinos.br/566817-cebs-e-pastorais-sociais-sao-os-setores-afinados-com-a-proposta-de-uma-igreja-em-saida-entrevista-especial-com-pedro-ribeiro-de-oliveira


 

 56 

para o campo propriamente religioso e perder muito da sua incidência nas 
lutas de transformação social. 

 

2- Como o senhor caracteriza esse projeto de restauração identitária? Ele 
ainda afeta a Igreja, direcionada pela CNBB, diante da atual conjuntura 
nacional? 

Esse conceito refere-se a um conjunto de medidas que reforçam a 
centralidade romana em detrimento da presença diversificada no mundo. As 
medidas mais importantes foram: (i) nomeação de bispos alinhados a essa 
orientação centralizadora para as dioceses mais importantes, (ii) a adoção 
do Código de Direito Canônico, reformado pela Cúria, como norma pastoral 
para todas as dioceses, (iii) a adoção do Catecismo da Igreja como norma 
doutrinal, (iv) o retorno do modelo de seminário exclusivo para a formação 
do clero, (v) normas litúrgicas para coibir inovações posteriores ao Concílio e 
(vi) apoio a Movimentos Religiosos de santificação pessoal. 

Essas medidas são verdadeiramente estratégicas, porque configuram uma 
instituição eclesiástica monolítica: centralizada no Papa e nos padres 
(paróquias), retira a autonomia do bispo (tanto na sua diocese quanto nas 
Conferências episcopais), e privilegia leigas e leigos interessados apenas em 
sua salvação. É certo que a renúncia de Bento XVI tirou a força do projeto de 
restauração identitária, mas aquelas medidas enrijeceram de tal forma a 
Igreja católica, que acabaram por impedir não só a renovação iniciada 
durante o Concílio Vaticano II como também as propostas pastorais de 
Francisco. 

 

3- O papa Francisco tem insistido no discurso de que a Igreja deve ser 
pastoral e uma “Igreja em saída”. Na prática, o que isso significa? 

Sua proposta é clara como um cristal bem lapidado: se a missão da Igreja é 
levar ao mundo todo a Boa-notícia do Reinado de Deus, seu movimento deve 
ser para fora dos templos e sacristias. O espaço principal de atuação do Povo 
de Deus é o lugar onde vivem as pessoas, independentemente de sua 
confissão religiosa. Os cristãos e cristãs devem anunciar com alegria o 
Evangelho e colaborar com o projeto de construção do Reino de Deus na 
história. Francisco é enfático: antes correr o risco de se sujar por ter ido às 
praças e ruas, do que definhar por não sair da sacristia. Em suma, trata-se de 
juntar-se aos movimentos sociais, respeitando sua laicidade, para que “não 
haja família sem casa, camponês sem terra, trabalhador sem direitos”. É o 
que ensina e faz o Papa. 



 

 57 

Infelizmente, o projeto de colocar a Igreja em saída tem sido interpretado de 
maneira a perder seu caráter inovador. Tomo como exemplos dessa 
deturpação os eventos religiosos de massa destinados a encher as ruas e 
praças de católicos, ou o padre que leva o confessionário para a praia 
alegando que assim a Igreja vai onde estão os turistas. É um pouco ridículo, 
mas assim é... 

 

4- Como essas propostas de Francisco têm repercutido na Igreja brasileira? 
Quais são as estruturas sociais e eclesiais que potencializam ou inibem uma 
Igreja em movimento? 

O setor eclesial mais afinado com a proposta de Igreja em saída é o de quem 
se identifica com as CEBs e Pastorais Sociais. Nele estão bispos, padres, 
religiosas, leigos e leigas. Esse setor tem certa influência na Igreja devido a 
sua capilaridade social embora seja numericamente pequeno. Mas está 
havendo mudança. Nos dois primeiros anos do pontificado de Francisco a 
maior parte da Igreja (pelo menos no Brasil) apenas fez de conta que estava 
em sintonia com ele, porque sua linha pastoral continuou a mesma de outros 
tempos. Passados dois anos e três documentos pontifícios de grande 
impacto, é cada vez mais clara a mudança de rumo que Francisco imprime à 
Igreja e isso repercute no Brasil. Constato, por exemplo, a mudança na 
posição política da CNBB desde a visita da presidência ao Papa, em 2016: ela 
ganhou coragem e voltou a pronunciar-se sobre o momento político sem 
poupar críticas a Temer e seu governo, mostrando sua distância em relação à 
atitude dos dois cardeais que foram visitá-lo no palácio da Alvorada. 

Não sei avaliar exatamente a correlação de forças entre os setores 
identificados com o projeto de Igreja em saída e os setores identificados com 
a restauração identitária, mas tudo indica um significativo avanço do projeto 
de Francisco entre os bispos e no laicato. Ainda não vejo igual avanço entre 
os padres, que parecem se contentar ao ver igrejas cheias, ainda que seja 
para “missas de cura e libertação”. É claro que na sociedade a figura e a 
mensagem de Francisco têm grande aceitação, mas isso pouco representa 
em termos de força transformadora na Igreja católica. Nessa conjuntura, 
ainda não são muitos os bispos e padres que ousam seguir o exemplo de 
Francisco na construção de uma “Igreja pobre para os pobres”. É preciso 
mais criatividade de quem apoia o projeto de Francisco para desempatar 
esse jogo... 

 

5- Quais são os potenciais de ressurgimento da CEBs no atual contexto? 



 

 58 

Prefiro falar de refundação das CEBs, porque em sua maioria elas perderam o 
antigo vigor mas não morreram. Prova disso é a preparação do 14º Encontro 
Intereclesial, previsto para janeiro de 2018, em todas as regiões do País. 
Realisticamente, temos que considerar o nítido envelhecimento de seus 
membros e a sua perda de prestígio na Igreja, porque as celebrações das 
CEBs não enchem igreja como os cultos de louvor, cura e libertação. 

Refundar as CEBs significa retomar e atualizar a intuição teológica que lhes 
deu origem, ou seja: (i) celebração dominical na comunidade local conduzida 
por seus animadores e animadoras, (ii) incentivo à leitura bíblica na ótica do 
oprimido (como faz o CEBI, por exemplo), (iii) coordenação pastoral 
colegiada, desde as bases comunitárias até os organismos paroquiais e 
diocesanos, e (iv) articulação com Pastorais sociais que façam a mediação 
entre o campo eclesial e o sócio-político. Uma refundação assim está em 
total sintonia com o projeto de Francisco, mas requer ousadia do bispo para 
governar a diocese segundo o Evangelho, sem deixar-se prender pelas 
proibições do Direito Canônico.  

 

6- O papa têm estimulado a participação dos leigos na Igreja e tem chamado 
atenção para que eles não sejam clericais. Como os leigos têm atuado no 
Brasil? Que avaliação faz do Conselho Nacional do Laicato do Brasil – CNLB? 
Eles são muito clericais? Qual é a origem desse clericalismo? 

O problema do laicato é que nós somos e queremos ser Igreja, isto é, 
membros de pleno direito como são os ministros ordenados – bispos, 
presbíteros e diáconos – mas estes parecem não levar a sério a definição da 
Igreja como Povo de Deus. Parecem ainda acreditar que são os 
representantes de Cristo, como se Ele não tivesse ressuscitado e precisasse 
de mediadores para se fazer presente na história humana. Daí o clericalismo, 
tão criticado por Francisco. Lembro que ser contra o clericalismo não é negar 
a importância do presbítero e do bispo como agentes da unidade eclesial, 
mas sim opor-se aos privilégios que cercam os clérigos como se fossem 
dotados de poderes divinos. 

É claro que muitos leigos e leigas se submetem a uma Igreja clerical, desde 
que o clero abençoe seu estilo de vida (no caso dos ricos) ou os console em 
seu sofrimento (no caso dos pobres). Clericalismo e conservadorismo 
caminham de braços dados. Movimentos de santificação pessoal convivem 
bem com o clericalismo, enquanto as CEBs e Pastorais sociais não se 
submetem a ele. 



 

 59 

Se a Igreja quer mesmo ser Povo de Deus atuante na história humana, tem 
que suprimir o clericalismo. Francisco tem dito isso, mas sabe que não é fácil 
passar do ideal à prática. Penso que uma medida eficiente para promover 
essa mudança é fechar os seminários e colocar os vocacionados na pastoral, 
oferecendo-lhes a formação na ação. Esse modelo foi implementado por D. 
Helder Câmara, quando arcebispo de Olinda e Recife. Os vocacionados 
viviam como qualquer jovem leigo, sendo acompanhados por professores e 
professoras que ensinavam a Teologia a partir da reflexão sobre sua 
experiência de vida, utilizando para isso os sábados e os períodos de férias. 
Com um custo muito inferior ao dos atuais seminários – que são viveiros do 
clericalismo – a Igreja poderá formar presbíteros, diáconos e diaconisas 
seguindo o método “ver, julgar, agir e celebrar”. E assim formar agentes da 
unidade eclesial para as necessidades do mundo atual. 

 

7- Como avalia os quatro anos do pontificado de Francisco? Quais diria que 
são as três questões mais positivas do pontificado e os seus três desafios? 

Ele retomou a proposta de aggiornamento de João XXIII atualizando-a e 
fundamentando-a com a Teologia do Concílio Vaticano II. A isso chama de 
projeto de Igreja em saída. Mas a oposição clerical adotou a estratégia da 
inércia: fazer de conta que as normas dadas por S. João Paulo II e Bento XVI 
ainda estão em vigor.  

Penso que projeto de Francisco só conseguirá avançar sob duas condições. A 
primeira é fazer seu sucessor na mesma linha pastoral. Por isso está dando 
formato mais universalista ao colégio de cardeais. A segunda condição é 
conquistar o apoio efetivo das bases da Igreja. Esta condição é mais 
complicada, porque depende de bispos com ousadia para substituir as velhas 
estruturas curiais e paroquiais por estruturas participativas, padres que 
abandonem o clericalismo e leigos e leigas com coragem e competência para 
assumir sua missão na Igreja e no Mundo. Francisco dá exemplo de liberdade 
e criatividade, mas ainda tem sido pouco seguido. 

Não sei definir quais seriam as questões mais e menos positivas de seu 
pontificado. Mas com certeza seu maior desafio é o de convencer a Igreja 
católica que o mundo está em estado de guerra: guerras localizadas, étnicas, 
contra a droga ou o terrorismo, mas todas mortíferas, dentro do quadro 
maior da guerra da espécie humana contra a Terra, nossa casa comum. 
Francisco já abordou esse tema por várias vezes, mas ainda não conseguiu 
convencer as bases da Igreja que não basta falar de paz nos corações 
enquanto a violência está solta pelo mundo, produzindo miséria, refugiados, 
mutilações e mortes. De Roma ele percebe a realidade global, mas as Igrejas 



 

 60 

locais continuam olhando para dentro delas mesmas e, no máximo, o que 
ocorre na sua vizinhança. Imagino o grau de angústia do Papa!  

 

8. Deseja acrescentar algo? 

Sim. Não creio que de um momento para o outro a Igreja católica do Brasil 
retome o rumo libertador que a caracterizou nas décadas de 1970 e 80. 
Acredito que isso só acontecerá depois do susto que ela tiver, ao constatar 
no censo demográfico de 2020 o grande aumento da desafeição dos 
católicos. 

  



 

 61 

 
Mensaje del Obispo Pedro Jubinville, C.S.Sp.  

en la Celebración de Clausura del X Encuentro Continental de CEBs  
 

Mons. Pedro Jubinville, C.S.Sp. Obispo de San Pedro Apóstol y obispo 
responsable de CEBs en Paraguay. 17 de septiembre de 2016, en Luque, 
Paraguay. 
 

 

Se me pide hacer un mensaje de corte pastoral al concluir este X° 
Encuentro Continental de las CEBs.  La verdad es que no me siento muy 
pastor sino más bien hermano.  O sea, que el pastor probablemente siempre 
debería sentirse así, hermano, humilde, en medio de su comunidad.  O sea, 
tal vez me toca vivir lo que el Papa Francisco decía en parábola: andar en 
medio o, incluso, detrás de las ovejas porque ellas tienen el sentido del 
camino a dónde ir y hay que saber escuchar.  O sea, no debería nunca decir 
que cuando me siento más hermano, no soy pastor.  O sea, creo que Dios 
mismo me está pastoreando a través de ustedes.  Y estoy inmensamente 
agradecido.  Mesi anpil.  Obrigado.  Aguyjevete. 

 

Comparto tres cosas con ustedes: 

1. Las CEBs no son el pasado, son el futuro.  Parece un lindo eslogan pero 
lo creo realmente. Estamos llevando una inmensa riqueza: las 
comunidades mismas, las personas, la convivencia, el tejido humano 
que fabricamos y que somos, por la gracia de Dios.  La opción por las 
comunidades es el camino de una gran renovación de la Iglesia y una 
contribución social única.  La comunidad forma, la comunidad 
sostiene, la comunidad abre al entorno,… ¿Cómo vamos a vivir una 
“economía solidaria” sin comunidad?  ¿Cómo vamos a transmitir los 
valores de nuestros pueblos sin ella?  ¿Cómo podemos hacer 
catequesis o celebrar la fe sin ella?  ¿Cómo vamos a cuidar de la Casa 
Común sin ser comunidad?  Comunidades maduras, con los dones y los 
ministerios liberados, esto es nuestro futuro.  Y me atrevo a decir este 
“nuestro” para toda la Iglesia.  Es un futuro más sostenible y 
prometedor que los grandes conjuntos que alimentan una fe 
consumista y pasiva. 

 



 

 62 

2. Hemos hablado un poco de la sacramentalidad de la comunidad. 
Tenemos compromisos de transformación social.  Somos 
“inquietos/as”, ocupadas/os y preocupados/as con muchas tareas.  
Pero la comunidad es la vivencia de lo creado, lo recibido en gracia, lo 
compartido, la Palabra escuchada y celebrada.  Es el sacramento del 
compartir, de la reconciliación con la tierra y entre nosotros/as.  Ahí 
todo es importante: visitar, preparar una comida, jugar con los niños, 
pedir perdón, llamar y comunicar, lavar los cubiertos, decir la verdad, 
hospedar, contemplar el amanecer, respirar hondo, bailar, dar un 
beso,… Valoremos este don tan grande.  Cuidemos nuestras 
comunidades.  Prendamos el fuego comunitario donde nos toca 
compartir nuestro testimonio. 

 

3. Somos sacramento de Jesucristo.  El principio más clásico de la liturgia 
a través de los siglos es esto: en ella, nos acercamos al misterio de 
Dios.  La liturgia hace memoria de Jesús y esto aviva la gracia en 
quienes la invocan.  Las CEBs llevan la memoria de Jesús compartiendo 
la Palabra y manteniendo el recuerdo vivo de muchos santos y 
mártires.  Se empeñan en expresar esta memoria en las realidades de 
hoy, exponerla a los desafíos sociales, políticos, culturales,… de hoy.  
Las CEBs tienen conciencia del carácter cargado, fuerte, 
desestabilizador,… de esta memoria que induce procesos de 
conversión.  Un teólogo alemán de los 70 hablaba de la “memoria 
peligrosa” de Jesús.  Convivir en CEB es exponerse a esta “memoria 
peligrosa” que trabaja constantemente en nosotras/os.  Nos abre a los 
demás, nos cuestiona, nos sana, nos hace descubrir nuestra verdadera 
y profunda identidad, nos enseña a escuchar, nos envía no tanto como 
poderosos/as maestras/os de un mensaje bien sabido sino para 
exponernos más al misterio de Dios, encontrar su rostro en donde nos 
anunció Jesús que él se revelaría: los más pobres y excluidos.  El tema 
de nuestro Encuentro es muy importante.  No perdamos la memoria. 

 

Nuestra semana aquí en Luque ha sido una gran liturgia.  Damos 
gracias porque hemos sido expuestos/as a la memoria de Jesús en la 
memoria de estos 50 años de caminata.  Ahora volvemos con el compromiso 
de vivir radicalmente este don.  Gracias a todas/os por haber sido 
ministros/as de la alegría y de la misericordia.  Bendiciones. 

  



 

 63 

 
Mensagem do Dom Pedro Jubinville C.S.Sp.  
na Celebração de encerramento do X Encontro  

Continental das CEBs  
 

Dom Pedro Jubinville, C.S.SP - Bispo de San Pedro Apostle e Bispo 
responsável pela CEBs no Paraguai. 17 de setembro de 2016, em Luque, 
Paraguai 
 

Foi-me pedido fazer uma mensagem pastoral ao encerrarmos o X 
Encontro Continental das CEBs. Na verdade sinto-me mais irmãos que 
pastor. Ou seja, o pastor provavelmente sempre deveria se sentir assim, 
irmão, humilde, no meio da sua comunidade. Possivelmente tenho que viver 
aquilo que o Papa Francisco dizia em parábola: andar no meio ou, inclusive, 
atrás das ovelhas, pois elas têm o senso do caminho a seguir e a gente tem 
que saber escutar. Não deveria nunca dizer que quando me sinto mais irmão, 
não sou mais pastor. Creio que Deus mesmo está me pastoreando em vocês. 
E sou imensamente grato. Mesi anpil. Obrigado. Aguyjevete. 

 

Partilho três coisas com vocês: 

1. As CEBs não são o passado, são o futuro. Parece um lindo slogan, mas 
creio que seja verdadeiro. Estamos carregando uma imensa riqueza: 
as comunidades, as pessoas, a convivência, o relacionamento 
humano que temos construído e que somos, pela graça de Deus. A 
opção pelas comunidades é o caminho para uma grande renovação 
da Igreja e uma contribuição social única. A comunidade forma, a 
comunidade sustenta, a comunidade abre ao entorno... Como vamos 
viver uma “economia solidaria” sem comunidade? Como vamos 
transmitir os valores de nossos povos sem ela? Como podemos fazer 
catequese ou celebrar a fé sem ela? Como vamos cuidar da Casa 
Comum sem ser comunidade? Comunidades amadurecidas, com os 
dons e os ministérios liberados, este é nosso futuro. E ouso dizer esse 
“nosso” para a Igreja toda. É um futuro mais sustentável e promissor 
do que os grandes conjuntos que alimentam uma fé consumista e 
passiva. 

 



 

 64 

2. Temos falado da sacramentalidade da comunidade. Temos 
compromissos de transformação social. Somos “inquietos/as”, 
ocupadas/os e preocupados/as com muitas tarefas. Mas a 
comunidade é a vivência do criado, do recebido de graça, do 
partilhado, da Palavra escutada e celebrada. É o sacramento da 
partilha, da reconciliação com a terra e entre nós. Aí tudo é 
importante: visitar, preparar um almoço, brincar com as crianças, 
pedir perdão, chamar e comunicar, lavar a louça, falar a verdade, 
acolher, contemplar o amanhecer, respirar profundo, dançar, beijar... 
Valorizemos esta dádiva tão grande. Vamos cuidar de nossas 
comunidades. Vamos acender o fogo comunitário onde podemos 
partilhar nosso testemunho. 

 

3. Somos sacramento de Jesus Cristo. O princípio mais clássico da 
liturgia através dos séculos é: nela nos aproximarmos do mistério de 
Deus. A liturgia faz memória de Jesus e isso reaviva a graça naqueles 
que a invocam. As CEBs trazem a memória de Jesus compartilhando a 
Palavra e mantendo viva a lembrança de muitos santos e mártires. 
Esforçam-se para expressar esta memória nas realidades de hoje, 
expô-la aos desafios sociais, políticos, culturais de hoje. As CEBs tem 
consciência do caráter forte, desestabilizador, desta memória que 
carrega processos de conversão. Um teólogo alemão da década de 
70 falava da “memória perigosa” de Jesus. Conviver nas CEBs é se 
colocar diante desta “memória perigosa” que trabalha 
constantemente em nós. Abre-nos aos outros, nos questiona, nos 
sara, nos faz descobrir nossa verdadeira e profunda identidade, nos 
ensina a escutar, nos envia, nem tanto como poderosos/as mestres 
de uma mensagem bem conhecida e sim para nos aproximar ainda 
mais do mistério de Deus, encontrar seu rosto onde Jesus nos 
anunciou que ele ia se revelar: nos pobres e excluídos. O tema do 
nosso Encontro é muito importante. Não vamos perder a memória. 

 

Nossa semana, em Luque, tem sido uma grande liturgia. Vamos 
agradecer porque vivenciamos a memória de Jesus na memória destes 50 
anos de caminhada. Agora vamos voltar com o compromisso de viver 
radicalmente este dom. Obrigado a todos/as por terem sido ministros/as da 
alegria e da misericórdia. Deus os/as abençoe! 

  



 

 65 

 
Mensaje del X Encuentro Continental de CEBs  

 

17 de septiembre de 2016. Luque, Paraguay 
 

 

Convocados por el deseo de hacer memoria histórica de 50 años de 
camino y abrir con esperanza nuevos horizontes, reunidos en la Casa de 
Retiro Tuparekavo, de la ciudad de Luque, Paraguay, bajo el manto de la 
Virgen de Caacupé, más de 200 delegados y delegadas de 16 países hemos 
participado del 13 al 17 de septiembre de 2016 del X Encuentro Continental de 
CEBs, con el lema “Las CEBs caminando y el Reino Proclamando”. 

La Alegría del Evangelio se hizo presente desde la llegada, en la 
acogida del pueblo paraguayo, que rápidamente abren el corazón y hacen 
sentirse en familia, en ñande, en espíritu de encuentro para con los otros. 

El VER nos ha situado frente a cincuenta años de “destrozos y 
solidaridades”, en un tiempo de resistencia como actitud, de conciencia 
crítica, nos ha llevado a re-significar las esperanzas, profecía y articulación, 
desde las características, Iglesia ministerial, misionera y martirial, y los 
obstáculos, tensión, persecución y violencia del sistema. 

Como CEBs latinoamericanas y caribeñas reafirmamos nuestro 
compromiso comunitario de fe desde la realidad concreta, la voluntad de 
asumir el caminar horizontal con los pobres, la Palabra como acontecimiento 
que nos ayuda a leer e interpretar el hoy, a aprender como pueblo y a re-
significar nuestra “caminhada” como martirio y resurrección, reconociendo 
que Jesús liberador es la manera en que entendemos la fe desde nuestra 
realidad y contexto latinoamericano. 

En este camino nos acompañan la memoria y testimonio de hombres y 
mujeres comprometidos hasta el martirio con el Reino, expresado en 
experiencias esparcidas por todo el continente que nos nutren y desafían, 
realidad que también constatamos en la historia y vida de las comunidades 
locales que visitamos. 

Afirmamos que en el nuevo modo de ser y hacer la Iglesia la liturgia 
acompaña la vida. Los símbolos tan cotidianos como son el camino, la casa, 
la mesa y el pan se han hecho presentes en las celebraciones de cada día, 
recordándonos a cada momento que somos Iglesia misionera, con vocación 
de servicio y de compartir el pan, que se reúne en las casas, dando lugar a 



 

 66 

todos y todas, especialmente a las mujeres, los niños y los pobres. 

Nos comprometemos a seguir caminando en la construcción de una 
Iglesia inculturada en clave de decolonización, en salida, con opción 
preferencial por los empobrecidos, los jóvenes, las mujeres, los migrantes, 
los indígenas y los afro-descendientes, políticamente comprometida, 
ecológica e interpelada por el cuidado de la Casa Común y la busca del Buen 
Vivir y Buen Convivir (Sumak Kawsay), ministerial, bautismal, ecuménica, no 
patriarcal, que promueve la formación a partir de la Palabra y la realidad y 
que tiene como base una espiritualidad liberadora, enraizada en la persona y 
la práctica histórica de Jesús de Nazaret y su proyecto del Reino, siendo 
iluminada por la Teología de la Liberación. 

El Espíritu que hace nuevas todas las cosas nos envía a re-significar y 
re-encantar la vida de las comunidades en el contexto actual, atentos a 
responder a los signos de los tiempos.               



 

 67 

 
Mensagem do X Encontro Continental das CEBs  

 

17 de setembro de 2016. Luque, Paraguai 
 
 

Convocados pelo desejo de fazer memória dos 50 anos de caminhada 
e abrir com esperança novos horizontes, reunidos na Casa de Retiros 
Tuparekavo, da cidade de Luque, Paraguai, sob o manto da Virgem de 
Caacupé, mais de 200 delegados e delegadas de 16 países participaram do 
dia 13 ao dia 17 de setembro de 2016, do X Encontro Continental das CEBs, 
com o Lema “As CEBs Caminhando e o Reino Proclamando”. 

A Alegria do Evangelho se fez presente desde a chegada pela acolhida 
do povo paraguaio, que rapidamente abriu seu coração e fez com que todos 
se sentissem em família, em unidade, em espírito de encontro com os 
outros. 

O VER nos situou frente a cinquenta anos de “destruição e 
solidariedades”, em um tempo de resistência como atitude, de consciência 
crítica, que nos tem levado a ressignificar as esperanças, profecia e 
articulação, desde as características, Igreja ministerial, missionária e 
martirial, e os obstáculos, tensões, perseguições e violência do sistema. 

Como CEBs latino americanas e caribenhas reafirmamos nosso 
compromisso comunitário de fé nas realidades concretas, na vontade de 
assumir o caminhar horizontal com os pobres, a Palavra como 
acontecimento que nos ajuda a ler e interpretar o hoje, a aprender como 
povo e a ressignificar nossa “caminhada” como martírio e ressurreição, 
reconhecendo que Jesus Libertador é a maneira que entendemos a fé em 
nossa realidade e no contexto latino-americano, nesse caminho nos 
acompanham a memória e o testemunho de homens e mulheres 
comprometidos até o martírio com o Reino, expressado em experiências 
espalhadas por todo o continente que nos alimentam e desafiam, realidade 
que também constatamos na historia e vida das comunidades locais que 
visitamos. 

Afirmamos que neste novo modo de ser Igreja a liturgia acompanha a 
vida. Os símbolos do cotidiano como o caminho, a casa, a mesa e o pão se 
fazem presentes nas celebrações de cada dia, recordando-nos a cada 
momento que somos Igreja Missionária, com vocação para o Serviço e a 



 

 68 

partilha do pão, que se reúne nas casas, acolhendo a todos e todas, 
especialmente as mulheres, as crianças e os pobres. 

Comprometemos-nos a seguir caminhando na construção de uma 
Igreja "inculturada", como chave para decolonização, em saída, com opção 
preferencial pelos empobrecidos, os jovens, as mulheres, os migrantes, os 
indígenas e os afrodescendentes, politicamente comprometida, ecológica e 
interpelada pelo cuidado com a Casa Comum e a busca do Bem Viver e Bom 
Conviver (Sumak Kawasay), ministerial, batismal, ecumênica, não patriarcal, 
que promove a formação a partir da Palavra e da realidade, tendo como base 
uma espiritualidade libertadora, enraizada na pessoa e na prática histórica de 
Jesus de Nazaré e seu projeto do Reino, sendo iluminada pela Teologia da 
Libertação. 

O Espírito que faz novas todas as coisas nos envia a ressignificar e 
reencantar a vida das comunidades no contexto atual, atentos a responder 
aos sinais dos tempos. 

  



 

 69 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

Servicio de Articulación Continental 

Comunidades Eclesiales de Base 

 

Imágenes: Luis Henrique Alves Pinto 

 

Tenayuca 350, Col. Sta. Cruz Atoyac, 

Del. Benito Juárez, CP 03310  

Ciudad de México, México 

Tel:+ (55) 56 01 03 87 

http://www.cebcontinental.org 


