
Dios como garante y fundamento del “cogito” en Descartes 
 

Diego Pereira Ríos 
Universidad de Montevideo 

pereira.arje@gmail.com 
 

Resumen 

 En su esfuerzo racional Descartes buscará una primera verdad que dé sustento a 

todas las posteriores verdades que pueda alcanzar. Con ello deber partir de algo seguro, 

indudable, que no deje lugar a sospechas: el cogito. Como puro esfuerzo humano el 

proceder intelectual de Descartes puede ser visto como la justificación de un 

antropocentrismo, donde sin duda alguna colocará a la razón humana como primer 

movimiento, pero luego buscará fuera sí la seguridad de su primera certeza dándole un 

status aún mayor: Dios, quien será el fundamento y base principal de su filosofía. Si 

bien reconocerá lo primordial del yo como punto de partida ese yo tiene un sostén vital 

fuera de sí que –para Descartes- le da mayor consistencia y puede ser mayormente 

creíble.  

 

Palabras clave: cogito, intuición, Dios, fundamento, verdad 

 

 

Abstract 

In his rational endeavor Descartes will seek a first truth that supports all the 

subsequent truths he can attain. Thereby he must start from something sure, undoubted, 

that leaves no room for suspicion: the cogito. As a pure human endeavor Descartes' 

intellectual proceeding can be seen as the justification of an anthropocentrism, where 

without a doubt he will place human reason as the first move, but will then seek out of it 

the assurance of his first certainty, giving it an even greater status: God, who will be the 

foundation and main baseline of his philosophy. While he will acknowledge the 

importance of the self as the starting point, that self has a vital support out of it which, 

for Descartes, gives it a greater consistency and can be more credible. 

 

Keywords: cogito, intuition, God, fundament, true 

 
 
 
 

mailto:pereira.arje@gmail.com


La intuición del cogito 

 La mayoría de los filósofos aceptan que desde su inicio el camino que Descartes 

encontró para llegar a su primera verdad fue la sola intuición. Podría dudar de todo lo 

que creía verdadero hasta entonces: dudar de la existencia del mundo, de la existencia 

de Dios, pero de lo que no puede dudar es de su existencia. ¿Cómo? Porque la puede 

pensar. Pero este pensar no es fruto de un proceso deductivo sino de una intuición1. En 

las Reglas para la dirección del espíritu la define: “Entendiendo por intuición, no la 

creencia en el variable testimonio de los sentidos o en los juicios engañosos de la 

imaginación -mala reguladora- sino en la concepción de un espíritu sano y atento, tan 

distinta y tan fácil que ninguna duda quede sobre lo conocido; o lo que es lo mismo, la 

concepción firme que nace en un espíritu sano y atento, por las luces naturales de la 

razón” (Descartes, 1701: 16). 

 ¿Cuál es la seguridad de la intuición? La claridad y la distinción. Este es el 

criterio de verdad que encuentra Descartes ya que encontrar un idea exige dos 

condiciones: ser clara, lo que se presenta al espíritu como captada en un solo acto 

racional, y distinta,  lograr diferenciarla de todo lo otro que pueda llegar a existir. Pero 

más, la evidencia en la cual se apoya Descartes la describe en el primer paso del 

Método: “...no comprender en mis juicios nada más de lo que se presentase tan clara y 

distintamente a mi espíritu, que no hubiese ninguna ocasión, de ponerlo en duda” 

(Descartes, 1950: 37). Esta necesidad de no dar lugar a la duda es el requisito 

indispensable para poder aceptar una verdad como criterio de evidencia. Esta evidencia, 

como fruto de la intuición, le da a Descartes la seguridad que todo lo que la mente 

pueda captar clara y distintamente será verdadero, y si logra encontrar una verdad firme 

que le sirva como principio se verá capaz de conquistar un mundo al cual ha puesto en 

duda.  

 

El cogito como primera verdad 

 La necesidad de dudar de todo no es una mera consecuencia de la desconfianza.  

Dudar es una postura que toma Descartes ante el saber mismo, por eso llega a 

convertirla en su método. Quiere hallar una certeza que lo saque de esa incertidumbre y 

1 Cfr. Hirschberger, Johanes  (1982). Historia de la filosofía, Tomo II: Edad Moderna, Edad 
Contemporánea. Barcelona: Herder, p. 35 

                                                 



por ello duda de todo. Sólo aceptará una intuición que no dé lugar a confusiones. Y en la 

cuarta parte del Discurso del Método leemos: “Pero advertí, luego que, queriendo yo 

pensar, de esa suerte, que todo es falso, era necesario que yo, que lo pensaba, fuese 

alguna cosa; y observaba que esta verdad: yo pienso, luego soy, era tan firme y segura 

que las más extravagantes suposiciones de los escépticos no son capaces de 

conmoverla, pensé que podía recibirla sin escrúpulo, como el primer principio de la 

filosofía que andaba buscando” (Descartes, 1950: 46). Si bien Descartes duda de todo, 

no puede dudar de que piensa, por lo que, si piensa es porque existe y de esto no hay 

ninguna duda posible. 

 El alcance del cogito es para Descartes el comienzo de todo lo que pueda 

construir ya que es el fundamento de todo conocimiento. Aun si estuviera en un error no 

quedarían dudas que es él mismo el que duda, por lo tanto es él mismo el que piensa.  

Pensar es un acto propio de la razón, independientemente de todo otro acto de 

conocimiento que sabe que puede ser engañado, y por ello el pensar da a sí mismo la  

razón de existir. Si piensa, Descartes intuye clara y distintamente que es él el que piensa. 

Y si piensa existe. Es la verdad más segura a la que arriba. No le preocupa, en un primer 

momento, la captación de otras existencias, como por ejemplo la del propio cuerpo. Para 

él el hombre es razón y  la esencia de la razón es pensar, por lo que estar seguro de que 

piensa le da la certeza de que existe. Si hay algo seguro es que es una cosa que piensa: 

“Ahora no admito nada que no sea necesariamente verdadero; ya no soy, pues, 

hablando con precisión, sino una cosa que piensa, es decir, un espíritu, un 

entendimiento o una razón, términos éstos cuya significación desconocía yo 

anteriormente. Soy, pues, una cosa verdadera, verdaderamente existente. Mas ¿qué 

cosa? Ya lo he dicho: una cosa que piensa” (Descartes, 1950: 97-98). 

 

El yo pensante-existente 

 Según Descartes aceptar como primera e indudable verdad el pensar, significa  

aceptar también el existir, y al decir esto también estamos diciendo que para Descartes 

pensar y existir se conjugan en un mismo acto que viene por la sola intuición. Pero aún 

se descubre más: primero es el pensar, luego el existir. Cogito, ergo sum implica que el 

pensamiento precede a la existencia. Lo primero que logra para estar en lo cierto es el 

pensar, luego el pensar confirma el estar existiendo. En el mismo acto de pensar es 

cuando Descartes capta su existencia. Si Descartes es, necesariamente, es porque piensa: 



Ego sum res cogitans. ¿Es algo? Si, una cosa que piensa. Pero lo importante ahora es 

que es capaz de darse cuenta que es una cosa que piensa y que existe. Por lo tanto el yo 

es consciente desde que capta su existencia pensando. El pensar y el existir le dan 

certeza a que todo comienza en el yo. Este será el gran descubrimiento y el gran error de 

Descartes: de su racionalismo luego se inspirará el posterior idealismo, encontrando en 

la razón humana, el único camino de acceso a la realidad2. 

 Al referirnos al yo cartesiano, hablamos de la autoconciencia que el yo tiene de 

sí mismo como primer paso a seguir en el camino hacia la verdad, siendo esa misma su 

primera verdad. El yo, sea como una cosa que piensa, es un yo que existe a partir de su 

propia captación racional, por lo que le da al ego una importancia superior en el orden 

metafísico. Si piensa es porque existe, y si piensa y existe es porque es capaz de ser 

consciente de ello, sin necesidad de nada más. La autoconciencia de Descartes partirá 

entonces por la intuición de una idea, pero no una idea como la podemos entender hoy, 

como producto de un acto del razonamiento, que puede coincidir o no con su existencia 

(puedo crear la idea de un caballo con cinco cabezas, pero eso sería fruto de un ejercicio 

imaginativo de la suma de caballo y cinco cabezas, a las cuales puedo relacionar de 

diversas maneras). Idea, para Descartes, es “aquello que es inmediatamente  

aprehendido por la mente, lo que mediante la consideración de la razón puede ser 

probado (Hirschberger, 1982: 38). 

 Este primado del yo, como subjetividad, advierte que la objetividad del 

conocimiento es compleja, debido a que, siendo el yo lo primero que podemos conocer, 

todo lo otro que podamos conocer deberá pasar por la subjetividad del yo, como 

condición para llegar a existir.  Y el yo es conocido por una idea, pero -aclarado arriba- 

esta idea no es algo que siempre está presente en el hombre, tampoco es “algo que le 

ocurre al hombre; tampoco algo que este piensa y que debe coincidir con la realidad: 

es la realidad misma, vista” (Marías, 1941: 211). Por lo tanto la idea del yo como sujeto 

que se intuye a sí mismo, un sujeto que tiene la capacidad de pensarse, es la primer 

realidad a la cual podemos acceder. Afirma Descartes: “...si he llegado a persuadirme 

de algo o solamente si he pensado alguna cosa, es sin duda porque yo era...”. “...De 

suerte que, habiéndolo pensado bien y habiendo examinando cuidadosamente todo, hay 

que concluir por último y tener por constante que la proposición siguiente: 'yo soy, yo 

existo', es necesariamente verdadera, mientras la estoy pronunciando o concibiendo en 

2 Marías, Julián (1979). Historia de la filosofía. Madrid: Biblioteca de la Revista de Occidente, p. 208 
                                                 



mi espíritu” (Descartes, 1950: 96). 

 La cuestión aquí, de alguna manera, se hace más compleja al pensar en que si 

Descartes existe mientras piensa, ya que ese pensar es la captación de una idea pero 

mientras va concibiendo esa idea en su espíritu (lo cual dijimos desde Descartes que no 

es algo permanente sino que es un intuición inmediata) si es en el ejercicio del pensar 

que existe, ¿qué pasa cuando no está pensando? Esa misma pregunta la hace Descartes: 

Yo soy, existo, esto es cierto; pero ¿por cuánto tiempo? Y responderá que existe todo el 

tiempo que dure su pensar, con lo que le da carácter de pensamiento a todo acto 

consciente. De esta manera, para Descartes, todo lo que piensa de manera consciente 

dará cuenta de su existencia. Pero a su vez será necesario fundamentar esa existencia, 

que es el pensar, o sea, en acto, y que es su verdad primera, en otra verdad que la 

sostenga. Esto lleva a Descartes a buscar otro fundamento para el primero, pues es 

verdad que existe porque piensa, pero él mismo no puede darse esa existencia y para 

ello buscará en Dios su garante.  

 

La idea de Dios 

 Para Descartes la seguridad de su existencia le viene dada por la idea clara y 

distinta de su existencia, pero esto no asegura que todos los objetos pensados existan. 

Por lo que, para estar seguro de que él existe, necesita de una verdad superior que 

garantice esta otra verdad. Para ello indagará Descartes en la idea de Dios.  Algunos 

autores afirman que la búsqueda más profunda de Descartes es la búsqueda de Dios  

como fundamento y único conocimiento, en el cual apoyar y sostener todo lo demás3. 

En la Meditación Primera Descartes supone la existencia de un genio maligno que 

pueda engañarlo y que si lo engaña, sería un ser siendo engañado, pero no es lo que ha 

descubierto con el cogito. Por lo tanto, debe haber un ser superior que sostenga su 

existencia pero que, a su vez, sea más poderoso que el genio, y evite el engaño. Pero 

para afirmar que Dios evita el engaño, ya que Dios es bondad y no engaña, hay que 

demostrar que existe. 

 La existencia de Dios la demuestra de tres maneras4: primero a través de que se 

da cuenta de que, al dudar, es imperfecto y finito, y por lo tanto esa idea de 

3 Cfr. Pannenberg, Wolfhart (1996). Una historia de la filosofía desde la idea de Dios. Salamanca: 
Sígueme, p. 167  

4 Seguimos en esto a Johannes Hirschberger 

                                                 



imperfección y de finitud implica la idea de perfección y finitud. Y si él, que es un ser 

imperfecto y finito, puede pensar lo perfecto e infinito, debe haber alguien superior que 

lo sea y por tal, sólo podemos tener a Dios, que es la suma perfección. La segunda 

demostración viene dada por la posesión en sí mismo de la idea de perfección. ¿Cómo 

algo imperfecto puede concebir la idea de perfección? En este sentido, si es capaz de 

penetrar en la idea de Dios como ser perfecto es porque la naturaleza de Dios ha 

depositado en él tal idea de manera innata, ya que no de otra forma eso sería imposible. 

El examen del entendimiento de la idea material de Dios implica la existencia de esa 

idea en él, de manera formal5.   

 La tercera demostración viene dada por el argumento ontológico que incluye los 

dos anteriores: toda propiedad atribuible a Dios incluye su existencia. Si lo perfecto 

existe como idea en él, debe existir como ser en alguien superior, lo que sólo podemos 

asignárselo a Dios. Con ello Descartes afirma que la idea, o esencia, y la existencia 

coinciden en Dios, “...en cambio, si volvía a examinar la idea que yo tenía de un ser 

perfecto, encontraba que la existencia está comprendida en ella...tan cierto es por lo 

menos que Dios, que es el ser perfecto, es o existe...” (Descartes, 1950: 49). La 

propiedad o atributo de perfección como idea implica que lo perfecto, o sea Dios, 

también exista. Al percibir su finitud e imperfección Descartes, por medio de una 

elevación intelectual hasta Dios, descubre las ideas de perfección e infinitud en la 

existencia divina. Y afirma que “probar la existencia de Dios, consiste en que 

reconozco que no podría ser mi naturaleza, lo que es decir, que no podría tener yo en 

mí mismo la idea de Dios, si Dios no existiese verdaderamente...” (Descartes, 1950: 

112). Pero hay que tener claro que “Dios es el creador y el inexplicable predecesor de 

cualquier atributo bajo el cual pueda concebirlo el intelecto humano”6. 

 

Dios: fundamento y garante del cogito 

 Para poder concluir que el cogito cartesiano se apoya en la existencia de Dios 

debimos hacer el recorrido visto de manera de mostrar el camino que Descartes va 

haciendo para llegar a afirmar que, aunque su primer verdad pareciera ser alcanzada por 

la sola razón, ésta tiene su fundamento en Dios. Al final de la Tercera Meditación 

Descartes afirma: “Y, por cierto, no hay otra cosa que extrañarse de que Dios, al 

5 Cfr. Massa, Héctor (2012). Ensayos Filosóficos. Montevideo: Trilce, p.171 
6 Cfr. Ibidem, p.175 

                                                 



crearme, haya puesto en mí esa idea para que sea como la marca del artífice impresa 

en su obra; y tampoco es necesaria que esa marca sea algo diferente de la obra misma, 

sino que por sólo haberme creado Dios, es muy de creer que me ha producido, en cierto 

modo, a su imagen y semejanza, y que concibo esa semejanza, en la cual está contenida 

la idea de Dios, por la misma facultad por la que me concibo a mí mismo...”. 

(Descartes, 1950: 116). En este párrafo Descartes no sólo está afirmando la existencia 

de Dios sino que también afirma que la misma facultad que utiliza para percibir a Dios -

y si lo hace es porque Dios se lo permite- es la que utiliza cuando se concibe a sí 

mismo, en el cogito. 

 Pensarse y existir son posibles para Descartes desde que Dios lo ha creado, cosa 

que descubre desde que concibe ideas perfectas e infinitas, propiedades que él como 

hombre no puede alcanzar, debe existir Dios quien posea esas cualidades. Pero 

reconocer esto no le quita el mérito de lograr alcanzar por sí mismo su primera verdad: 

pienso, luego existo. Aunque dude de todo, no puede dudar de que existe, pues piensa. 

Pero este pensarse, como autoconciencia del yo-sujeto-pensante implica que existe. Y 

esta existencia le viene dada por aquel que lo creó a su imagen y semejanza. A su vez, 

como consecuencia, esta semejanza es captada por la razón, la misma facultad con la 

que se piensa, y esto le da la certeza que necesita. El cogito ergo sum, como idea clara y 

distinta, denota la realidad de su existencia, pero que se sostiene en una sustancia 

perfecta e infinita, de la cual el posee la idea: Dios. La idea de Dios no es solo esencia, 

sino que es también existencia, por lo que si la razón es posibilidad de concebirse a sí 

mismo como pensante-existente, y a su vez, lo lleva a captar la existencia de Dios, es 

Dios quien garantiza el conocimiento verdadero.  

 Al fin y al cabo la verdad alcanzada por Descartes por medio de la primer 

intuición, el cogito, es posible por la existencia de Dios, “la certeza y la verdad de toda 

ciencia dependen exclusivamente del conocimiento del Dios verdadero”7. Que Dios 

existe y que Descartes pueda conocerlo es la posibilidad de que pueda conocerse a sí 

mismo, como afirma en la Cuarta Meditación: “...que las cosas que concebimos muy 

clara y distintamente son todas verdaderas; esa misma regla recibe su certeza sólo de 

que Dios es o existe, y de que es un ser perfecto, y de que todo lo que está en nosotros 

proviene de él...” (Descartes, 1950: 120). Lo cual equivale a decir que el cogito, como 

verdad clara y distinta, es verdadera, ya que viene dado por Dios a la razón humana.  

7 Pannenberg, Wolfhart, op. cit, p. 168 
                                                 



Referencias 

Descartes, René (1950). Discurso del Método y Meditaciones Metafísicas. Buenos 
Aires: Espasa-Calpe. 

Descartes (1701). Reglas para la dirección del Espíritu. Recuperado de  
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/4/1566/8.pdf 

Fernandez, Clemente (1976). Los filósofos modernos, Tomo I: Descartes – Kant. 
Madrid: BAC. 
 
Brugger, Walter (1962). Diccionario de filosofía. Barcelona: Herder. 

Hirschberger, Johanes  (1982). Historia de la filosofía, Tomo II: Edad Moderna, Edad 
Contemporánea. Barcelona: Herder. 

Marías, Julián (1979). Historia de la filosofía. Madrid: Biblioteca de la Revista de 
Occidente.  

Massa, Héctor (2012). Ensayos Filosóficos. Montevideo: Trilce. 

Pannenberg, Wolfhart (1996). Una historia de la filosofía desde la idea de Dios. 
Salamanca: Sígueme.  

Reale, G., Antiseri D. (1995). Historia del pensamiento filosófico y científico, Tomo II: 
Del Humanismo a Kant. Barcelona: Herder.  
 

https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/4/1566/8.pdf

