Dios como garante y fundamento del “cogito” en Descartes

Diego Pereira Rios
Universidad de Montevideo
pereira.arje@gmail.com

Resumen

En su esfuerzo racional Descartes buscara una primera verdad que dé sustento a
todas las posteriores verdades que pueda alcanzar. Con ello deber partir de algo seguro,
indudable, que no deje lugar a sospechas: el cogito. Como puro esfuerzo humano el
proceder intelectual de Descartes puede ser visto como la justificacion de un
antropocentrismo, donde sin duda alguna colocara a la raz6n humana como primer
movimiento, pero luego buscara fuera si la seguridad de su primera certeza dandole un
status aun mayor: Dios, quien sera el fundamento y base principal de su filosofia. Si
bien reconocera lo primordial del yo como punto de partida ese yo tiene un sostén vital
fuera de si que —para Descartes- le da mayor consistencia y puede ser mayormente
creible.

Palabras clave: cogito, intuicion, Dios, fundamento, verdad

Abstract

In his rational endeavor Descartes will seek a first truth that supports all the
subsequent truths he can attain. Thereby he must start from something sure, undoubted,
that leaves no room for suspicion: the cogito. As a pure human endeavor Descartes'
intellectual proceeding can be seen as the justification of an anthropocentrism, where
without a doubt he will place human reason as the first move, but will then seek out of it
the assurance of his first certainty, giving it an even greater status: God, who will be the
foundation and main baseline of his philosophy. While he will acknowledge the
importance of the self as the starting point, that self has a vital support out of it which,

for Descartes, gives it a greater consistency and can be more credible.

Keywords: cogito, intuition, God, fundament, true


mailto:pereira.arje@gmail.com

La intuicién del cogito

La mayoria de los filosofos aceptan que desde su inicio el camino que Descartes
encontrd para llegar a su primera verdad fue la sola intuicion. Podria dudar de todo lo
que creia verdadero hasta entonces: dudar de la existencia del mundo, de la existencia
de Dios, pero de lo que no puede dudar es de su existencia. ;Como? Porque la puede
pensar. Pero este pensar no es fruto de un proceso deductivo sino de una intuicion®. En
las Reglas para la direccion del espiritu la define: “Entendiendo por intuicion, no la
creencia en el variable testimonio de los sentidos o en los juicios engafosos de la
imaginacion -mala reguladora- sino en la concepcién de un espiritu sano y atento, tan
distinta y tan facil que ninguna duda quede sobre lo conocido; o lo que es lo mismo, la
concepcion firme que nace en un espiritu sano y atento, por las luces naturales de la
razon” (Descartes, 1701: 16).

¢Cudl es la seguridad de la intuicion? La claridad y la distincion. Este es el
criterio de verdad que encuentra Descartes ya que encontrar un idea exige dos
condiciones: ser clara, lo que se presenta al espiritu como captada en un solo acto
racional, y distinta, lograr diferenciarla de todo lo otro que pueda llegar a existir. Pero
mas, la evidencia en la cual se apoya Descartes la describe en el primer paso del
Método: “...no comprender en mis juicios nada mas de lo que se presentase tan clara y
distintamente a mi espiritu, que no hubiese ninguna ocasion, de ponerlo en duda”
(Descartes, 1950: 37). Esta necesidad de no dar lugar a la duda es el requisito
indispensable para poder aceptar una verdad como criterio de evidencia. Esta evidencia,
como fruto de la intuicidn, le da a Descartes la seguridad que todo lo que la mente
pueda captar clara y distintamente sera verdadero, y si logra encontrar una verdad firme
que le sirva como principio se vera capaz de conquistar un mundo al cual ha puesto en
duda.

El cogito como primera verdad

La necesidad de dudar de todo no es una mera consecuencia de la desconfianza.
Dudar es una postura que toma Descartes ante el saber mismo, por eso llega a

convertirla en su método. Quiere hallar una certeza que lo saque de esa incertidumbre y

1 Cfr. Hirschberger, Johanes (1982). Historia de la filosofia, Tomo IlI: Edad Moderna, Edad
Contemporanea. Barcelona: Herder, p. 35



por ello duda de todo. S6lo aceptara una intuicién que no dé lugar a confusiones. Y en la
cuarta parte del Discurso del Método leemos: “Pero adverti, luego que, queriendo yo
pensar, de esa suerte, que todo es falso, era necesario que yo, que lo pensaba, fuese
alguna cosa; y observaba que esta verdad: yo pienso, luego soy, era tan firme y segura
que las mas extravagantes suposiciones de los escépticos no son capaces de
conmoverla, pensé que podia recibirla sin escrdpulo, como el primer principio de la
filosofia que andaba buscando™ (Descartes, 1950: 46). Si bien Descartes duda de todo,
no puede dudar de que piensa, por lo que, si piensa es porque existe y de esto no hay
ninguna duda posible.

El alcance del cogito es para Descartes el comienzo de todo lo que pueda
construir ya que es el fundamento de todo conocimiento. Aun si estuviera en un error no
guedarian dudas que es él mismo el que duda, por lo tanto es él mismo el que piensa.
Pensar es un acto propio de la razdn, independientemente de todo otro acto de
conocimiento que sabe que puede ser engafiado, y por ello el pensar da a si mismo la
razon de existir. Si piensa, Descartes intuye clara y distintamente que es él el que piensa.
Y si piensa existe. Es la verdad méas segura a la que arriba. No le preocupa, en un primer
momento, la captacidn de otras existencias, como por ejemplo la del propio cuerpo. Para
él el hombre es razén y la esencia de la razon es pensar, por lo que estar seguro de que
piensa le da la certeza de que existe. Si hay algo seguro es que es una cosa que piensa:
“Ahora no admito nada que no sea necesariamente verdadero; ya no soy, pues,
hablando con precisién, sino una cosa que piensa, es decir, un espiritu, un
entendimiento o0 una razon, términos éstos cuya significacion desconocia yo
anteriormente. Soy, pues, una cosa verdadera, verdaderamente existente. Mas ¢qué

cosa? Ya lo he dicho: una cosa que piensa’ (Descartes, 1950: 97-98).

El yo pensante-existente

Segun Descartes aceptar como primera e indudable verdad el pensar, significa
aceptar también el existir, y al decir esto también estamos diciendo que para Descartes
pensar y existir se conjugan en un mismo acto que viene por la sola intuicién. Pero aun
se descubre mas: primero es el pensar, luego el existir. Cogito, ergo sum implica que el
pensamiento precede a la existencia. Lo primero que logra para estar en lo cierto es el
pensar, luego el pensar confirma el estar existiendo. En el mismo acto de pensar es

cuando Descartes capta su existencia. Si Descartes es, necesariamente, es porque piensa:



Ego sum res cogitans. ¢Es algo? Si, una cosa que piensa. Pero lo importante ahora es
que es capaz de darse cuenta que es una cosa que piensa y que existe. Por lo tanto el yo
es consciente desde que capta su existencia pensando. El pensar y el existir le dan
certeza a que todo comienza en el yo. Este serd el gran descubrimiento y el gran error de
Descartes: de su racionalismo luego se inspirara el posterior idealismo, encontrando en

la razén humana, el Gnico camino de acceso a la realidad?.

Al referirnos al yo cartesiano, hablamos de la autoconciencia que el yo tiene de
si mismo como primer paso a seguir en el camino hacia la verdad, siendo esa misma su
primera verdad. El yo, sea como una cosa que piensa, es un yo que existe a partir de su
propia captacion racional, por lo que le da al ego una importancia superior en el orden
metafisico. Si piensa es porque existe, y si piensa y existe es porque es capaz de ser
consciente de ello, sin necesidad de nada mas. La autoconciencia de Descartes partira
entonces por la intuicion de una idea, pero no una idea como la podemos entender hoy,
como producto de un acto del razonamiento, que puede coincidir 0 no con su existencia
(puedo crear la idea de un caballo con cinco cabezas, pero eso seria fruto de un ejercicio
imaginativo de la suma de caballo y cinco cabezas, a las cuales puedo relacionar de
diversas maneras). ldea, para Descartes, es “aquello que es inmediatamente
aprehendido por la mente, lo que mediante la consideracion de la razén puede ser
probado (Hirschberger, 1982: 38).

Este primado del yo, como subjetividad, advierte que la objetividad del
conocimiento es compleja, debido a que, siendo el yo lo primero que podemos conocer,
todo lo otro que podamos conocer debera pasar por la subjetividad del yo, como
condicion para llegar a existir. Y el yo es conocido por una idea, pero -aclarado arriba-
esta idea no es algo que siempre esta presente en el hombre, tampoco es “algo que le
ocurre al hombre; tampoco algo que este piensa y que debe coincidir con la realidad:
es la realidad misma, vista” (Marias, 1941: 211). Por lo tanto la idea del yo como sujeto
que se intuye a si mismo, un sujeto que tiene la capacidad de pensarse, es la primer
realidad a la cual podemos acceder. Afirma Descartes: ““...si he llegado a persuadirme
de algo o solamente si he pensado alguna cosa, es sin duda porque yo era...”. ““...De
suerte que, habiéndolo pensado bien y habiendo examinando cuidadosamente todo, hay
que concluir por altimo y tener por constante que la proposicion siguiente: 'yo soy, yo

existo', es necesariamente verdadera, mientras la estoy pronunciando o concibiendo en

2 Marias, Julian (1979). Historia de la filosofia. Madrid: Biblioteca de la Revista de Occidente, p. 208



mi espiritu” (Descartes, 1950: 96).

La cuestion aqui, de alguna manera, se hace mas compleja al pensar en que si
Descartes existe mientras piensa, ya que ese pensar es la captacion de una idea pero
mientras va concibiendo esa idea en su espiritu (lo cual dijimos desde Descartes que no
es algo permanente sino que es un intuicién inmediata) si es en el ejercicio del pensar
que existe, ¢qué pasa cuando no esta pensando? Esa misma pregunta la hace Descartes:
Yo soy, existo, esto es cierto; pero ¢por cuanto tiempo? Y respondera que existe todo el
tiempo que dure su pensar, con lo que le da caracter de pensamiento a todo acto
consciente. De esta manera, para Descartes, todo lo que piensa de manera consciente
dard cuenta de su existencia. Pero a su vez serd necesario fundamentar esa existencia,
que es el pensar, 0 sea, en acto, y que es su verdad primera, en otra verdad que la
sostenga. Esto lleva a Descartes a buscar otro fundamento para el primero, pues es
verdad que existe porque piensa, pero él mismo no puede darse esa existencia y para
ello buscara en Dios su garante.

La idea de Dios

Para Descartes la seguridad de su existencia le viene dada por la idea clara y
distinta de su existencia, pero esto no asegura que todos los objetos pensados existan.
Por lo que, para estar seguro de que él existe, necesita de una verdad superior que
garantice esta otra verdad. Para ello indagara Descartes en la idea de Dios. Algunos
autores afirman que la bisqueda mas profunda de Descartes es la busqueda de Dios
como fundamento y Gnico conocimiento, en el cual apoyar y sostener todo lo demés®.
En la Meditacion Primera Descartes supone la existencia de un genio maligno que
pueda engafiarlo y que si lo engafia, seria un ser siendo engafiado, pero no es lo que ha
descubierto con el cogito. Por lo tanto, debe haber un ser superior que sostenga su
existencia pero que, a su vez, sea mas poderoso que el genio, y evite el engafio. Pero
para afirmar que Dios evita el engafio, ya que Dios es bondad y no engafia, hay que

demostrar gque existe.

La existencia de Dios la demuestra de tres maneras”: primero a través de que se

da cuenta de que, al dudar, es imperfecto y finito, y por lo tanto esa idea de

3 Cfr. Pannenberg, Wolfhart (1996). Una historia de la filosofia desde la idea de Dios. Salamanca:
Sigueme, p. 167
4 Seguimos en esto a Johannes Hirschberger



imperfeccion y de finitud implica la idea de perfeccion y finitud. Y si él, que es un ser
imperfecto y finito, puede pensar lo perfecto e infinito, debe haber alguien superior que
lo sea y por tal, s6lo podemos tener a Dios, que es la suma perfeccion. La segunda
demostracion viene dada por la posesion en si mismo de la idea de perfeccion. ;Como
algo imperfecto puede concebir la idea de perfeccion? En este sentido, si es capaz de
penetrar en la idea de Dios como ser perfecto es porque la naturaleza de Dios ha
depositado en €l tal idea de manera innata, ya que no de otra forma eso seria imposible.
El examen del entendimiento de la idea material de Dios implica la existencia de esa

idea en él, de manera formal®.

La tercera demostracion viene dada por el argumento ontoldgico que incluye los
dos anteriores: toda propiedad atribuible a Dios incluye su existencia. Si lo perfecto
existe como idea en él, debe existir como ser en alguien superior, lo que sélo podemos
asignarselo a Dios. Con ello Descartes afirma que la idea, o esencia, y la existencia
coinciden en Dios, “...en cambio, si volvia a examinar la idea que yo tenia de un ser
perfecto, encontraba que la existencia esta comprendida en ella...tan cierto es por lo
menos que Dios, que es el ser perfecto, es o existe...” (Descartes, 1950: 49). La
propiedad o atributo de perfeccion como idea implica que lo perfecto, o sea Dios,
también exista. Al percibir su finitud e imperfeccién Descartes, por medio de una
elevacion intelectual hasta Dios, descubre las ideas de perfeccion e infinitud en la
existencia divina. Y afirma que “probar la existencia de Dios, consiste en que
reconozco que no podria ser mi naturaleza, lo que es decir, que no podria tener yo en
mi mismo la idea de Dios, si Dios no existiese verdaderamente...” (Descartes, 1950:
112). Pero hay que tener claro que ““Dios es el creador y el inexplicable predecesor de

cualquier atributo bajo el cual pueda concebirlo el intelecto humano™*®.

Dios: fundamento y garante del cogito

Para poder concluir que el cogito cartesiano se apoya en la existencia de Dios
debimos hacer el recorrido visto de manera de mostrar el camino que Descartes va
haciendo para llegar a afirmar que, aungue su primer verdad pareciera ser alcanzada por
la sola razon, ésta tiene su fundamento en Dios. Al final de la Tercera Meditacion

Descartes afirma: ““Y, por cierto, no hay otra cosa que extrafiarse de que Dios, al

5 Cfr. Massa, Héctor (2012). Ensayos Filoséficos. Montevideo: Trilce, p.171
6 Cfr. Ibidem, p.175



crearme, haya puesto en mi esa idea para que sea como la marca del artifice impresa
en su obra; y tampoco es necesaria que esa marca sea algo diferente de la obra misma,
sino que por sélo haberme creado Dios, es muy de creer que me ha producido, en cierto
modo, a su imagen y semejanza, y que concibo esa semejanza, en la cual esta contenida
la idea de Dios, por la misma facultad por la que me concibo a mi mismo...”.
(Descartes, 1950: 116). En este parrafo Descartes no sélo esta afirmando la existencia
de Dios sino que también afirma que la misma facultad que utiliza para percibir a Dios -
y si lo hace es porque Dios se lo permite- es la que utiliza cuando se concibe a si

mismo, en el cogito.

Pensarse y existir son posibles para Descartes desde que Dios lo ha creado, cosa
que descubre desde que concibe ideas perfectas e infinitas, propiedades que él como
hombre no puede alcanzar, debe existir Dios quien posea esas cualidades. Pero
reconocer esto no le quita el mérito de lograr alcanzar por si mismo su primera verdad:
pienso, luego existo. Aunque dude de todo, no puede dudar de que existe, pues piensa.
Pero este pensarse, como autoconciencia del yo-sujeto-pensante implica que existe. Y
esta existencia le viene dada por aquel que lo cre6 a su imagen y semejanza. A su vez,
como consecuencia, esta semejanza es captada por la razén, la misma facultad con la
que se piensa, Yy esto le da la certeza que necesita. El cogito ergo sum, como idea clara 'y
distinta, denota la realidad de su existencia, pero que se sostiene en una sustancia
perfecta e infinita, de la cual el posee la idea: Dios. La idea de Dios no es solo esencia,
sino que es también existencia, por lo que si la razén es posibilidad de concebirse a si
mismo como pensante-existente, y a su vez, lo lleva a captar la existencia de Dios, es

Dios quien garantiza el conocimiento verdadero.

Al fin y al cabo la verdad alcanzada por Descartes por medio de la primer
intuicion, el cogito, es posible por la existencia de Dios, “la certeza y la verdad de toda
ciencia dependen exclusivamente del conocimiento del Dios verdadero™’. Que Dios
existe y que Descartes pueda conocerlo es la posibilidad de que pueda conocerse a si
mismo, como afirma en la Cuarta Meditacion: ““...que las cosas que concebimos muy
clara y distintamente son todas verdaderas; esa misma regla recibe su certeza s6lo de
que Dios es o existe, y de que es un ser perfecto, y de que todo lo que esta en nosotros
proviene de él...”” (Descartes, 1950: 120). Lo cual equivale a decir que el cogito, como

verdad clara y distinta, es verdadera, ya que viene dado por Dios a la razén humana.

7  Pannenberg, Wolfhart, op. cit, p. 168



Referencias
Descartes, René (1950). Discurso del Método y Meditaciones Metafisicas. Buenos
Aires: Espasa-Calpe.

Descartes (1701). Reglas para la direccion del Espiritu. Recuperado de
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/4/1566/8.pdf

Fernandez, Clemente (1976). Los filosofos modernos, Tomo I: Descartes — Kant.
Madrid: BAC.

Brugger, Walter (1962). Diccionario de filosofia. Barcelona: Herder.

Hirschberger, Johanes (1982). Historia de la filosofia, Tomo Il: Edad Moderna, Edad
Contemporanea. Barcelona: Herder.

Marias, Julian (1979). Historia de la filosofia. Madrid: Biblioteca de la Revista de
Occidente.

Massa, Hector (2012). Ensayos Filosoficos. Montevideo: Trilce.

Pannenberg, Wolfhart (1996). Una historia de la filosofia desde la idea de Dios.
Salamanca: Sigueme.

Reale, G, Antiseri D. (1995). Historia del pensamiento filoséfico y cientifico, Tomo II:
Del Humanismo a Kant. Barcelona: Herder.


https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/4/1566/8.pdf

