i .? Ye—

281 agosto de 2017

= UMBRALES

Temas Centrales:

y :T Un programa de reforma eclesial
-Una Iglesia pobre para los pobres

l
-

Entrevista: Padre Cacho
en la mirada de Pablo Bonavia




IVIBRALE

Umbrales.edu.uy

(editorial):
“No te olvides de los pobres”

“No te olvides de los pobres” le habria dicho el Cardenal Claudio Hummes a Bergoglio minutos antes de ser
elegido como Papa. Esta anécdota fue revelada cuando él mismo explica las razones por las que opta por el
nombre del santo de la pobreza para su pontificado: “Quiero una Iglesia pobre y para los pobres”. Una frase
tan particular tiene la virtud de elevarse por si misma como fiel y sencillo reflejo de la vision que Francisco
tiene sobre nuestra Iglesia. Al mismo tiempo es una frase intelectualmente exigente.

¢ Qué es lo que realmente significa una Iglesia por un lado pobre y por otro lado para los pobres? Las
preguntas se suceden en cataratas: jacaso la pobreza no es mala en si misma? ;se puede servir a los
pobres desde la pobreza? ;no es acaso excluyente con los no pobres? Para responder a estas preguntas
presentamos este numero especial de la Revista Umbrales enfocado en el propdsito de esta frase. Lo
haremos desde dos &ngulos

diferentes. El primero es el angulo de la reflexion y el andlisis mas académico, donde contamos con dos
articulos centrales referidos al tema. El segundo es el angulo de las experiencias en concreto, esto es, de
cémo la Iglesia también va haciendo camino en estas materias por medio de las opciones radicales de vida
de algunos de sus miembros.

En este caso, queremos reunir en la figura del Padre Cacho, a tantos miles de laicos y laicas, consagrados
y consagradas que dieron testimonio de su fe y de su santidad haciendo una opcion por los mas pobres y
los menos privilegiados.

Sabemos que en este propdsito de vivir junto a Francisco una Iglesia pobre y para los pobres, contaremos
con multiples obstaculos asi como un nimero no menor de detractores. Algunos de ellos preferiran hacer
mencién a argumentos conservadores para decirnos que pobres ha habido siempre y que la peor manera
de ayudarlos es justamente saliendo a su auxilio. Otros recurriran a argumentos teoldgicos primitivos del
tipo que la pobreza es obra de Dios para justificar las acciones de reparacion caso de las limosnas. Unos
terceros preferiran tildar al Papa y sus seguidores de “populistas”

cuando no una suerte de infiltrados marxistas que solo buscan el odio de clases. Pero mientras eso sucede,
los signos positivos y esperanzadores no dejan de aparecer. A nivel teoldgico, podemos mencionar todos
aguellos esfuerzos por comprender e interpretar el Evangelio a partir de la realidad poniendo en el centro
a aquellos que sufren de tantas injusticias. A nivel eclesial, son signos esperanzadores los llamados a
consolidar una

Iglesia sencillay misionera. O tener un Papa que prefiere vivir en una humilde habitacién de un convento antes
que en un seforial palacio. O tener hombres y mujeres santos como Cacho, convencidos del encuentro con
Jesus mediante el rostro del sufriente. Son signos esperanzadores a nivel social las miles de experiencias en
todo el mundo que buscan organizar a los sectores mas sumergidos mediante estrategias de asociatividad
y economias solidarias. Son signos esperanzadores a nivel politico los esfuerzos por reducir la pobreza y
marginalidad, por reducir las inequidades en la

distribucién de las riquezas, por avanzar en la integracion territorial, en logros habitacionales, en el acceso
a una alimentacién sana y una educacién de calidad para todos.

Esperamos entonces que este numero especial contribuya a problematizar este llamado tan significativo de
Francisco para nuestra Iglesia en un momento histérico donde esta dimension se vuelve de fundamental
importancia para comprender al pobre no como objeto sino como sujeto y a la pobreza no solo como
fenédmeno socioecondémico.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 2



América latina:
EL SALVADOR: LA MARCHA DE ROMERO

El 13 de agosto en Ciudad Barrios se celebré el centenario del natalicio del beato Oscar Romero,
celebracion precedida por una maratonica caminata de miles de personas de todo el pais. El card-
enal Gregorio Rosa Chavez fue el unico miembro de la jerarquia que caminé en medio de la gente
con su baston. Fue una caminata de cinco horas desde Chapeltique a Ciudad Barrios. El cardenal
se limité a decir: “Es lo menos que puedo hacer; este esfuerzo no es nada comparado con el marti-
rio de Romero”. No hubo ningun representante del gobierno. La misa fue presidida por el cardenal
Ricardo Ezzati, arzobispo de Santiago de Chile y enviado especial del Papa. Rosa Chavez anuncié
que se espera que 500 martires de El Salvador durante la guerra civil, en mayoria catequistas, sean
reconocidos como tales y que con probabilidad Romero pueda ser canonizado el afio préximo.
Dijo que él desearia la canonizacion para enero del 2019 en el marco de la Jornada Mundial de
la Juventud en Panama y asi “disponer de mas tiempo para lograr el milagro de la paz en un pais
desgarrado por la violencia de las pandillas; ese seria “el milagro verdadero” de Romero”. Recordo
la amistad de Romero con el cardenal argentino Eduardo Pironio. “Romero era muy reticente con
el documento de Medellin, muy critico con la teologia de la liberacién. Romero empez6 a compren-
der Medellin cuando escuchd a Pironio en un retiro en Guatemala para los obispos de América
Central en 1974. Cuando iba a Roma, siempre pasaba a visitar Pironio. Frente a las acusaciones
que recibia inclusive de miembros de la curia romana, Pironio lo consolaba contandole que a él
también le pasaba lo mismo y en Roma circulaba un panfleto sobre “Pironio, pirdmano”. Acusado
de banderia politica, Romero contestaba: “No soy ni de derecha ni de izquierda; esas son cat-
egorias politicas. Siempre he pensado en Cristo y en su Iglesia como mi unico punto de referencia”.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 3



PARAGUAY: CAMPESINOS
INVADEN ASUNCION

Desde hace méas de un mes unos tres mil ruge. -
campesinos llegados en camiones desde F.&
el interior del pais y agrupados en una |
coordinadora nacional intersectorial han
obstaculizado el trafico en la capital y §°
acampado en la Plaza de Armas. Pedian ¥
subsidios a través de una ley para cubrir |
deudas publicas y privadas por haber sido
afectados severamente por inundaciones
y heladas. Exigian una Ley de emergencia
nacional en apoyo a la agricultura familiar
campesina, en cuanto a salud, vivienda,
trabajo, ayuda técnica y transporte; lo que
han logrado el 19 de agosto pasado. Se = "
trata de pequefios productores y peones & = A A r.'
gue el 15 de agosto han participado de & =37 = e

la Misa en la catedral por los 480 afios o '

de la fundacion de la ciudad y han sido respaldados por la Iglesia. Un comunicado de la Iglesia
afirmé que “es urgente solucionar la emergencia campesina y enfrentar con coraje la inequidad
estructural”. Los campesinos se quejan por la poca asistencia técnica, por el precio en el mercado
para sus productos, por las cosechas perdidas. Es bueno recordar que el 2,5% de la poblacién, los
grandes latifundistas, poseen el 85% de las tierras mas productivas en el pais. Desde la radio Fe y
Alegria de los jesuitas el Pai Oliva denunciaba el drama de los campesinos “sometidos a la usura
de los terratenientes por las deudas” e invitaba a solidarizarse con ellos para que no perdieran sus
tierras por las deudas. El obispo Melanio Medina dijo claramente: “Nuestro pais esta hipotecado por
los poderosos. Estos no entienden la situacion de las victimas de las inundaciones, porque viven
con aire condicionado en medio del lujo. Hay 35 mil personas que lo han perdido todo”. Este obispo
se ha distanciado también del ex presidente Fernando Lugo, ahora presidente del Senado, que “se
ha olvidado de los campesinos, de los indigenas, de la reforma agraria, inclusive de la masacre de
Curuguati, caso aun no resuelto después de cinco afios. Lugo ya no representa mas a nadie”, dijo.

COLOMBIA: DEBATES
INTRAECLESIALES

El rector de la Universidad Gran Colombia, fundador y
dueio de Teleamiga, es el catedratico José Galat, uno
de los laicos catolicos mas conocidos en Colombia y ex
candidato presidencial. Galat declar6 que “como catdlico
no me es grata la visita del Papa porque Francisco niega
verdades de fe y confunde ala gente con herejias. No es
legitimo sucesor de Pedro y desconozco su autoridad.
Benedicto XV fue obligado a renunciar por una mafia
dentro de la Iglesia. Este Papa es un usurpador; lo
eligieron con maniobras politiqueras. Ensefia que todo

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 4



el mundo se salva, cumpla o no con los mandamientos. Ha descalificado el proselitismo como
tonteria en un diadlogo con el periodista Eugenio Scalfari. Ahora pueden comulgar los adulteros en
ejercicio. Se promueve el acercamiento a los homosexuales que son “abominaciones de Dios”. Se
quiere modernizar a la Iglesia y eso significa su desmantelamiento; eso significa que tanta gente se
aleja del camino de Dios. La Biblia dice que ha de venir un falso profeta antes del Anticristo”.

El escandalo en la Iglesia de Colombia ha sido grande porque este catodlico conservador
que tampoco apoyo el proceso de paz y milita en las filas de Uribe, tiene muchos seguidores.
Se sabe que en Colombia en las jerarquias de la Iglesia varios acompafian al uribismo en su
cuestionamiento por los privilegios acordados a las FARC y también critican al Papa por su actitud
compasiva con las minorias sexuales y los divorciados. El secretario general del episcopado Elkin
Alvarez rechazé las declaraciones de Galat y reveld “haber intentado un didlogo sereno con él,
pero ha sido imposible. Le manifestamos por lo tanto que no estd en comunion con la Iglesia;
al alejarse del Papa y de la sana doctrina, uno mismo rompe con la Iglesia”. La Conferencia
Episcopal pidio a religiosos y laicos “no colaborar mas con Teleamiga e inst6 a los televidentes
a no seguir viendo ese canal. Ya no es un canal catélico siendo que ha asumido una linea de
pensamiento falso y dafino; pretende sembrar en el pueblo creyente dudas sobre la validez
del actual pontificado”. Teleamiga en un comunicado exigido de los obispos “contraargumentos
con pruebas biblicas y del magisterio tradicional de la Iglesia para probar sus supuestos
errores. ¢Por qué persiguen a quienes defienden la fe de la Iglesia?”, terminan preguntando.

PERU: CIPRIANI DEFIENDE AL PAPA

El cardenal Juan Luis Cipriani de Lima,
conocido prelado de linea conservadora,
se declaré entusiasta por la visita del
Papa a Peru y en una entrevista a
Notimex hablé de las resistencias que
hay en la Iglesia hacia el actual Papa.
Dijo que es obligacion de todo catdlico
seguir al Papa y “no buscarles tres pies
al gato”. Lamento que algunos pretendan
“analizar al Papa y acusarle de estar en
contra de los sacramentos por lo que
dijo en la exhortacion apostdélica “Amoris
Laetitia”. “El deseo del Papa es alcanzar
a todos y ha llamado a la responsabilidad
a obispos y sacerdotes para que dejen de ser burdcratas y confesores inutiles. jQué ganas de crear
problemas! Con todo respeto ala teologia, es clara la intencién del Papa de acercarse al que peca
con actitud de misericordia, no modificando en nada la disciplina de los sacramentos. Quien va por
ahi, va buscando pleitos”. Con respecto a los cuatro cardenales discolos que hicieron publicas sus
dudas: “Haberlas publicado, realmente no es una forma correcta. Cualquiera puede manifestar con
gran franqueza lo que quiere, pero saltar a la prensa es otra cosa. Me parece que se equivocaron”. El
cardenal atribuy6 al demonio y a sus objetivos de dividirala Iglesia, las criticas lanzadas publicamente
contra el Papa y los intentos de contraponerlo al Papa anterior, Benedicto XV. El cardenal espera
que la misa multitudinaria del Papa en Lima reuna a mas de dos millones de fieles porqué “la gente
quiere estar con el Papa; él ha calado mucho en la gente sencilla. El se preocupa por los mas
débiles: enfermos, presos, nifios, ancianos.. Su visita marcara un antes y después para Peru”.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 5



EL SALVADOR:
RECUERDAN A MARTIRES DE LA UCA

Acaba de aparecer en Europa el libro: “Ahora y aqui” de las
ex Procuradora de Derechos Humanos de EI Salvador y
catedratica en la Universidad Centroamericana, Beatrice
Alamanni de Carrillo. El libro es comentado en L Osservatore
Romano del 28-29 de julio. Escribe la autora: “La guerrilla Ah ora
habia decidido desencadenar una gran ofensiva en noviembre

-
de 1989. El ejercito fue sorprendido porqué no se esperaba y aqul

Beatrice Alamanni Da Carrillo

tanta capacidad bélica de los insurrectos e intensifico la
represion. Los jesuitas eran considerados como inspiradores
de la guerrilla. En realidad nunca hubo un contacto directo
entre ellos y los comandantes de la guerrilla. Habia cierta
distancia inclusive, intelectual e ideoldgica. El p.Ellacuria
trabajaba intensamente por el cese del fuego, sabiendo que
tenia el aprecio del presidente de aquel entonces Fredy
Cristiani que habia sido huésped de la Universidad durante su
campana electoral. En aquellos dias faltaban la luz, el agua,
los alimentos basicos. En la matanza se destacé la figura del
p.lgnacio Martin Bar6é que protesté enérgicamente cuando vio
a los soldados masacrar a las dos mujeres (madre e hija) que
cuidaban la casa. Lo golpearon salvajemente y lo mataron de
varios tiros. Los militares eran dirigidos por un joven teniente
que habia sido alumno del p.Segundo Montes, uno de las victimas. Este joven lo visitaba a menudo
recordando los tiempos del liceo, pero en realidad era para conocer el terreno de la operacion.
Después del hecho, en muchas casas de ricos y militares se brindé por la noticia, como si fuera
una victoria militar. Estos martires, sobre todo el p.Ellacuria, fueron grandes no solo por lo que
predicaron y escribieron, sino por el testimonio concreto del Evangelio de Cristo que dieron en
cada etapa de su vida”. En noviembre del 2009, los llamados “martires de la UCA” masacrados
el 16 de noviembre de 1989, fueron condecorados de manera postuma por el presidente Mauricio
Funes con la mayor honorificiencia nacional. Frente a la situacién actual, el neo cardenal Gregorio
Rosa Chavez en una entrevista a “ll Regno” dijo: “Ha sido firmada la paz, pero no hay paz porqué
no han sido atacadas las causas de la violencia. No hay democracia real si no se combate la
injusticia social. Se estima que 500 personas dejan cada dia el pais para emigrar. Hemos tenido
20 afos de gobierno de la extrema derecha; con la izquierda ha cambiado la perspectiva, pero
hay muchas incoherencias. Hace falta una nueva manera de hacer politica, formar una nueva
clase de politicos. Es una tarea que corresponde a nosotros los pastores, porqué nuestros
laicos no estan preparados para actuar en la sociedad; es un grave error que hemos cometido”.

La mia vita
per i diritti umani
in El Salvador

L MARGINE

COLOMBIA: EN LA
ESPERA DE FRANCISCO

e En Villavicencio el 8 de setiembre el Papa beatificara a

"\ dos martires: el obispo de Arauca Jesus Emilio Jaramillo
Monsalve y el parroco Pedro Maria Ramirez Ramos.
. El obispo Jaramillo fue asesinado el 2 de octubre de
1989 con balas de fusil en todo el cuerpo y arrojado a

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 6



la orilla de una trocha mientras viajaba en una zona peligrosa, la de Sarare. Hombres vestidos de
campesinos encafionaron al obispo y a las personas que lo acompafiaban, antes de cruzar el rio
Caranal. Alli los guerrilleros del ELN secuestraron al obispo y a un sacerdote, el p. Helmer Mufioz.
Los llevaron a un paraje rural y largaron al cura pero antes, el obispo que habia rezado el rosario
todo el viaje y el cura pudieron confesarse y absolverse mutuamente mientras los hombres los
apuntaban con las armas. Dijo el obispo al sacerdote: “Pongamonos a la presencia del Sefior y
que se haga su voluntad”; y a los que amenazaban al cura: “Respeten su vida; yo respondo por los
sacerdotes”. El dia siguiente dicho sacerdote encontré al cuerpo del obispo destrozado totalmente,
boca arriba, cerca de la trocha. El sacerdote Pedro Maria Ramirez también fue reconocido “martir”
por el Vaticano por muerto “en odio a la fe”. Fue asesinado a machetazos en medio de una revuelta
en la plaza publica donde era parroco el 9 de abril de 1948.

En Medellin, el Papa recordara también la célebre primera Asamblea Latinoamericana de
Obispos después del Concilio. A los diez afios de Aparecida, en la que el Papa Francisco fue
uno de los protagonistas, muchos suponen que podria haber llegado el tiempo de convocar una
sexta Conferencia Latinoamericana. El Papa se encontrara con las autoridades del CELAM vy en
diciembre habra lugar en Colombia un muy importante encuentro latinoamericano sobre el tema de
los laicos; es el tema que parece preocupar mas al Papa. Baste recordar su carta al cardenal Marc
Quellet sobre los laicos en América Latina del 19 marzo del afio pasado.

VATICANO:
FERNANDEZ: “OTRO TIPO
DE PARROQUIAS”

Entrevistado por la Voz del Interior de Cérdoba, el cardenal Victor Fernandez, tedlogo asesor del
Papa y rector de la Universidad Catdlica Argentina, declaré: “Plantear el debate si el sacerdote debe
o no vivir el celibato, no llega al meollo de lo que el Papa impulsa. Lo que el Papa promueve es que
la organizacion de la comunidad, contra todo tipo de clericalismo, no sea una jerarquia en la que lo
que prima es el poder. Muchos cuestionan el celibato como camino al poder, y ven al parroco como
jefe de la comunidad. Pero puede haber otro tipo de organizacion, donde no necesariamente debe
haber un varén al frente. Si a la comunidad la enfocamos como una cuestion de distintos ministerios
en la que crecen y maduran los distintos carismas, tanto de los varones como de las mujeres,
esa seria la autentica revolucion del Papa Francisco. Habria una comunidad llena de riquezas
porqué habria muchas personas que se complementan entre si, con multitud de carismas. Ya la
parroquia no dependeria solo de esa persona que confiesa y celebra misa y se abririan nuevos
horizontes pastorales en la Iglesia. Sin necesidad de eliminar el celibato, que por otra parte no es
una norma de fe y se puede discutir si conviene o no conviene, podria haber otro tipo de estructura
u organizacion en la parroquia por la que no importaria tanto si el cura es célibe. Hay que pensar
mas en una verdadera comunidad y no en una sola persona que manda; eso es al fin y al cabo de
lo que se trata”.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 7



VENEZUELA: LA ACCION DEL VATICANO

Criticas injustas recibié el Papa por su
supuesto silencio ante los atropellos
del régimen venezolano. ElI Papa,
junto a la Iglesia venezolana, desde un
comienzo ha denunciado las injusticias
y el avasallamiento de los derechos =%
humanos, pero siempre buscando crear '
condiciones para una salida negociada
y evitar asi la guerra civil que ya ha |
producido demasiados muertos o un |
golpe militar o la anarquia total. La §
solucion propuesta debia en primer lugar
responder al sufrimiento del pueblo que
pide alimentos, medicinas, seguridad y
gue esta abandonando masivamente
el pais. Segun “Asylium Access” la
emigracion venezolana en los ultimos tres
afnos hallegado alos dos millones y medio de personas, en unadiasporasin precedentes. Algunos han
lamentado la demora del Papa en pedir la suspension de la Asamblea Constituyente, el acatamiento
de la actual Constitucion y el cese de la represion. INFOBAE titulaba: “Finalmente y luego de 153
muertos el Vaticano se pronuncia”. Algunos periodistas hablaron del “peor papelén de Francisco” o
de que “el Papa Francisco se recordé demasiado tarde de Venezuela”. Hasta se lleg6 a hacer una
comparacion con los “silencios de Pio XII”. No hay tal cosa. Francisco se ha interesado directamente
de Venezuela desde abril de 2013. Buscd soluciones consensuadas, pacificas y democraticas,
encontrando solo intransigencia y una radicalizacion creciente de un lado y de otro, empezando
por el gobierno. Puso condiciones claras ya desde diciembre pasado para un dialogo fructifero. Las
gestiones para evitar la instalacion de la Asamblea Constituyente duraron hasta el ultimo momento,
como lo confirmé el cardenal venezolano Baltazar Porras. Igual que en las negociaciones entre
Estados Unidos y Cuba, el Papa actué con discrecion pero de manera constante. “No se trataba de
hacer declaraciones para la galeria, sino de lograr los objetivos”, dijo el cardenal Porras defendiendo
las gestiones realizadas por el pontifice. Se esta frente a un gobierno civico-militar que arruiné
por su incapacidad y autoritarismo hasta las importantes reformas sociales hechas por Chavez
y que se apoya cada vez mas en la fuerza y la arbitrariedad. En los ultimos tres afos Venezuela
pago 400 millones de ddélares por armas a China , Rusia y paises europeos que al mismo tiempo
condenan su gobierno por atropellar los derechos humanos. Hay una percepcion evidente de que
el pueblo no quiere mas a Maduro, pero tampoco volver al sistema neoliberal o a la vieja oligarquia.

URUGUAY: Situacién sobre niveles
de pobreza e indigencia

El pasado mes de Abril el Instituto Nacional de Estadisticas (INE) publicd su Informe Anual sobre el estado
de situacién de la pobreza en Uruguay segun el método de linea de pobreza. Este método parte de valorizar
econdémicamente una canasta basica de alimentos. Los hogares cuyos ingresos per capita no superen ese
valor se consideran hogares indigentes. Los hogares pobres mientras tanto son aquellos cuyos ingresos
per cépita no superan el valor de la canasta basica de alimentos asi como de una canasta de otros bienes
y Servicios.

Segun se desprende del Informe (puede leerse su version completa en www.ine.gub.uy) el 0,2% de las
personas vive en hogares indigentes (esto es, 2 de cada 1000 personas). Ese porcentaje aumenta sensible-

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 8



mente entre menores de 6 afios de edad. En este corte etareo, la propor-

cion de indigentes es de 6 cada 1000. (;.
Mientras tanto los hogares bajo la linea de pobreza representan en 2016 al iy s Emers

6,2% del total. Dado que los hogares pobres cuentan con mayor cantidad

de habitantes, el porcentaje de personas bajo linea de pobreza aumenta

al 9,4%, siendo mayor la incidencia en Montevideo con respecto al interior

del pais.

Al igual de lo que sucede con la indigencia, la pobreza es mas acuciante

entre nifios y jévenes. El porcentaje de nifios pobres menores a 6 afios de o7 MACION DE LAFOBREZA

edad es del 20,1%. Dicho de otra manera, uno de cada cinco nifios meno- 1

res de 6 anos es pobre en Uruguay.

Debe destacarse que las estadisticas sobre pobreza han venido mejorando

en Uruguay en los ultimos 15 afios. Esta evolucion favorable, sin embargo,

debe matizarse tanto por las limitaciones en este tipo de mediciones como

por la lectura especifica que podemos hacer en algunos indicadores en

particular. Respecto a lo primero, la principal debilidad del método de linea

de pobreza es que no toma en cuenta las vulnerabilidades que todavia pu-

eden tener las personas u hogares que hoy ganan por encima del valor de ABRIL 2017

las canastas de referencia pero que no han logrado mejoras significativas

en lo que refiere al acceso a determinados factores de inclusion como puede ser educacion o vivienda digna.
Respecto a lo segundo, ciertos indicadores sociales en Uruguay muestran deterioro en algunos territorios
en particular. Ese es el caso de los asentamientos (4% de los hogares del Uruguay estan en asentamientos
precarios). En algunos departamentos del interior del pais, el niumero de hogares en asentamientos ha au-
mentado en los ultimos afios. Lo mismo ocurre con la poblacién en situacion de calle. Si bien practicamente
no se ven nifos viviendo en las calles, como ocurria hasta hace pocos afios atras, la poblacion adulta en
situacion de calle ha venido aumentando en el pais. En Montevideo, por ejemplo, el numero de personas en
situacion de calle aumentd 23% en el ultimo lustro segun Censo del Mides (2016).

Otro aspecto es el relacionado a la distribucion del ingreso. Estas medidas son mas comple-
jas desde el punto de vista metodolégico y estadistico. Sin embargo, diversos estudios en Uru-
guay confirman que hubo una tendencia hacia la concentracién de la riqueza desde los anos 90s que
se detiene en 2007 (ese ano comienza a operar el impuesta a la renta). Desde entonces se ob-
serva un sostenido aunque muy gradual descenso. Hoy el indice de desigualdad de los ingresos
per capita de los hogares se encuentra en el nivel mas bajo desde la restauraciéon democratica.

uuuuuuu

PABLO GUERRA

URUGUAY: Fue llamado a su PASCUA
el obispo Julio Bonino

Querido por todos, el Obispo de Tacuarembo, reconocido por sus va-
lientes opciones a favor de los mas necesitados y las causas del medio-
ambiente, fallecié en la noche del 8 de agosto, a los 70 afios de edad.
Sus restos fueron velados en la Iglesia Catedral de Tacuarembo.
Nacido el 2 de febrero de 1947 en Santa Lucia, Departamento de Cane-
lones, se decidié por entrar al Seminario a sus 18 afios de edad, en
medio de la efervescencia que estaba provocando la convocatoria al
Il Concilio del Vaticano. Ordenado sacerdote diocesano el 26 de mayo
de 1974, comienza sus labores pastorales en humildes parroquias del
departamento canario. Fue justamente en el Hogar de La Huella, aquel fundado por Luis Pérez Aguirre y
rodeado de chiquilines, que recibe la noticia de su nombramiento como Obispo de Tacuarembé.

En la didcesis del norte, se destacara por su perfil pastoral, amor por las tradiciones gauchescas, por la
cultura guarani y por su apoyo a las causas populares y ambientales. En este ultimo item, destaca su deci-
sivo apoyo a la Comision por la vida y el agua, en contra de los proyectos de megamineria a cielo abierto.
En lo particular conoci a Julio en los Encuentros de Didcesis de Frontera, a mediados de los afios 90s. donde
ya se le escuchaba acerca de su interés por el Acuifero Guarani. Luego, compartimos muchas actividades

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 -9




cuando le toco presidir Caritas del Uruguay desde donde se mostrd siempre muy activo para promover
iniciativas de economia solidaria. También tuvo un rol protagénico en la convocatoria al ultimo encuentro
nacional de Comunidades de Base, instancia en la que nos emocionaria a todos con sus gestos de humildad
y sencillez misionera. En otras tantas actividades coincidiriamos para conversar e intercambiar sobre el rol
de la Iglesia en materia social o sobre el impacto de Laudato Si, Enciclica que le caeria como anillo al dedo.
Cuando en el marco de mi investigacion sobre sacerdocio y vocacion, recientemente finalizada, le pedia-
mos a los curas que nos mencionaran nombres de sacerdotes que entendieran como referentes, el de Julio
fue de los mas reiterados. Querido por sus pares y por el Pueblo de Dios como pocos, seguramente se le
extrafara. Pero sabemos que junto al Padre nos seguira bendiciendo. Su acordedn sonara mas fuerte que
nunca.

Pablo Guerra

Julio Bonino, un hombre bueno comprometi-
do con la Palabray con su Pueblo angel rocha

Comparto estas reflexiones, frente a la partida fisica
de nuestro querido hermano Julio Bonino, Obispo de
Tacuarembo Rivera, con quien compartimos muchas
de nuestras historias en los recorridos por los pueb-
los del interior rural y en particular Tacuarembé.
Julio le gustaba decir que era Obispo de un pueblo
‘cuyo nombre no bajoé de un barco, sino que ya es-
| taba” porque Tacuarembd es de nuestros ancestros.
Lo conocia en la década del ochenta, cuando nos
visitdé en San José de Carrasco, Canelones, junto
con aquel otro grande, Carlos Parteli, que supo ser
Arzobispo de Montevideo, en los momentos duros de
la dictadura en nuestra sociedad, manteniéndose fiel
al Evangelio y a su pueblo, que lo rodeaba,, quien
diria que con los afios, Julio ocuparia el lugar que tuvo Parteli en Tacuarembo.

Aprendi con Julio que la Diécesis tenia un Centro de la Memoria dedicado a rescatar la presencia de las
poblaciones afroindigena en zonas como Caraguata Las Toscas. Nos invité a su casa, que estaba abierta
para todo el mundo, a conocer por dentro la realizacién de la Patria Gaucha, en ese momento escribiamos
para el periddico del Pit.Cnt, Trabajo y Utopia.

Lo vimos junto a su pueblo, los trabajadores de la madera, cuando se cerraba su fuente de trabajo. En una
plaza publica, junto a las organizaciones sociales, decia NO a la baja de la imputabilidad de los jovenes.
Pero también dijo junto a organizaciones sociales NO a la industria metalifera en las zonas de Tacuarembo
Rivera.

Defensor de la ecologia se convirtio en un difusor de la Laudato Si de Francisco, pero su vida iba unida a lo
que trasmitia. La ultima vez que nos vimos fue en la reunién de la Articuladora de las Comunidades Eclesi-
ales de Base en la Ceu en Montevideo.

Alli se trataba de apostar al desarrollo de las laicas/os como parte del Pueblo de Dios, apostar a la partici-
pacion de hombres y mujeres en la construcciéon de una sociedad mas fraterna, como sal y fermento, junto
con los demas.

Siempre me recordé a aquel otro hermano que se nos fue fisicamente, Marcelo Mendiharat, Obispo Emérito
de Salto, con quien aprendimos a caminar en los trilles de la solidaridad.

Las comunidades rurales de tu territorio pastoral lo recordaran como un hermano que se jugé por todos ellos.
Tengo presente cuando recorrimos la Quebrada de Laureles, con Julio y vecinas, vecinos de Tacuarembd,
buscando capacitar a los pobladores rurales en sus emprendimientos de servicios turisticos. Al volver de
Laureles, nos daba su vision de la capacitacion, de la trasmision de conocimientos. Habia que tener pre-
sente -decia- la sabiduria de los que alli vivian, de sus conocimientos, de lo que podian aportar, partiendo de
esas premisas era que se incorporaban otros saberes. Me hacia recordar a Paulo Freire.

Alguna vez me dijo que no habia quien llegara a Tacuarembd6 que no pasara por el Obispado, porque Julio
era un referente para toda la sociedad, mas alla de creencias o ideologias. Todos coinciden en decir que

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 10



Julio era un hombre bueno, porque en esa bondad estaba su sapiencia de saber escuchar, aportar, aprender
de miradas diferentes.

Habran muchas lecturas sobre el testimonio de vida de este Obispo “con olor a ovejas” como dice Francisco,
quizas algunas vean estas lineas como que reducimos la labor de Julio “a los social”, todo lo contrario, la
construccion del Reino, al que aportdé mucho Julio, pasa irremediablemente por todas esas realidades que
condicionan y posibilitan nuestra condicion humana, ese es uno de los legados de este Obispo oriundo de
Santa Lucia, Canelones.

Gracias Julio por todo lo que nos diste y nos comprometiste a seguir caminando en esas direc-
ciones, por una sociedad mas justa, mas plena, mas cercana al Reino. Le hemos pedido a Dan-
iel Cal, un hermano, referente social y universitario en Tacuarembd, que nos arrime sus reflexiones

Desde Tacuarembo, Daniel Cal

En abril de este afo, Julio celebrando el cumple
de su hermano Javier

Tuve la oportunidad de conocer a Julio en las
diferentes facetas de su vida, como pastor de
la iglesia en Tacuarembd y Rivera, como refer-
ente de la sociedad y a nivel personal, dando en
todo un testimonio de compromiso, solidaridad y
firmeza, pero con una tremenda sencillez.

Julio era un Obispo cercano, recorrié incansa-
blemente el territorio de toda la Didsesis, con
un gran dedicacién por construir la unidad de la
iglesia a partir de la consulta permanente a las
comunidades. No habia tema sobre el cual no
hablara desde lo que le decian las comunidades.
Julio fue sensible y preocupado por los temas que hacian a las condiciones de vida de la gente, preocupado
por los temas del desarrollo, comprometido por los temas del ambiente y en especial por el agua, haciendo
del acuifero Guarani uno de sus compromisos permanentes.

Trabajé por el rescate de la memoria local y regional, reivindicando la presencia guarani en el territorio y la
cultura de la region norte, donde los lugares y la geografia “tienen nombres que no bajaron de los barcos”.
Se comprometié con las situaciones de la sociedad mas duras, como fue preocuparse y ocuparse de las
personas privadas de libertad, sin ninguna ostentacion, con sincero compromiso cristiano.

Fue referente permanente en la vida de Tacuarembd, consultado por instituciones y autoridades, respetado
en sus opiniones y posiciones, entre otras cosas por su capacidad de escucha y por tener una gran vocacion
de construir puentes y aportar al trabajo colectivo, enfrentando los problemas y asumiendo siempre con
otros la busqueda de alternativas. Sin duda la region extranara su ausencia.

Para quienes tuvimos la oportunidad de estar cerca de Julio conocimos su solidaridad con las situaciones
dificiles de las personas, y su cercania con la gente, por sobre todas las cosas era un buen vecino. Siempre
dio cobijo a las situaciones mas dificiles, animando y amando a las personas con sinceridad y un inmenso
afecto.

Y Julio también fue alguien de familia, su casa siempre estuvo llena de gente, nunca perdi6 el vinculo con
sus afectos familiares en Santa Lucia y en espacial con su hermano Javier, a quien trajo a Tacuarembo cu-
ando fallecieron sus padres integrandolo a su vida y la comunidad.

Sin duda que la partida de Julio deja un vacio, pero por sobre todas las cosas deja un legado a todos los que
tuvieron la oportunidad de conocerlo y compartir alguna de las facetas de su vida. Es ahora un momento de
tristeza, pero también de recordarlo asumiendo con toda la fuerza y compromiso las ensefianzas y compro-
misos que Julio tuvo en su vida.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 11



ARGENTINA: TELLO Y LA TEOLOGIA
DEL PUEBLO

Se han celebrado en Argentina los cien
afnos del nacimiento del p. Rafael Tello,
muerto el 19 de abril de 2002. El p.Tello
fue el fundador junto al p. Lucio Gera
también argentino, de la llamada “Te-
ologia del Pueblo”, una vertiente de la
Teologia de la Liberacidon que parte de
la realidad, de la cultura y de la religiosi-
dad popular. Esta Teologia que cumple
50 anos, es una Teologia al servicio de
la evangelizacion a partir del Pueblo de
Dios como sujeto de la historia de sal-
vacion. Propone la centralidad evangéli-
ca de los pobres. Su reflexion parte de
la Evangeli Nuntiandi de Pablo VI y de
la asamblea argentina de San Miguel (1969 ) y se refleja actualmente en el pensamiento teolégico
del Papa Francisco. Rafael Tello, que participd en Medellin como experto en pastoral popular,

es recordado en Argentina como el ideador de las famosas peregrinaciones juveniles a Lujan

en tiempos de dictadura. Propuso un seminario especial para los que se preparan al sacerdocio
provenientes de sectores populares. Luchoé por una liberacion integral sin caer en ideologias ni
actitudes politizadas. Fue sin embargo incomprendido y alejado del magisterio universitario. Dijo
de él en 2012 el entonces arzobispo de Buenos Aires Jorge Bergoglio: “Ha sido uno de los tedl-
ogos mas fecundos de Argentina, pero que todavia no ha sido suficientemente reconocido. En-
tendié que la opcion por los pobres es optar también, acompafar y fecundar en forma incesante
la manera de vivir la fe de los mas humildes.

El Cristianismo popular debe ser sostenido por una pastoral popular, por una Iglesia al servicio del
pueblo. Tello abrié nuevas rutas pero como todos los profetas, sufrié heridas”. Rafael Tello habia
escrito poco antes de morir a su amigo Jorge Bergoglio: “Para mi el problema mas grande de la
Iglesia es como llegar a esa inmensa mayoria de cristianos a los que la Iglesia institucional no
llega. Creo que tu tengas la misidon providencial de iniciar una reforma en la Iglesia. Pido a Dios
que puedas cumplirla” (de una carta del 20 de enero de 2002).

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 12



MUNDO:
LUC MONTAGNIER: LA CIENCIAY LA FE

Montagnier, el famoso médico francés que descubrio el virus del SIDA,
ex director del Instituto Pasteur de Paris, no es creyente. Estudi6 las
curaciones de Lourdes (ya son 7 mil desde que la Iglesia declaro
oficialmente el ultimo milagro n.69 en 1989) y declaré: “Muchos cientificos
cometen el error de rechazar lo que no entienden. En cuanto a los milagros
de Lourdes, hay que reconocer que son algo cientificamente inexplicable”.
Montagnier fue uno de los médicos que ayudo a Juan Pablo Il a la hora
de frenar el parkinson que sufria. En una entrevista alabo la labor de la
Iglesia en Africa contra el Sida: “Las érdenes religiosas cristianas han
jugado un papel muy positivo en el cuidado de los enfermos. Reconozco
que en el ambito de la atencion hospitalaria la Iglesia ha sido pionera.
Pude ver de cerca como a muchos enfermos de sida la fe y la cercania
de la Iglesia los ayudo a hacer frente a la enfermedad y a no sentirse
abandonados. La contribucion de la Iglesia ha sido inestimable”. En su
opinién “si los valores cristianos prevalecieran en el mundo, el planeta
seria otra cosa”.

FILIPINAS: 58 MUERTOS EN 3 DIAS

La Iglesia repetidas veces se ha declarado en contra del asesinato de personas sospechadas de
narcotrafico con el pretexto de haberse opuesto a la intervenciéon de la policia, y ha rechazado
las ejecuciones extrajudiciales y la pena de muerte. La Iglesia cobija adictos para salvarlos de la
policia. A pesar de sus protestas, de las protestas de las organizaciones de derechos humanos y
de la ONU, Amnesty calcula en alrededor de diez mil el numero de victimas en un ano. Filipinas es
el principal pais catolico de Asia y fue el primero en abolir la pena de muerte en 1987. La poblacion
catélica de Filipinas (76 millones) es la mas grande después de Brasil y México: 9 sobre 10 son
cristianos, 8 son catdlicos. Los musulmanes estan concentrados (4% de la poblacion) en las islas
de Mindanao y Sulu. El Papa Francisco ha invitado en octubre pasado a todos los paises a abolir la
pena de muerte e incluso cuestionod la carcel de por vida. Ahora al frente de todas las iglesias campea
el lema biblico: “No mataras”. El p. Edwin Gariguer, secretario de la Caritas nacional relata que solo
el 15 de agosto pasado han sido asesinados 32 sospechosos y arrestadas 109. El dia siguiente
otras 26 personas fueron eliminadas, en muchos casos por venganza y otros pretextos. En toda la
semana, hubo 76 muertos a balazos; el domingo 20, las campanas de las iglesias tocaron a muerto,
por iniciativa de la Conferencia Episcopal. La estrategia del gobierno es la matanza antes que los
consumidores Yy traficantes entren en los tribunales. Estas masacres, hacen recordar los tiempos
de Hitler y el presidente Duterte las apoya: “Si matamos 32 delincuentes cada dia, exterminaremos
este mal que aflige al pais”, dijo. En un afo, segun datos oficiales, ha habido 68.214 operativos
policiales y 96.703 arrestos de drogadictos y narcotraficantes.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 13



PAKISTAN: OTRA MADRE TERESA

Ha muerto el 10 de agosto en Karachi a los
87 anos la hermana Ruth Pfau, considerada
la Madre Teresa del Pakistan. Pertenecia a
la congregacion de las Hijas del Corazén de
Maria y era doctora. Se celebraron funerales de
Estado por considerarla como una “heroina”. El
primer ministro pakistani dijo: “Gracias a ella y
a su lucha incansable, el pais ha desterrado la
lepra. Reconocemos su coraje y sus esfuerzos
desinteresados. El Pakistan la recordara
siempre”. Se calcula que haya curado 55 mil
leprosos. La Hermana Ruth, habia ido alli como
misionera desde Alemania y trabajé para los
leprosos 57 afios seguido. Fundo hospitales y
cantidad de obras, privilegiando la formacién de
médicos profesionales locales y sin olvidar la rehabilitacién humana de los que se curaban. Recibié
cantidad de premios y escribid libros recordando cuando los leprosos eran echados al desierto para
que terminaran muriéndose en la soledad. Declard en una oportunidad: “Mi vida ha sido una especie
de locura. Pero Jesus no nos ensefidé a cuidar tranquilamente nuestra vida. Yo tampoco queria una
vida aburrida. Al hacerme catdlica y religiosa misionera, jamas me aburri y mi vida fue apasionante”.

FILIPINAS: A UN ANO DE DUTERTE

Al ano, Rodrigo Duterte sigue gozando de fuerte
aceptacion popular. Es visto como el lider de una
. sola pieza, el justiciero capaz de contrarrestar las
mafias y el terrorismo y asegurar la seguridad a
los ciudadanos. El presidente confié a la policia
la tarea de “eliminar el cancer de la sociedad”, es
deciralos traficantes, vendedores y consumidores
de drogas. Pero la operacién se transformo,
a pesar de la oposicidn de la Iglesia y de las
organizaciones de Derechos Humanos, en una
“‘masacre de estado”. Ya ha habido mas de 4.000
victimas, sin contar las victimas asesinadas por
paramilitares o parapoliciales que operan en la
ilegalidad y con absoluta impunidad. Los obispos
han condenado tales métodos y hay una masiva campana en la sociedad, apoyada por la ONU,
contra las operaciones extrajudiciales. El 90% de los filipinos se declara catélico , pero el 75,80%
comparte la politica de Duterte. El apoyo incondicional al hombre fuerte se debe a la conviccion
de que asi los ciudadanos honestos no tendran nada que temer y de que hay que regenerar a
la sociedad de este mal imposible de curar. Los numerosos llamados criticos de la jerarquia no
han hecho mella ni en los catdlicos. El fraile franciscano Baltazar Obico desde Manila explica que
“la religiosidad catélica de los filipinos se alimenta muchas veces de la fe en un Dios castigador,
mas que en un Dios salvador. Duterte se presenta como un lider eficaz que alcanza sus objetivos
después de afios de gobiernos ineficientes y corruptos. Muchos catdlicos lo apoyan porque los
libera del mal y de los malvados. Su vision del Dios justiciero que premia a los buenos y castiga a
los malos, la ven encarnada en el “presidente sheriff” que hace justicia”.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 14




FRANCISCANOS: DESPUES DE LA CRISIS

Hace tres anos atras la Orden de los Frailes Menores (OFM)
habia sido victima de una estafa millonaria, quedando unos
pocos miles de euros en caja. Segun el actual superior gener-
al, el norteamericano Michael Perry, la crisis tuvo responsables
externos (un financista italiano) e internos por la impericia de
unos frailes. Gracias a la solidaridad franciscana en el mundo
y al compromiso de transparencia de Perry, se pudo disminuir
las deudas reduciendo ademas de un 27% el presupuesto de
la Orden. Se reestructuré toda la economia de la Orden, se
crearon varias comisiones con profesionales laicos y una au- |
ditoria externa. El p. Perry comenta: “San Francisco siempre
tuvo miedo al dinero y a la capacidad que tiene de corromper
a las personas. Ahora vivimos con menos, pero vivimos mejor”. No todo vino para mal. La crisis fue
la ocasidon para un acercamiento inédito entre las cuatro ramas del Franciscanismo: Frailes Meno-
res, Conventuales, Capuchinos, Tercera Orden. Se presentaron juntos en una audiencia papal
para que el pontifice bendijera sus esfuerzos. También pidieron que se permitiera a los hermanos
legos (no sacerdotes) asumir cargos de gobierno dentro de cada Orden; el mismo san Francisco
no era sacerdote. “Las tres Ordenes tenemos la misma regla y por lo tanto la misma identidad, con
diversidades de origen histérico que no son un motivo suficiente para no intentar una mayor unién y
colaboracion entre nosotros”, dijo Perry. Los Frailes Menores son la rama mas numerosa del Fran-
ciscanismo, presentes en 110 paises y con unos 15 mil miembros.

Signho de los tiempos:
DANIEL PITTET: “PADRE, LE PERDONOQO”

El Papa Francisco escribio la prefacion al libro del ex seminarista Daniel Pittet: “Padre, le perdono”,
donde narra como ha sido victima de abusos sexuales de un sacerdote capuchino suizo y como
logro perdonarlo después de haberlo denunciado. El Papa condena esas “monstruosidades” y lo
felicita por “no haber perdido la esperanza en los hombres y en Dios”.

ESTADOS UNIDOS: ¢ENCICLICA SOBRE LA
NO VIOLENCIA?

La Conferencia de los Superiores Mayores de las congregaciones masculinas de Estados Unidos
ha pedido al Papa una enciclica sobre la no violencia y que se deje de lado la teoria de la “guerra
justa”. “Hay que cesar de justificar la guerra, cualquier guerra”, dijeron.

URUGUAY: EDUCACION SEXUAL

La Iglesia local lanz6 un curso online de educacion sexual para padres y adolescentes con el titulo:
“‘Aprender a amar”, basado en textos usados en cerca de 120 colegios de América Latina. El curso
es gratuito y esta cargo de la psicéloga Liliana Olivieri.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 15



AUSTRALIA: SECRETO CONFESIONAL

La Comision Nacional que estudia los abusos sexuales, quiere castigar a los curas que no
denuncian los abusos sexuales conocidos en el confesionario. El arzobispo Denis Hart respondié
que “el secreto sacramental es parte fundamental de la libertad religiosa” y que si es necesario,
esta dispuesto ir a la cércel.

COLOMBIA: SIGUEN LOS PARAMILITARES

Mientras las FARC han dejado las armas, transformandose en partido politico con el nombre de
“Fuerza Alternativa Revolucionaria”, en este primer semestre del afio los paramilitares han asesinado
a 51 lideres sociales: indigenas, campesinos, gremialistas, de derechos humanos.

ESTADOS UNIDOS: DESTRUYEN ESTATUAS

Mientras en Ucrania han destruido 1.320 estatuas de Lenin, ahora en Estados Unidos en 12 ciudades
han removido o destruido cantidad de monumentos de esclavistas blancos del sur, después de los
hechos violentos de Charloteville.

“SANTUARIOS": SE HAN DUPLICADO

En Estados Unidos los “santuarios” que ofrecen refugio a los inmigrantes indocumentados se han
duplicado. El afio pasado habia 400 iglesias de distintas confesiones, hoy son 800 que cuidan de
la unidad de las familias y buscan protegerlas de la orden de deportacion.

IRAK: MOSUL DESTRUIDA

Desde 1958 Irak ha vivido en medio de la guerra. Mosul ha sido liberada pero es una ciudad
destruida. 90 mil cristianos siguen viviendo desplazados en Erbil y hay miedo a volver para convivir
con los que han colaborado con ISIS.

ARGENTINA: DIACONOS PERMANENTES

Los Diaconos Permanentes crecen en todo el mundo y también en Argentina donde en 1995 eran
360 y ahora son casi mil; superan a los seminaristas que son 958. Pueden bautizar, casar, predicar...
y estar al frente de una parroquia si no hay sacerdote; son una gran ayuda a los 5.500 sacerdotes
que hay en el pais.

TIERRA: BASURAL
DE PLASTICO

Mas de 9 mil millones de toneladas de
= plastico se han producido desde 1950,
B las que terminaron en los océanos y
—=8 basureros, segun “Science Advances”.
ga Al ritmo actual para 2050 seran 13 mil
- millones de toneladas. La mayoria de los
% plasticos, por no ser reciclables, quedaran

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 16



Tema Central

Un Programa de reforma eclesial
en la globalizacion de la indiferencia

Texto presentado originalmente en el pre Congreso de Laicos del cono sur

organizado por el CELAM. Colegio Maximo de San Miguel (Argentina), 23 al 25 de mayo de 2017.

por Anibal Torres

Politdlogo argentino, candidato a Doctor en Ciencia Politica (Universidad Nacional de San Martin,
Argentina). Becario doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET,
Argentina). Miembro del Grupo “Mons. Gerardo Farrell” sobre Pensamiento Social de la Iglesia, del Grupo
de Trabajo “Teologia, Etica y Politica” (CLACSO), de la red Catholic Theological Ethics in the World Church
(CTEWC) y del Observatorio sobre Religion y Asuntos Publicos de América Latina. E-mail: anibalgtorres@
hotmail.com

“Algunos no sabian por qué el obispo de Roma ha querido
llamarse Francisco (...) el cardenal Claudio Hummes (...) me
dijo: ‘No te olvides de los pobres’. Y esta palabra ha entrado
aqui: los pobres, los pobres. De inmediato, en relaciéon con los
pobres, he pensado en Francisco de Asis. Después he pensado
. en las guerras, mientras proseguia el escrutinio hasta terminar
~ todos los votos. Y Francisco es el hombre de la paz. Y asi, el
- nombre ha entrado en mi corazén: Francisco de Asis. Para mi
es el hombre de la pobreza, el hombre de la paz, el hombre
que ama y custodia la creacion (...) Es el hombre que nos da
este espiritu de paz, el hombre pobre... jAh, como quisiera una
Iglesia pobre y para los pobres!” (Francisco, 16/03/2016)
Introduccion

El deseo que el papa Francisco expresd a poco de iniciar su
pontificado se convirtid en una de las frases que rapidamente
captaron la atencion de gran parte de la opinién publica mundial.
Como ha dicho el cardenal W. Kasper, en el momento en el
cual el primer Pontifice latinoamericano explicd por qué eligio
ese nombre, alli se pudo ver “toda la fuerza explosiva de su
programa” (2015: 99). No podemos despreciar la repercusion
que tuvo la alusion a una “Iglesia pobre y para los pobres”
si tenemos en cuenta la situaciéon epocal en la cual estamos
insertos: por un lado, la “globalizacién de la indiferencia”, la
“cultura del descarte”, la “crisis socio-ambiental” de las que
se habla en Laudato si’ (LS 22, 52 y 139). Por el otro lado,
la percepcion sobre la mirada que muchas personas tienen
respecto a la Iglesia, la cual presenta problemas de credibilidad.
Para ilustrar esto me parecen pertinentes las palabras del cardenal J. Ratzinger en una lucida conferencia de 1990,
trazando un panorama tanto desolador como esperanzador sobre las visiones respecto a esta peculiar “Compania”:
“(...) Preguntémonos ante todo: ¢ por qué la Iglesia resulta desagradable a tantas personas, e incluso a los creyentes,
a personas que hasta hace poco podian ser consideradas entre las mas fieles o que, aun sufriendo, lo siguen siendo
todavia hoy? Los motivos son muy diversos y también opuestos, segun el tenor de las posiciones. (...) La amargura
frente a la Iglesia presenta asimismo un motivo especifico. En medio de un mundo gobernado por una disciplina
dura y por constricciones inexorables, ahora y siempre se eleva hacia la Iglesia una esperanza silenciosa: ella podria
representar en medio de esto una pequefa isla de vida mejor, un oasis de libertad en el que de cuando en cuando uno
puede retirarse. La ira, o la desilusion, contra la Iglesia reviste un caracter completamente particular, porque se espera
silenciosamente de ella mucho mas que de las otras instituciones mundanas. En ella se deberia realizar el suefio de
un mundo mejor. O por lo menos se tendria que sentir el gusto de la libertad, el hecho de ser libres: ese salir de la

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 17



caverna que mencionaba San Gregorio Magno, aludiendo a Platon. Sin embargo, desde el momento en que la Iglesia
se ha alejado concretamente de semejantes suefios, asumiendo también el aspecto de una institucion y de todo lo que
es humano, se alzan contra ella en una célera muy amarga. Y esta colera no puede desaparecer, porque no se puede
extinguir ese suefo, se trata de una manera desesperada de transformarla [equivocamente] segun nuestros deseos:
un lugar donde se puedan expresar todas las libertades, un espacio en el que caigan nuestros limites, donde se
experimente esa utopia que tendra que existir en alguna parte. Del mismo modo que en el campo de la accién politica
se querria construir finalmente un mundo mejor, asi también se deberia edificar finalmente una Iglesia mejor —quiza
como la primera etapa del camino que lleva a aquél-. Una Iglesia llena de humanidad, llena de sentido fraterno, de
creatividad generosa, un lugar de reconciliacion de todos y para todos” (Ratzinger, 1990, énfasis mio).

Podemos apreciar que la rapida atencién que desperto la frase “Iglesia pobre y para los pobres” muy posiblemente
esté en relacion con esa colera y esa espera silenciosa, esperanzada, respecto a lo que puede y debe ofrecer esta
“Compania”, la comunidad eclesial, a la humanidad. Sin embargo, la expresion de Francisco inmediatamente habilita
preguntas tales como: ;,Por qué el Pontifice decia algo asi? ;En qué estado encontraba a la Iglesia? ; Como la percibia
a ella en relacién con los pobres y qué entenderia por ellos? ;Qué advertiria el Papa sobre las opiniones que desde
el mundo se suelen dar respecto a la Iglesia y su labor? ;Qué queria decir hacia dentro y hacia fuera de la Iglesia al
elegir el nombre del poverello de Asis? ¢ Qué vinculacién tendria todo esto con el Concilio Vaticano 11? ;Qué supone
este programa respecto a la modernidad? s, Cémo interpela a los laicos?

Teniendo en cuenta estos aspectos, abordaré algunas de las implicancias que tiene la frase de Francisco “Iglesia
pobre y para los pobres”. Dividiré mi exposicion en tres partes, a partir de descomponer los términos de la frase para
luego releerla desde el desarrollo realizado. Asi, la primera parte la dedicaré a analizar “Iglesia pobre”, entendiendo
aqui que el Papa, haciendo una lectura critica, nos insta a avanzar en reformas que persigan darle a la comunidad
eclesial un rostro pobre. La segunda parte la voy a dedicar al otro término de la expresion, es decir, “para los pobres”,
tratando de precisar quiénes son los pobres para Francisco, si estamos hablando solamente de personas o si también
podemos hablar de los pueblos y sus culturas. Finalmente, leeremos la frase completa a la luz de los sefialamientos
precedentes, viendo que Francisco nos sugiere un modelo de Iglesia que huye de la autorreferencialidad, poniendo lo
mejor de si misma para servir a los pobres y a los pueblos pobres, segun una opcién preferencial que se fundamenta
cristologicamente. De manera que lo que esta en juego es mucho mas que la legitimidad de ejercicio del papado (Cfr.
Fernandez Vega, 2016), pues se trata de la capacidad misma de la Iglesia de estar a la altura de su misiéon en un
contexto histérico cultural a nivel internacional que no constituye una época de cambios sino “un cambio de época”
(Francisco, 10/11/2015).

En estas reflexiones me basaré principalmente en algunos textos del Papa y en los comentarios que sobre la expresion
referida ha realizado Kasper (2015), recuperando ademas algunas nociones ya desplegadas por Benedicto XVI (2011).
En la medida de lo posible, trataré también de recuperar algunos testimonios sobre las vivencias cotidianas de los
pobres.

Primera parte: “lglesia pobre”

Me parece que no podemos perder de vista que en la referencia a una “Iglesia pobre”, es interesante volver hacia lo
que el propio Francisco expuso cuando tuvo que intervenir en las Congregaciones Generales convocadas tras hacerse
efectiva la valiente renuncia de Benedicto XVI. Segun el texto que transcendié en la prensa a través del Arzobispo de
La Habana, el entonces cardenal Bergoglio expuso ante sus pares electores el tema de la mundanidad en la Iglesia.
Inspirado en H. De Lubac, decia entonces el cardenal, anticipando alli lo que luego profundizé en Evangelii gaudium
(EG 95 y siguientes):

“La Iglesia, cuando es autorreferencial, sin darse cuenta, cree que tiene luz propia; deja de ser el mysterium lunae y
da lugar a ese mal tan grave que es la mundanidad espiritual (Segun De Lubac, el peor mal que puede sobrevenir a la
Iglesia). Ese vivir para darse gloria los unos a otros. Simplificando; hay dos imagenes de Iglesia: la Iglesia evangelizadora
que sale de si; (...) o la Iglesia mundana que vive en si, de si, para si. Esto debe dar luz a los posibles cambios y
reformas que haya que hacer para la salvacion de las almas” (Bergoglio, marzo de 2013).

Evidentemente, al tocar este tema, Bergoglio no estaba hablando sélo respecto al interior de la comunidad eclesial
sino también de sus relaciones, por asi decirlo, con el exterior. La cuestion de la mundanidad, tal como se repara en
publicaciones recientes (Kasper, 2015; Benedicto XVI, 2016), ya habia sido advertida por el papa Ratzinger al finalizar
su visita a Alemania en 2011. Reflexionando sobre las configuraciones que a lo largo de la historia ha tenido la Iglesia,
y luego de exponer los aspectos positivos, dijo Benedicto XVI:

“En el desarrollo histérico de la Iglesia se manifiesta (...) una tendencia contraria, es decir, la de una Iglesia satisfecha
de si misma, que se acomoda en este mundo, es autosuficiente y se adapta a los criterios del mundo. Asi, no es raro que
dé mayor importancia a la organizacion y a la institucionalizacion, que no a su llamada de estar abierta a Dios y a abrir
el mundo hacia el préjimo (...) Hay una razén mas para pensar que sea de nuevo el momento de buscar el verdadero
distanciamiento del mundo, de desprenderse con audacia de lo que hay de mundano en la Iglesia. Naturalmente, esto
no quiere decir retirarse del mundo, es mas bien lo contrario. Una Iglesia aligerada de los elementos mundanos es
capaz de comunicar a los hombres —tanto a los que sufren como a quienes los ayudan—, precisamente también en el
ambito social y caritativo, la particular fuerza vital de la fe cristiana” (Benedicto XVI, 25/09/2011, énfasis mio).

Con tales antecedentes, no es de extraiar que en Evangelii gaudium encontremos la alusién expresa a la mundanidad

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 18



espiritual, a la cual el Papa dice un rotundo “ino!” Francisco rechaza todo elitismo, cierto afan controlador, el triunfalismo,
el funcionalismo, etc. (EG 93 y siguientes). Sefiala también, algo que tenemos que tener muy presente, que a la
mundanidad se la combate, se la evita, con la Iglesia “en movimiento de salida de si (...) de entrega a los pobres” (EG
97; Cfr. EG 207, énfasis mio).

Estas expresiones encuentran en dicho documento otras criticas que aluden a los cristianos individualistas que se
olvidan de los pobres, a ciertos estilos de la Iglesia, a costumbres inadecuadas, a la “actitud burocratica” y a las
divisiones internas, diciendo con firmeza: “;a quién vamos a evangelizar con esos comportamientos?” (EG 2, 43,
63 y 100). Francisco también critica a los creyentes que se alejan de los pobres, refiriendo que Cristo “no nos quiere
principes que miran despectivamente, sino hombres y mujeres de un pueblo”, y agrega que eso “no lo dice el Papa”,
sino “la Palabra de Dios” (EG 270-271).

En relacién con estos aspectos dice Kasper: “Son tesis exigentes, provocadoras, tesis que duelen y suscitan protesta.
Pero tampoco era inocuo el Evangelio que proclamé Jesus” (2015: 105). Por eso, teniendo muy en cuenta las oposiciones
a las reformas, Francisco rescata el “ideal del amor fraterno” y dice “no a la guerra interna”, a la “caza de brujas”, que
constituye un antitestimonio cristiano (EG 100-101).

En respuesta a la mundanidad, el papa Bergoglio, al elegir el nombre “Francisco”, volvidé entonces al primer lugar tanto
hacia dentro de la Iglesia como hacia afuera, la imagen de un testimonio concreto y fecundo de pobreza espiritual
y material en armonia con la creacién. Es decir, ante cierta crisis de credibilidad de la Iglesia, sacudida por algunos
escandalos (tal como se puso en evidencia en la meditacion que se les predico a los cardenales que participaron del
Conclave que eligié al Arzobispo de Buenos Aires —Grech, 23/08/2013-), el Papa actualiza lo mejor de la tradicion,
pienso por ejemplo en aquello que Chesterton, en relacion con San Francisco y Santo Domingo, llamaba la “revolucion”
de los frailes mendicantes que “dieron principio a un movimiento popular” (1996: 36 y 38). Por estos aspectos, podemos
comprender lo que dice Scannone, al seialar que el papa Francisco es “un singo de los tiempos ‘en persona’, a saber,
tanto del fin de los tiempos modernos’ como, sobre todo, de ‘un nuevo comienzo’” (2015: 40).

De manera que ya desde sus palabras antes de ser electo, como con el nombre elegido para el ministerio petrino,
Francisco dio nuevo énfasis a la reforma iniciada con la renuncia de Benedicto XVI, gesto profético que ha suscitado
la atencién de importantes pensadores, para quienes significd recuperar el tiempo en la Iglesia (Reyes Mate, 2013)
y el misterio escatolégico. Si hacia dentro de la Iglesia Benedicto XVI recordé con su decision la separacion entre el
poder espiritual y el poder terrenal, hacia las democracias actuales significé volver a reparar en la separacion entre la
legalidad y la legitimidad, entre el Derecho y la Justicia (Agamben, 2013).

Desde la referencia al contexto cultural en el cual se haya esta reforma en la continuidad, vayamos entonces a algunas
precisiones sobre la expresion “Iglesia pobre”. Aqui, Kasper nos ayuda a reflexionar presentando un conjunto de
preguntas, algunas de las cuales posiblemente sean las primeras que se nos vienen a la mente al escuchar hablar de
aquel binomio:

“¢ Puede una Iglesia pobre ser al mismo tiempo una Iglesia para los pobres? ;No necesita medios para poder ayudar
a los pobres? Para poder ofrecer la deseada ayuda, ¢no necesita disponer de hospitales, escuelas, residencias de la
tercera edad? Y no necesita ella misma también medios mundanos para ejercer su ministerio? Seria ingenuo querer
negar todo esto. De ahi que la pregunta no sea si la Iglesia debe poseer o no bienes mundanos, sino como y, sobre
todo, para qué emplea los bienes que le son confiados. ¢ Los utiliza en beneficio de los pobres o primordialmente para
su propio aseguramiento y al servicio de sus intereses? ; Existe transparencia en lo relativo a la forma en que utiliza
el dinero y los bienes? Las decisiones al respecto, ¢ se toman mediante procesos transparentes?” (Kasper, 2015: 100,
énfasis mio).

Como vemos, el autor nos insta a ser muy prudentes al plantear la cuestion de qué entender por “Iglesia pobre”, a
primera vista no postulando una separacion tajante como pareceria sugerir aquella famosa expresion del pontificado
de Pio X sobre elegir entre el “bien de la Iglesia y los bienes” que ella posee. Concretamente respecto al dinero, el
papa Francisco no lo combate en si mismo, pero dice “No a un dinero que gobierna en lugar de servir’, “el dinero debe
servir y no gobernar”. Asi, por ejemplo, habla de “reforma financiera” en el contexto internacional, exhortando a que los
dirigentes politicos y los ricos ayuden a los pobres (EG 57-58).

Para Kasper, “Iglesia pobre” mas bien entonces “concierne al estilo de vida del clero tanto alto como bajo, pero también
al de los laicos que trabajan para la Iglesia. Concierne asimismo a los religiosos y religiosas. (...) A todos se les exige
sencillez, simplicidad y modestia tanto en el estilo de vida como en la imagen institucional” (2015: 105 y 106, énfasis
mio). Y esta exigencia que alcanza “a todos”, ya el papa Ratzinger la referia al recordar que a la Madre Teresa “le
preguntaron una vez cual seria, segun ella, lo primero que se deberia cambiar en la Iglesia. Su respuesta fue: Usted y
yo” (Benedicto XVI, 25/09/2011). Asi, manifestaba que la Iglesia somos todos y que hay necesidad de su reforma, lo
cual exige cambios no en algunos sino en todos.

Pareciera que una vez mas la Iglesia se reconfigura tomando, desde luego no acriticamente, ciertas aspectos de los
modelos de autoridad de la tradicion ético-politica occidental (Schickendantz, 2001). En un sefalamiento que nos
permite entrever ciertos aspectos positivos de la modernidad, decia también el papa Ratzinger:

“En cierto sentido, la historia viene en ayuda de la Iglesia a través de distintas épocas de secularizacion que han
contribuido en modo esencial a su purificacion y reforma interior. En efecto, las secularizaciones —sea que consistan
en expropiaciones de bienes de la Iglesia o en supresién de privilegios o cosas similares— han significado siempre una
profunda liberacién de la Iglesia de formas mundanas: se despoja, por decirlo asi, de su riqueza terrena y vuelve a
abrazar plenamente su pobreza terrena. De este modo, comparte el destino de la tribu de Levi que, segun la afirmacion
del Antiguo Testamento, era la unica tribu de Israel que no poseia un patrimonio terreno, sino que, como parte de la

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 19



herencia, le habia tocado en suerte exclusivamente a Dios mismo, su palabra y sus signos” (Benedicto XVI, 25/09/2011,
énfasis mio).

Es interesante reparar en que casi veinte afos antes, Ratzinger lanzaba una cuestion fundamental que, segun entiendo,
tiene plena vigencia: “4 Qué tipo de reforma podria hacer de la Iglesia una ‘Compafiia’ que valga la pena ser vivida?”.
Su respuesta, como veremos seguidamente, apelaba didacticamente a la concepcién que tenia Miguel Angel sobre el
trabajo del escultor con el bloque de marmol, de forma de poner en evidencia que la reforma consiste en un quitar lo
inauténtico, aquello que impide cumplir con la mision a la que la Iglesia, todos nosotros, estamos llamados:

“La reformatio, que es necesaria en todas las épocas, no consiste en el hecho de que podamos modelar cada vez
‘nuestra’ Iglesia como mas nos apetece, sino en el hecho de que siempre nos deshacemos de nuestras propias
construcciones de apoyo a favor de una luz purisima que viene desde lo alto y que es al mismo tiempo la irrupcion de la
libertad pura. Permitidme decir con una imagen lo que yo comprendo, una imagen que he encontrado en Miguel Angel,
quien retoma en esa perspectiva antiguas concepciones misticas vy filosoficas cristianas. Con la mirada del artista,
Miguel Angel veia ya en la piedra que tenia ante sus ojos la imagen-guia que esperaba secretamente ser liberada y
sacada a la luz. La tarea del artista, en su opinion, consistia sélo en quitar lo que aun cubria a la imagen. Miguel Angel
concebia la accion artistica auténtica como un sacar a la luz, un poner en libertad, no como un hacer. (...) El escultor
no hace algo, dice el gran tedlogo franciscano [San Buenaventura]. Su obra es, en cambio, una ablatio: consiste en
eliminar, en tallar lo que es inauténtico” (Ratzinger, 1990).

En relacion con todo esto, es importante destacar que Kasper, al tiempo que encuentra continuidad entre el discurso
de Benedicto XVI en Friburgo de Brisgovia en 2011 y los dichos de Francisco al respecto (diciendo que “con la palabra
clave desmundanizacion” (...) [Ratzinger] no se referia en el fondo sino a lo que hoy dice Francisco (...)", refiere que
el propio Papa “no solo con sus palabras, sino también mediante su estilo de vida sencillo y austero, su forma de
conducirse en publico y sus gestos, deja claro de modo programatico de qué se trata” (2015: 105).

Asi, observo que Francisco lleva a la practica aquellos célebres consejos de Bernardo de Claraval al papa Eugenio,
a quien se le exhortaba a recordar que era el sucesor del pescador Pedro y no del emperador Constantino (De
Consideratione ad Eugenium papam|[2]). En el tiempo de Francisco, esto lo vemos también en el relanzamiento que
ha realizado de la reforma del papado, en linea con lo dispuesto por Juan Pablo Il en Ut Unum Sint (EG 32; Cfr. Cuda,
2016 y Schickendantz, 2017).

Si miramos ahora a lo que esta en el fondo de la cuestion, nos encontramos con ese para qué o para quiénes se debe
hacer todo esto, a lo cual Francisco responde con sus gestos y ensefianzas: “para los pobres”. Asi, podemos pensar
que el Papa actualiza la respuesta a la pregunta del cardenal L. Suenes, cuando el 4 de diciembre de 1962 planted
en el aula conciliar el interrogante: “Iglesia, ¢qué dices de ti misma?”, cuestion retomada dos dias después por el
cardenal G. Lercaro, quien dijo: “La Iglesia de los pobres sera de verdad el reflejo mas profundo y mas conforme con
el Evangelio” (Cfr. Descalzo, 1963: 318 y 327).

Por esto, Kasper sefiala que

“...en el Concilio Vaticano Il desempefid su papel el motivo de una Iglesia pobre. Ya Juan XXIIl, en el discurso
preparatorio del Concilio pronunciado el 11 de septiembre de 1962, habia hablado de una Iglesia de los pobres[3]. En
los documentos del Concilio esta aspiracion no llegd a convertirse en tema dominante; sin embargo, no esta ausente de
ellos. El texto fundamental se encuentra en la Constitucion sobre la Iglesia [Lumen Gentium 8, ap. 3] (...) Especialmente
famosa es la afirmacion de la Constitucion pastoral [Gaudium et Spes 1]” (2015: 102).

En este sentido, es importante que en Evangelii gaudium Francisco retome el Vaticano Il y la “conversién eclesial”
como “permanente reforma de si por fidelidad a Jesucristo” (EG 26). Mas aun, alli recupera el llamado de Pablo VI a la
“renovacion” de la comunidad eclesial, comparando la “imagen ideal” frente al “rostro real que hoy la Iglesia presenta”
(citando a Pablo VI en Ecclesiam suam, EG 26). Asi, el Papa impulsa la “reforma de estructuras” para que sean “mas
misioneras”, en un proceso de “discernimiento, purificacion y reforma”, que toma en consideracion la “postulaciéon de
fines” con una “adecuada busqueda comunitaria de los medios para alcanzarlos” (EG 27, 30 y 33, énfasis mio).

De esta manera, observo que el modelo de “Iglesia pobre”, programa de reforma en la continuidad, se corresponde con
una “Iglesia accidentada, herida y manchada” antes que con una “Iglesia enferma por el encierro y la comodidad”. Para
avanzar en esta tarea, no olvidemos un aspecto fundamental: la invocacion que Francisco hace al Espiritu Santo, el
“alma de la Iglesia”(y asi, el verdadero reformador), rogandole “que venga a renovar, a sacudir, a impulsar a la Iglesia
en una audaz salida fuera de si para evangelizar a todos los pueblos” (EG 49 y 261). Seguidamente veremos a quiénes
se debe dar prioridad en esta evangelizacion.

Segunda parte: “para los pobres” (y los pueblos pobres)

Como se destaca en la frase que cité al inicio, el papa Francisco -ayudado por el cardenal Hummes- recordd a los
pobres en el momento mismo de su eleccion, algo no menor, pues, como dira luego, “el creyente es fundamentalmente
memorioso” (EG 13). Esto tiene una gran importancia y remite a la distincion entre historia y memoria, referida por I.
Pérez del Viso a partir del pensador P. Nora (2006): lo que la primera nos permite conocer desde el dato factico aunque
distante, la segunda nos permite asumir en nuestra propia vida la historia de los otros, moviéndonos al compromiso. O
sea que, por ejemplo, una cosa es conocer muy bien la variacion de los indices de pobreza a lo largo de las décadas,
y otra cosa es —ademas— pasar del mero dato al compromiso activo por la transformacion social.

Antes de proseguir, me parece importante referir una suerte de “estado de situacion” que Francisco toma muy en
cuenta. En este sentido, sefialando el pensamiento situado del Papa, dice Kasper:

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 20



“En el mundo actual, la Iglesia se enfrenta a multiples retos (...) Entre estos multiples desafios, la mirada del papa
Francisco en la Evangelii gaudium [y en Laudato si’] se dirige sobre todo a los retos sociales y, en especial, al problema
de los pobres y la pobreza. A juicio de Francisco este es hoy uno de los problemas clave, por no de decir el problema
clave (...) En el trasfondo esta para el papa Francisco el escandalo de la pobreza y la miseria sobre todo en el
hemisferio meridional, del que él procede y cuyos conflictos ha experimentado personalmente, un escandalo que clama
al cielo” (2015: 109 y 110).

Mas aun, recientemente, en la homilia de canonizacién de Jacinta y Francisco Marto (los nifios pobres de Portugal),
decia el Papa: “En sus Memorias (lll, n.6), sor Lucia da la palabra a Jacinta, que habia recibido una visién: ‘4 No ves
muchas carreteras, muchos caminos y campos llenos de gente que lloran de hambre por no tener nada para comer?
¢Y el Santo Padre en una iglesia, rezando delante del Inmaculado Corazén de Maria? ¢ Y tanta gente rezando con él?’
" (13/05/2017).

Junto a lo que ya se ha dicho, me parece que corresponde preguntarnos quiénes son esos pobres y cuales son,
por asi decirlo, sus vivencias tipicas. Seguramente mucho de esto ya lo conocemos, mas aun en nuestra region
latinoamericana, pero considero importante que nos detengamos a reparar en algunas situaciones. Ya L. Gera, uno de
los principales referentes de la “teologia del pueblo” surgida en Argentina, corriente fundamental para “leer” a Francisco
(Cuda, 2016), senalaba algunos aspectos importantes de recordar en el didlogo interdisciplinario: “Riqueza y pobreza
son situaciones que determinan al hombre en su caracter de poseedor o no poseedor de realidades. He aqui los dos
polos entre los que ha de oscilar necesariamente toda reflexion sobre el pobre y el rico; el de los objetos de posesion,
y el sujeto poseedor o privado de posesion” (2006: 121). El tedlogo reparaba en “las situaciones particulares que
constituyen al pobre tratando de ver como en cada una de ellas se transparenta la pérdida del mundo como totalidad”,
deteniéndose asi en el desposeido y el humillado (Gera, 2006: 123, énfasis mio).

El desposeido

“Pobre -decia Gera- es quien por penuria de bienes materiales no esta en condiciones de vivir; carente de un minimum
de bienestar no tiene la suficiente intensidad de vida y arrastra penosamente su existencia. La imagen de la existencia
arrastrada sugiere bien lo que es un pobre: el falto de vigor, el que no puede estar de pie en la existencia y so6lo adelanta
arrastrandose débilmente. Al que nosotros llamamos ‘pobre’, la Escritura en su lenguaje hebreo, lo llama dal, que
significa delgado, endeble, débil” (2006: 124, cursiva en el original).

Gera recordaba con agudeza que en la Escritura, “con frecuencia aparece alli el pobre en la figura del hombre
socialmente aislado (...) Nos encontramos asi ante varios aspectos del pobre. Tipos varios, que van desde el peregrino,
pasando por el desterrado [el papa Francisco diria ‘el refugiado’], el prisionero, el que no tiene familia 0 amigos, hasta
el positivamente enemistado, injuriado, acechado y perseguido a muerte” (2006: 128-129, énfasis mio).

Aqui es importante un sefialamiento de dicho autor, quien apuntaba que “[l]os tipos de pobre (...) que sugieren el tema
de la soledad humana estan bien representados en las dos imagenes del hombre sin casa y del hombre sin ciudad”.
Respecto a estos espacios, tomemos ahora el primer seialamiento de Gera: “La casa no es entonces nada mas que
refugio corpdreo, es hogar (...) representa el seno de la familia. El hogar donde brota el hombre (...). En este contexto
surge la imagen del peregrino: el hombre que esta fuera del hogar, el advenedizo, el que necesita hospedaje”, es
decir “hacer que se sienta como en su casa” (2006: 129: 130, cursiva en el original). En cuanto al segundo espacio
mencionado, el tedlogo referia: “La ciudad representa el sitio donde puede darse una vinculacion social, humana. En la
reciprocidad del dialogo podemos ser comprendidos por otros y, a su vez, comprenderlos. En la ciudad nace la amistad.
Especialmente cuando la ciudad es patria” (2006: 130, énfasis mio). En este sentido, recordemos que Francisco, en
continuidad con la pastoral urbana que desplegé en Buenos Aires en sus afos de Arzobispo, se detiene en los desafios
que presenta la ciudad a los trabajos pastorales, advirtiendo que “Dios habita en sus hogares, en sus calles, en sus
plazas” (EG 71-72).

Como sabemos, en la preocupacion del Papa por los pobres, la situacion de los refugiados en la severa crisis humanitaria
que se registra en la zona del Mediterraneo, y las condiciones de los presos merecen un énfasis especial, y en esto nos
puede ayudar lo que también decia Gera, al observar que

“El desterrado, el prisionero, son hombres sin ciudad. Ambos son alejados de la propia ciudad, patria (...) El hombre
que no tiene en quien confiar. No puede fiarse de nadie o no tiene en quien fiarse. Eso sugiere la falta de apoyo, el
sentimiento de soledad que vive angustiosamente. Un hombre extranjero en este mundo. El sin hogar cuya alma esta
a la intemperie” (2006: 131, énfasis mio).

En relacién con esto, considero edificante escuchar el testimonio de la presa Evila Quintana Molina, del Centro de
Readaptacion Social (CERESO) numero 3 de Ciudad Juarez (México), quien le decia a Francisco en su visita a la
carcel, testimoniando el Papa una de las obras de misericordia corporal:

“Su presencia en este centro es un llamado a la obra de misericordia para los internos de una prision y sus familias. Es
también un llamado para aquellos que se olvidaron de que aqui hay seres humanos pues aunque seamos transgresores
de la ley del hombre y pecadores, la mayoria de nosotros tenemos la esperanza de la redencion y en algunos casos
la voluntad de conseguirla. Y es justo en estos lugares donde se pone a prueba tu fe, la fortaleza de tu espiritu. (...)
Al inicio de este viaje llamado carcel nos sentimos expuestos, vulnerables, solos, fisica y emocionalmente, parte de
nosotros se ha ido pero sera en nuestro interior donde encontremos la fortaleza de como tomar o cémo vivir esta
experiencia. (...)El dia que me dieron mi sentencia alguien me dijo, ya no te preguntes mas ‘; Por qué estas aqui?’
Mejor preguntate ‘; Para qué estas aqui?’ Un dia me encontraba triste de saberme lejos de casa sin mi hija ni mi familia

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 21



y en mi interior pensé: ‘Yo acepto tu voluntad, Sefior’ y le dije: ‘Sefior, s6lo déjame ver que tus planes son mejores que
los mios’. Y fue justo entonces cuando encontré la respuesta de ‘; Para qué estoy aqui?’ (...) queremos agradecerle el
tomarnos en cuenta y traernos la ternura y la caricia de Dios a quienes nos encontramos reunidos. Aquellos quienes
clamamos por el perdén de Dios y de la sociedad, porque también somos parte de ella y por supuesto del Pueblo de
Dios” (Quintana Molina, 17/02/2016, énfasis mio).

Como vemos a través del testimonio de esta prisionera y madre soltera, “[e]l pobre se enfrenta en ultimo término con
el misterio del amor o de la muerte” (Gera, 2006: 132), que en Francisco encontramos formulado como la “cultura de
muerte” versus la “cultura de vida” cimentada en el amor (Laudato si’ 213).

El humillado

En continuacion con las reflexiones que veniamos refiriendo, decia Gera sobre el pobre en tanto “humillado”:

“...la situacion del desposeido desemboca en un sentimiento de la propia pequefiez. No ha logrado realizarse a base
de cosas poseidas. No siente, por consiguiente, la propia magnitud. Su situacion lo lleva mas bien a una experiencia
de ser poca cosa. En comparacion al rico se siente menor, de pocas dimensiones. No tiene riquezas que le permitan
lograr una posicion elevada en la escala social. La pobreza entonces no es sélo experiencia de desposesién sino de
inferioridad, de estar por debajo de los demas”. Entonces, “[l]a pobreza es vivida como una intima ofensa: la humillacién.
Aceptar la condicion de pobre es humildad” (2006: 136-137, énfasis mio).

Complementando esta perspectiva, tenemos dos ultimos senalamientos. Por un lado, comprender que al pobre, una
vez “alcanzada la cumbre de su indigencia, le queda, como Unica salida, pedir” (2006: 140). Por otro lado, en cuanto a
la relacién con Dios, esta observacion de Gera: “cuando el hombre entra a medir su propia grandeza con la de Dios se
pone en una nueva dimensién espiritual que le ofrece, como una linea de posibilidad, la opcién de sentirse pobre o rico
frente a Dios” (2006, 143, cursiva en el original).

Araiz de haber reparado en el rico y el pobre, en la condicién del desposeido y el humillado (situaciones en las cuales,
en una escala mayor, podemos encontrar a pueblos enteros), enfrentamos dos caminos: o hacernos los distraidos,
mirar para otro lado, seguir adelante en nuestro camino, o realizar una opcion por los pobres y los pueblos pobres,
como claramente el Papa nos exhorta una y otra vez. En este sentido, es pertinente sefialar que el tema del rico y el
pobre es abordado por el Pontifice, por ejemplo, en el mensaje para la Cuaresma de 2017, donde sefala que “cerrar
el corazon al don de Dios que habla tiene como efecto cerrar el corazén al don del hermano” (Francisco, 10/02/2017,
énfasis mio). Ademas, es de destacar el lugar relevante que él da a los pobres en Evangelii gaudium y en Laudato
si’, textos en los cuales incluso realiza esa ampliacidon en escala, al enfocar también en la dramatica situacion de los
pueblos pobres. En la exhortacion, el Papa, entre otros sefialamientos, advierte las nuevas pobrezas y fragilidades,
haciendo expresa mencion a los pueblos indigenas, los ancianos, los migrantes, las victimas de la trata de personas,
los nifios por nacer y la creacion (EG 210 y siguientes), contexto en el cual inserta una mencién a San Francisco de
Asis (EG 215). En Laudato si’ un punto no siempre destacado es que el Papa, en el fondo, lo que esta diciendo es que
la ecologia —en general asociada a la lucha de los partidos y movimientos “verdes” de los paises desarrollados- es
también un derecho de los pobres de las periferias, lo cual implica una apelacién a la justicia distributiva (Cfr. LS 49).
En ambos textos Francisco critica con firmeza la “inequidad” y la “cultura del descarte” (EG 53, 74, 195y LS 22,48 y
siguientes).

Si reparamos en el Capitulo IV de Evangelii gaudium (“la dimension social de la evangelizaciéon”), encontramos que
el Papa habla de “evangelizacién y promociéon humana”, del “Evangelio de la fraternidad y la justicia”, recordando que
Cristo pobre nos debe generar preocupacion por los pobres, y que Dios escucha el clamor de ellos (EG 178-179, 186-
187, énfasis mio). Francisco varias veces alude a las causas estructurales de la pobreza (188-189, 202; Cfr. LS 15),
y refiere a la relevancia de la solidaridad, en tanto “devolver al pobre lo que le corresponde” (EG 189), rescatando un
criterio para discernir el auténtico trabajo pastoral, recordando que en las comunidades paulinas “no se olvidaron de
los pobres” (EG 195).

Llegamos asi al trascendente sefialamiento del Papa de “la opcidén por lo pobres” como “categoria teoldgica antes que
cultural, sociolégica, politica o filoséfica”. A partir de que Dios “se ha hecho pobre por nosotros para enriquecernos
con su pobreza”, Francisco dice: “por eso quiero una Iglesia pobre y para los pobres”, que no es solo realizar planes,
consumirse en el activismo, sino ante todo una “atencién amante” a los pobres, que también supone “dejarse evangelizar
por ellos” (198-199, énfasis mio; Cfr. LS 158 ). En este sentido, conociendo de cerca las vivencias de los cristianos
pobres de América Latina, dice también el Papa con gran sencillez y hondura:

“Para entender esta realidad hace falta acercarse a ella con la mirada del Buen Pastor, que no busca juzgar sino amar.
Solo desde la connaturalidad afectiva que da el amor podemos apreciar la vida teologal presente en la piedad de los
pueblos cristianos, especialmente en sus pobres. Pienso en la fe firme de esas madres al pie del lecho del hijo enfermo
que se aferran a un rosario aunque no sepan hilvanar las proposiciones del Credo, o en tanta carga de esperanza
derramada en una vela que se enciende en un humilde hogar para pedir ayuda a Maria, o en esas miradas de amor
entrafable al Cristo crucificado. Quien ama al santo Pueblo fiel de Dios no puede ver estas acciones sélo como una
busqueda natural de la divinidad. Son la manifestacién de una vida teologal animada por la accién del Espiritu Santo
que ha sido derramado en nuestros corazones (cf. Rm 5,5)” (EG 125, énfasis mio).

Sobre tal opcion preferencial por los pobres (EG 197, 199-200), Kasper sefala, como antecedentes, las primeras

comunidades cristianas, el monacato, al “Pacto de las Catacumbas” en tiempos del Concilio y a la teologia de la
liberacion. En lo que hace al magisterio latinoamericano, tan importante para Francisco, aquel autor refiere las

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 22



conferencias de Medellin (en 1968, donde se habld de opcion por los pobres), Puebla (en 1979, alli se aludio a opcién
preferencial por los pobres), y Aparecida (en 2007, donde, complementando lo anterior, se hablé de opcién por los
excluidos, ap. 83) (2015: 105).

A sabiendas de ciertas criticas que han surgido al interior y al exterior de la Iglesia por la opcién realizada por Francisco,
Kasper senala con firmeza:

“Con la opcién preferencial por los pobres y con la apuesta por una Iglesia pobre, el papa Francisco se encuadra
una vez mas en una larga tradicion; puede decir con razén que la opcidn por los pobres esté etestiguada por toda la
tradicion (Cf EG 198). Retoma una aspiracion del Vaticano Il a menudo descuidada e inicia una nueva fase de recepcion
del Concilio. Hasta la fecha esta ha prestado atencién sobre todo a la renovacién interna y a la reforma estructural y
liturgica; ahora la Iglesia debe salir a las periferias de los propios territorios para adentrarse en los nuevos entornos
socioculturales” (2015: 105, énfasis mio).

Mas aun, Kasper sugiere no quedarse sélo en la cuestion de los instrumentos de los cuales se pude servir la Iglesia
en su pastoral, invitando a poner la mirada en el fundamento cristolégico, que es en realidad lo mas importante de la
cuestion que estamos abordando. Asi, dicho autor recuerda que “Jesus vino para anunciar el Evangelio a los pobres
(Cf. Lc 4, 18)” (2015: 100- 101). En este sentido, es pertinente referir aqui que San Pablo alude a la pobreza de Cristo
en los siguientes términos: “Ya conocen la generosidad de nuestro Sefor Jesucristo que, siendo rico, se hizo pobre
por nosotros, a fin de enriquecernos con su pobreza” (Cfr. 2 Co 8, 9). Gera, en el mismo texto que ya hemos referido,
comentaba este pasaje diciendo: “Cristo pobre por nosotros, es decir, Cristo en la cruz, deja muy atras la simple idea
de un desposeido de bienes econdémicos” (2006: 122, énfasis nuestro).

Teniendo en cuenta estos aspectos medulares, el Papa se pregunta “a quiénes deberia privilegiar” la Iglesia en la
evangelizacion, respondiendo con la indisoluble relacion entre “nuestra fe y los pobres” (EG 48). Asi, Francisco pide “no
oscurecer lo que es tan claro” en cuanto a esa opcion preferencial (EG 194). Criticando a ciertos sectores en la Iglesia,
el Papa sefiala que la mundanidad se combate con el trabajo por los pobres (EG 207). Mas aun, en la perspectiva
de Francisco, el “sujeto histérico” del cambio, de construir pueblo, de edificar una “sociedad justa y memoriosa y sin
exclusiones” es “la gente y su cultura” (EG 239).

En relacion con todo esto podemos comprender entonces el llamado del Papa a que la Iglesia entre “en la gran politica”,
a que siga fomentando el didlogo ecuménico, interreligioso (EG 244 y siguientes) e interdisciplinario (LS 135y 197), a
que se comprometa en el reclamo por las “3 T” (tierra, techo y trabajo), los “derechos humanos” y los “derechos de los
pueblos y las culturas” (LS 93 y 144), revalorizando el “valor social” de la misericordia (Misericordia et misera, 18), a
que recepcione la voz de los pobres en las estructuras vaticanas, a que no le tema a “crear coaliciones (...) culturales,
educativas, filosoficas, religiosas” con amplios sectores, y a que de forma renovada busque articular acciones con los
Estados, pidiendo incluso defender el ejercicio de su soberania (LS 173 y 175; Francisco, 13/05/2016 y 10/06/2016).
Por todo esto considero importante sefialar lo que entiendo constituye una tentacién de la cual Francisco nos “sacude”,
nos advierte: la tentacion de creer que el mundo de la “alta” politica (incluso de los partidos politicos) y de la diplomacia,
es el ambito de lo “inmundo”, donde prima la corrupcién y no la capacidad de transformacioén, y que por eso, temerosos
de “ensuciarnos”, entramos a disputar poder al interior de la Iglesia. Estas actitudes de huida de las responsabilidades
no hacen justicia al programa que propone Francisco para toda la Iglesia. No olvidemos que en especial los laicos
estan llamados a un mayor compromiso politico (Cfr. EG 102 y 256), no descuidando la “ecologia social’, que es
“institucional” (LS 142).

Tercera parte: relectura de “Iglesia pobre y para los pobres”

Al volver ahora a la frase completa de Francisco, entiendo que, a grandes rasgos, la misma alude a un medio, ser “Iglesia
pobre”y a un fin: ser “para los pobres”, mas aun, ser Iglesia de los pobres y con ellos, lo que implica darles prioridad (la
“atencién amante”) y reconocer su caracter de “sujeto histérico” del cambio, del cual habla el Papa. Observo también
que el medio surge a partir de tener presente cual es la finalidad, de ahi entonces la necesidad de relanzar la reforma
eclesial. No se puede desconocer que esta propuesta de Francisco tiene un impacto hacia el exterior, incluso influyendo
para que la presencia de los pobres, el “protagonismo” de los pueblos, vigorice los regimenes politicos democraticos, a
partir por ejemplo de la participacion en el accionar de los movimientos populares y en el nivel (representativo) partidario
y estatal (Francisco, 21/01/2017). Asi, si el programa del Papa se nutre de algunos aspectos positivos de “la primera
y segunda llustracién” (Scannone, 2015: 41), también le recuerda a ésta, en el plano de la politica contemporanea, la
necesidad de no descuidar la legitimidad de ejercicio (Fernandez Vega, 2016). En este sentido, en la propuesta del
Pontifice, la teologia politica se entenderia como teologia del pueblo (Cuda, 2016).

Condensando algunas implicancias ad intra y ad extra de la comunidad eclesial de la expresién del Pontifice que
venimos analizando, dice Kasper:

“Con su programa de una Iglesia pobre para los pobres, el papa Francisco dirige una seria interpelacion a la Iglesia.
El reto concierne a la Iglesia como institucion, a su imagen y a su forma de gestionar el dinero y los bienes. El resto se
dirige sobre todo a las Iglesias pudientes en una sociedad de bienestar, como es la Iglesia de Alemania. Sin embargo,
también en las Iglesias pobres hay intentos de recuperar estructuras feudales que entre nosotros estan entretanto en
gran medida superadas. La Iglesia no deberia confiar en la influencia y el brillo politico y social, ni solo en programas,
planificaciones y organizaciones, sino en su irradiacion espiritual (...) Este no es un programa liberal, sino un programa
radical muy exigente de reforma y renovacion en el sentido de la pobreza a ojos de Dios (o de corazon: cf. Mt 5,3) tanto
como a ojos de los hombres. Francisco se halla persuadido de que justamente [la] alegria podemos aprenderla de los
pobres (cf.EG 198)” (2015: 107 y 108, énfasis mio).

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 23



El autor agrega que “[e]l programa pontificio de una Iglesia pobre para los pobres es sobre todo un programa intraeclesial,
pastoral y espiritual” (Kasper, 2015: 111). Como vimos, ante todo esto supone traducir la “opcién preferencial por los
pobres (...) principalmente en una atencién religiosa privilegiada y prioritaria” (EG 199). Pero también implica promover
el “desarrollo integral”, acompafnando las reivindicaciones sociales, promoviendo la defensa de los derechos humanos y
de los pueblos, preservando el trabajo, no teniendo miedo a ser una “voz profética” en contexto de injusticia estructural
(EG 203-205, 218; LS 30, 93, 124 y siguientes).

En este sentido, no olvidemos que en La ciudad de Dios, San Agustin no sélo dice que la ciudad celestial (Cfr. EG 71)
se funda en el “amor a Dios” (en vez del amor a si mismo), sino que en su peregrinacion, dicha ciudad es “social y
politica”[4]. Justamente, en 2012, en su ultima homilia para el Te Deum por la fiesta patria del 25 de Mayo, el entonces
cardenal Bergoglio refirié al amor social, que genera vinculos, que politiza (Torres, 2016).

Me parece que esos sefialamientos sobre el amor son importantes, pues podemos ver que la exhortacion a una Iglesia
pobre que huye de la mundanidad, pasa por asumir las vivencias de los pobres, en el sentido siguiente:

“El pobre, el que vive la experiencia espiritual de la pobreza, es aquel que todavia confia en la capacidad de amor de
otros hombres. El hombre puede sentirse pequefio y tender avidamente a engrandecerse por la via de la busqueda de
poder, de dominio, de apropiacion (...). Por el contrario, el hombre puede sentir en si una grandeza donada por Dios y
tender, ardorosamente, a participar a otros de su propia plenitud. Tiende entonces a donar, a distribuir y con ello a vivir
la experiencia de empobrecimiento. Poder es el anhelo del rico. Amar es el anhelo del pobre de espiritu” (Gera, 2006:
141, cursiva en el original).

Segun entiendo, Francisco insta a toda la Iglesia y a cada uno de nosotros a vivir este amor, a partir de lo que él
mismo dice a menudo sobre lo que Dios hace en nuestras vidas, sobre ese “primerear” divino (EG 24) que nos debe
mover a esta actitud: “en todo amar y servir’, tal como instaba San Ignacio (Ejercicios Espirituales 233). El Papa pide
entonces que “...seamos en el mundo centinelas que sepan contemplar el verdadero rostro de Jesus Salvador, que
brilla en la Pascua, y [que asi] descubramos de nuevo el rostro joven y hermoso de la Iglesia, que resplandece cuando
es misionera, acogedora, libre, fiel, pobre de medios y rica de amor” (13/05/2017, énfasis mio).

Ahora bien, este amor que construye fraternidad hacia dentro de la Iglesia y que en el &mbito publico genera amistad
social, politiza, crea la “cultura del encuentro” (EG 220), ¢,es algo facil? Decia Benedicto XVI en el discurso de Friburgo:
“Vivamos como individuos y como comunidad de la Iglesia la sencillez de un gran amor que, en el mundo, es al mismo
tiempo lo mas facil y lo mas dificil, porque exige nada mas y nada menos que el darse a si mismo” (25/09/2011, énfasis
mio).

Ese “en el mundo” supone particularmente para los laicos no sélo contribuir a generar unidad en la diferencia, por
encima de los conflictos, a los cuales se debe reconocer, “sufrir’, buscar resolverlos y transformarlos “en eslabdn de un
nuevo proceso” (EG 227), sino también lo que dice Gera:

“El laico, en su tarea de especifica de producir, adquirir u obtener alguna forma los bienes de la tierra, debe sentir
el llamado de una sociedad humana que esta a la espera de esos bienes. Debe sentir el inmenso clamor del pobre,
como dicen los Salmos, el silencioso quejido interior con que los desposeidos acusan a los poseedores de la tierra
que aprisionan avidamente los bienes comunes y los custodian como perros atados a un sepulcro” (Gera, 2006: 165,
cursiva en el original).

Respondiendo positivamente a ese llamado, el laico, decia este tedlogo, “Prepara la venida Dios (...) Coopera asi al
Reinado de Dios” (Gera, 2006: 167). Esto posibilita dos sefialamientos finales en los cuales, segun entiendo, se puede
inscribir el programa de “Iglesia pobre y para los pobres”, inserto en la tensién del ya pero todavia no. Por un lado,
recordar que “la verdadera esperanza cristiana, que busca el reino escatolégico, siempre genera historia” (EG181). Por
el otro lado, tener muy en cuenta que

“El Juez que vuelve —es Juez y Salvador a la vez— nos ha confiado la tarea de vivir en este mundo segun su modo
de vivir. (...) [Plodemos y debemos decir también nosotros, con gran urgencia y en las circunstancias de nuestro
tiempo: jVen, Sefior! Ven a tu modo, del modo que tu sabes. Ven donde hay injusticia y violencia. Ven a los campos
de refugiados (...) en tantos lugares del mundo. Ven donde domina la droga. Ven también entre los ricos que te han
olvidado, que viven solo para si mismos. Ven donde eres desconocido. Ven a tu modo y renueva el mundo de hoy. Ven
también a nuestro corazén, ven y renueva nuestra vida...” (Benedicto XVI, 12/11/2008).

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 24



Bibliografia

ACIPRENSA, “Esta madre soltera conmovio atodos en carcel de Juarez con el Papa Francisco”, 17/02/2016, https://www.
aciprensa.com/noticias/video-esta-madre-soltera-conmovio-a-todos-en-carcel-de-juarez-con-el-papa-francisco-11951/
ACI PRENSA, “El manuscrito que el Papa Francisco ley6 antes de su eleccion en el Cénclave”, 21/03/2017, https://
www.aciprensa.com/noticias/cardenal-ortega-revela-lo-que-francisco-queria-del-nuevo-papa-32126/

AGAMBEN, Giorgio (2013), El misterio del mal. Benedicto XVI y el fin de los tiempos, Buenos Aires, Adriana Hidalgo
Editora.

BENEDICTO XVI, “La parusia en la predicacion de San Pablo” (audiencia general), 12/11/2008.

BENEDICTO XVI, “Encuentro con los catélicos comprometidos en la Iglesia y la sociedad”, 25/09/2011.

BENEDICTO XVI (2016), Ultimas conversaciones con Peter Seewald, Buenos Aires, Agape-Mensajero.
CHESTERTON, Gilbert K. (2007) [1996], Santo Tomas de Aquino, Buenos Aires, Lohlé-Lumen.

CUDA, Emilce (2016), Para leer a Francisco. Teologia, ética y politica, Buenos Aires, Manantial.

DESCALZO, José L. (1963), Un periodista en el Concilio. | etapa, Madrid, P. Popular Catdlica.

FERNANDEZ VEGA, José (2016), Francisco y Benedicto. El Vaticano ante la crisis global, Buenos Aires, Fondo de
Cultura Econdémica.

FRANCISCO (2013), Exhortacién apostdlica Evangelii gaudium

FRANCISCO (2015), Carta enciclica Laudato si’

Francisco (2016), Carta apostélica Misericordia et misera

FRANCISCO, “Participacion en el Il Encuentro mundial de los movimientos populares”, 09/07/2015.

FRANCISCO, “Discurso en encuentro con los participantes en el V congreso de la Iglesia italiana”, 10/11/2015.
FRANCISCO, “Discurso en el Encuentro con los representantes de los medios de comunicacién”, 16/03/2016.
FRANCISCO, “; Qué te ha sucedido Europa?”, en L’ Osservatore Romano, 13/05/2016.

FRANCISCO, “Crimenes de lesa humanidad”, en L’ Osservatore Romano, 10/06/2016.

FRANCISCO, “El peligro en tiempos de crisis es buscar un salvador que nos devuelva la identidad y nos defienda con
muros”, 21/01/2017, http://internacional.elpais.com/internacional/2017/01/21/actualidad/1485022162_846725.html
FRANCISCO, “Los pobres llaman a nuestra puerta”, en L’ Osservatore Romano, 10/02/2017.

FRANCISCO, “Homilia en el rito de canonizacién de los beatos Francisco Marto y Jacinta Marto”, 13/05/2017.

GERA, Lucio (2006) [1962] “Sobre el misterio del pobre” en Azcuy, V., Galli, C. y Gonzalez, M., Escritos teolégicos-
pastorales de Lucio Gera. . Del Preconcilio a la Conferencia de Puebla (1956- 1981), Buenos Aires, Agape — UCA.
GRECH, Prosper, “El rostro de Cristo brilla incluso a través de densas nubes”, en L’ Osservatore Romano, 23/08/2013.
JUAN XXIII, “Radiomensaje de Su Santidad Juan XXIII un mes antes de la apertura del Concilio Vaticano 117, 11/09/1962.
KASPER, Walter (2015), El Papa Francisco. Revolucién de la ternura y el amor. Raices teoldgicas y perspectivas
pastorales, Buenos Aires, Sal Terrae.

MATE, Reyes (2013), “La renuncia como gesto apocaliptico”, en Laboa, J., Vide, V. y Mate, R., El valor de una decision.
De Benedicto XVI a Francisco, Buenos Aires, PPC.

PEREZ DEL VISO, Ignacio (2007), “La Shoa, ;memoria o historia?”, en CAJC, Holocausto —Shoa. Sus efectos en la
teologia y la vida cristiana en Argentina y América Latina, Buenos Aires, Edit. Claretiana.

RATZINGER, Joseph (1990), “Reforma desde los origenes”, http://www.mercaba.org/Benedicto%2016/reforma_
desde_los_origenes.htm

SCANNONE, Juan Carlos (2015), “Interpretacion reflexiva de la actual realidad histérica: semillas de futuro”, en Grupo
Farrell, El surgimiento de un nuevo paradigma. Una mirada interdisciplinar desde América Latina, Buenos Aires, Ciccus.
SCHICKENDANTZ, Carlos (2001) ;Addénde va el papado? Reinterpretaciéon teolégica y reestructuracion practica,
Buenos Aires, Agape-Proyecto.

SCHICKENDANTZ, Carlos, “En este momento le toca a la Iglesia latinoamericana ofrecer su estilo, sus acentos”,
18/03/2017, http://www.periodistadigital.com/religion/america/2017/03/18/schikendantz.shtml

TORRES, Anibal (2016), “La ética social del cardenal Bergoglio antes de ser el papa Francisco. Analisis de sus homilias
en las celebraciones del Te Deum patrio”, trabajo presentado en la 1° Conferencia de América Latina de Eticistas
Teoldgicos Catdlicos, Bogota, 26-29 de mayo.

[2] Libro IV, Cap. VI, “Ut eos per seipsum praedicet”, “Que predique a los demas con su vida”.

[3] En efecto, Juan XXIII habia dicho a un mes de la apertura del Concilio: “Para los paises subdesarrollados la Iglesia
se presenta como es y como quiere ser, como Iglesia de todos, en particular como la Iglesia de los pobres” (11/09/1962).
[4] Libro XIV, Cap. XXVIII; Libro XV, Cap. [; Libro XIX, Cap. XVII.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 25



Tema Central
“UNA IGLESIA POBRE PARA LOS POBRES”

El Papa Francisco al explicar por qué habia el-
egido el nombre de Francisco, dijo: “{Cémo quisi- i I | [ ’ l .
era una lglesia pobre para los pobres!”. Es todo L Ild 1gl1Csld
un programa para la Iglesia de hoy que el Papa
expreso reiteradamente, sobre todo en Evangelii ; i I'-|,; 1.I'] I'e v l'l al'd
Gaudium (nn. 53-60, 197-291). Hay una leve, .
aparente diferencia con lo que habia dicho el
Papa Juan XXIII: “La Iglesia es de todos, pero es-
pecialmente de los pobres”. Es a la vez “de” los
pobres y “para” los pobres. Muchos se pregun-
tan: ; Como puede una Iglesia ser pobre y ser al
mismo tiempo “para “ los pobres , es decir poder
ayudarlos en forma eficaz a través de obras como |,

hospitales, universidades, escuelas, obras asist-

enciales y de promocion? Ademas es conviccion de muchos que el escandalo de la pobreza en el mundo es el mas
grande desafio de la sociedad y de la Iglesia. ; Cdmo entonces se nos pide luchar contra la pobreza y al mismo tiempo
ser pobres? Antes que nada el significado de la frase del Papa Francisco hay que entenderlo a la luz del evangelio y de
lo que fue histéricamente el movimiento de san Francisco en la edad media, como alternativo a una Iglesia poderosa y
rica y que el Papa Francisco quiere actualizar. Y también como una postura coherente con lo que dijeron el Concilio y
los obispos latinoamericanos en Medellin y Puebla. Por lo demas no hay contradiccion entre Papa Juan y Papa Fran-
cisco. La Iglesia ha de ser de los pobres y para los pobres.

ll."‘:' }'h_ "1'?]'1..".-'

¢, CUAL POBREZA?

Al hablar de Iglesia pobre, hay que aclarar los
términos. Se puede hablar de pobreza material
cuando falta la alimentacion y lo necesario para
la vida. Segun UNICEF cada dia mueren 40 mil
nifos por hambre o a consecuencia de la mis-
ma. Decia hace 5 afios el ex secretario general
de la ONU Kofi Annan: “Practicamente la mitad
de la humanidad subsiste con dos ddlares dia-
rios 0 menos, en un mundo con una riqueza sin
precedentes”. En este caso se esta hablando
de “ pobreza absoluta”; es la que deja a la per-
sona por debajo de las necesidades minimas
de subsistencia en cuanto a alimentacion, ropa,
vivienda.. y es la que se encuentra sobre todo
en los paises del sur del mundo. Hacen parte de
esta pobreza absoluta otras pobrezas por falta
de atencién médica, analfabetismo, distintos ti-
pos de esclavitud, cuarto mundo.. Mas alla del
proletariado ( los que trabajan bajo patrén), hay en la actualidad tantos otros pobres excluidos, descartados, margina-
dos. En todos estos casos seria mejor hablar de “indigencia” , pobreza absoluta o miseria. Es una situacién absoluta-
mente contraria a los designios de Dios y la Iglesia, siguiendo a Jesus, ha hecho una opcién radical en favor de ellos.
En el evangelio de Lucas los bienaventurados de Jesus son estos indigentes: mudos, ciegos, paraliticos, leprosos,
marginados. Jesus les promete el Reino , en el sentido de que el Rey se hara cargo de ellos. Sin embargo si el amor y
la compasion de Dios llevé a Jesus a ponerse al servicio de los mas pobres, de los ultimos, de los indigentes, eso no
significa que la indigencia sea una bienaventuranza. Tampoco lo es la riqueza o la opulencia, de la que los Evangelios
advierte los graves peligros. En el pasado, esta pobreza extrema se daba por la escasez de recursos; ahora por la
mala distribucidn de los mismos. Antes se daba por la explotacion de los trabajadores, ahora por la exclusién de masas
enteras de personas que no producen (desempleados, economia informal, cuarto mundo, personas sin titulos o espe-
cializaciones). Por otra parte el sistema productivo con la nueva tecnologia necesita cada vez menos trabajadores. El
sistema capitalista vigente, fundado en la acumulacion de dinero, es como un tren en el cual estamos metidos todos y
en el que tenemos que seguir si no queremos estrellarnos; hasta que no se cambie el tren. Hay también una “pobreza
relativa” cuando se han cubierto las necesidades fundamentales y se vive con los suficiente.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 26



BIENVENTURADOS LOS POBRES DE ESPIRITU

La que Jesus declara bienaventurada en Mateo es la “pobreza de espiritu”. Es la que Jesus pide a los cristianos. ¢De
qué se trata? Lamentablemente hoy la palabra “pobreza” tiene siempre un significado negativo. Pero no deberia ser
asi. En realidad esta palabra viene del latin: “paupertas” de la que surge “pauper” (=pobre); y no es la del que no po-
see nada o es indigente. El pobre tiene poco, pero lo suficiente para vivir con dignidad . Es la situacion del que no es
ni rico ni miserable. Y cuando se habla de “pobreza digna” se habla de cultura del trabajo, del gusto a lo sencillo, de
solidaridad, de valores humanos. Estos pobres son la riqueza de la sociedad. Son las personas verdaderamente ricas,
no por lo que poseen sino por la cantidad de cosas materiales que no necesitan. En la Biblia estos pobres tienen una
centralidad unica. La historia de Grecia, de Roma y de las grandes civilizaciones es la historia de los ricos y poderosos,
mientras que en la Biblia son los pobres los que hacen la historia, siguiendo un designio marcado por Dios. El pobre
de la Biblia es privilegiado por su humildad, mansedumbre, confianza en Dios. Con JesUs estos pobres son declarados
bienaventurados. El mismo Jesus nacié y crecié pobre, pero no como un mendigo de la calle ni tuvo un estilo de vida
como Juan el Bautista. Vivié de su trabajo como José su padre legal. Al empezar su ministerio publico, se rodeé de
trabajadores que vivian compartiendo sus bienes. El sueio de Jesus es el Reino de Dios, que no es pobrerio ni un reino
de poder y riqueza, sino de hermanos que saben compartir. La “pobreza de espiritu” que Jesus declara bienaventurada
no es la indigencia sino la pobreza relativa del pobre que confia en Dios. Esa bienaventuranza no se debe a la falta de
bienes materiales, sino a la busqueda prioritaria del Reino de Dios, de su voluntad. El Reino de Dios no se identifica con
el progreso material que puede ser ambiguo y lo supera; es antes que nada obra de Dios en el mundo e implica aceptar
su sefioria en nuestra vida. Es distanciarse de la obsesion de los bienes materiales. También implica luchar contra la
miseria que envilece nuestra dignidad de hijos de Dios y contra el acaparamiento de bienes que nos cierra a Dios y a
los hermanos, creando injusticias y desigualdades.

LA POBREZA EVANGELICA

Nosotros estamos acostumbrados a contraponer la fe al
ateismo. Para la Biblia no es asi (en aquel tiempo no g%
habia ateos); la fe se oponia a la idolatria. Y el dinero
puede ser un idolo para muchisima gente ayer y hoy.
El Evangelio de Lucas (16,13) lo llama “Mammon”, un
falso dios sobre el que se apoya toda nuestra seguridad.
Por eso Jesus invita a elegir entre Dios y el dinero. La
Iglesia antigua dejo sin traducir esta palabra aramaica,
mammon, justamente por considerarla el nombre de un
idolo. Jesus nos invita a rechazar el idolo del dineroy a
poner en primer lugar el Reino de Dios y su justicia ( Lc
12, 22-31). No es una invitacion a no trabajar y a no pro-
gresar, sino a trabajar para un ideal superior. La finalidad
primera de nuestra vida no puede ser ganar dinero sino
servir y ser Utiles a la familia y a la comunidad. La po-
breza es uno de los signos distintivos de Cristo, la que
exigié también a sus misioneros (Mt 10,5-10). Los Padre
de la Iglesia, bebiendo del Evangelio, ensefiaron que Dios cred la tierra para todos y que nadie tiene derecho a ser
rico mientras haya gente que le falta lo necesario; insistieron en que hace falta una redistribucion de los bienes por los
poderes publicos y que los bienes de la Iglesia pertenecen a los pobres. Por justicia debemos repartir lo que nos sobra
y devolver a los pobres lo que les pertenece; desprenderse de lo superfluo, es dejar de ser ricos. Hay muchos cristianos
que no tienen conciencia de esta pobreza evangélica, la que debemos practicar todos; y otros muchos que no la con-
sideran un valor. Hoy en dia, metidos en la cultura consumista, se piensa que los bienes temporales resuelvan todos
los problemas humanos. No solo estan los ricos que viven una vida opulenta y derrochona, sino también los pobres
que desean y aspiran a lo mismo. La pobreza evangélica debe testimoniar que la felicidad no esta en las cosas. Esta
pobreza evangélica, que nos hace imitadores de Cristo, no es la miseria ni tampoco una pobreza Unicamente interior,
espiritual. Por eso dificiimente se da en medio de la opulencia (“Es mas facil para un camello entrar en una aguja que..”
). Siempre hay que recordar que la pobreza evangélica, como todo en el evangelio, esta en orden a la caridad. Y para
no caer en la ilusioén y la hipocresia, nos obliga a renunciar a lo superfluo para darselo a los mas pobres (Lc 11,41),y a
prescindir de todo lo que no sea necesario. Lo necesario no se puede cuantificar porqué depende de muchos factores.
El cristiano debe aspirar a tener también los bienes que son necesarios para su condicion social, su profesion. Un
coche puede ser necesario, pero no un coche de lujo. Cuando se habla de que los bienes superfluos son de los pobres,
se habla de los bienes de consumo ; los bienes de produccién si son utilizados para el bien comun deben promoverse.
Obviamente para el que se deja llevar por la mentalidad consumista, nunca nada sera superfluo. Se esta llegando a la
conclusién aun a nivel cientifico de la necesidad de un cambio en el estilo de vida y de que la Unica forma de que no
haya pobres tan pobres es la que no haya ricos tan ricos, porqué los recursos de la tierra son limitados. Como ya se dijo,
esta pobreza esta en funcion del amor, del supremo mandamiento de Jesus, de la solidaridad. Por lo tanto la pobreza
evangélica sera mas perfecta en cuanto permita amar y servir mas y mejor, a los hermanos necesitados. Su fundamen-
tacion esta puesta en nuestro modelo que es Cristo, el que siendo rico se hizo pobre ( 2 Cor 8,9 ) para enriquecernos.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 27



UNA IGLESIA DE LOS POBRES DEBE SER POBRE

Al hablar de Iglesia de los pobres, el Papa Juan hablaba |
en realidad de una Iglesia al servicio de los mas pobres,
los ultimos de la sociedad, los que viven en la miseria y
la indigencia. Pero no de una forma paternalista desde
arriba como bienhechores, sino desde la humildad y la
condivision de bienes. Se habla hoy de la Iglesia como
Pueblo de Dios, pero la identificacion de la Iglesia con el
pueblo aun no se percibe. Muchos hacen donaciones a
los pobres, pero no experimentan ninguna pobreza en su
vida. “Para abrirse a una civilizacién del amor, hay que
caminar hacia una civilizacién de la austeridad”, escribio
el tedlogo Ignacio Ellacuria, antes de ser asesinado en
El Salvador. Hasta un historiador laico como Gary Cross escribio: “Privarse de una cantidad de bienes superfluos es el
unico camino para liberarse del circulo vicioso del consumismo que nos lleva al sobre-trabajo para una sobre-ganancia
y un sobre-consumo que se necesitan entre si en forma creciente; todo esto nos impide gozar la vida”. Es la antigua
doctrina de los Padres de la Iglesia: dar lo superfluo a los pobres es cumplir con la justicia y compartir lo necesario
es caridad ( o solidaridad como se prefiere decir hoy). Escribio el Premio Nobel Kennet Galbraith: “El norteamericano
medio consume por los menos cuatro veces mas de lo que necesita para una vida decorosa”. Hay que construir hoy
una sociedad de lo suficiente y los cristianos han de dar el ejemplo porqué nunca se ha visto que un pais o una clase
social hayan reducido su nivel de vida en forma voluntaria. Tarea de la Iglesia del futuro sera educar a ser mas con
menos y a poner en practica lo que ya decia el Mahatma Gandhi: “Vivir mas simplemente para que otros simplemente
puedan vivir”. La Iglesia, como Jesus, es servidora y como servidora ha de ser pobre. Quien no experimenta ninguna
pobreza, dificilmente puede entender a los mas pobres; ni los ve, porqué la verdadera pobreza se esconde. Muchos en
la Iglesia piden hoy que los obispos sean menos “excelencias” y mas cercanos, mas hermanos. Decia Antonio Rosmini
hace mas de un siglo: “Precisamente cuando la Iglesia esta cargada con los despojos de Egipto como otros tantos
trofeos, cuando parece que se ha convertido en el arbitro de los destinos humanos con su poder, es cuando se vuelve
impotente: es el David sofocado bajo la armadura de Saul; es el tiempo de su decadencia. § Donde encontraremos un
clero inmensamente rico que tenga el valor de hacerse pobre? ;O que pueda ver por los menos que ha llegado la hora
en que empobrecer a la Iglesia es salvarla?”. Hasta mediados del siglo XIX con el Papa Gregorio XVI la Iglesia hacia
alarde de titulos, prestigio, riqueza, poder como algo que enaltecia la religion. No es casualidad que en ese siglo los
mas desheredados abandonaron la Iglesia. Todavia a comienzos del 1900 el escritor catélico Charles Peguy escribia:
“Sila Iglesia ha cesado de ser la religion oficial del estado, no ha cesado de ser la religion de la burguesia y de los ricos;
esto es lo que percibe el pueblo”. El redescubrimiento de la pobreza evangélica ha marcado a fuego la personalidad de
grandes cristianos en el siglo XX como Charles de Foucauld, Magdeleine Hutin, Simone Weil, Teresa de Calcuta, Lor-
enzo Milani, Papa Juan y entre nosotros Helder Camara, Manuel Larrain etc. Esto ha ayudado a promover una Iglesia
cada vez mas alejada del poder y cercana a la gente. “Iglesia de los pobres” significa una conversion profunda. Es la
Iglesia que acoge en su seno a los mas pobres como los privilegiados de Dios y partiendo de ellos y con ellos se pone
al servicio de toda la comunidad. Siempre la Iglesia ha trabajado “para los pobres”, pero hoy la forma mejor de trabajar
para ellos es trabajar con ellos, a su lado. Es necesario que sean ellos los protagonistas del cambio social. Mas que
promover grandes obras asistenciales , que son supletorias porqué es el estado el que ha de encargarse hoy de ellas,
la Iglesia ha de promover a la gente. Un verdadero logro no es la construccion de una capilla, sino que los vecinos la
sientan suya por sentirse involucrados totalmente en ella.. También a nivel de Iglesia, el clericalismo y el paternalismo
son fruto de una profunda desconfianza en la gente, una forma de dominacién. Para ser una Iglesia de los pobres,
la Iglesia ha de bajar del pedestal, ha de cambiar de lugar social, adoptar el punto de vista de los pobres, con ellos
elaborar analisis y decisiones, organizar la evangelizacién desde ellos para llegar a todos. No significa necesariamente
ir a vivir a un rancho. Es un cambio de estilo de vida y de mentalidad que concierne tanto al clero como a los laicos.
Concierne también a los religiosos y religiosas que a pesar de la renuncia a poseer bienes propios, viven muchas veces
institucionalmente una vida asegurada y burguesa. Muchos profetas y pastores en el pasado reciente han hablado de
la necesidad de dejar atras una lglesia rica y poderosa; se los ha citado mucho, pero escuchado poco.

*Cuando doy comida a los
pobres, me llaman Santo. Y
cuando pregunto por que
no fenen comlda, me
laman comunista.”

Helder Cdmara

OCPCION POR LA JUSTICIA

La austeridad en si misma no significa nada. Inclusive nos puede hacer duros, con el pretendido derecho a juzgar y
despreciar a los demas. Otra cosa es cuando esa sobriedad y sencillez de vida, nos sirve para cortar distancias, bajar
del burro, acercarnos al herido al borde del camino, ponernos a su mismo nivel con el riesgo de correr la misma suerte
y luchar junto a él para que ya curado pueda ponerse de pie y caminar por su propia cuenta. Jesus se hizo pobre por
amor a los pobres, no por amor a la pobreza. Esto implica contacto personal, superar los prejuicios, tener alguna forma
de convivencia y presencia en los lugares donde la gente vive y sufre, donde escasean las oportunidades de trabajo,
de educacion, de salud y vivienda; donde el frio es mas frio , el calor mas agobiante y la soledad mas soledad. Alli se
ve al mundo de otra manera. En la primera comunidad cristiana el amor entre hermanos hacia que todo lo pusieran en
comun y por eso no habia indigentes. Todos trabajaban y aportaban para mejorar la situacion de todos; todos daban y
todos recibian. La pobreza evangélica nace del amor y se expresa en el servicio, en la condivision de bienes; no solo de
los bienes materiales sino también espirituales: ciencia, capacidad, talento, tiempo.. La admiracién de los paganos para
con los cristianos no era porque eran pobres sino pobres que se querian y ayudaban como hermanos. En el pasado

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 28



muchas veces la Iglesia se olvidé de la predileccién de Jesus para los mas pobres y olvidados. Hasta en la canoni-
zacion de los santos, segun un estudio hecho en 1972, se calculaba que el 78% de los 2.489 santos canonizados de
la Iglesia procedia de las clases altas, un 5% de la clase baja. Se habia legitimado teolégicamente las desigualdades.
Llegbé un momento en que los desheredados abandonaron la Iglesia. Hasta que Juan XXIII y el Concilio emprendieron
un programa de retorno al Evangelio. La Iglesia de América Latina estuvo en la avanzada al proponer la “opcién pref-
erencial por los pobres” donde lo de “preferencial” es redundante porqué toda opcién implica una preferencia y podria
inclusive hacer pensar que la opcion es facultativa. Mucha gente dice: todos somos pobres. Hay que entender que
cuando se habla de “opcion por los pobres” se habla de pobres que viven en la pobreza absoluta , de empobrecidos,
oprimidos y excluidos, marginados. Y hay que entender que antes que nada es una opcion por la justicia y por lo tanto
no es ni preferencial ni optativa. En las grandes asambleas episcopales de Medellin , Puebla y las siguientes la Iglesia
del continente se ha comprometido a luchar por la justicia, los derechos humanos y un nuevo ordenamiento de la so-
ciedad. No deja de suscitar sorpresa el hecho de que la Iglesia haya hablado de opcidn por los pobres en un continente
donde estos pobres son la inmensa mayoria; esto podria llegar a indicar que las fuerzas activas de la Iglesia se han
encontrado y se encuentran fuera del mundo de los pobres. Y esto puede explicar también, por los menos en parte,
porqué las clases populares y los sectores periféricos han quedado a la merced de nuevas iglesias, sectas y movimien-
tos religiosos. Muchos hablan de “amor preferencial” por los pobres como si se tratara de una simple actitud caritativa.
O de una “ayuda a los menos afortunados y favorecidos por la vida”, como si el mundo estuviera dividido entre los que
tienen suerte y los que no la tienen. Esta opcion por parte de la Iglesia es una postura nueva, una eleccion de campo
que ha traido ya muchos martires. Implica un verdadero y nada facil cambio de mentalidad, como el que tuvo el arzo-
bispo Romero del El Salvador. Actualmente cuando se habla de derechos humanos, muchos piensan en las pasadas
dictaduras militares y en las organizaciones que surgieron después en defensa de las victimas; y por lo tanto piensan
que el problema de los derechos humanos pertenece al pasado. Sin embargo, ademas de los politicos, existen también
los derechos econdmico-sociales. Son los derechos de los pobres y estos siguen siendo violados, atropellados tanto y
mas que antes, bajo la dictadura del capitalismo neoliberal.

OPCION POR LA SOLIDARIDAD

La justicia social busca la igualdad entre las personas, el respeto por los derechos humanos y un orden social justo.
Pero para eso no basta el compromiso personal; es necesario cambiar también las estructuras. Se acusa a veces a
la Doctrina Social de la Iglesia de ingenuidad por poner énfasis tan solo en la buena voluntad del individuo sin buscar
el cambio de los condicionamientos estructurales o estructuras de pecado que obligan muchas veces a actuar contra
consciencia. Y por eso la opcién ha de llegar a ser una opcion también politica. Hoy se habla mucho también de solidari-
dad. La solidaridad es sentirse responsables de los mas débiles y estar dispuestos a compartir Io propio con ellos. No
se trata de dar, sino de compartir; y no ocasionalmente sino en forma permanente. Implica cercania, contacto, organi-
zacion tal como se da en el movimiento obrero. Esta palabra tomoé el relevo de la palabra “fraternidad” en el contexto
anticristiano posterior a la revolucion francesa. Ahora es asumida por la Iglesia como una virtud, preanunciada por la co-
munion de bienes de la primera comunidad cristiana y la ensefianza de los Padres de la Iglesia. La solidaridad va mas
alla de la justicia porqué llega a renunciar a los derechos propios en bien de los mas desprotegidos, ya que los bienes
de la tierra son de todos y para todos. Presupone la justicia, pero la completa atendiendo a las diferencias inevitables.
Es una exigencia indispensable no solo para los gobernantes, sino para todos y hoy se realiza a través del Voluntari-
ado, Caritas, las ONG etc. También las obras de misericordia de la Iglesia han de ser antes que nada obras de justicia
y solidaridad, no tan solo obras de beneficencia. El pobre no ha de ser usado en ningun sentido; Cristo se identifica con
él. Han de denunciar publicamente en nombre de Cristo las injusticias que causan la miseria y reivindicar los derechos

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 29



de la gente. En la Iglesia hoy hay comisiones permanentes de Justicia y Paz. La asistencia directa al que mendiga,
sino se lo conoce tiene el riesgo de caer en manos de la mendicidad profesional muy frecuente. Si la ayuda quiere
ser eficaz, mejor orientarse hacia instituciones especializadas y serias como Caritas. La ayuda de caracter asistencial
debe prolongarse solo el tiempo necesario para que terminado ese proceso la persona aprenda a bastarse a si misma
con el estudio y el trabajo. Por otro lado hay que tener cuidado cuando siempre se busca ir a las causas y denunciar,
porqué se puede caer en el olvido de todo tipo de asistencia que puede ser urgente y necesaria. Con la intencién de
reformar las estructuras y cambiar el mundo, muchos pobres concretos y cercanos son olvidados o si reciben algun
subsidio son tratados como numeros, fichas, objetos. Siempre sera necesario el amor cristiano y la solidaridad aun en
las sociedades mas justas, ensefid el Papa Benedicto. Tampoco hay que reducir la opcion por los pobres a la Unica
dimension socio-econdmico o politica. A los pobres esta reservado el Reino de Dios por lo que también ellos tienen
derecho a conocer a Cristo y su Palabra para no transformarse ellos también el dia de mafiana de oprimidos en opre-
sores. La causa de los pobres no es en contra de nadie, sino a favor de todos. Mas alla de la Iglesia, son muchos los
que trabajan al servicio de los pobres en forma eficaz y con ellos hay que trabajar. Lo especifico de la accion cristiana
es la motivacion. Nosotros optamos por Cristo; y no hay amor por Cristo si esto no se traduce en amor eficaz al pobre.
Nosotros luchamos por el Reino y donde Dios reina, no puede haber pobres.

Primo Corbelli

(Biblia):
las tentaciones de Jesus, y las nuestras

Tanto Mateo como Lucas, nos traen una
historia muy interesante acerca de las
tentaciones de Jesus. (Mt. 4, 1-11 / Lc.
4,1-13) Jesus aunque era y es el Hijo de
Dios, no escap6 a la condicion humana,
y a una de sus consecuencias: su fragi-
lidad.

Es normal que a lo largo de nuestra vida
nos veamos tentados a apartarnos del
camino de la fe, y el seguimiento del Se-
for, y su voluntad.

Lo mismo le pasé a Jesus. Los evange-
listas sitian esto al comienzo de la vida
publica, pero si leemos con atencion los
evangelios veremos que son las tentacio-
nes que acompafaran al Maestro toda su
vida. Sino no comprenderiamos porque
llega a llamar Satanas a uno de sus me-
jores amigos. (Mt.16,22-23) Es que el enemigo usaba al pobre Pedro para volver a tentarle.

¢ Cuales son estas tentaciones? Tentaciones a las que Satanas hace aparecer como inocentes, o
guiadas por un noble propdsito. Propésito torcido y mentiroso, que se intenta vender como bueno.
No olvidemos que el demonio es el padre de la mentira, |Si hasta llega a citar la Escritura para jus-
tificar sus propuestas!

El contexto del desierto indica por otro lado una comparacion con las tentaciones que tuvo Israel
cuando guiado por Moisés recorria el camino que lo llevaba de Egipto a la Tierra prometida. (Num.
20,1-13). Pero a diferencia de Israel, Jesus vencid, e invita a su Pueblo (la Iglesia) a vencerlas
también.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 30



Porque estas tentaciones de Jesus son también las nuestras, la de los cristianos actuales, y la de
la Iglesia. Seguiremos la lista de Mateo, para entenderlas.

Primera tentacion. Ceder a nuestros deseos humanos, sin pensar en la voluntad de Dios.
“Si eres el Hijo de Dios, haz que estas piedras se transformen en panes.” (Mt.4,3)

Es la tentacion de la prescindencia de Dios, Satanas le dice a Jesus que no debe esperar ayuda
de su Padre, y que es inutil abandonarse como estaba haciendo él a su voluntad. Es mas practico
y efectivo, usar su propio poder para satisfacer sus necesidades materiales.

Es la tentacién del ateismo practico. No pensamos en Dios y su voluntad, hacemos nuestros planes,
y para nosotros son lo mas esencial. No pensamos si estos son compatibles con la voluntad de
Dios. Y asi hacemos pasar lo que son decisiones y caminos nuestros por los de Dios.

Asi hemos muchas veces construido una Iglesia muy similar a las sociedades humanas, y hemos
olvidado los criterios evangélicos.

Benedicto XVI luego de haber anunciado su proxima renuncia habia descargado su corazén ante
los miembros de la Curia Romana, diciéndoles que habia observado que en lugar de comportarnos
como pastores, que debemos servir al Pueblo de Dios, estamos muchas veces mas interesados
en hacer carrera eclesiastica.

Si miramos al interior de nuestras comunidades parroquiales y religiosas, veremos también muchas
codicias, luchas por el poder, que son reflejo del deseo humano de ser escuchados apreciados y
aplaudidos. Pero como dijo Jesus “pensamos no como Dios, sino como los hombres.” (Mt. 16, 23)
Deberiamos pensar en servir sin esperar alabanzas, reconocimientos y gratificaciones huma-
nas. Por eso la respuesta de Jesus es muy reveladora. “No s6lo de pan vive el hombre, sino de la
palabra que sale de la boca del Senor.” (Mt. 4,4)

Segunda tentacion. El triunfalismo mesianico y milagrero.

“‘Después el diablo, lo llevé a la Ciudad Santa y lo puso sobre el pinaculo del Templo. Luego le dijo:
“Si eres el Hijo de Dios, tirate abajo: pues esta escrito: “Dios dara ordenes a sus angeles, y te
llevaran en sus manos, para que tu pie no tropiece con ninguna piedra”(Mt. 4,6)

Haz un milagro, hazte ver....es la tentacion mas frecuente. Jesus estaba harto de que le pusieran
condiciones para creerle, de que le exigieran milagros portentosos.

Usar a Dios para nuestros propésitos. Manipularle. Por eso Jesus le recuerda al tentador: También
esta escrito: “No tentaras al Sefior tu Dios.” (Mt.4,7)

Pero lo observamos a cada rato, en nuestra Iglesia y en otras confesiones y denominaciones cris-
tianas.

Monsenor Partelli que habia sido parroco en Rivera nos contaba a los curas que habia encontrado
una familia muy pobre donde la sefiora viuda de un pedn de estancia y que tenia a su cargo 5 hijos,
le contaba un domingo en que la habia visitado que su hijo mayor que ya contaba con 16 afos de
edad estaba trabajando en un pueblo cercano. Partelli extrafiado porque era domingo, le pregunto
de que trabajaba. Ella le respondi6 : “Es actor Padre, y trabaja haciendo de paralitico para el Pastor
evangélico del pueblo vecino.”

¢ Y por casa como andamos? Recordemos las denuncias que hacia Lutero en el siglo XV, funda-
das ciertamente, sobre ciertos predicadores catdlicos, que prometian indulgencias a cambio de
donaciones econdmicas, y practicamente le aseguraban al Pueblo que si eran generosos en sus
donaciones, irian al Cielo. El poder religioso, es muy atrapante.

jCuantas veces se organizan guerras santas en Nombre de Dios! Y no lo hacen sélo los Yihaidistas.
¢, 0O acaso George W. Bush no invocaba a Dios y su fe cristiana, para convencer a su pueblo, de
luchar contra el terrorismo?

No podia decir a su Pueblo que lucharan por los intereses petroleros de EEUU en los cuales su
familia estaba directamente implicada. Nadie va a ir a morir a un frente de batalla por los intereses
econdmicos de sus lideres, pero si por Dios.

Tercera tentacion. La tentacion del poder, y la manipulacion de la gente.
“Entonces el diablo le llevé a una montafia muy elevada y desde alli le mostré todas las naciones

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 31



del mundo con todas sus grandezas y riquezas, y le dijo: “Todo esto te lo daré, si te postras ante mi,

y me adoras. Pero Jesus le dijo: “Apartate de mi Satanas, pues esta escrito: “adoraras al Sefior tu

Dios, y sélo a él serviras.” (Mt. 4, 8-10)

Hay muchos que cayeron en esta tentacion. (Hitler, Stalin, Pinochet, Fidel Castro, Maduro....)

El demonio le ofrece a Jesus todas las riquezas del mundo, si le adora.

Pero no le muestra oro, o joyas o piedras preciosas, o palacios suntuosos.

La verdadera riqueza del mundo para Jesus son los seres humanos, la gente.

Le ofrece entregarselos. Le asegura que haran lo que él les pida. Y por supuesto la Tierra se volv-

eria un paraiso. Imaginen que si Jesus lograra que todos hicieran su voluntad se acabarian las

guerras, la explotacion del hombre por el hombre.....etc. Si, muy hermoso, pero....;a qué precio?

La Iglesia ha pasado por eso. Qué paso con las cruzadas, y con la Inquisicion? Y a veces sigue

pasando. Obligamos a la gente a hacer el bien, los amenazamos con el Infierno, nos sentimos con

la autoridad divina de decirles como tienen que vivir.

Es por una noble causa. Pero Jesus advierte que la libertad del Hombre es sagrada, y que atentar

contra ella, es igual que adorar a Satanas como Dios.

Dios nos hizo libres y no desea la alabanza de esclavos.

Y si miro a mi gremio. ¢ Cuantas veces los sacerdotes actuamos como duefios de la comunidad,

y tomamos decisiones arbitrarias, discriminamos, pasamos por encima de los laicos, pues por ser

pastores nos creemos mas cerca de Dios?. Es por una buena causa si. Pero a qué precio?
Eduardo Ojeda

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 32



(cultura)
El aprendiz — Cancion de “El cuarteto
de Nos”

El Cuarteto de Nos siempre me desagrado, siempre lo vi como un conjunto de cuarentones, que
se resisten a crecer. Uno deberia dejar de ser adolescente alguna vez.

Confieso que algunos de sus temas me hacian reir. Pero cuando le tomaron el pelo a Artigas, ya
tiré la toalla, y no me interes6 nada mas de ellos.

Cual no seria mi sorpresa cuando
encontré este tema a sugerencia del
Padre Pablo Bonavia. jAl fin, algo que
vale la pena!

Aprendi a escuchar, gritando.
Aprendi a dudar, confiando.

Aprendi a sufrir, queriendo.

Aprendi a llegar, esperando.

Guardo bien las marcas de cada leccion,
porque lo que duele enseiia.

La ignorancia es la cuna del miedo,

pero no me da miedo preguntar por qué
y de cuan profundo es un rio me entero
solo cuando meto el pie.

Aprendi a volver mientras fui yendo.
Aprendi para ser quien estoy siendo..

y de gritar, de sufrir, de sangrar, de asumir,
de perder, de fallar, de todo eso aprendo.
Aprendi a evadir, confrontando.

Aprendi a elegir, descartando.

Aprendi a pelear, resistiendo.

Aprendi a acertar, fracasando.

Mi cabeza no es un vaso por llenar,

es una luz a ser encendida.

Me he esforzado en ser buen alumno

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 33



pero nunca presumo de lo que sé

como el tridente de Neptuno

tengo el poder en mi saber.

Aprendi a volver mientras fui yendo.

Aprendi para ser quien estoy siendo..

y de gritar, de sufrir, de sangrar, de asumir,

de perder, de fallar, de todo eso aprendo.

Y aunque el cuestionar me haga resbalar a la prudencia
Sé que la duda es uno de los nombres de la inteligencia
Mi semblante de estudiante, en esencia es ser feliz
Siendo el eterno postulante, el eterno aprendiz

Aprendi a volver mientras fui yendo

Aprendi para ser quien estoy siendo

Y de gritar, de sufrir, de sangrar, de asumir,

De perder, de fallar...

Aprendi a volver mientras fui yendo

Aprendi para ser quien estoy siendo

Y de gritar, de sufrir, de sangrar, de asumir,

De perder, de fallar, de todo eso aprendo.

De todo eso aprendo, de todo eso aprendo

De todo eso aprendo, de todo eso aprendo.

Comentario
El aprendiz es como un homenaje a Sdcrates, ese fildsofo ateniense que inventd el principio de la
sabiduria en esta maxima: “Sélo sé que no se nada.”

Esta frase del fildsofo es muy importante, es la base de la ciencia y de todas las disciplinas actuales
del conocimiento humanao.

También del que pretende aprender algo de la vida.

Partamos de la base de que el mundo no es como nosotros nos lo imaginamos, y que la unica forma
de adquirir sabiduria es no dar por ciertos, ni nuestros prejuicios, ni las cosas que creemos saber.
Hay que interrogar a los que dicen saber algo, hay que experimentar por uno mismo lo que uno
quiere aprender.

La ignorancia conduce al miedo, y genera entre otras cosas, racismo, discriminacion y manipulaciéon
de las masas por unos patéticos “dominadores del mundo” que por temor a perder el poder sobre
el cual se encaramaron, toleran y mantienen situaciones de injusticia, muertes de inocentes y otros
horrores. jHasta se atreven a usar a Dios para justificar sus crimenes!

Pero el conocimiento tiene un precio, y si uno esta dispuesto a pagarlo, uno realmente aprende. El

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 34



precio es el sufrimiento, el fracaso y el dolor de equivocarse mas de una vez. Eso deja marcas
y cicatrices si, pero también nos hace sentir que nuestra vida tiene sentido, y nos hace comprender
que vale la pena darla para comprender el mundo, ser libre y no dejarse manipular por nadie.

Por eso la persona duda de las verdades absolutas, se interroga y cuestiona. Si no hubiera hecho
esto a lo largo de su historia, hoy seguiriamos en la edad de Piedra.

La educacion no es solo recibir instruccion.

“Mi cabeza no es un vaso por llenar, es una luz a ser encendida.

Me he esforzado en ser buen alumno pero nunca presumo de lo que sé
como el tridente de Neptuno tengo el poder en mi saber. *

El gran pedagogo brasilefio Paulo Freire, dijo que la educacion que prevalece todavia en América
Latina, es la “educacion bancaria” que consiste en tratar al alumno como una tabla rasa o un lugar
donde “depositar” los conocimientos. Pero esto no es asi; nadie es una tabla rasa o un vaso por
llenar, tenemos conciencia y conocemos el mundo desde que somos bebitos, y empezamos a
interactuar con los demas.

Nadie es tan sabio que no pueda aprender algo, y nadie es tan ignorante para que no pueda aportar
y ensefar algo. Jesus hacia parabolas mirando simplemente a la gente sencilla de su pueblo.
Sus parabolas son acerca de un ama de casa que hace pan, de un sembrador que trata de sembrar
y recoger su cosecha, de pescadores que tiran sus redes. En fin, de situaciones comunes. Jesus
aprendia de todo esto, y luego si podia conducir a los demas por los senderos de la sabiduria.

Jesus aprendié muchas cosas de su Padre Dios, pero también de San José y de Maria, que le
educaron en sélidos valores morales, y en una cultura del trabajo honrado y digno.

Hay jovenes que estan en la Universidad y estas cosas que aprendié Jesus las ignoran. La sabiduria
no es solo la académica, la sabiduria es saber vivir y aprender de los demas y del mundo.

¢Peroy lafe?

Sabiduria es también confiar en Dios y en su Palabra. Pero también se aprende cada dia, pues la
Palabra del Sefor es una fuente inagotable.

Un oyente de mi programa de radio, me decia que la ciencia es incompatible con la fe. Nada mas
lejos de la verdad. Hoy comprendemos mejor el Evangelio que antes, gracias a los aportes de las
ciencias humanas, y también de la arqueologia.

También en la fe, uno aprende. Pues si bien es cierto que las verdades en las que creemos han
sido reveladas por Dios, también es cierto, que tanto el pueblo de Israel como la Iglesia las han ido
comprendiendo y llegando a verlas en mayor plenitud a lo largo de su historia.

Pues la Palabra de Dios, ilumina nuestra vida, y nos hace crecer en plenitud. Por esto la palabra
mas clara para definir a un cristiano es la de “discipulo”, o sea la de un “aprendiz”.

Datos del Cuarteto de Nos.

Es un grupo uruguayo de rock alternativo y rap rock con elementos pop, electrénicos y comicos,
formado en 1984 en Montevideo, Uruguay. Los hermanos Musso y sus amigos adolescentes
formaron una banda para hacer basicamente rock y covers de los Beatles.

Luego de ver un espectaculo de Leo Masliah, un cantante uruguayo que se caracteriza por usar un
humor muy acido en sus canciones, cambiaron el tono de su musica privilegiando el humor.

El grupo ha sufrido algunos cambios en sus integrantes.

Primero lo integraron: Roberto Musso, Santiago Tavella, Alvaro Pintos, Leonardo Baronsini, Ricky
Musso y Andrés Bedd. Luego Andrés Bedo y Riki Musso se retiraron y fueron reemplazados por
Santiago Marrero y Gustavo “Topo” Antufia.

Tras ser nominados en el 2007 y luego ganar el premio Grammy Latino, en el afio 2012 han
adquirido relieve internacional.

Eduardo Ojeda
UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 35



entrevista: “La amorosa conciencia del otro”:
Padre Cacho en la mirada de Pablo Bonavia

En una de nuestras reuniones de equipo de redaccién de Umbrales, nos
preguntdbamos como abordar la figura del P. Cacho y escribir sobre su
vivencia de fe, su ética y su opcion transformadora sin caer en lugares
comunes. Nuestra inquietud partia de querer pensar en los reflejos de
su experiencia en el trayecto vital de otra persona. Entonces el Pa-
dre Primo me dijo: “existe un camino directo y auténtico”. Con esa indi- |
cacion me fui hasta la Cruz de Carrasco para charlar con Pablo Bonavia. |

La amorosa conciencia del Otro

No es la primera vez que Pablo orienta la reflexion hacia lo que Cacho hizo,
en el como y en por qué lo hizo. Algunas de sus aproximaciones se relacio-
nan al lenguaje adoptado. “Cacho aprendié a hablar en el idioma del dolor y
de la frustracion”. Su propuesta tiene que ver “en su manera de ser vecino
y de gestarse en la reciprocidad, en el descubrirse siendo dandose”.

¢,Qué nos interesa del Padre Cacho?

“Nos interesa su causa, que es la misma de Jesucristo. Nos interesa su eleccion de la debilidad como
camino y su propésito de sentir el dolor del otro, su mirada des-centrada de si mismo, su concep-
cion de que todos somos parte del problema y que por eso mismo todos tenemos que ser parte de la
solucion, nos interesan sus desaprendizajes”. En esto se basa”’ la fuente radical de su dignidad.”

Canonizar a un modelo desestabilizador

“El riesgo de la canonizacion del Padre Cacho es el de encerrarlo en un molde que no refleja su realidad, ni
las personas, ni los procesos, ni sus contextos. Otro riesgo es que se genere una imagen triunfalista, lo cual,
obviamente, tendria un impacto social y cultural. Y ademas esta imagen seria una forma de que la Iglesia se
presente a partir de ciertos valores. Su canonizacion deberia recoger y proyectar a un ser que no se desapego
de los dolores y conflictos, teniendo sus momentos de incertidumbre, y asumiendo los errores como fuente
de aprendizaje. Su canonizacion deberia presentar a un ser provocador, deberia generar un movimiento que
nos saque de la superficie y de los apuros. Que nos muestre lo fundamental que es la Paciencia para acom-
pafiar los procesos reales de la gente real, sin preocuparse por los logros o los éxitos sino por las vivencias
auténticas de las personas. Para esto también se precisa paciencia con uno mismo, conocer el lenguaje de
los otros, sus prioridades, sus necesidades mas inmediatas. Porque él dio un salto al vacio y confié en que
otro lo va a recibir’. Pablo me muestra con un ejemplo clarisimo de qué hablamos cuando hablamos de entre-
ga absoluta: “fue como un trapecista que, a pesar de su torpeza y su miedo y ansiedad, debe saltar y confiar
gue alguien lo esta esperando para tomarle la mano. El seguimiento de JesUs implica transformarse en algo
asi como en un artista que debe inventar todos los dias la mejor forma de ser fiel al mensaje del Evangelio.”

Que Tu luz no se apague

“No debe perderse de vista que Cacho fue una persona capaz de despertar en los
demas la conciencia de la luzinterior que los habita, lo que también aparece en boca
de Jesus cuandodice en el Evangelio de Mateo 6, 23: “situluz se apaga habra mucha
oscuridad...” La conviccidn de la existencia de ese tesoro interior hizo de la humil-
dad una actitud, tirando abajo los esquemas heredados y asumiendo con libertad la
toma de decisiones. Cacho tenia la conviccion que se podrian construir soluciones
a partir de lo que la misma gente proponia. Un ejemplo de esto es lo que él imagi-
naba que podria llegar a ser un espacio habitacional colectivo y que fuera mas alla
de lo individual. Cacho logré un régimen de propiedad en el que nadie podria dejar
su casa sin dialogar con la comunidad. Un rasgo que caracteriza toda su gestion, y
gue de no haber sido asi, muchas personas no tendrian donde vivir. No obstante,
“Queda claro que al dia de hoy es dificil mantener aquel tipo de acompafamiento y
espacio de consulta permanente que Cacho y los vecinos mantenian. Se sabe que
cuando Cacho percibia que una comunidad podia continuar creciendo sin su apoyo
seiba,semudabadebarrio.Undesprendimientoquenoparecerepetibleenestosdias”.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 36



¢En qué sentido celebrar la vida de Cacho?

“La celebramos por ser un cuestionamiento a nuestra propia vida. Una invitacién a mirar al margen.
Hoy nos haria mucha falta su capacidad de hacer silencio, su don para apagar los ruidos interiores. Evi-
tar multiplicar discursos, o imponer indirectamente los propios criterios univocos. Deberiamos aprender
a no tener la respuesta a todos los problemas, esta no deberia ser una pretensiéon sino una invitacion
a ser mas contemplativos y a descubrir los signos de lo que Dios ya esta haciendo. Desde la Teologia
latinoamericana, desde una palabra mordiente, la nocién de oportunidad del silencio, de la contem-
placion de la accién. Un silencio que desencadena procesos, que no da respuestas inmediatas”

Descubrirse a uno mismo en el mundo de los excluidos

Enese mundo, el discurso es con frecuencia mucho peor que la practica. Porque en ese escenario se repiten los
discursos de la “gente bien”. Por lo tanto, el verdadero acompafiamiento pasa por decodificar las expresiones
y recodificar en los cédigos de ellos. Por eso, lo que Cacho hacia era escuchar, y los escuchaba tanto que, asi
lo siente una amiga de aquella época: ‘tanto nos escuchaba que terminabamos diciendo cosas valiosas que
no sabiamos que sabiamos’. Cuando la gente se siente mirada con suficiente interés y confianza es cuando
comienza a descubrirse. Si creamos un clima en donde cada uno se siente capaz de sorprender y sorpren-
derse a través de una forma distinta de relacionarse. No por ser sacerdote, sino por tener un papel desencade-
nante que puede ser determinante. Puede ser una ayuda a que la gente a descubrirse y valorarse con otros.”

Comprendiendo que Dios es quien toma la iniciativa
Cacho celebrando misa en la bloquera

‘Lo nuestro es la respuesta. Solo nos res-
ta abrirnos a las fuerzas dinamicas, a la
novedad, a la historia personal y colectiva.
Eso es ser contemplativos. No es resolv-
er los problemas sino dar testimonio de lo
que Dios es. Todos somos parte. La de-
cision de Cacho no es fruto de su bondad
sino de la capacidad de abrirse al Reino, |
sino la permanente sorpresa de lo inédito
mostrandonos la potencialidad de lo oculto.
Si fuera tan solo una cuestion de volunta-
rismo, iriamos derecho al fracaso y a la de-
cepcion. A esta cuestion se asocian nuestras
concepciones sobre el ser humano, espe-
cialmente de aquellos a quienes a veces
denominamos como ‘Carenciados’. Nadie es solo carencia, sin0 que quizas es una persona con sus
enormes posibilidades bloqueadas, es alguien que solo tuvo que vivir a la defensiva. Nuestra mis-
ion es crear un ambiente, un contexto en donde a esa misma persona se la valora, donde esa persona
puede descubrir que su presencia aporta. Y esto nace desde el vinculo que se establece con el otro.”

La mistica de Cacho

“Cacho era un gran rezador”. Y Pablo no duda en definirlo como un mistico. Basta leer sus oraciones de los
ultimos dias. Su proyecto era volver a lo esencial, sin preocuparse de maquillajes ni de atractivos sino de
hacer mas creible a la Iglesia por su conectar con la accién de Dios.

“Que esta canonizacién nos prolongue el desasosiego”. Asi me dice Pablo mientras abre el libro de textos de
Cacho, destellos de su Encuentro con Cristo, raiz de su camino desandado. Leemos algunas oraciones que
me parecen poesia de un decir actual, cotidiano, creador. Palabras que manifiestan la necesaria experiencia
de Dios en el Otro y de un Amor transformante en medio del dolor del mundo.

Al escribir este articulo me voy dando cuenta que conocer un poco mas de la espiritualidad del Padre
Cacho tiene que ver con la forma que en que Pablo lo piensa y lo revela. No puedo dejar de agrade-
cer por este lindo encuentro en la Parroquia de la Cruz. Lo siento como un regalo que me llega a través
del Siervo de Dios, como un reflejo de la luminosa y permanente accién de Dios en nuestras vidas.

Maria Bedrossian

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 37



entrevista: “VIDENTE" de Salta,
segun el arzobispo Cargnello

original publicado por LA NACION

Se asume como “el malo de la pelicula” por su du-
reza con las supuestas apariciones de la Virgen a
una mujer saltefa, Maria Livia Galeano de Obeid,
y con el rito religioso que se practica en un cerro de
esta ciudad, con gran afluencia de fieles.

Desde que explotod el fendmeno -se estima que cada
sdbado concurren unas 3000 personas- el arzobispo
de Salta, monsefior Mario Cargnello, prohibié la im-
posicion de manos a los fieles de parte de algun lai-
coy, en directa alusion a la sefiora de Obeid, recordo
que en Salta no hay ningun laico autorizado a bend-
ecir a los enfermos. Impidio, ademas, la difusién de
los mensajes que Obeid dice recibir de la Virgen.
Por registrarse el caso en su jurisdiccion, el arzo-
bispo Cargnello es en la Argentina la autoridad maxi-
ma de la Iglesia en torno a lo relacionado con la “cuestion del cerro”, como se conoce este tema en ambitos
eclesiasticos.

El arzobispo prohibio la difusiéon de los mensajes en dos declaraciones consensuadas con los casi 70 sac-
erdotes de la arquidiocesis en 2003 y en 2006, fruto de las investigaciones de una comision creada por él e
integrada por cinco sacerdotes y dos laicos especialistas en biblia, dogmas y derecho candnico.

Cargnello, de 55 anos y arzobispo de Salta desde 1999, recibié a LANACION en su despacho, a pocos met-
ros de la Catedral, de la que constantemente entran y salen fieles que rezan a la patrona de esta provincia,
Nuestra Senora de los Milagros, y al Cristo del Milagro.

-En junio de 2006 usted dijo que las actividades en el cerro no estan incluidas en la pastoral de esta
arquidiocesis. ¢Por qué?

-Fue una decision que tomamos con los casi 70 sacerdotes que hay en la didcesis. Constatamos que es un
fendmeno conducido por una organizacion privada del que no podemos estar ajeno. Lo respetamos en lo
que tiene de religioso y acompafnamos a los fieles que van al cerro y vuelven a las parroquias, sea que les
haya impactado positivamente como negativamente, porque hay de las dos experiencias. En el estudio del
nucleo poco hemos avanzado porque la oferta de la mano tendida no siempre es correspondida; cuesta esa
dimensién de comunion y en esto tenemos que ir trabajando.

-¢,Qué dificultades tienen?

-Los miembros de la comisién que estudia estos hechos y ellos -la organizacion civil que lleva adelante las
actividades en el cerro- no se llevan del todo como uno quisiera. Nuestro pedido es que para que aparezca
el protagonismo de la Virgen debe disminuir el protagonismo de quien hace de mediadora. De esto no logra-
mos convencerlos. En los avances en los estudios de psicologia también estamos trabajando.

-En 2003 la comisidn pidi6 ala sefiora Maria Livia que se hiciera estudios psicolégicos. ¢ Se los hizo?
-Si, pero no llegé al arzobispado el psicodiagnéstico.

-Quienes impulsan las actividades en el cerro afirman que entregaron los estudios psicolégicos y
que, como el arzobispado decia que no los tenia, los volvieron a entregar dos veces mas, ante un
escribano.

-No. El psicodiagnoéstico nunca fue entregado. El estudio fue hecho. La sefora Maria Livia me hizo el relato
de lo que se hizo, pero no me lo entregé. El dueno del psicodiagnéstico es la parte interesada, pero yo no lo
tengo. Sin esto no podemos avanzar.

-¢,Por qué no se puede avanzar?

-Porque la Iglesia, frente a estos fendmenos, pide que hagamos un estudio de la credibilidad de la persona,
que tiene que ver con la psicologia y el estudio de la veracidad de lo que dice, que se relaciona con la te-
ologia.

-¢,Qué indican los estudios teoldgicos sobre los mensajes que ella transmite?

-No hay problemas, porque todos los mensajes tienen que ver con el estilo que se ve en las de mil supuestas
revelaciones que hay en este momento en el mundo. No hay errores graves. Lo que yo he leido son todos

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 38



llamados a la oracion, a la conversién, a la devocion a la Eucaristia, que son buenos.

-¢,Si es asi por qué no se pueden difundir?

-Se dijo que no para evitar la reiteracion de cosas. Ahora lo dejé para que lo analice la comision.

-¢,Como se explica la cantidad de gente que concurre?

-Hay una doble conjuncion. Una es el fendmeno religioso. Hay gente seria y que se compromete, pero con-
vengamos que también hay propaganda.

-Algunos sospechan que hay detras un negocio turistico.

-Sobre eso yo nunca hablé, porque no me corresponde. Nosotros no tenemos nada que ver con lo adminis-
trativo. Lo que se hace es bajo la responsabilidad de la organizacion civil privada.

-¢Es cierto que usted pidi6 alos obispos que no fomenten las peregrinaciones al cerro?

-Después que se difundio la carta de junio algunos obispos me preguntaron por qué obrabamos asi y les
mandé otra carta explicando las razones de lo que estamos haciendo. Les pedi que solicitaran a los sacer-
dotes que no organicen las peregrinaciones y que si vienen, se pongan al servicio del clero local.

-En el cerro se dan hechos extrafios -la gente cae a veces como desvanecida o rompe en llanto-y se
habla de milagros fisicos y muchas conversiones.

-Saobre los hechaos extrafios no opinamaos porque no son necesariamente testimonio de la presencia de Dios.
Reconocemos, si, el fendmeno de las confesiones. Sobre las conversiones lo dira el tiempo. Hay testimonios
de gracias recibidas. Esto lo evaluara la Iglesia. Yo conoci el caso de un chico con sindrome de Down que
tenia un problema y se recuperé. La madre lo atribuye a la oracion en el cerro. Me alegro por los padres.
-¢,Si eso no es Dios qué puede ser?

-Una creacion humana. De hecho, son muchos los fenémenos de apariciones en el mundo. Quien determine
lo que es sera la Iglesia. Nosotros damos el pasito que nos corresponde. Mientras tanto se esta haciendo el
bien: la gente viene y reza.

Por Silvina Premat

SALTA.- Alos miembros que integran la comision creada por el arzobispo Mario Cargnello para analizar los
hechos que ocurren en la zona de Tres Cerritos, les asombra la resistencia inicial que opuso la presunta vi-
dente cuando le pidieron que, mientras se reza el Rosario, ella no ocupara un lugar central en la explanada,
como lo hacia habitualmente, sino que alli se colocara una imagen de la Virgen.

testimonio: Veinticinco afios despueés...
El Padre Cacho y su presencia hoy

Mercedes Clara

Recordar la experiencia de Cacho junto a los vecinos del bar-
rio Aparicio Saravia siempre es sumergirse en una fuente
inagotable de inspiracién y aprendizaje. La presencia de
Cacho nos sorprende, contundente y sencilla, reveladora
de caminos posibles en la lucha con los pobres, contra la
pobreza que deshumaniza. Construir un nosotros donde
todas y todos estemos incluidos desde nuestra dignidad
es el desafio que Cacho nos plantea con su propia vida.

El libro, una excusa

La reedicién actualizada del libro “Padre Cacho: Cuando el
otro quema adentro” es una excusa para seguir encontran-
donos a celebrar la vida de este sacerdote uruguayo en toda
su hondura y misterio. Muchas son las historias que se entretejen en torno a Cacho, pequefas hebras que
se suman para enriquecer el tejido, y recordarnos que su vida es siempre mas grande de lo que podemos
abarcar. En todas las instancias en que nos encontramos algunos a recordar a Cacho, aparecen nuevas
voces, anécdotas, recuerdos, ecos, que se enlazan unos a otros diluyendo las palabras en un silencio con-
movedor. La fuerza de su testimonio nos deja perplejos, no nos permite perder en elucubraciones ni escond-
ernos en discursos. Su vida es tan radical y su opcién tan clara que es inevitable que nos confronte, como
iglesia, como sociedad, como seres humanos.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 39



Encontrarnos con Cacho es encontrarnos con esa parte de uno mismo que es también el dolor del otro,
pero que se defiende, se acostumbra, se pierde y, en el momento menos pensado, vuelve a despertar. El
misterio de Cacho nos toca. Ahi, en el centro mismo donde late nuestra humanidad. Nos habla con su vida,
nos centra en las grandes interrogantes que debemos respondernos como comunidad y, al mismo tiempo,
nos formula preguntas en primera persona, lo hayamos conocido mucho, poco o nada.

Cada uno establece una relacion personal con Cacho y encuentra en él aquello que le resuena en su propia
vida. Pero en este tiempo pude ver que hay hallazgos que muchos compartimos y que nos alientan a caminar
nuestro propio suefo. Cacho nos habla del coraje necesario para avanzar hacia lo que amamos, de la fidelidad
y autenticidad para responder a ese llamado que lleva nuestro nombre. Apertura y silencio para escucharlo;
valentiay creatividad para comprenderlo, para no ceder, para no conformarnos. Paciencia para esperar, y con-
ciencia para saber que esa espera ya es parte del camino. Libertad para soltar, para desaprender y empezar
de nuevo, conla sorpresadel ninoy el temple del adulto. Cacho nos recuerda que siempre es el mejor momento
para cruzar esa frontera que nos acerca al lugar donde queremos estar. Sin demasiados planes, sin tener todo
claro, con la confianza puesta en una verdad propia, en un suefio amasado con humildad, compromisoy pasion.

El otro como fuente de conocimiento

Cacho cruz¢ la frontera que lo separaba del barrio y de una parte de si mismo a los 48 afos. Un paso que
lo llevé a situarse del otro lado, del lado de los que estan afuera, al margen, de los que no pertenecen al
mundo de “los integrados”. Cacho cruzé fronteras visibles e invisibles, fisicas y simbdlicas. Se mudo al bar-
rio cuando los vecinos se lo propusieron, lo llevaron de la mano. Y esa mudanza no fue solo un traslado de
espacio, sino que implicé mudar toda una perspectiva de vida, un lugar en el mundo, en los otros y dentro
de si mismo.

Cacho inicia un proceso de desaprender lo aprendido; de vaciarse para dejarse llenar por la novedad que
descubre. Se dedica a una escucha atenta del barrio, de lo que viven y sienten sus vecinos, de lo que dicen
con palabras, con silencios. Los escucha en el modo de caminar, de mover las manos, de mirar a los hijos,
de enredarse en los pensamientos, de expresar los deseos. Para él: Hasta se puede leer la historia en cada
cara de los habitantes de estos barrios que viven en extrema pobreza. Para leer lo latente se necesita mirar
mucho, mirar lento, y dejar que lo mirado se vuelva pregunta y trascienda el sentido comun y la opinion.
Cacho acepta su propia ignorancia, todo lo que no sabe, y todo lo que intuye se expresa silencioso entre
los lazos que tejen los vecinos.

Cuenta que: Fueron dos anos que vivi en esa vivienda como desorientado; sentia admiracion y sorpresa,
desorientacién y descubrimientos. Sin saber qué hacer. Eso me obligd, mate por medio, a escuchar mucho.
A saber apreciar la gratuidad de esas conversaciones, de ese lenguaje, de esa comunicacion. Para mi fue
un esfuerzo grande aprender y emplear el mismo lenguaje de ellos.

Cacho lee la realidad sin prejuicios, sin proyectos, sin expectativas. Solo lo acompafa una certeza: ese lugar
y esas personas son espacio de revelacién de Dios. El Espiritu Santo esta haciendo descubrir nuevas for-
mas. A los pobres no se los puede usar como bandera, no se los puede utilizar en una vitrina. [...] El pobre
es como el pan de la Eucaristia, tenemos que tratarlo como cosa santa.

Cacho encuentra lo que busca entre los vecinos: Yo sentia la necesidad del encuentro con Dios. Parecia que
me decia: te espero en la esquina de Aparicio y Timbues. Asi como una cita de amigos. Efectivamente se ha
dado, siento que se ha dado como nunca en mi vida. Ese mismo encuentro lo lleva a interrogarse sobre la
vocacion cristiana y el rol que, como sacerdote, esta llamado a encarnar. Es un espacio nuevo que tiene que
construir a partir del vinculo que se va gestando con los vecinos y lo que construyen juntos. Cacho quiere
ser un vecino mas, compartir la vida cotidiana, y que sea ese encuentro de las personas con sus propias
capacidades, necesidades y aspiraciones las que orienten el camino.

La gente no tiene que salir de la casa, del barrio, no tiene que ir a misa, para descubrir al Dios del que Cacho
habla. Para encontrarse con Dios no tienen que dejar de ser lo que son, ni querer parecerse a los demas,
al contario, tienen que profundizar en lo que son, porque Dios ya esta presente en sus vidas. En un grupo
humano que se siente al margen y experimenta gestos de exclusion y rechazo, este mensaje implicito en la
eleccion de Cacho de vivir alli y encontrar a Dios es muy poderoso, y abona la tierra para el crecimiento de
personas y comunidades.

Cacho busca romper con esa imagen de iglesia-poder que genera relaciones de beneficencia con la gente,
y refuerza la causa de la pobreza, que es esa misma dependencia y falta de recursos, no solo econémicos
sino de desarrollo de capacidades, de confianza en si mismos. En lugar de intentar solucionar los problemas
que ve, Cacho propone enfrentarlos a medida que surgen, que se desnaturalizan, y solucionarlos juntos.
Para él los vecinos no son un problema, la desigualdad es el problema, y nos implica a todos como sociedad,
todos somos responsables de este proceso de deshumanizacion que mutila vidas. Cacho se siente parte de
ese pecado social que no podemos permitir que se prolongue mas tiempo, porque: estamos llegando tarde
para salvar muchas vidas. Para él los vecinos son una fuente de conocimiento, aprende de ellos, descubre

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 40



un gran potencial de lucha, fortaleza y solidaridad que, si se encausa y fortalece con otros, puede llegar lejos
y enfrentar las condiciones inhumanas que impone vivir en la pobreza.

Cacho encarna una Iglesia sin obra, sin propuesta elaborada, sin recursos. «No fue a hacer una obra de
promocion social», asegura Daniel Bazzano, «se empezaron a dar cosas alrededor de él. Cacho fue un
catalizador, un signo positivo que empieza a cambiar signos negativos, pero no porque se lo propusiera.
El gesto profético es profético justamente cuando no pretende serlo». No es él quien fija las metas. Tiene
suefos, propuestas, pero son los vecinos quienes toman la palabra. Recuerda Esther del Pino, vecina de la
Comunidad Santa Maria, que «él nunca traia ideas desde afuera que cayeran como paracaidas, sino que
tenia el don de escucharnos. Entonces lo que salia era algo sentido por nosotros y por eso participabamos».
«Fue uno mas de nosotrosy, coinciden los vecinos, asi lo sienten. «Mas que un cura fue un vecino». «Yo
nunca habia visto curas que vinieran a vivir al barrio, a pasar las buenas y las malas, a compartir la lucha. El
dejé de vivir bien, digamos, por venir con nosotros, nos traté de igual a igual, como personas». «Supo pon-
erse a la altura de nosotros. Le hicimos un ranchito para vivir de adentro lo que nosotros viviamos. El quiso
sentir con nosotros el frio, las goteras, pero también el calor humano».

Cuando en una entrevista, César di Candia le pregunta sobre los comienzos en «ese quehacer suyo de
identificacion con los grupos humanos mas necesitados», Cacho, con el arte de no dejar que las preguntas
lo alejen de su centro, responde: En realidad no empecé ningun trabajo de identificacion, pertenezco a ellos,
siempre me senti parte de ellos. Simplemente no dudé, comencé a tener vecinos nuevos, poco a poco fui
conociéndoles y aprendiendo a quererlos. «¢, Y qué ha recogido?», quiere saber el periodista. Fundamental-
mente, la satisfaccién de sentirme querido y acompanado. Eso llena de plenitud al ser humano. Me siento
amado y el amor es lo que hace crecer y da felicidad al hombre. Gracias a ese amor, he podido ir desarrol-
lando esta vida de peregrino.

No hay accién transformadora en un solo sentido y Cacho lo sabe; todo lo que lograron en el barrio es fruto
de ese encuentro donde tanto él como los vecinos se descubren nuevos. Esa relacion los potencia en su
originalidad, los hace mas personas, los abriga en la tibieza del amor incondicional, y los lanza como comu-
nidad, desde una fortaleza imprevista.

El nosotros: un lugar nuevo

Cacho coloca a las personas que la sociedad desvaloriza y excluye en el centro de su vida, como fuente de
conocimiento y afecto insustituible para ser quien llega a ser. Yo me he sentido como nunca antes persona
y sacerdote en medio de mis vecinos, dice, acompanando las palabras con un silencio tan hondo, que uno
puede verlo mirarse a si mismo, y redescubrirlo todo a partir de esta experiencia. El es porque ellos son.
Porque juntos transitan un proceso de transformacion que los lleva a conquistar un lugar nuevo: el nosotros.
Un lugar donde todos encuentran espacio para ser, para crecer, para aprender, y logran sostenerse en esos
lazos de respeto y amor reciproco que tejen en medio de los limites y posibilidades de cada dia. Ese no-
sotros: lugar de confianza y revelacion, de utopia, de lucha cotidiana. Un trampolin que los impulsa a crear
caminos para una vida mejor.

Los ecos de Cacho resuenan en el presente con fuerza renovada. Cacho, veinticinco afios después, sigue
siendo novedad, pregunta, desafio. Su modo de estar en el barrio, de mirar y sentir al otro, de relacionarse
con los vecinos, enciende luces que nos ayudan a transitar este presente donde la convivencia entre los
distintos grupos sociales es un problema que no logramos enfrentar, y la desigualdad, una red invisible que
atrapa el futuro de tantos.  La realidad hoy no es la misma que en tiempos de Cacho, pero muchos de los
desafios a los que él respondié permanecen intactos. Su testimonio rompe estereotipos, lugares comunes,
teorias, y nos enfrenta a este tercer lugar, que supera el “ellos y el nosotros”, que nos exige aprender nuevos
idiomas, aceptar nuevos maestros, y recordar que somos humanos en la medida que encarnamos gestos
de humanidad. ¢ Hasta donde estamos dispuestos a llegar? ;Qué frontera estamos dispuestos a cruzar?
La experiencia de Cacho testimonia que la creacion de relaciones profundas es central para descubrir lo
que Gustavo Gutiérrez llama «la fuerza histérica de los pobres» y hacer alianzas con ella. «Yo recuerdo a un
Cacho con mucha visita a los ranchos, mucha mateada, mucho tiempo gratuito, silencio, escucha, paciencia
[...]1 Y aqui radica el mayor problema de las organizaciones gubernamentales y de la sociedad civil cuando
quieren trabajar en estos medios. Con su busqueda de eficacia inmediata y cortoplacista, porque tienen que
rendir cuentas a “sus fuentes” o sacar rédito politico para “esta administracién”, desde esa impaciencia se
ponen en contacto solamente con las “estrategias de supervivencia” de los pobres y no van mas alla. Y estas
tienen patas muy cortas para recorrer caminos nuevosy.

Esta alianza con la fuerza de los pobres supone otras logicas, los resultados se evaluan con otros paramet-
ros que miran procesos y no pueden recortar la realidad, menos forzarla con plazos e intereses ajenos. Esta
alianza implica tiempo, riesgos, contradicciones, incertidumbres, paciencia, hondura y una gran dosis de
rebeldia y confianza. Rebeldia para que de la indignacién ante la pobreza surja la creatividad y capacidad de
lucha para enfrentarla. Y confianza para crear encuentros que trasciendan las estrategias de supervivencia

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 41



y logren contactar con la verdad del otro, con esa fuente de conocimiento que solo se encuentra alli, y de la
gue necesitamos beber para entender el mundo que vivimos.

Cacho integra las ambigliedades; aprende que los procesos humanos nunca son lineales y llevan tiempo.
Sabe que: Hay semillas que tardan dos o tres primaveras para germinar. Confia en que los frutos tardan pero
llegan si se gestan en el silencio de un encuentro auténtico, donde no existe el binomio benefactor-benefi-
ciario, sino un vinculo horizontal entre personas que se influyen mutuamente a partir de un proyecto que las
une. Cacho reconoce que en cada comunicacion humana hecha «encuentro» las tinieblas retroceden [...] y
el amor hecho amistad emerge con resplandores de gracia a impulsos del Espiritu.

Conectar con esa «fuerza histérica de los pobres» es encontrarnos con una intensidad de vida que no
reconocemos en otros lugares. Con una capacidad humana que, bajo condiciones limite, es llevada hasta el
extremo y es capaz de mostrar, en su mas aguda y profunda version, la belleza. Una belleza enredada en el
dolor, la frustracién, la violencia, pero que late en los detalles, en los rostros, en los gestos heroicos que los
vecinos encarnan cada dia. Cacho ya la percibia de lejos, en su peregrinar incansable hasta ese Dios que lo
llama en ellos. Y una vez alli no puede dejar de verla, de tocarla, de respirarla.

Cacho no solo es testigo de esa belleza que se gesta en las entrafias del barrio sino que se enamora de ella.
No puede evitar enaltecerla, compartirla, festejarla. Cacho admira a sus vecinos. Los voluntarios y amigos
que confian en él la intuyen, algunos mas, otros menos, pero se dejan llevar. Y cuando logran atravesar las
fronteras, las de fuera y las de dentro de uno mismo, la encuentran, escondida y visible a la vez. Es necesario
preparar la mirada para reconocerla. Pero una vez que encandila ese destello, ya no hay marcha atras. Con
su carifio, con su solidaridad, con su apego, te atrapan de tal manera que no te escapas mas, dice Cacho,
aceptando que ese es y sera su lugar para siempre. No he encontrado gente mas emprendedora y con an-
sias de superarse que esta. Son tremendamente solidarios. Aca ves gestos que no los ves en otros lados,
como recibir un hijo ajeno y tenerlo en la casa meses o afos.

Cacho les devuelve a los vecinos la belleza que les pertenece. Disfruta al escucharlos, descubre esos de-
talles que son poesia en la densa prosa cotidiana. Que son ligereza en la marcha, ritmo en la monotonia,
color en el gris, brisa en el sopor. Ellos, los vecinos, captan la belleza en el reflejo de sus ojos. Después de
desconfiar un par de veces, y de no saber bien de dénde viene, terminan por reconocerse en ella. Cacho los
elige una y otra vez, mas alla de todo; por algo debe ser. El distingue en ellos las capacidades, dormidas y
despiertas; mira a cada uno como un ser donde anidan todas las posibilidades. Y se acerca con el «termo»
vacio, siempre, para que el otro lo llene con lo que tenga. Descubrir al otro como necesario, necesitarlo ver-
daderamente, desde la libertad, hace la diferencia. Recuerda Elsa Tassara que «de a poco descubriamos
las cosas buenas de la vida, que también pasan aca. Tan lindo charlar con él, sentias que te queria, que
te necesitaba, contaba con vos para mejorar el barrio. Mira que yo soy brava, pero siempre me sentia mas
buena después de estar con él».

La belleza que Cacho descubre no es una belleza ingenua, superflua, romantica. Para llegar a ella hay que
atravesar el dolor, el dolor profundo, devastador. Y ser capaz de convivir cada dia con la propia indignacion.
Esa que lo subleva y lo desespera, al mismo tiempo que le da una enorme paciencia y compasiéon para
acompanar a los demas. Cacho se deja moldear por la belleza y el dolor de los vecinos.

Jamas se acostumbra a la desigualdad. La siente en carne propia, la sufre, todos los dias, minuto a minuto.
Logra ver: la situacion de horrible injusticia en la que esa gente ve transcurrir sus vidas. Ellos no eligieron
tener que vivir de ese modo. [...] Y nosotros todavia perdemos tiempo en discusiones, investigaciones, re-
uniones, mientras la vida continda, o por mejor decir, mientras la muerte continta. Cacho percibe la muerte
de las posibilidades, la mutilacion de las vidas, de los cuerpos, de los suefios, de la humanidad. El hombre
gue se aniquila a si mismo. Negar a las personas la posibilidad de ser quienes estan llamadas a ser, arre-
batarles el futuro: ese es el verdadero robo, el pecado inaceptable, la mayor verglienza. El dolor de la gente
se te va metiendo en la carne. Y muchas veces te sentis impotente para poder cambiarlo. Y el cambio no se
arregla solo con dinero. Por eso la parabola habla de la visita al enfermo y al preso. No solamente habla de
la comida o el abrigo. Es escuchar. Es compartir. Es muchas veces no poder remediar un problema. Pero si
comprenderlo y acompafiarlo.

En el fondo Cacho replantea el significado de la palabra ‘inclusiéon’ que, en definitiva, es el horizonte hacia el
que avanza. «¢ Inclusion significa que ellos estan afuera y hay que meterlos para adentro?», se pregunta el
sacerdote Adolfo Ameixeiras. «4,Los vamos a traer adentro a la misma sociedad que los expulsa, o0 vamos a
incluirnos todos en un proyecto nuevo que haga posible cosas distintas? El desafio es transformarnos como
sociedad; la inclusién en serio implica movernos todos de lugar».

Esta realidad nos esta pidiendo mucho mas a todos, de eso no cabe duda. Segun Marita Alonso, desde las
practicas eclesiales y sociales «también nos cuesta integrar la creatividad, abandonar la seguridad de la
“distancia 6ptima” para ir al encuentro de los otros, desprendernos de teorias para ir mas livianos al encuen-
tro humano. Soportar la incertidumbre de acompanar procesos dinamicos, cambiantes, con metodologias

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 42



flexibles, en construccion, y dispuestos a aprender cada dia transitando el proceso con un colectivo».
Movernos todos de lugar, si. Y comprender que hablar de inclusion es también hablar de amor, de aceptacion,
de empatia, de dolor. De una balanza desequilibrada que necesitamos nivelar para romper los mecanismos
gue perpetlan la desigualdad.

Un camino de santidad

La nueva ediciéon de este libro coincide con el inicio formal de la causa de canonizacion del Padre Cacho.
Linda coincidencia. Y mas lindo aun que la Iglesia coincida con la proclamacion de los vecinos de Aparicio
Saravia que, veinticinco afos atras, declararon santo a Cacho, sin necesitar mas aval que la propia experi-
encia. Primero esta la vida, siempre. Después, viene la posibilidad de nombrarla, de atraparla en pensamien-
tos, en categorias. Los vecinos que caminaron junto a él pudieron, de a poco, poner palabras a esa historia
que cambid sus vidas. Descubrieron en los gestos de ese hombre que se jugaba cada dia por ellos, algo
sagrado. Fueron testigos del milagro que significa unirse y lograr cosas impensadas. De las entranas de un
basural nace un centro comunal, de los ranchos nacen casitas, de la basura surge la vida. El milagro de
transformar un barrio. La posibilidad de cruzar fronteras, de encontrar fortaleza donde habia debilidad, de
encontrar solidaridad, valor, sentido, nuevas versiones del si mismo donde habia etiquetas impuestas por
otros y desvalorizacion personal.  Canonizar a Cacho implica proponerlo como modelo e intercesor ante
Dios, en cualquier rincén del mundo. Colocar a Cacho en el altar significa poner alli su causa. Con él llegan
sus vecinos, su barrio, su Dios: Un Dios herido por la marginacién de todos estos hijos suyos. La pobreza
que existe entre los hombres es lo que mas afecta a Dios y nuestra vinculacion a él pasa por la comunion
con esa sensibilidad.

UMBRALES - 281 - Ago. 2017 - 43



