“Vivir bien” o pasos en la construcción 
de un nuevo imaginario  socio-cultural original
Presentado por Esteban Judd- Amerindia Cochabamba
20-09-010

¿Un nuevo fenómeno o rescate del pensamiento de sabiduría originario?

En tan poco tiempo ha ganado fuerza en países como el nuestro y en otros con una presencia de identidad indígena americana la propuesta de un modo de pensar y actuar que a primera vista parece novedoso pero goza de raíces en la sabiduría ancestral de estos pueblos. Desde las distintas particularidades de nuestro mundo tan cercano el concepto de “vivir bien”, suma qamaña en aymara y sumaj causay en quechua, ha despertado la atención de pueblos en otras partes con un mensaje universal y esperanzador en este momento de crisis de valores en la familia humana y planetaria. Aquí en Bolivia el “vivir bien” ha cobrado una relevancia abrumadora a todo nivel social y cultural y fundamentó la amplia convocatoria para la “Cumbre del cambio climático y los derechos de la Madre Tierra” celebrada masivamente en Cochabamba en abril de este año ante un público internacional diverso y numeroso.

Tanto en círculos oficiales del gobierno como en el vocabulario popular cotidiano el “vivir bien” abre nuevas pistas para una reflexión más profunda para responder a los desafíos en este cambio de época. Por ejemplo, en la Asamblea General de las Naciones Unidas captó la atención de un personaje como su Secretario General desde 2008 a 2009, el Padre Miguel D’Éscoto que difundió el concepto en varios de sus discursos sobre la crisis ecológica. Igualmente el gobierno boliviano lo ha adoptado como hilo conductor de su gestión y ocupa un lugar fundacional en la nueva Constitución del Estado Plurinacional. Varias autoridades del gobierno siguen explicitándolo en diferentes ámbitos nacionales e internacionales. Así se ha tomado fuerza en el discurso del oficialismo del gobierno. 
Intelectuales bolivianos con cercanía al oficialismo como Rafael Bautista cuya articulación del concepto constituye quizás su esencia y mejor descripción como la “recuperación de nuestro horizonte de sentido.” Sigue explicando Bautista, que “no es volver al pasado sino recuperar  nuestro pasado, dotarlo de contenido al presente desde la potenciación del pasado como memoria actuante.” Frente al discurso de la modernidad con su fe ciega en el progreso y en la adquisición de más y de vivir mejor, suma qamaña ofrece una alternativa a la humanidad en su búsqueda de modelos y proyectos del sentido de vivir de una manera cualitativa diferente sensible y abierto al reencanto con la Naturaleza y la construcción de relaciones humanas más igualitarias y justas.

Antecedentes históricas del “vivir bien”

Se puede decir que “el vivir bien” tiene una larga trayectoria en el pensar de carácter utópico americano que ha cobrado tanta resonancia entre los pueblos americanos desde la época colonial y la llegada de europeos en este continente. El mejor representante indígena del nuevo pensar sigue siendo el cronista indígena Guamán Poma de Ayala del siglo XVII cuyos escritos ilustrados con dibujos ofrecen no solamente una descripción de la vida colonial y una denuncia de los abusos del poder de los españoles sino plantea alternativas comunitarias inclusivas. Dentro de su lenguaje del pachacuti  o “al mundo al revés” se busca crear relaciones entre los pueblos andinos y españoles a base de criterios de igualdad e intercambio de saberes. Quizás encontramos en Guamán Poma de Ayala una de las primeras expresiones del diálogo intercultural tan anhelado y planteado hoy.
Recién los Foros Sociales Mundiales asume conceptos parecidos al “vivir bien”, a veces no tan explícitamente pero con variaciones semejantes, en convocar a gente con perspectivas alternativas y comprometida con el proyecto de la transformación social en u8na globalización “desde abajo.” El largo pero fructífero proceso de los últimos años en las ONU de formular y aprobar los Derechos de los Pueblos Indígenas ha dado lugar al cambio epistemológico detrás del “vivir bien” viendo estos derechos en sus aspectos comunitarios como complemento a la Declaración de los Derechos Humanos de 1947 que enfatizó los derechos individuales. A diferencia de éste, sin embargo, el discurso de los pueblos indígenas amplia nuestro entendimiento del conjunto de derechos socio-culturales como el derecho a territorio y espacios sagrados en la cosmovisión indígena lo cual permite el lanzamiento de algo como el “vivir bien”.

Desde el mundo eclesial y ecuménico en los últimos veinte años hay antecedentes notables en la articulación de la noción nacida en encuentros nacionales e internacionales sobre la teología india donde había un intercambio intercultural e interreligioso en un ambiente de respeto por el pluralismo. Como tal no ha siempre gozado de aprobación oficial esta corriente teológica original, más bien, ha provocado sospechas, pero estos espacios permiten la articulación de modos de pensar y actuar desde tradiciones ancestrales y vivencias de reciprocidad e inclusión sin menospreciar identidades eclesiales. Hablar en lenguaje como “la tierra sin mal” sugiere alternativas a los modelos actuales más allá de la inculturación.

Creación de un nuevo imaginario socio-cultural y religioso

Creo que fenómenos duraderos como el “vivir bien” no siempre caben dentro de las categorías aceptadas en el sentido académico de la filosofía y las ciencias sociales del mundo occidental. Hablar de un nuevo paradigma, o de “otra lógica” opuesto a los paradigmas de la modernidad y del pensamiento post-moderno no logra captar suficientemente algo tan amplio como las distintas dimensiones del “vivir bien.” Sin embargo, las nociones de cómo funcionan los imaginarios sociales en discursos como el del filósofo canadiense católico, Charles Taylor, ayuda aproximarnos a él y alcanzar en conseguir una terminología que es por lo menos funcional y útil, si no provisional, sin agotar la originalidad, la riqueza y la potencialidad del “vivir bien.” Un imaginario social, según Taylor y otros, se forma del conjunto de prácticas, costumbres, modos de percibir la realidad, ritos y mitos de lo que él llama un repertorio no fijado en tiempos y espacios rígidos definidos por nuestras categorías, porque siempre es sujeto de incorporar y asumir nuevos contenidos y articulaciones en distintos contextos socio-culturales. 

También ayuda entender mejor el fenómeno y la propuesta la articulación de la conciencia más presente de la descolonización pertinente al surgimiento de esta propuesta alternativa. Ya están comenzando de pasar estos pueblos del lamento y de la clandestinidad de reclamar un nuevo lugar epistemológico como parte del proceso de la descolonización mientras persisten rasgos de la mentalidad colonial en el imaginario de algunos pueblos indígenas. Entendido de esta manera estos pueblos están ofreciendo la originalidad de su modo de pensar y su propia lógica sobre la base del diálogo abierto a todas las personas y comunidades. Va hacia la coexistencia en vez de la confrontación, separatismo o exclusión. “Vivir bien” es una invitación abierta a relacionarse de otro modo respetando la igualdad y la diferencia del “otro” que ha pasado de ser objeto a asumir un protagonismo.

Accedemos mejor a comprender suma qamaña y el amplio repertorio de su imaginario tomando en cuenta la particularidad de la cosmovisión aymara y su proceso cognitivo donde hay maneras distintas de entender los ciclos de tiempo. Por ejemplo, el aymara ve el futuro no como los occidentales en forma linear, sino como un proceso de caminar atrás hacia el futuro. Es decir, hay formas lingüísticas particulares de entender como uno se ubica en su lugar frente al tiempo y al espacio de la pacha.

Interpelaciones del “vivir bien

1. Este nuevo paradigma pone en la tela de juicio los proyectos de las grandes ideologías de la modernidad, ya obsoletas e irrelevantes para nuestra época, el capitalismo y el marxismo dogmático que dejaron de responder a las necesidades del pueblo y que nos han llevado a la destrucción del proyecto humano. “Vivir bien” cuestiona los fundamentos sobre que hemos confiado y propone otro estilo de vida más en armonía con la Naturaleza y más atento al valor de la vida ofreciendo en su lugar una ética de convivencia. En América Latina “vivir bien” presenta retos a los gobiernos de tinte socio democrático para reexaminar la tendencia de volver a una dependencia económica en la extracción de minerales sin pensar a las consecuencias en el medio ambiente y su sostenibilidad. El valor ético del “vivir bien” depende de no confundir los medios y los fines como es la práctica común y corriente en el mundo actual. Además propone en vez de la renovación de un supuesto contrato social un planteamiento de formar pactos o alianzas en el sentido bíblico dentro del diálogo de la convivencia.
2. Para los y las con un compromiso eclesial y trayectorias de fe el “vivir bien” presenta desafíos a escuchar otras voces de los márgenes e incorporar la sabiduría de los pueblos andinos e indígenas. Nos llama a ceder nuestro protagonismo a los nuevos actores en construir junto un imaginario más allá del dogmatismo e imposición de discursos religiosos vacío de contenidos. Nos hace repensar y expandir la forma en que entendemos y vivimos la práctica de la Doctrina Social de la Iglesia (DSI) y sus principios del bien común, solidaridad, y subsidiaridad. ¿De qué manera está en sintonía la DSI con los principios que nacen de este nuevo lugar epistemológico? De igual manera nos hace cuestionar como nuestro discurso oficial va en contra del proyecto popular. Como Aparecida ha señalado en su diagnóstico que el drama de nuestro tiempo en América Latina es la pérdida del sentido de vida, el concepto del “vivir bien” ofrece un modelo y contenidos en su repertorio para resaltar el mensaje de los líderes católicos latinoamericanos. Igualmente tomando en serio este imaginario podemos rescatar y releer toda la tradición contemplativa a la luz de prácticas de la “otra lógica.” En gran parte el “vivir bien” plantea retos e interpelaciones para el discurso teológico. La obra y el pensamiento de teólogos y teólogas por ejemplo como Leonardo Boff e Ivonne Gebara anticiparon estos cambios de paradigmas y el surgimiento de nuevos discursos alcanzables a todas las personas.  
3. Implica el “vivir bien” una reformulación del proyecto educativo escolarizado, criatura del proyecto de la modernidad, y sus modelos rutinarios y replicados que ya no sirven para el desarrollo humano y la formación de las futuras generaciones. Hace un tiempo la Comisión Internacional “Delors” (1997) planteó como uno de los pilares para la educación en el Siglo XXI, el de “aprender a aprender” sobre todo de “aprender de vivir juntos”. Asimismo todo el proyecto de la educación popular necesita repensar sus métodos frente a esta propuesta de los pueblos originarios sin perder su compromiso con la lógica de otra pedagogía apropiada para las situaciones desiguales tan presentes.

4. Los mismos pueblos indígenas se confrontan con el desafío de examinar su adhesión a las falsas promesas de la modernidad y su proyecto y las contradicciones internas en sus prácticas y estrategias y la persistencia de la mentalidad colonizador consciente e inconsciente en su actuar. Hace muchos años Xavier Albó en un ensayo provocador y polémico subrayó la presencia y la persistencia de la “paradoja aymara” del sentido comunitario de solidaridad por un lado y por el otro lado un marcado individualismo que amenaza estos vínculos de solidaridad. El poder moral que viene de suma qamaña necesita ser aplicada a construir relaciones de consenso e inclusión a todo nivel. Si no, pierde su capacidad de convocatoria para iluminar las grandes cuestiones del momento y alternativas a ellas. 
El nuevo imaginario del “vivir bien” no solamente plantea retos e interpelaciones a instituciones encontradas en situaciones críticas de pérdida de sentido debido a la crisis de valores y modelos obsoletos sino viene en un momento oportuno para expandir nuestros horizontes con nuevas perspectivas de la potencialidad de revertir el modo de desarrollo humano y comunal dominante. Nos enseña subsistir conscientes de límites y a abrazar posibilidades pocas veces imaginadas de construir narrativas de superación y sembrar las semillas de un proyecto futuro sostenible a base de una “memoria actuante”.      
