**Aportes a la Asamblea Especial del Sínodo de los Obispos sobre la Amazonía**

CCFD – Terre Solidaire

En respuesta al llamado de la Red Eclesial Pan-Amazónica (REPAM), también transmitido por José Oscar Beozzo (director de CESEEP, Centro Ecumémico de Servicios a la Evangelización y Educación Popular) durante su visita a París en junio de 2018, el CCFD - Terre Solidaire quiere aportar una contribución específica a la dinámica del Sínodo Pan-Amazónico a partir de una discusión sobre el documento de preparación y una reflexión más general sobre la Amazonia.

Esta reflexión se basa en las relaciones establecidas con organizaciones de la región, en particular con el CIMI (Brasil), la CPT - Acre y Araguaia-Tocantins (Brasil), el CAAAP (en Perú) - actores de la iglesia - y en el acompañamiento de las dinámicas de promoción de los derechos y las culturas de los pueblos indígenas, así como contra el acaparamiento de tierras y la violencia contra los campesinos y los pueblos tradicionales. Más recientemente, a través de Forum Solidaridad Perú, el CCFD - Terre Solidaire también apoya dinámicas de articulación y construcción de propuestas de gobernanza alternativa de los territorios a partir de las cosmovisiones y las tradiciones indígenas en la Amazonia.

El CCFD - Terre Solidaire ha identificado dos grandes desafíos en torno a los que ha elaborado su estrategia para la región amazónica: las amenazas de un modelo económico depredador (extractivismo, cambio climático, economía verde, con un recrudecimiento de los conflictos violentos) y el vivir juntos. Sus objetivos de trabajo en la región son:

* Apoyar y fortalecer las experiencias territoriales de resistencia pacífica a los megaproyectos que destruyen el medio ambiente y los equilibrios sociales amazónicos.
* Promover la consolidación, difusión y multiplicación de iniciativas agroecológicas y agroforestales en la Amazonia.
* Fortalecer las articulaciones de las sociedades civiles amazónicas.

**La preparación del Sínodo, un proceso prometedor**

¡La propuesta de celebrar asambleas territoriales, donde las comunidades eclesiales de base, las congregaciones religiosas, las pastorales y pueblos indígenas puedan expresar sus expectativas con relación a la Iglesia tiene mérito! Esta dinámica innovadora en el contexto de un sínodo merece ser reconocida por su carácter inclusivo.

Tenemos la convicción que el Sínodo puede ser importante también para la Iglesia en Francia: los temas de la "ecología integral" y de los "nuevos caminos para la iglesia" son lo suficientemente amplios para que la Amazonia inspire plenamente las dinámicas eclesiales aquí.

**Consideraciones generales sobre el documento preparatorio**

Existe una fuerte convergencia entre la lectura del contexto propuesta en este texto preparatorio del Sínodo y el diagnóstico establecido por el CCFD - Terre Solidaire a partir de los diálogos con las contrapartes y la participación en la dinámica colectiva de los Foros Sociales Pan-Amazónicos. El rechazo al colonialismo, la denuncia del modelo de desarrollo basado en el extractivismo y la financiarización de la naturaleza son todos elementos de convergencia. Quizás, este último elemento merecería un poco más de visibilidad en el análisis de la realidad del documento del Sínodo.

Las problemáticas sociales, ambientales y culturales son tratadas desde una perspectiva integral, en línea con la propuesta de una ecología integral de Laudato Si. Esta propuesta de ecología integral se opone al modelo económico, social y cultural dominante, basado en las relaciones de dominación del ser humano sobre la naturaleza, buscando explotar los territorios con el fin de obtener beneficios a corto plazo. Las referencias a los pueblos indígenas, presentes en el documento, están allí para recordar la importancia de una visión alternativa...

Es significativo e importante que el documento insista tanto en la diversidad y hable de los pueblos de la Amazonia en plural. Vemos en la voluntad expresada de diálogo con las cosmovisiones indígenas, una exigencia de fidelidad al mensaje evangélico. La mención y la atención prestadas a los pueblos indígenas, pero también a los *seringueiros*, ribereños, a los campesino-a-s y a los habitantes de las grandes ciudades, representarán un importante reconocimiento y un símbolo fuerte del rostro amazónico de la Iglesia.

Las propuestas de "conversión ecológica" y "mística de la conexión" son muy inspiradoras porque conectan la dimensión estructural y personal. Varios miembros del CCFD - Terre Solidaire pueden sentirse identificados con las propuestas e inspirarse de ellas en sus compromisos con la solidaridad internacional.

**Aspectos en los que la reflexión del Sínodo podría ir aún más lejos:**

* Los esfuerzos para acercar la **teología y la pastoral católicas a las cosmovisiones y espiritualidades indígenas**: el anuncio de la necesidad de una espiritualidad intercultural y de la inculturación del mensaje del Evangelio podría ser más visible en diferentes partes del documento y en las propuestas que surgirán del Sínodo.
* En la encíclica Laudato Si, se evoca ampliamente la **dimensión urbana** (particularmente en la sección sobre ecología integral), a menudo asociada con el caos o el desorden, como una realidad que conduce al alejamiento o aislamiento de las personas (cf. LS 44, 49, 126, 134); pero también reconociéndola como una realidad compartida por la mayoría de la población mundial, que hay que tratar a través de un enfoque ecológico de la vida cotidiana, que incluye un llamado a considerar los bienes públicos y los lugares públicos (cf. LS 150, 232). Sin embargo, aunque más del 70% de la población amazónica vive en las ciudades, las realidades urbanas están poco representadas en la reflexión del Sínodo.
* El documento preparatorio no incluye ninguna referencia a los **jóvenes**: ¿qué lugar está dispuesta a dar la Iglesia a los jóvenes? ¿Cuáles son las dinámicas de acogida y acompañamiento, en un proceso de responsabilización de los jóvenes en la Iglesia y en la sociedad?
* Es importante que la Iglesia esté consciente de que, aunque pronunciándose, como lo hace en el documento, contra la uniformización, su acción también podría promoverla si no tiene suficientemente en cuenta las culturas locales; de ahí la importancia de la búsqueda de una **iglesia con rostros amazónicos, promotora de la ecología integral**.
* En este sentido, con el fin de lograr actos concretos, y en relación con la afirmación "Comprar es un acto moral" presente en el documento, sería interesante involucrar a los actores eclesiales (congregaciones, parroquias, escuelas, centros de formación) en las dinámicas virtuosas de la **economía social y solidaria**, inscritas en una lógica de **transición ecológica y social** (por ejemplo, a través de sus políticas de compra, en relación con la agricultura familiar campesina). Y, en general, reafirmando los vínculos y la voluntad de **participar en las dinámicas de la sociedad civil** en dicho sentido.
* El documento propone un consenso en torno a una agenda mínima sintetizada en la expresión "desarrollo integral y sostenible". ¿Qué visión de desarrollo se propone? Se habla de desarrollo sostenible... pero, en este ámbito también, habría que situarse en una perspectiva de diálogo con los pueblos indígenas... para evitar caer en la trampa de **imponer el desarrollo** como algo exógeno. Inspirarse y **dejarse cuestionar por el Tajimat Pujut** (Vida plena para los Wampis y Awajuns), el Sumak Kawsay, Sumaq Qamaña (Buen vivir de los pueblos andinos)... El interés que estas nociones han despertado en diferentes contextos sociales latinoamericanos, pero también europeos, muestra el camino para estos esfuerzos de diálogo intercultural y para la búsqueda conjunta de alternativas a una visión productivista que combina las nociones de progreso y desarrollo con el crecimiento económico, generando a menudo desigualdades.
* En cuanto al **lugar de las mujeres en la Iglesia**, el documento dice que "Es importante discernir el tipo de ministerio oficial que se puede conferir a las mujeres, teniendo en cuenta el papel central que desempeñan hoy las mujeres en la Iglesia de la Amazonia". Pero la valorización de este "papel central" no se basa en ninguna experiencia específica. Ciertamente, se podría nombrar a muchas mujeres (laicas y religiosas), actoras de cambio social a través de su compromiso con los pobres en la Amazonia, especialmente en el marco de pastorales de la tierra o indígenas. Su trabajo contribuye a la defensa de la "Casa Común". Son personas a veces amenazadas y perseguidas, pero que se comprometen a denunciar las injusticias. Pero, más allá de ello, nos parece que hace falta cuestionar el clericalismo y los abusos de poder, en una reflexión global sobre la sinodalidad y la eclesiología. En lo referente a las mujeres, se debe prioritariamente cuestionar las relaciones de dominación que también existen en la Iglesia, y no solo "reconocer", "valorar" o "recompensar" a las mujeres.
* Muchas de estas cuestiones constituyen nuevas dimensiones que deberán traducirse en **programas de capacitación** exigentes para el clero y para los laicos o laicas que asumirán estos compromisos. Parte de esta capacitación se puede realizar a través del diálogo con organizaciones de la sociedad civil, en espacios de participación donde se debate el futuro de la Amazonia.
* Las **migraciones** pueden ser un tema de búsqueda común entre Europa y la Amazonia: en los países amazónicos como en Europa, se plantea el mismo desafío de la acogida, la misma necesidad de arraigar una cultura del diálogo y del encuentro.

**Una responsabilidad: reflexionar sobre el territorio guyanés**

Francia tiene importantes responsabilidades en la Amazonia, con un departamento de ultramar, Guyana. Los megaproyectos extractivos que benefician a intereses económicos franceses necesitan un trabajo de seguimiento y denuncia al igual que otros proyectos acompañados por organizaciones aliadas de otros países de la región. En una perspectiva regional amazónica, esto nos invita a elaborar un discurso sobre el extractivismo promovido por Francia. Esta lectura sobre el extractivismo en Guyana puede realizarse en diálogo con otras organizaciones francesas que trabajan sobre el mismo tema. Entre los proyectos en cuestión están el de la Montaña de Oro y la explotación petrolera de Total en las costas guyanesas.

El colectivo "Or de Question"[[1]](#footnote-1) fue creado para denunciar el proyecto minero liderado por un consorcio ruso-canadiense, que pone en peligro muchos elementos naturales. El proyecto cuenta con el apoyo de las autoridades locales en nombre de los empleos creados y de los impuestos recaudados. Se han llevado a cabo varias consultas y la decisión final debe ser tomada por el gobierno francés antes de fin de año.

Los territorios de ultramar ahora tienen jurisdicción sobre las aguas: se llegó a un acuerdo con Total para autorizar las perforaciones, a cambio de contrapartidas en términos de inversión en proyectos sociales. Las ONGs ambientalistas se están movilizando y presentaron demandas de amparo contra el proyecto. Se basan para ello, entre otras cosas, en el rechazo por parte de Brasil del estudio de impacto de Total.

La carta pastoral de Monseñor Lafont (publicada el 28 de mayo de 2018) se refiere al marco global de la dominación del ser humano sobre la naturaleza y a las amenazas que pesan sobre la Amazonia. Presenta el Sínodo como una oportunidad y habla de la responsabilidad de la Iglesia ante la violencia perpetrada contra los indígenas. Propone una crítica de la visión neoliberal que guía los proyectos económicos propuestos en Guyana y de su impacto sobre el planeta de forma general.

#### La Amazonia en la prensa francesa

En el 2018, la Amazonia apareció en varias ocasiones en la prensa francesa, especialmente después de la elección de Jair Bolsonaro como presidente de Brasil. Los principales diarios nacionales (Libération, Le Monde, La Croix, etc.) dedicaron numerosos artículos a la Amazonia. Pero también medios de comunicación alternativos como *Reporterre*. Los temas resaltados con mayor énfasis son las amenazas al medio ambiente (deforestación, proyectos petroleros o mineros), especialmente en Brasil. La violencia contra defensores del medioambiente aparece principalmente en algunos artículos sobre Colombia... Se hace poca referencia a otros países (excepto Guyana).

En este conjunto de artículos, hay algunos que por su carácter "poco convencional" merecen una mención especial, como el de las obras de "street art" (en inglés en el texto) en São Paulo para denunciar los efectos de los proyectos hidroeléctricos en la Amazonia.

Por supuesto, la prensa católica estuvo muy involucrada en la cobertura de la visita del Papa a Perú (enero de 2018) y en el proceso de preparación de la Asamblea Especial del Sínodo. La publicación del reportaje del Pèlerin Magazine sobre el trabajo del CIMI con los pueblos Kanamari y Madihas (Amazonas, Brasil) fue una bella ilustración de la valorización de "los pueblos que luchan por sobrevivir".

#### Dar visibilidad a las luchas y esperanzas que surgen en la Amazonía

En septiembre de 2015, la publicación de un informe sobre la explotación petrolera en la Amazonia por empresas francesas (Perenco y Maurel & Prom)[[2]](#footnote-2) permitió realizar una importante labor de incidencia. Ha permitido a las contrapartes y comunidades locales defender el derecho a un proceso de consulta previa, libre e informada, particularmente en el caso del Lote 116, que afecta a los pueblos Awajun y Wampis.

A través de reportajes en los que se denuncian las condiciones en las que viven ciertas poblaciones amazónicas (ver el reportaje de Patrick Piro sobre los Madiha en Brasil y los esfuerzos del CIMI para apoyarlos en su resistencia como pueblo, con una identidad cultural única)[[3]](#footnote-3), el CCFD – Terre Solidaire ha trabajado para visibilizar la Amazonia desde la perspectiva de una construcción de alternativas a la lógica extractivista (ver el reportaje y el vídeo de Jean-Claude Gerez[[4]](#footnote-4) sobre la Autonomía indígena que está construyendo la Nación Wampis[[5]](#footnote-5), con el apoyo de varias organizaciones de la sociedad civil peruana, entre las cuales Forum Solidaridad Perú), con el fin de dar a conocer las luchas y esperanzas de los pueblos amazónicos.

El CCFD – Terre Solidaire dará seguimiento a varias iniciativas que pongan en evidencia las realidades amazónicas: con su apoyo a iniciativas de las contrapartes (Bolivia, Brasil, Colombia, Perú); la participación en dinámicas animadas por REPAM y el proceso de los Foros Sociales Pan-Amazónicos; el apoyo a la construcción del Atlas de los conflictos en la región Pan-Amazónica; y la difusión de herramientas de comunicación (por ejemplo, vídeo sobre la Nación Wampis, reportajes, pero también la carta de Monseñor Lafont, obispo de Cayena, la entrevista de Monseñor Roque Paloschi, presidente del CIMI publicada en enero de 2019 sobre la página web del CCFD - Terre Solidaire).

Igualmente creemos que el Sínodo permitirá crear vínculos con actores eclesiales y de la sociedad civil de otros biomas, a partir del concepto de ecología integral.

#### La resonancia del concepto de ecología integral en otros biomas del continente latinoamericano: reflexión desde una perspectiva continental

El concepto de ecología integral puede extenderse más allá de la Amazonia, de forma más o menos explícita, en varios territorios donde el CCFD - Terre Solidaire desarrolla relaciones con organizaciones de la sociedad civil local. Podemos identificar actores y luchas que se inscriben en la misma perspectiva propuesta por Laudato Si (cf. n° 137-162) y que integra las dimensiones:

* + Ambiental, política y social
	+ Cultural
	+ De la vida cotidiana
	+ Del principio del Bien Común
	+ De justicia entre generaciones.

Identificamos dos biomas particulares donde las contrapartes del CCFD - Terre Solidaire también están comprometidas en este sentido, a menudo en una lógica de "defensa del territorio" y de promoción de la participación de los sectores excluidos: el corredor biológico mesoamericano y el Chaco (acuífero guaraní).

Respecto al Chaco, INCUPO, contraparte argentina del CCFD -Terre Solidaire, junto con el obispo de Reconquista, imaginó las siguientes reflexiones y acciones:

* **La creación de un espacio de reflexión común** entre el obispado de Reconquista, ENDEPA (equipo nacional de pastoral aborigen) y otros actores académicos, sociales o pastorales para pensar el camino hacia el Sínodo.
* **La valorización de los BOSQUES como espacios de vida para las familias campesinas e indígenas de la región chaqueña**. El bosque chaqueño es considerado como el "hogar de los pueblos del Chaco". Esta visión del bosque implica la exigencia de políticas públicas al Estado, que reflejen la importancia del bosque, su diversidad biológica, sus contribuciones nutricionales y medicinales... en lugar de centrarse en la industria de la madera.
* **Un espacio de FORMACIÓN sobre los "guardianes de la casa común"**, con dos dimensiones:
* El fortalecimiento de las culturas y lenguajes de los bosques, vinculando la dimensión artística e informativa.
* La sensibilización de los demás actores sociales (docentes, funcionarios municipales, agentes de la pastoral) sobre una visión ambiental desde la perspectiva de los derechos humanos.
* **La realización de acciones de INCIDENCIA** para apoyar la ley nacional sobre la propiedad comunitaria indígena.
* Organizar un evento **dando una VISIBILIDAD a la celebración del Sínodo**.

Paris, febrero de 2019.

1. Colectivo ciudadano opuesto a la mega industria minera en Guyana y apoyado por 110 organizaciones, incluidas algunas contrapartes del CCFD-Terre Solidaire: FASE (Brasil), CooperaAcción (Perú). [↑](#footnote-ref-1)
2. Publicación conjunta CCFD – Terre Solidaire, Secours Catholique, CAAAP y CooperAcción (organizaciones peruanas). [↑](#footnote-ref-2)
3. https://ccfd-terresolidaire.org/projets/ameriques/en-amazonie-lutter-6212 [↑](#footnote-ref-3)
4. https://ccfd-terresolidaire.org/fdm/2018/303-mars-2018/perou-les-indiens-d-6048 [↑](#footnote-ref-4)
5. https://ccfd-terresolidaire.org/infos/environnement/sauver-amazonie-nation-wampis-6127 [↑](#footnote-ref-5)