**El panenteísmo, recuperación de un paradigma sobre cómo Dios interactúa con el mundo**

**Uno de los problemas interdisciplinares más discutidos en Europa y en América es el de explicar la presencia de Dios en el mundo**

**¿Dios en el mundo o el mundo en Dios?**

**¿Hay alternativas entre el teísmo clásico y el panteísmo?**

LEANDRO SEQUEIROS. Presidente de la Asociación Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA). lsequeiros42@gmail.com

 En la revista digital Amerindia se publican, entre otras cosas, algunas reflexiones sobre nuevos paradigmas interdisciplinares que pueden interpretar el mundo en el que estamos. Y en nuestro caso, la manera en la que los creyentes, desde las coordenadas de la América Latina, pueden acceder al conocimiento de la realidad y a su interacción con Dios.

 A lo largo de la historia del pensamiento filosófico y teológico es reiterativa la pregunta sobre las relaciones de lo que llaman “divinidad” y el mundo. Son numerosas las opiniones, los debates, los desencuentros y las descalificaciones sobre si existe algún tipo de relación entre el creador y la criatura.

 Desde las posiciones extremas del ateísmo y del naturalismo radical (que niegan la posibilidad de una divinidad y por tanto, afirman la total autonomía y autocreación de la materia) hasta los panteísmos (que hoy resurgen con las espiritualidades de la no dualidad) existe una gama de gran riqueza de opiniones.

 Isaac Newton se consideraba muy religioso pero era deísta: creía en un Dios creador que imprimió leyes al universo y este ya funciona con total autonomía como un mecanismo bien engrasado.

 Los diversos teísmos afirman que Dios no es ajeno al mundo y a la materia y que aunque hay total separación entre creador y creatura, Dios providente interviene en el curso de la evolución cósmica y de la historia humana. Pero choca con la falta de explicación para la existencia del mal, del dolor, de la injusticia, de la muerte.

 Aunque ya desde la antigüedad se habla de ello, la palabra panenteísmo (como superación del panteísmo) aparece en la filosofía alemana del siglo XIX. Desde entonces, filósofos, científicos y teólogos buscan acuerdos para explicar cómo Dios interviene en el mundo y cómo se puede explicar que entre Dios y las criaturas hay una continua interacción.

**¿Se puede hablar de un Dios omnipotente que renuncia a su omnipotencia?**

La idea de un Dios que impone su presencia en el mundo y que exige ser reconocido, de tal manera que no hacerlo supone contravenir las leyes del orden creado en el universo, fue propia de gran parte de la filosofía y teología teocéntrica cristiana, vigente en los últimos siglos.

Hoy en día, sin embargo, comienza a abrirse camino una forma distinta de entender la presencia divina en el mundo. Dios no ha querido imponerse, sino que ha aceptado la ***kénosis*** de sí mismo en la Creación, creando un universo ambiguo en que el hombre deberá construir su vida libre y creativamente.

Se acepta el dogma cristiano de la omnipotencia de Dios, pero se postula que, por amor a la creación y para salvar la libertad humana, renuncia a su omnipotencia. El punto de partida de esta reflexión teológica es la aceptación de que el diseño del universo es de origen kenótico.

Este concepto no es nuevo. Aparece ya en la teología de [Urs von Balthasar](http://www.upra.org/archivio_pdf/ao53-villagrasa.pdf), pero en estos años se ha extendido y difundido en el mundo anglosajón. Esta expresión está empezando a formar parte de las elaboraciones teológicas modernas. ¿Qué quiere expresar? ¿Qué imagen de Dios refleja esta teología? ¿Qué consecuencias tiene para el diálogo con los científicos?

**La emergencia de la teología kenótica**

Este concepto ha surgido de su concepción cristológica, bíblicamente fundada en el himno prepaulino (Filipenses 2, 6-11), tradicionalmente aplicado a la encarnación, en el que se canta a Cristo que en su amor redentor, siendo de condición divina, “se despojó de sí mismo” (en griego heautón ekénosen: literalmente, “se autovació”, “se autoanonadó”) tomando condición de esclavo y haciéndose obediente hasta la muerte. Dios no ha “impuesto” su presencia ante la razón humana. Es decir, ha escogido en la creación la vía de su ocultamiento, del “vaciamiento” o “anonadamiento” de su presencia divina. La kénosis divina es, pues, epistemológica. En este concepto se fundamenta la nueva “teología de la ciencia”.

**¿Cuáles son las raíces de la Teología kenótica?**

Las raíces de una elaboración teológica de la kénosis se nutren de las concepciones trinitarias de Urs von Balthasar (1905-1988). Para von Balthasar, la kénosis del “dejar espacio al otro” es la condición básica de todo amor, y en especial del eterno amor interpersonal divino. Desde otra perspectiva, a partir de la obra sobre El Dios Crucificado (Jürgen Moltmann, 1972), se elaboró otra concepción de la kénosis del Creador Trinitario que, por amor a los seres personales creados, decide tolerar el pecado y admitir ciertas limitaciones en su omnipotencia, en su eternidad (haciéndose también temporal), y aun quizá en su omnisciencia y en su modo de actuar sobre la creación. Este último concepto de kénosis, que es el central de la obra, supone un cambio drástico en la idea misma de Dios, que admita su sufrimiento y, por tanto, su mutabilidad.

**Las llamadas “filosofías del proceso” colocadas en la base de la teología kenótica**

 La aceptación de la kénosis (la renuncia a la omnipotencia divina) sostiene las filosofías del proceso y están presentes en el panenteísmo. Las reflexiones interdisciplinares (científicas, filosóficas y teológicas) sobre el panenteísmo surgen en el contexto de las llamadas “filosofías del proceso” y su correlato de “teología del proceso” (o “teísmo del proceso”) que un tipo de teología desarrollada a partir de la [filosofía del proceso](https://gaz.wiki/wiki/es/Process_philosophy) de [Alfred North Whitehead](https://gaz.wiki/wiki/es/Alfred_North_Whitehead) (1861-1947).

De ahí surgen las reflexiones, sobre todo de [Charles Hartshorne](https://gaz.wiki/wiki/es/Charles_Hartshorne) (1897-2000), de [John B. Cobb](https://gaz.wiki/wiki/es/John_B._Cobb) (n. 1925) y de Eugene H. Peters (1929- 1983). La teología del proceso y la filosofía del proceso se denominan colectivamente "pensamiento del proceso". Tanto para Whitehead como para Hartshorne, es un atributo esencial de Dios afectar y ser afectado por los procesos temporales, contrariamente a las formas del teísmo que sostienen que Dios es en todos los aspectos intemporal (eterno), inmutable ( inmutable ) y no afectado por el mundo ( impasible ).

La teología del proceso no niega que Dios es en algunos aspectos eterno (nunca morirá), inmutable (en el sentido de que Dios es inmutablemente bueno) e impasible (en el sentido de que el aspecto eterno de Dios no se ve afectado por la actualidad), pero contradice la visión clásica al insistir en que Dios es en algunos aspectos temporal, mutable y pasible. Según Cobb, "la teología del proceso puede referirse a todas las formas de teología que enfatizan el evento, la ocurrencia o el [devenir](https://gaz.wiki/wiki/es/Becoming_%28philosophy%29) sobre la [sustancia](https://gaz.wiki/wiki/es/Being).

**Abrir las puertas a las Teologías del proceso y a los panenteísmos**

En este sentido, la teología influenciada por [Hegel](https://gaz.wiki/wiki/es/Georg_Wilhelm_Friedrich_Hegel) es la teología del proceso tanto como la influenciada por Whitehead. Este uso del término llama atención a las afinidades entre estas tradiciones por lo demás bastante diferentes".

También se puede incluir a [Pierre Teilhard de Chardin](https://gaz.wiki/wiki/es/Pierre_Teilhard_de_Chardin) entre los teólogos del proceso, incluso si en general se entiende que se refieren a la escuela de Whitehead y de Hartshorne, donde continúan los debates en curso dentro del campo sobre la naturaleza de Dios, la relación de Dios y el mundo y la inmortalidad.

 Un libro reciente de la Colección Ciencia y Religión de Sal Terrae incide con profundidad sobre este asunto.

Philip Clayton y Arthur Peacocke (editores) *En él vivimos, nos movemos y existimos. Reflexiones panenteístas sobre la presencia de Dios en el mundo tal como lo describe la ciencia.* Sal Terrae, Santander, 2021, Universidad P Comillas Colección Ciencia y Religión, número 27, 332 páginas. ISBN: 978-84-293-3033-5. ([Traducción del original en inglés de 2004](https://books.google.es/books/about/In_Whom_We_Live_and_Move_and_Have_Our_Be.html?id=N123ZrSR2b0C&redir_esc=y) por José Manuel Lozano-Gotor), 332 páginas. ISBN: 978-84-293-3033-5.

**Historia de una construcción interdisciplinar**

 Entre los días 6 y 8 de diciembre del año 2001 se reunieron en el recinto del castillo de Windsor un nutrido grupo interdisciplinar de expertos para celebrar un simposio auspiciado por la Fundación John Templeton cómo explicar la acción de Dios en el mundo. El presente volumen traducido del inglés, se organiza en 19 capítulos correspondientes a las intervenciones de todos los participantes en el simposio, así como por el doctor en Teología Michael W. Brierley, que realizó su tesis doctoral sobre el panenteísmo a quien se encomendó que aportara una visión de conjunto.

 La filosofía, la ciencia y la teología panenteístas no están demasiado extendidas entre nosotros. Y con frecuencia, mucha gente confunde panteísmo y panenteísmo. De un modo muy simple se puede decir que para el panteísmo, TODAS las cosas son Dios; mientras que el panenteísmo sostiene que Dios ESTÁ en todas las cosas, pero estas no son Dios. Entre nosotros, el panenteísmo se ha divulgado en ciertos ambientes gracias a las obras de Pierre Teilhard de Chardin que en esto prolonga la espiritualidad de la Contemplación para Alcanzar Amor de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola.

 Para los lectores de “***Amerindia”*** puede resultar de interés este comentario del libro centrado en el primer capítulo. Su autor es el doctor Michael William Brierley y lo titula “Nombrar una revolución silenciosa. El giro panenteísta de la teología moderna”. Este capítulo es un extracto de la tesis doctoral que estoy redactando (en 2001) en la Universidad de Birmingham.

[Uno de los investigadores que más saben de este tema es Michael W. Brierley](https://www.gov.uk/government/news/canon-precentor-of-worcester-cathedral-reverend-michael-william-brierley) (nacido en 1973), graduado en Teología e Historia en Oxford y Cambrige, se doctoró en Teología en la Universidad de Birmingham en 2001 con una tesis sobre el auge del panenteísmo en la teología británica del siglo XX. En la actualidad es canónigo y maestro de ceremonias en la catedral de Worcester. Autor del artículo [“The Potential of Panentheism for Dialogue Between Science and Religion”](https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfordhb/9780199543656.001.0001/oxfordhb-9780199543656-e-38) en la *Oxford Handbook of Religion and Science* (2009)

**“El giro panenteísta” según Philip Clayton**

 Para valorar la dimensión filosófica de este volumen, hemos de citar al filósofo, científico y teólogo Philip Clayton que habla del “giro panenteísta” en la teología del siglo XX, [Ph. Clayton. “The Panentheistic Turn in Christian Theology”. *Dialog,* 38 (1999), 289-293; Cfr. J. Macquarrie, *Stubborn Theological Questions,* SCM Press, Londres, 2003] pero también sabe que el término mismo, si se quiere que sea considerado una parte seria de la futura agenda teológica mundial, necesita ser mejor conocido, mejor definido, mejor comprendido.

 Ya en la década de 1970, Donald Neil, defendió una tesis doctoral sobre el panenteísmo en la que se percató de que “ha llegado el momento de llevar a cabo un detallado estudio histórico y analítico de la doctrina del panenteísmo”. La versión publicada de su tesis, [*God in Everything*](https://www.amazon.es/God-Everything-J-D-Neil/dp/0863320228)1984 [Dios en todas las cosas], es el primer libro dedicado a esta palabra. [J. D. Neil. *Panentheism: a Gospel for To-Day?* Tesis doctoral, Universidad de Exeter, 1973].

La palabra “panenteísmo” es menos conocida que la palabra “panteísmo”. Esta fue propuesta por vez primera a principios del siglo XVIII [Para los tratamientos modernos del panteísmo, cf. M. P. Levine, *Pantheism: A Non-Theistic Concept of Deity.* Routhledge, London/New York, 1994] y luego adoptada por los tradicionalistas como insulto para toda insinuación de alejamiento del teísmo clásico, en especial cuando la inmanencia divina pasó a primer plano de la teología, desde finales del siglo XIX hasta la conclusión de la Primera Guerra Mundial.

**¿Se puede hablar del Dios omnipotente pero finito? Arthur Peacocke**

 Un ejemplo de esta tendencia es la doctrina del “Dios finito”, expresión que fue adoptada, entre otros, por H. G. Wells en la Primera Guerra Mundial durante su breve fase teísta. Arthur R. Peacocke, *God and the New Biology,* J. M. Dent and Sons. London, 1986, 84-85, observa que la “tradición autóctona” de Teología inmanentista en Gran Bretaña puede ayudar a explicar por qué las ideas de Teilhard de Chardin y de Whitehead tuvieron mayor repercusión en Estados Unidos.

La palabra “panenteísmo”, como atestiguan todos los artículos estándar de los diccionarios especializados [Ch. Harstshorne, “Pantheism and Panentheism”, en *Encyclopedia of Religion*, Macmillan, New York, 1987, 165-171] fue acuñada en 1829 por Karl Christian Friederich Krause (1781-1832), filósofo idealista alemán y coetáneo de Hegel.

El filósofo y teólogo Philip Clayton [Ph. Clayton. *The Problem of God in Modern Thought,* Cambridge 2000, 150-151] sugiere que los teólogos idealistas de inicios del siglo XIX, como Krause, desarrollaron una serie básica de intuiciones heredadas del siglo XVIII, y que tales intuiciones derivaban de la idea de Nicolás de Cusa de que la creación acontecía “en” Dios, así como de la sustitución por Descartes de la noción escolástica de infinitud por otra más participativa.

La palabra alcanzó amplia difusión en Estados Unidos a través de Charles Harsthorne, “el más destacado defensor del panenteísmo en EEUU”, en especial a través de su compilación de textos sobre Dios, *Philosophers Speak of God* de 1953. Charles Hartshorne (nacido en [Pensilvania](https://es.wikipedia.org/wiki/Pensilvania), el [5 de junio](https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio) de [1897](https://es.wikipedia.org/wiki/1897) – falleció en [Roma](https://es.wikipedia.org/wiki/Roma), el [9 de octubre](https://es.wikipedia.org/wiki/9_de_octubre) de [2000](https://es.wikipedia.org/wiki/2000)) fue un prominente [filósofo](https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo) [estadounidense](https://es.wikipedia.org/wiki/Estadounidense) que se dedicó principalmente a la [filosofía de la religión](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n) y a la [metafísica](https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica). Desarrolló la idea [neoclásica](https://es.wikipedia.org/wiki/Neoclasicismo) de [Dios](https://es.wikipedia.org/wiki/Dios) y produjo una [prueba de la existencia de Dios](https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia_de_Dios) desde la [lógica modal](https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_modal) a partir del [argumento ontológico](https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico) de [San Anselmo](https://es.wikipedia.org/wiki/Anselmo_de_Canterbury). Hartshorne es también conocido por aplicar la [filosofía del proceso](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_del_proceso) de [Alfred North Whitehead](https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead) a una [teología del proceso](https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_del_proceso).

Y este concepto fue reintroducido en Gran Bretaña por John Robinson, cuyo libro *Exploración en el interior de Dios* (original de 1967) desarrolla las sugerencias doctrinales de su controvertido superventas *Honest to God, Sincero para con Dios* (original de 1963). Y el principal exponente del panenteísmo en ese país, aunque el término no le gusta, es John Macquarrie [John Macquarrie, *In Search of Deity: An Essay in Dialectical Theism.* The Glifford Lectures 1983-1984. A Macquarrie se le considera el “patriarca” del panenteísmo británico]

El panenteísmo de Macquarrie deriva de la posición “existencia-ontológica” de la primera edición de sus *Principles of Christian Theology,* 1966, que a su vez es un desarrollo de su crítica ontológica a los existencialistas Heidegger y Bultmann.

**Conocer a Dios desde otra perspectiva sociológica, filosófica y teológica**

Teísmo clásico, panenteísmo y panteísmo son reconocidos como los patrones básicos con cuya ayuda analizar la doctrina sobre Dios.

En la actualidad, toda una pléyade de teólogos se caracteriza a sí mismo como panenteísta. Algunos suscriben el “teísmo del proceso”, un subconjunto del panenteísmo: Hartshorne, Norman Pittenger, Charles Birch, Schubert Ogden, John Cobb, James Will, Jim Garrison, David Pailin, Joseph Bracken, David Griffin, Jay McDaniel, Daniel Dombrowski y Anna Case-Winters.

Otros que se identifican a sí mismos como panenteístas son: Alan Anderson, Leonardo Boff, Marcus Borg, Philip Clayton, Scott Cowdell, Denis Edwards, Paul Fiddes, Matthew Fox, Donald Gelpi, Peter Hodgson, Christopher Knight, John Macquarrie (aunque no le gusta el nombre), Paul Matthews, Sallie McFague, Jürgen Moltmann, Hugh Montefiore, Helen Oppenheimer, Arthur Peacocke, Piet Schoonemberg, Claude Stewart y Kallistos Ware.

Sugerir que hoy “todos somos – de alguna manera- panenteístas” sería ir demasiado lejos. Esto no es sostenible a la vista del neotomismo, del crédito que en la actualidad se da al barthanismo que proponen, por ejemplo, Colin Gunton y John Webster, y de la posmoderna ortodoxia radical. Pero se considera que el panenteísmo es una buena ayuda para el diálogo ciencia y religión. Para algunos es una “revolución” en el planteamiento de la teología. Ha sido una revolución tranquila porque ha sido defendida con otros nombres: “teísmo dialéctico” (Macquarrie), “teísmo neoclásico” (Hartshorne), “teísmo naturalista” (Griffin) o “teísmo del proceso”.

**Redescubrir lo que se hace llama el panenteísmo**

Bajo el título de “panenteísmo” se engloban muchas descripciones de la relación entre Dios y el cosmos. Están, por ejemplo, el “panenteísmo patrístico” de Ware, el “panenteísmo basado en la idea de campo” que propone el jesuita Blacken, y la singularización de la conjungación de finitud e infinitud como lo distintivo del panenteísmo que realiza Philip Clayton. Charles Hartshorne concibe a Dios como “conciencia eterno-temporal que conoce e incluye el mundo” (lo que resume en el acrónimo ETCKW, *Eternal-Temporal Conciousness, Knowing and Including the World*). Y Daniel Nikkel ha calificado a Paul Tillich de panenteísta, por el distintivo lenguaje de “ser” que emplea el teólogo germano-norteamericano.

**Los teólogos emergentes del panenteísmo moderno: Clayton, Hartshorne, Macquarrie, y Peacocke.**

 Pero a pesar de la aparente dispersión de concepciones, es posible establecer un terreno común compartido por los diversos panenteísmos, especialmente estudiado el vocabulario que utilizan un pequeño grupo de teólogos (“panenteístas clave”) que se ocupan de esto. Entre los más sobresalientes están Philip Clayton (nacido en 1956), que es un filósofo estadounidense contemporáneo de la religión y filósofo de la ciencia. Su trabajo se centra en la intersección de la ciencia, la ética y la sociedad. Actualmente ocupa la Cátedra Ingraham en la [Escuela de Teología de Claremont](https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_School_of_Theology) y se desempeña como miembro de la facultad afiliada en [la Universidad de Graduados de Claremont](https://en.wikipedia.org/wiki/Claremont_Graduate_University). Clayton se especializa en [filosofía de la ciencia](https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_science), [filosofía de la biología](https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_biology) y [filosofía de la religión](https://en.wikipedia.org/wiki/Philosophy_of_religion), así como en [teología comparada](https://en.wikipedia.org/wiki/Comparative_theology).

 Otros reconocidos teólogos del panenteísmo son David Ray Griffin, Charles Hartshorne, John Macquarrie, Jay B. McDaniel, David A. Pailin y Arthur Peacocke.

Charles Hartshorne (Kittanning, [Pensilvania](https://es.wikipedia.org/wiki/Pensilvania), [5 de junio](https://es.wikipedia.org/wiki/5_de_junio) de [1897](https://es.wikipedia.org/wiki/1897) – [Roma](https://es.wikipedia.org/wiki/Roma), [Italia](https://es.wikipedia.org/wiki/Italia) [9 de octubre](https://es.wikipedia.org/wiki/9_de_octubre) de [2000](https://es.wikipedia.org/wiki/2000)) fue un prominente [filósofo](https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo) [estadounidense](https://es.wikipedia.org/wiki/Estadounidense) que se dedicó principalmente a la [filosofía de la religión](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_de_la_religi%C3%B3n) y a la [metafísica](https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica). Desarrolló la idea [neoclásica](https://es.wikipedia.org/wiki/Neoclasicismo) de [Dios](https://es.wikipedia.org/wiki/Dios) y produjo una [prueba de la existencia de Dios](https://es.wikipedia.org/wiki/Existencia_de_Dios) desde la [lógica modal](https://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica_modal) a partir del [argumento ontológico](https://es.wikipedia.org/wiki/Argumento_ontol%C3%B3gico) de [San Anselmo](https://es.wikipedia.org/wiki/Anselmo_de_Canterbury). Hartshorne es también conocido por aplicar la [filosofía del proceso](https://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa_del_proceso) de [Alfred North Whitehead](https://es.wikipedia.org/wiki/Alfred_North_Whitehead) a una [teología del proceso](https://es.wikipedia.org/wiki/Teolog%C3%ADa_del_proceso).

John Macquarrie (1919-2007) fue un teólogo, filósofo y sacerdote anglicano nacido en Escocia. Fue autor de *Principios de teología cristiana* (1966) y *Jesucristo en el pensamiento moderno* (1991) y que es uno de los padres de la nueva versión del panenteísmo. Por su parte, Arthur Robert Peacocke ([1924](https://es.wikipedia.org/wiki/1924)-[2006](https://es.wikipedia.org/wiki/2006)) fue [bioquímico](https://es.wikipedia.org/wiki/Bioqu%C3%ADmico) y Decano del [*Clare College*](https://es.wikipedia.org/wiki/Clare_College) en la [Universidad de Cambridge](https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_de_Cambridge). Fue un pionero en la investigación de los principios de la química física del [ADN](https://es.wikipedia.org/wiki/ADN). En 1971, fue ordenado sacerdote en la [Iglesia de Inglaterra](https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_de_Inglaterra) y en 1986 fundó la *Society of Ordained Scientists* (SOSc) ​ para hacer avanzar el desarrollo en el ámbito de la ciencia y la religión. Ediciones en español: Peacocke, A. R. (2008). *Los caminos de la ciencia hacia Dios: el final de toda nuestra exploración*. Editorial Sal Terrae. [ISBN](https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN) [978-84-293-1750-3](https://es.wikipedia.org/wiki/Especial%3AFuentesDeLibros/978-84-293-1750-3).

**La difícil definición de panenteísmo**

Para los estudiosos de la filosofía, los autores parten de la definición clásica de “panenteísmo”, que es la que ofrece el *Oxford Dictionary of the Christian Church:* “La creencia (convicción) de que el ser de Dios engloba e impregna la totalidad del universo, de suerte que todas las partes de este existen en él” F. L. Cross y E. A, Livingstone (editors) *The Oxford Dictionary of the Christian Church.* Oxford University Press, 1997, 1213; la definición prosigue caracterizando la diferencia entre el panenteísmo y el panteísmo como la imposibilidad de que el Dios panenteísta se “agote” en el universo]

El experto, Michael W. Brierley, considera que esta es una definición “débil” porque apenas va más allá de la definición literal de la palabra. La afirmación de que Dios “engloba” el universo se limita a afirmar el significado literal, “todo en Dios”, con Dios como sujeto, dejando la “impregnación” como la única glosa de lo que de hecho podría significar la “inclusión” del universo o su existencia “en” Dios.

**El universo en Dios y Dios en el universo**

 La pregunta permanece, por tanto, abierta: ¿en qué sentido existe el universo en Dios? Es posible que esta imprecisión en el significado del sintagma: según Polkinghorne (2008) “todo en Dios”, sea responsable de parte de las “tentadoras ambigüedades” que “parecen lastrar el debate panenteísta” [Ver J.C. Polkinghorne, [*Faith, Science and Understanding*](https://books.google.es/books?id=xmZ5iR62Y9MC&redir_esc=y). 2008, SPCK, Londres, pág. 91]

 Ciertamente, la ambigüedad del “en” ha llevado a algunos teólogos a distinguir entre diferentes tipos de panenteísmo. Así, por ejemplo, McDaniel distingue entre el panenteísmo “emanatista” y el panenteísmo “relacional”. En el primero, el cosmos es manifestación directa del ser mismo de Dios, de suerte que la acción creadora del universo es a la vez acción creadora de Dios. En cambio, el panenteísmo “relacional”, para McDaniel, permite al cosmos independencia creadora respecto a Dios, de modo que la humanidad posee su propio poder creador.

 Análogamente, Gregory R. Peterson (Universidad del Estado de Dakota) habla de panenteísmo “débil” y panenteísmo “fuerte”. La versión “débil” se refiere (solo) a la presencia de Dios en el universo, mientras que la versión “fuerte” implica cierta identidad entre ambos.

Pero estas opciones resultan ser, sin embargo, elecciones superficiales a la luz de las ocho facetas del lenguaje panenteísta que son (en gran medida) comunes a los autores panenteístas más importantes y explicitan realmente el “en”. Estas facetas son: 1. El cosmos como cuerpo de Dios: ¿se puede decir que Dios “tiene cuerpo”?; 2. Lenguaje de “en y a través de” ¿qué valor tienen estas partículas para explicar “en Dios” y “a través de Dios?; 3. El cosmos como sacramento ¿es el mundo un signo de la visibilidad de Dios?; 4. Lenguaje de entrelazamiento inextricable ¿hay entre Dios y el cosmos no una identidad (panteísmo) per sí una vinculación que no se puede desatar?; 5. Dependencia de Dios respecto del cosmos ¿hasta qué punto se puede decir que Dios depende del cosmos?; 6. Valor intrínseco y positivo del cosmos ¿qué valor teológico tiene por si mismo el orden natural?; 7. Pasibilidad divina ¿puede Dios padecer cuando padece el mundo?; y 8. La Cristología gradual ¿hasta qué punto Cristo era Dios desde el principio de su vida?. Estos rasgos son aplicables a modo de “test” a los teólogos para ver si es posible calificarlos como panenteístas.

En definitiva: las personas de nivel intelectual universitario y mentalidad interdisciplinar encontrarán en este volumen un arsenal intelectual poderoso que puede reelaborar muchos de los paradigmas heredados de otras filosofías. Un capítulo extenso con las notas y un índice biográfico de los autores, completan el estudio. Resaltemos la cuidadosa y actualizada (para los trabajos en español) del traductor, José Manuel Lozano-Gotor.

LEANDRO SEQUEIROS. Presidente de la Asociación Interdisciplinar José de Acosta (ASINJA).