MONSEÑOR LEONIDAS PROAÑO, APÓSTOL DE LA SINODALIDAD. Pedro Pierre

¡Más pasa el tiempo, más grande aparece monseñor Leonidas Proaño! Es parte ahora de esta generación de obispos llamados “Padres de la Iglesia de los Pobres de América Latina”. Desde el Concilio Vaticano 2 en los años ’60 del siglo pasado , monseñor Proaño estaba viviendo la sinodalidad que acaba de lanzar el papa Francisco, o sea, una Iglesia en manos de los seglares.
Monseñor Proaño habitó en la Casa de Retiro de Santa Cruz, cerca de Riobamba, donde vivía como uno más de los que nos hospedábamos allí. Llamaba la atención cuando se llegaba en esta Casa lo que estaba escrito en la pared con el dibujo del volcán Chimborazo: “Somos una Iglesia al servicio del Reino”. En la capilla cuyos asientos eran troncos de madera de eucaliptos, el santísimo era una choza indígena, como para decirnos que Jesucristo se encarna hoy en el Pueblo indígena.
La sencillez de monseñor Proaño era su característica mayor. Vestía como uno más. En el comedor había la pintura, sobre un largo papel periódica, de una comida típica tendida sobre los ponchos juntados en el suelo, con la frase emblemática del compartir: “Comenzando ya la fiesta que vendrá…” En dicho comedor monseñor comía con los que se encontraban de paso o en alguna reunión que él organizaba con los grandes teólogos de la liberación de América Latina. Como todos los demás ponía la vajilla en la mesa, iba a buscar los platos de comida, recogía la vajilla y la lavaba junto a nosotros. Le gustaba caminar con todos, los más sencillos especialmente, preguntando y escuchando.
Su pasión era los Indígenas y los pobres: Vivió la opción radical por las causas de ellos. No tenía miedo en decir de sí mismo: “¡Amo lo que tengo de indio!” El Concilio Vaticano 2° y de la reunión de la Conferencia Episcopal Latinoamericana celebrada en Medellín, Colombia, en 1968, lo habían confirmado en esta opción. Había participado en el Concilio convocado por el papa Juan 23 que decía: “La Iglesia es de todos, pero más particularmente es la Iglesia de los pobres”. Allá en Roma, al final del Concilio, monseñor había firmado “El Pacto de las Catacumbas” por el cual los obispos latinoamericanos se comprometían a hacer realidad las orientaciones del Concilio: seguir a Jesucristo y las primeras Comunidades cristianas, construir el Reino en prioridad, vivir pobremente y al servicio de los pobres. En la reunión de Medellín, junto a otros obispos, había presentado, al comienzo de la reunión, una ponencia titulada “La Evangelización liberadora”. 
En su diócesis aplicaba lo que el papa Pablo 6° proclamó en 1975: “El Reino es lo único absoluto” y “la Iglesia tiene el deber de anunciar la liberación de millones de seres humanos, el deber de ayudar que nazca esta liberación, de dar testimonio de la misma, de hacer que sea total”. Monseñor quería una Iglesia en manos de los Indígenas, con ministros y sacerdotes indígenas, que anunciaran la Buena Nueva de Jesús en su idioma, con sus costumbres, desde su cultura y sus símbolos. Por eso, entre los Indígenas organizó ‘las Iglesias vivas’ y en 1975, en la ciudad de Riobamba, las Comunidades Eclesiales de Base (CEBs). En 1979, en la Conferencia Episcopal Latinoamericana de Puebla, México, fue el promotor de las CEBs y de la opción por los pobres, haciendo notar que se trataba de ‘hacer nuestras las causas de los pobres, asumir la pobreza digna y luchar contra la miseria junto a los mismos empobrecidos’.
Sabemos que monseñor trabajó incansablemente a la organización de los Indígenas quichuas de la Sierra ecuatoriana en la ECUARUNARI en 1972, que se unirían luego con los Indígenas de la Amazonía y de la Costa en 1986 para formar la CONAIE (Confederación de la Nacionalidades del Ecuador). Su solidaridad no se limitó al Ecuador sino que se extendió a los Pueblos centroamericanos que luchaban por más dignidad, justicia y participación. En esa época monseñor Oscar Romero, que era su amigo, lo invitó para que dé un retiro a los sacerdotes de ese pequeño país para profundizar sobre el compromiso político de la fe y porque ‘los guerrilleros también necesitan de capellanes’.
En su casa de Santa Cruz de Riobamba, se formaron miles y miles de sacerdotes, religiosas y seglares que llegaban del sur, centro y norte del continente, como también de Europa. Monseñor Proaño tiene una estatura intercontinental. Hay que volver a leer ‘El Pacto de las Catacumbas’ y su autobiografía que el mismo escribió ‘Creo en el hombre y en la comunidad’ para descubrir su origen campesina de San Antonio de Ibarra, su infancia laboriosa como tejedor de sombreros, su sacerdocio dedicado a los jóvenes trabajadores que reunía en la Juventud Obrera Católica (JOC). Nos enteraremos de los innumerables conflictos con lo gamonales de la provincia de Chimborazo, de la oposición de los obispos tradicionalistas, de su apresamiento junto a una treintena de obispos latinoamericanos por la dictadura militar en 1976, de la visita de un fiscalizador del Vaticano que concluyó con la frase del papa Pablo 6°: “¡Como voy a condenar a un obispo tan cercano al Evangelio!”, etc.
Podemos decir que la Casa de Retiro del Santa Cruz de Riobamba hace parte de estos grandes lugares sagrados de América Latina porque Dios ha querido que trabaje allí aquel que ahora se llama el “Obispo de los Indios”, el “Profeta de la Liberación”, el “Padre de la Iglesia de los Pobres”, el “Patriarca de la Solidaridad”, el “Apóstol de la Sinodalidad” … Gracias a él, tenemos trazada una hoja de ruta para nuestros compromisos tanto eclesiales como sociales e interculturales.

MONSEÑOR LEONIDAS 


PROAÑO


,


 


APÓSTOL DE LA SINODALIDAD


. 


Pedro Pierre


 


 


¡Más pasa el tiempo, más grande aparece monseñor Leonidas Proaño! Es parte ahora de esta generación de 


obispos llamados “Padres de la Iglesia de los Pobres de América Latina”. 


Desde el Concilio Vaticano 2 en los años ’60 


del siglo pasado , monseñor Proaño 


estaba viviendo la sinodalidad que acaba de lanzar el papa Francisco, o sea, una 


Iglesia en manos de los seglares.


 


Monseñor Proaño 


habitó


 


en la Casa


 


de Retiro


 


de Santa


 


Cruz, cerca de Riobamba,


 


donde vivía como uno más 


de los que nos hospedábamos allí


. Llam


aba la atención cuando se llegaba en esta Casa lo que estaba escrito en la 


pared


 


con el dibujo del volcán Chimborazo: “


Somos u


na Iglesia al servicio del Reino”. En la capilla cuyos asientos 


eran troncos de madera de eucaliptos, el santísimo era una choza i


ndígena


, como para decirnos que Jesucristo se 


encarna hoy en el Pueblo indígena.


 


La sencillez de monseñor Proaño era su característica mayor. Vestía como uno más. En el comedor


 


había la 


pintura


,


 


sobre un largo papel periódica


,


 


de una comida típica 


tendida 


sobre los ponchos juntados en el suelo


, con la 


frase emblemática del compartir: “Comenzando ya la fiesta que vendrá…” En dicho comedor monseñor


 


comía con 


los que se encontraban de paso o en alguna reunión que él organizaba con los grandes teólogos de la li


beración de 


América Latina. Como todos los demás ponía la vajilla en la mesa, iba a buscar los platos de comida


, recogía la vajilla


 


y


 


la


 


lavaba junto a nosotros. Le gustaba caminar con todos, los 


más sencillos especialmente, preguntando y 


escuchand


o.


 


Su pa


sión era los Indígenas y los pobres: Viv


ió


 


la opción radical por las causas de ellos. 


No tenía miedo en 


decir


 


de sí mismo


: “¡Amo lo que tengo de indio!” 


E


l Concilio Vaticano 2° y de la reunión de la Conferencia Episcopal 


Latinoamericana celebrada en Medell


ín, Colombia, en 1968


, lo habían confirmado en esta opción


. Había participado 


en el Concilio con


vocado por


 


el papa Juan 23 que 


d


e


c


ía


:


 


“


L


a Iglesia 


e


s de todos, pero más particularmente


 


es


 


la 


Iglesia 


de los pobres”


. 


Allá en Roma, al final del Concilio, monseñor había firmado “El Pacto de las Catacumbas” por 


el cual los obispos latinoamericanos se comprometían a hacer realidad las orientaciones del Concilio: seguir a 


Jesucristo y las primeras Comunidades cristianas, co


nstruir el Reino en prioridad, vivir pobremente y al servicio de 


los pobres. 


En la reunión de Medellín, junto a otros obispos, había presentado, al comienzo de la reunión, una 


ponencia titulada “La Evangelización liberadora”. 


 


En su diócesis aplicaba lo qu


e


 


el papa Pablo 6° proclam


ó en 1975: 


“


E


l Reino es lo único absoluto” y “la Iglesia 


tiene el deber de anunciar la liberación de millones de seres humanos, el deber de ayudar que nazca esta liberación, 


de dar testimonio de la misma, de hacer que sea total”.


 


M


onseñor quería una Iglesia en manos de los Indígenas, con 


ministros y sacerdotes indígenas, 


que 


anunciaran la Buena Nueva de Jesús en su idioma, 


co


n sus costumbres, desde 


su cultura y sus símbolos. 


Por eso, entre los Indígenas organizó ‘las Iglesias vivas


’ y e


n 1975,


 


en la ciudad de 


Riobamba,


 


las Comunidades Eclesiales de Base


 


(CEBs). 


En 1979


, en la Conferencia Episcopal Latinoamericana de 


Puebla, México


,


 


fue el promotor de las CEBs


 


y de la opción por los pobres, haciendo notar que se trataba de ‘hacer 


nue


stras las causas de los pobres, asumir la pobreza digna y luchar contra la miseria junto a los mismos 


empobrecidos’.


 


Sabemos que monseñor trabajó incansablemente a la organización de los Indígenas


 


quichuas


 


de la Sierra 


ecuatoriana en la ECUARUNARI


 


en 1972,


 


que se unirían luego con los Indígenas de la Amazonía y de la Costa en 1986 


para formar la CONAIE (Confederación de la Nacionalidades del Ecuador). Su solidaridad no se limitó al Ecuador sino 


que se extendió a los Pueblos centroamericanos que luchaban 


por


 


más dignidad, justicia y participación. En esa 


época monseñor Oscar Romero, que era 


s


u amigo, lo invitó para 


que dé


 


un retiro a los sacerdotes de ese pequeño 


país para profundizar 


sobre 


el compromiso


 


político


 


de la fe y porque ‘los guerrilleros también 


ne


cesita


n 


de


 


capellanes


’.


 


En su casa de Santa Cruz de Riobamba, se formaron miles y miles de sacerdotes, religiosas y seglares


 


que 


llegaban del sur, centro y norte del continente, como también de Europa. Monseñor Proaño tiene una estatura 


intercontinental. H


ay que volver a leer


 


‘El Pacto de las Catacumbas’ y


 


su autobiografía que el mismo escribió ‘Creo en 


el hombre y en la comunidad’ para descubrir su origen campesina de San Antonio de Ibarra, su infancia laboriosa 


como tejedor de sombreros, su sacerdocio ded


icado a los jóvenes trabajadores que reunía en la Juventud Obrera 


Católica (JOC)


. 


Nos entera


remos


 


de


 


los innumerables conflictos con lo gamonales de la provincia de Chimborazo, 


de 


la oposición de los obispos tradicionalista


s


,


 


de 


su apresamiento junto a una


 


treintena de obispos latinoamericanos 


por la dictadura militar en 1976,


 


de 


la visita de un fiscalizador del Vaticano que concluyó con la frase del papa Pablo 


6°: “¡Como voy a condenar a un obispo tan cercano al Evangelio!”


, etc.


 


Podemos decir que la Casa 


de Retiro del Santa Cruz de Riobamba hace parte de estos grandes lugares 


sagrados de América Latina


 


porque Dios ha querido que trabaje 


all


í aquel


 


que


 


ahora se


 


llama


 


el


 


“


O


bispo de los 


Indios”, el 


“P


rofeta


 


de la Liberación”, el “Padre


 


de la Iglesia de los Pobres”, 


el “


Patriarca de la Solidaridad”, 


el 


“


Apóstol de la Sinodalidad”


 


… Gracias a él, tenemos 


trazada 


una hoja de ruta para nuestros compromisos tanto 


eclesiales como sociales


 


e interculturales


.


 




MONSEÑOR LEONIDAS  PROAÑO ,   APÓSTOL DE LA SINODALIDAD .  Pedro Pierre     ¡Más pasa el tiempo, más grande aparece monseñor Leonidas Proaño! Es parte ahora de esta generación de  obispos llamados “Padres de la Iglesia de los Pobres de América Latina”.  Desde el Concilio Vaticano 2 en los años ’60  del siglo pasado , monseñor Proaño  estaba viviendo la sinodalidad que acaba de lanzar el papa Francisco, o sea, una  Iglesia en manos de los seglares.   Monseñor Proaño  habitó   en la Casa   de Retiro   de Santa   Cruz, cerca de Riobamba,   donde vivía como uno más  de los que nos hospedábamos allí . Llam aba la atención cuando se llegaba en esta Casa lo que estaba escrito en la  pared   con el dibujo del volcán Chimborazo: “ Somos u na Iglesia al servicio del Reino”. En la capilla cuyos asientos  eran troncos de madera de eucaliptos, el santísimo era una choza i ndígena , como para decirnos que Jesucristo se  encarna hoy en el Pueblo indígena.   La sencillez de monseñor Proaño era su característica mayor. Vestía como uno más. En el comedor   había la  pintura ,   sobre un largo papel periódica ,   de una comida típica  tendida  sobre los ponchos juntados en el suelo , con la  frase emblemática del compartir: “Comenzando ya la fiesta que vendrá…” En dicho comedor monseñor   comía con  los que se encontraban de paso o en alguna reunión que él organizaba con los grandes teólogos de la li beración de  América Latina. Como todos los demás ponía la vajilla en la mesa, iba a buscar los platos de comida , recogía la vajilla   y   la   lavaba junto a nosotros. Le gustaba caminar con todos, los  más sencillos especialmente, preguntando y  escuchand o.   Su pa sión era los Indígenas y los pobres: Viv ió   la opción radical por las causas de ellos.  No tenía miedo en  decir   de sí mismo : “¡Amo lo que tengo de indio!”  E l Concilio Vaticano 2° y de la reunión de la Conferencia Episcopal  Latinoamericana celebrada en Medell ín, Colombia, en 1968 , lo habían confirmado en esta opción . Había participado  en el Concilio con vocado por   el papa Juan 23 que  d e c ía :   “ L a Iglesia  e s de todos, pero más particularmente   es   la  Iglesia  de los pobres” .  Allá en Roma, al final del Concilio, monseñor había firmado “El Pacto de las Catacumbas” por  el cual los obispos latinoamericanos se comprometían a hacer realidad las orientaciones del Concilio: seguir a  Jesucristo y las primeras Comunidades cristianas, co nstruir el Reino en prioridad, vivir pobremente y al servicio de  los pobres.  En la reunión de Medellín, junto a otros obispos, había presentado, al comienzo de la reunión, una  ponencia titulada “La Evangelización liberadora”.    En su diócesis aplicaba lo qu e   el papa Pablo 6° proclam ó en 1975:  “ E l Reino es lo único absoluto” y “la Iglesia  tiene el deber de anunciar la liberación de millones de seres humanos, el deber de ayudar que nazca esta liberación,  de dar testimonio de la misma, de hacer que sea total”.   M onseñor quería una Iglesia en manos de los Indígenas, con  ministros y sacerdotes indígenas,  que  anunciaran la Buena Nueva de Jesús en su idioma,  co n sus costumbres, desde  su cultura y sus símbolos.  Por eso, entre los Indígenas organizó ‘las Iglesias vivas ’ y e n 1975,   en la ciudad de  Riobamba,   las Comunidades Eclesiales de Base   (CEBs).  En 1979 , en la Conferencia Episcopal Latinoamericana de  Puebla, México ,   fue el promotor de las CEBs   y de la opción por los pobres, haciendo notar que se trataba de ‘hacer  nue stras las causas de los pobres, asumir la pobreza digna y luchar contra la miseria junto a los mismos  empobrecidos’.   Sabemos que monseñor trabajó incansablemente a la organización de los Indígenas   quichuas   de la Sierra  ecuatoriana en la ECUARUNARI   en 1972,   que se unirían luego con los Indígenas de la Amazonía y de la Costa en 1986  para formar la CONAIE (Confederación de la Nacionalidades del Ecuador). Su solidaridad no se limitó al Ecuador sino  que se extendió a los Pueblos centroamericanos que luchaban  por   más dignidad, justicia y participación. En esa  época monseñor Oscar Romero, que era  s u amigo, lo invitó para  que dé   un retiro a los sacerdotes de ese pequeño  país para profundizar  sobre  el compromiso   político   de la fe y porque ‘los guerrilleros también  ne cesita n  de   capellanes ’.   En su casa de Santa Cruz de Riobamba, se formaron miles y miles de sacerdotes, religiosas y seglares   que  llegaban del sur, centro y norte del continente, como también de Europa. Monseñor Proaño tiene una estatura  intercontinental. H ay que volver a leer   ‘El Pacto de las Catacumbas’ y   su autobiografía que el mismo escribió ‘Creo en  el hombre y en la comunidad’ para descubrir su origen campesina de San Antonio de Ibarra, su infancia laboriosa  como tejedor de sombreros, su sacerdocio ded icado a los jóvenes trabajadores que reunía en la Juventud Obrera  Católica (JOC) .  Nos entera remos   de   los innumerables conflictos con lo gamonales de la provincia de Chimborazo,  de  la oposición de los obispos tradicionalista s ,   de  su apresamiento junto a una   treintena de obispos latinoamericanos  por la dictadura militar en 1976,   de  la visita de un fiscalizador del Vaticano que concluyó con la frase del papa Pablo  6°: “¡Como voy a condenar a un obispo tan cercano al Evangelio!” , etc.   Podemos decir que la Casa  de Retiro del Santa Cruz de Riobamba hace parte de estos grandes lugares  sagrados de América Latina   porque Dios ha querido que trabaje  all í aquel   que   ahora se   llama   el   “ O bispo de los  Indios”, el  “P rofeta   de la Liberación”, el “Padre   de la Iglesia de los Pobres”,  el “ Patriarca de la Solidaridad”,  el  “ Apóstol de la Sinodalidad”   … Gracias a él, tenemos  trazada  una hoja de ruta para nuestros compromisos tanto  eclesiales como sociales   e interculturales .  

