Cinco años del Sínodo para la Amazonía. ¿Un sueño aplazado? 
Artículo de Gabriel Vilardi


A punto de cumplirse cinco años del tan esperado acontecimiento eclesiástico, es tiempo de recoger los frutos y hacer balance de los avances y obstáculos existentes. Para ello, algunas cuestiones son fundamentales, como por ejemplo: la  Iglesia de la Amazonia  ha aumentado su compromiso con las causas sociales, no sólo a través de recursos financieros y estructuras al servicio, sino también a través de un compromiso mayor y más calificado de agentes pastorales y de personas liberadas. para la misión? ¿Cuáles fueron los avances efectivos en la vida concreta de las diócesis y prelaturas, de las comunidades y de las pastorales que hicieron a la  Iglesia más encarnada y plural ? ¿Se ha incorporado el  proceso sinodal  a las prácticas y decisiones misioneras, pastorales y litúrgicas, haciendo que el ejercicio de la autoridad sea más inclusivo, circular y horizontal? 

El artículo es de  Gabriel dos Anjos Vilardi , jesuita, licenciado en Derecho por la PUC-SP y licenciado en Filosofía por la FAJE. Está cursando la maestría en PPG en Derecho en  Unisinos  y forma parte del equipo del  Instituto Humanitas Unisinos  –  IHU .

Aquí está el artículo.

“¡Alabado seas, Señor, por esta maravillosa labor de los pueblos amazónicos y por toda la biodiversidad que contienen estas tierras!”, exclamó el Papa Francisco  cuando, en enero de 2018, viajó a Puerto Maldonado , en Perú . En este histórico encuentro con los Pueblos Indígenas , el pontífice insistió en la importancia de “estar juntos en el corazón de la Iglesia, solidarizarnos con vuestros desafíos y, con vosotros, reafirmar una opción sincera a favor de la defensa de la vida, de la defensa de la tierra y defensa de las culturas”.  [1]  Por eso, el próximo mes de octubre celebraremos los cinco años del Sínodo para la Amazonía .

Por primera vez, una muestra diversa de culturas e inquietudes amazónicas ha sido trasplantada al corazón de la Ciudad Eterna. Líderes indígenas y ribereños ocuparon las basílicas romanas con sus tocados y colores, esencias y semillas de una de las regiones más plurales del planeta. Ante el shock de algunos prelados conservadores, Francisco provocó: “¿qué diferencia hay entre llevar plumas o el tricornio de algunos jefes del dicasterio?”

El evento eclesiástico, que posibilitó una escucha amplia e inédita a los territorios panamazónicos , representó un hito indiscutible en la historia de lucha y protección de la biodiversidad y los derechos de los pueblos que habitan el bioma. La celebración del sínodo y toda su preparación permitió, al menos durante algún tiempo, que los ojos del mundo cristiano se volvieran hacia los dramas y amenazas que afligen a la región.

Ser testigo de la Buena Nueva de la Liberación implica un diálogo profundo con las diversas culturas de la región, en una inmersión sensible en el ethos amazónico – Gabriel Vilardi

Estos ataques son perpetrados por un modelo que Nancy Fraser llama capitalismo caníbal . En otras palabras, se refiere a “la relación entre la economía capitalista y los territorios no económicos del sistema: familias y comunidades, hábitats y ecosistemas, capacidades estatales y poderes públicos cuya sustancia es consumida por la economía para inflar el propio sistema”. ”. Rodeado por todos lados, el Amazonas enfrenta un cruel y exterminado “proceso mediante el cual el capital atrae a su órbita la riqueza natural y social de las áreas periféricas del sistema mundial”.  [2]

Lo que muchos religiosos y religiosas, laicos y laicas, vienen denunciando desde hace décadas a través del trabajo desinteresado, comprometido y, a menudo, no reconocido de las pastorales sociales , el Consejo Indígena Misionero ( CIMI ) , la Comisión Pastoral de la Tierra ( CPT ) y la Rede um Grito pela Vida , ganó un espacio impensable en la agenda de la Iglesia universal. Los gritos sofocados por un sistema político cómplice de la destrucción finalmente podrían resonar con fuerza en los pasillos entumecidos de los centros financieros del mundo. En este sentido, el filósofo señala algunos de los peligros del canibalismo capitalista :

“'Capitalismo' (...) designa mejor algo más grande, un orden social que autoriza a una economía impulsada por las ganancias a aprovecharse del apoyo extraeconómico que necesita para funcionar: la riqueza expropiada a la naturaleza y a los pueblos sometidos; las múltiples formas del trabajo de cuidados, que se enfrenta a una devaluación crónica –aunque no sea del todo rechazada–; los bienes y poderes públicos que el capital demanda y, al mismo tiempo, intenta restringir; la energía y la creatividad de los trabajadores” .  [3]

Es necesario reconocer que al denunciar una necroeconomía que pone en riesgo toda la vida de la Casa Común, el Papa Francisco ha sido un profeta incansable y ha llamado a los cristianos a avanzar hacia una economía del cuidado. En varios documentos impactantes, como Laudato Si' , Fratelli Tutti , Querida Amazônia  y Laudate Deum , el pontífice parece señalar que “una ecopolítica que busca evitar la catástrofe debe ser anticapitalista y transambiental”.  [4]

Sin embargo, a punto de cumplirse cinco años del tan esperado acontecimiento eclesiástico, es hora de recoger los frutos y hacer un balance de los avances y obstáculos existentes. Para ello, algunas cuestiones son fundamentales, como por ejemplo: la Iglesia de la Amazonia ha aumentado su compromiso con las causas sociales, no sólo a través de recursos financieros y estructuras al servicio, sino también a través de un compromiso mayor y más calificado de agentes pastorales y de personas liberadas. para la misión? ¿Cuáles fueron los avances efectivos en la vida concreta de las diócesis y prelaturas, de las comunidades y de las pastorales que hicieron a la Iglesia más encarnada y plural ? ¿Se ha incorporado el proceso sinodal a las prácticas y decisiones misioneras, pastorales y litúrgicas, haciendo que el ejercicio de la autoridad sea más inclusivo, circular y horizontal?

La vieja Iglesia sacramentalista, fundada sobre el clericalismo omnipresente y el ritualismo preconciliar vacío, insiste en no dejar espacio a la Iglesia soñada por el Sínodo – Gabriel Vilardi
Para seguir este largo y complejo itinerario, de una Iglesia cada vez más sirviente y amiga de los pueblos amazónicos , es necesario un diagnóstico amplio y detallado de los pasos dados y de lo que aún impide el camino. Sólo así será posible discernir a qué aguas más profundas acudir y cuáles son las mejores formas de hacerlo. Es tarea de teólogos y sociólogos de la religión desarrollar estudios que se centren en las diferentes perspectivas aplicables para analizar las cuestiones involucradas y ofrecer las opciones más adecuadas.

Entre los desafíos candentes destacados en la exhortación apostólica postsinodal Querida Amazônia , vale la pena destacar tres que siguen vigentes e incompletos: la inculturación, el diálogo interreligioso y ecuménico, y una formación renovada del clero y de la vida religiosa consagrada local. Ser testigo de la Buena Nueva de la Liberación implica un diálogo profundo con las diversas culturas de la región, en una inmersión sensible en el ethos amazónico . En otras palabras, es necesario desprenderse de concepciones traídas de otros lugares para dejarse tocar por los desafíos de nuevos encuentros.

Así, “la Amazonia nos desafía a superar perspectivas limitadas, soluciones pragmáticas que permanecen enclaustradas en aspectos parciales de grandes cuestiones, para buscar caminos de inculturación más amplios y audaces”.  [5]  Para lograr esto, los misioneros necesitan largos años de presencia en la región, con apertura al aprendizaje de las cosmovisiones, lenguas y costumbres de los pueblos indígenas y poblaciones tradicionales. Además, el Papa dice:

“La inculturación debe desarrollarse también y reflejarse en un modo encarnado de llevar a cabo la organización y el ministerio eclesiástico. Si se incultura la espiritualidad, si se incultura la santidad, si se incultura el Evangelio mismo, ¿será posible evitar pensar en una inculturación de la forma en que se estructuran y viven los ministerios eclesiásticos? La pastoral de la Iglesia tiene una presencia precaria en la Amazonía, debido en parte a la inmensa extensión territorial, con muchos lugares de difícil acceso, gran diversidad cultural, graves problemas sociales y la propia opción de algunas personas de aislarse. Esto no puede dejarnos indiferentes, exigiendo a la Iglesia una respuesta concreta y valiente ”.  [6]
Resulta que las diócesis y prelaturas no siempre disponen de los medios adecuados para poner en práctica estas directrices. Si bien hay que reconocer que faltan personas con una mínima formación y experiencia para dar concreción a las convocatorias del Sínodo , no se puede ignorar que las estructuras tradicionales de gobierno de las Iglesias locales , empezando por los propios obispos , aunque no no suponen obstáculos directos ni se implican con el entusiasmo y el compromiso vitales en estos exigentes y radicales procesos de transformación.

La vieja  Iglesia sacramentalista , fundada sobre un clericalismo omnipresente y un ritualismo preconciliar vacío, insiste en no dejar espacio a la Iglesia soñada por el Sínodo. La resistencia proviene de una parte considerable del clero formado en las últimas tres décadas y amantes del incienso y los encajes, de una parte del episcopado, cómodo y poco atrevido tras años de rígido control romano, y de la jerarquía de la Santa Sede. que, a través de sus dicasterios y nunciaturas, no comprende las especificidades y necesidades de la Amazonia.

Otro desafío que ha avanzado poco en los últimos años ha sido la promoción del diálogo interreligioso y ecuménico , como tan bien lo ha hecho el pontífice en sus viajes y encuentros por el mundo. “En una Amazonía multirreligiosa, los creyentes necesitan encontrar espacios para dialogar y actuar juntos por el bien común y la promoción de los más pobres”,  [7]  afirma Francisco en Querida Amazônia .

El canibalismo, que no es sólo económico, sino que también tiene un fuerte aspecto eclesiástico y lleva tiempo devorando la vitalidad de una Iglesia en salida – Gabriel Vilardi

Aunque muchas iglesias neopentecostales no reflexionan críticamente ni se posicionan contra la explotación depredadora del territorio y su gente , basándose en la teología de la prosperidad , la pluralidad del mundo evangélico no permite basarse en generalizaciones injustas y prejuicios superficiales. Ante el mal que nos amenaza, el Papa argentino insta: “¿cómo no luchar juntos? ¿Cómo no orar juntos y trabajar codo a codo para defender a los pobres de la Amazonía , mostrar el rostro santo del Señor y cuidar su obra creativa?”  [8]

Por otro lado, el respeto a las semillas de la Palabra presentes en las culturas indígenas es innegociable. La arrogancia de los viejos y nuevos colonialismos debe ser enterrada definitivamente, para que no se repitan posturas violentas que son inaceptables para la comprensión post-Vaticano II . Como el Consejo Indígena Misionero ( CIMI ) viene promoviendo desde hace más de cincuenta años , el diálogo intercultural , el apoyo y la valorización de las espiritualidades originales son centrales para la construcción de una Iglesia amazónica más humilde y discípula del Dios con Rostro Indígena .

Un tercer punto mencionado en la exhortación apostólica consiste en la urgente y profunda revisión de la formación del clero y de la vida religiosa consagrada de la región. Debido a los pocos recursos económicos de las diócesis y prelaturas, la solidaridad entre las Iglesias particulares, especialmente aquellas con mayor capacidad financiera, es incluso necesaria como condición para la credibilidad del testimonio cristiano. En este sentido, el pontífice advierte:

“Esta necesidad apremiante me lleva a instar a todos los obispos, especialmente a los de América Latina, a promover la oración por las vocaciones sacerdotales y también a ser más generosos, llevando a quienes demuestran vocación misionera a elegir la Amazonia. Al mismo tiempo, es oportuno revisar a fondo la estructura y el contenido de la formación inicial y permanente de los sacerdotes, para que adquieran las actitudes y habilidades necesarias para dialogar con las culturas amazónicas. Esta formación debe ser eminentemente pastoral y favorecer el crecimiento de la misericordia sacerdotal”.  [9]

Sería emblemático que los alcaldes y principales consejeros de los Dicasterios para los Obispos , el Clero y el Culto Divino pudieran conocer mejor estas partes del trópico, con generosas visitas a comunidades indígenas y ribereñas. Ciertamente a partir de entonces podrían decidir más adecuadamente sobre los candidatos al episcopado, así como las normas pertinentes para la formación del clero y del rito amazónico .

Desgraciadamente, la reformulación de seminarios y programas de formación ha avanzado poco desde entonces. También aquí hay poca creatividad y horizontes restringidos por parte de obispos y formadores, características que también pertenecen a la vida religiosa consagrada. Prevalecen viejos modelos, con fórmulas que ya no sirven para leer el mundo y que poco aportan a los desafíos misioneros actuales.

Un cuarto y último tema que no ha avanzado es la falta de lugar al que están relegadas las mujeres en la Iglesia . En primer lugar, postulando una mayor corresponsabilidad laical, se pidió que “se cree el ministerio instituido de la 'mujer líder de la comunidad' y que éste sea reconocido al servicio de las nuevas exigencias de la evangelización y del cuidado de las comunidades”.  [10]  Después de todo, las comunidades eclesiásticas en la Amazonía son casi todas apoyadas y dirigidas por mujeres de fe desinteresadas.

Además, “fue reconocido y resaltado el papel fundamental de las mujeres religiosas y laicas en la Iglesia de la Amazonía y en sus comunidades, debido a los múltiples servicios prestados”. Ante esto, se reforzó la necesidad de considerar la institución del diaconado femenino .  [11]  Sin embargo, si no fuera suficiente el hecho de que nada ha progresado en esta dimensión, el Papa Francisco parece haber cerrado esta puerta de discusión y deliberación para la segunda y última sesión del Sínodo sobre la sinodalidad , que se celebrará dentro de algunas semanas. . Después de tantos años, para frustración de muchos, el debate todavía parece obstruido.

Si “es cierto que, 'aunque estos procesos son siempre lentos, a veces el miedo nos paraliza demasiado' y acabamos siendo 'espectadores de un estéril estancamiento de la Iglesia'”. El Papa jesuita nos pide “no tener miedo, no cortar las alas del Espíritu Santo”.  [12]  A pesar de esto, existe un gran riesgo de que los pequeños cambios implementados por la jerarquía episcopal y la curia romana no sean suficientes para que los grupos históricamente excluidos se integren verdaderamente en la mesa de la comunión.

Parafraseando a Nancy Fraser ,  [13]  ¿será posible vislumbrar un proyecto emancipatorio y contrahegemónico de transformación eclesiástica de suficiente escala y visión para coordinar las luchas de múltiples movimientos sociales y eclesiásticos, parroquias y comunidades, pastorales sociales y otros actores colectivos? ¿Un proyecto con el objetivo de enterrar al caníbal de una vez por todas? El canibalismo, que no es sólo económico, sino que también tiene un fuerte aspecto eclesiástico y devora desde hace tiempo la vitalidad de una Iglesia en salida . Encerrado en sí mismo, corre el riesgo de consumirse en un círculo vicioso cada vez más empobrecedor y estéril.
Pero “hay muchos caminos / que conducen a Roma; / Belém y Calvário / se desviaron”, ya denunció el poeta-obispo Casaldáliga sobre el riesgo de perderse en los entresijos del poder. Aún con el aire fresco de Francisco , “nuestra Iglesia Madre / ha mejorado, / pero tiene mucha curia / y poco carisma”. Al fin y al cabo, sus ayudantes, “frailes y conventos / crearon vergüenza, / pero fue más en el camino / que en un nuevo camino”. Aunque todavía quedan “muchos tecnócratas/ y pocos poetas. / Muchos doctrinarios / y menos profetas”,  [14]  la profecía perdura en el corazón sencillo de muchos laicos, religiosos, religiosos, sacerdotes y obispos de la Amazonía . Hombres y mujeres del alba que siguen partiendo al amanecer, aunque el nuevo día parezca lejos de amanecer. Puede que incluso pospongan sus sueños de una Iglesia renovada , ¡pero nunca enterrarán su esperanza!

Notas
[1] PAPA FRANCISCO. Encuentro con los Pueblos Indígenas de la Amazonía . Puerto Maldonado, 19 de enero. 2018. Disponible aquí . Consultado el: 9 de septiembre. 2024.
[2] FRASER, Nancy. Capitalismo caníbal : cómo nuestro sistema está devorando la democracia, el cuidado y el planeta y qué podemos hacer al respecto. São Paulo: Autonomia Literária, 2024, p. 14.
[3] Ídem , ibidem , pág. 14-15.
[4] Ibídem. , pag. 164-165.
[5] PAPA FRANCISCO. Exhortación Apostólica postsinodal Querida Amazônia , nº 105.
[6] Ídem , ibidem , nº 85.
[7] Ibídem. , núm. 106.
[8] Ibídem. , nº 110.
[9] Ibídem. , núm. 90.
[10] Documento Final del Sínodo para la Amazonía , nº 102.
[11] Ídem, ibidem , nº 103.
[12] PAPA FRANCISCO. Exhortación Apostólica postsinodal Querida Amazônia , nº 69.
[13] FRASER, Nancy. Capitalismo caníbal : cómo nuestro sistema está devorando la democracia, el cuidado y el planeta y qué podemos hacer al respecto. São Paulo: Autonomia Literária, 2024, p. 17.
[14] CASADÁLIGA, Pedro. Oración a San Francisco, en forma de exabrupto .


https://www.ihu.unisinos.br/643494-cinco-anos-do-sinodo-para-a-amazonia-um-sonho-adiado-artigo-de-gabriel-vilardi

