Efectos del Antropoceno: La emergencia climática requiere cambios inmediatos en todas las relaciones sociales


“Las tensiones políticas, económicas, nacionales, étnicas, raciales, de género, sexuales y muchas otras merecen toda la atención. Pero pueden y deben pensarse en diálogo con el hecho de que nuestras vidas están inevitablemente conectadas con las de otros seres”, escribe Agnes Francine de Carvalho Mariano , profesora del Departamento de Periodismo del Instituto de Ciencias Sociales Aplicadas de la Universidad Federal. Universidad de Ouro Preto ( UFOP ), en artículo publicado por The Conversation , 18-09-2024.

Aquí está el artículo.

Entre los científicos, y también entre los pueblos tradicionales, se sabe que vivimos en el Antropoceno : un período en el que la presencia y las actividades humanas provocaron cambios en las condiciones de vida en la Tierra , que muestran signos de progresivo empeoramiento.

El aumento del nivel del mar, la intensidad y frecuencia de las inundaciones, la desertificación, las tormentas y huracanes, la temperatura, así como los períodos de sequía, escasez de agua, crisis de siembra, extinción de especies y migraciones forzadas son ya una realidad y deben agravarse. Una situación que acentúa las desigualdades e impacta violentamente la vida de grupos frágiles.

Pero es bueno recordar que esto no significa que el planeta Tierra  esté en riesgo. Algunas formas de vida, como la nuestra, se ven perjudicadas. Como dijo Ailton Krenak : “La Tierra puede dejarnos atrás y seguir su camino”.

Responsable de tantos impactos en las condiciones de vida en la Tierra , el Antropoceno nos invita a pensar de una manera menos egocéntrica, tal vez en términos de lo que la educadora francesa Christine Delory-Momberger llama un “yo extendido”. Un “yo” que se percibe íntegro, implicado, conviviendo con otros seres. Sea cual sea nuestra ubicación o área de actividad, un buen comienzo puede ser prestar más atención a dónde estamos, con quién estamos, invitando a otros a hacer lo mismo.
Los profesores, por ejemplo, pueden motivar a sus alumnos a pensar en varias preguntas: ¿En qué bioma vivo? ¿Qué árboles y otras plantas hay en mi barrio? ¿Qué insectos viven conmigo? ¿De dónde vienen y adónde van los arroyos y ríos que encuentro al pasar? ¿De dónde viene el agua de mi grifo? ¿Quiénes son las personas que viven en las calles a mi alrededor? ¿O los que veo, tan apurados, en coches, autobuses y metros? ¿Son mis enemigos o seres confluentes? ¿Qué podemos compartir? ¿Cómo podemos biointeractuar?
Seres en convivencia con otros seres.

Delory-Momberger participó de una conferencia internacional sobre investigación biográfica y autobiográfica (un campo de estudio consolidado en Educación), en la Universidad Estadual de Bahía , en mayo de este año. Frente a los investigadores que dedicaron su vida al ser humano, a los sujetos, a las biografías, el educador se cuestionó: ¿cómo hacer ciencia en el Antropoceno ?

La pregunta es tan profunda y urgente que podemos plantearla nuevamente en cualquier otro contexto. ¿Cómo educar en el Antropoceno ? ¿Cómo ejercer el Derecho, la Medicina, la Ingeniería, el Periodismo en el Antropoceno ? ¿Cómo ser ciudadano en el Antropoceno ? En el ámbito científico, la respuesta del investigador francés fue: trabajar por la construcción de conocimientos que promuevan el “redescubrimiento de las interdependencias y solidaridades entre los seres vivos en un mundo, un suelo que les es común”. Esto nos hace reconocer que pertenecemos a la Tierra .

Ha pasado mucho tiempo desde que nos colocamos en el centro de nuestros universos. A esta creciente atención, que dura ya algunas décadas, sobre el tema, sobre los individuos, sobre sus historias de vida, sobre sus recuerdos, podemos llamarla un “giro subjetivo”. Un cambio que supera el momento anterior, el de las “estructuras”, de las “grandes narrativas”, en el que entendíamos que las experiencias estaban inevitablemente impulsadas por fuerzas más allá de la voluntad de los individuos, como la clase social y la economía.

La prioridad dada a los temas nos trajo cosas positivas. El reconocimiento de la memoria oral como fuente de conocimiento, una mirada a la “gente pequeña” de la sociedad y a temas que antes ni siquiera se abordaban, como la infancia, la locura, el trabajo doméstico, la vida estudiantil.

Esta nueva prioridad de materias renovó objetos y métodos en diversos campos del conocimiento. No es de extrañar que tengamos un deseo cada vez mayor de “humanizarnos”. Defendemos los “derechos humanos”, la “humanización” de los tratamientos, de las relaciones, ya sea en la salud, la economía, la administración, la educación y otros ámbitos.

Si la atención que prestamos a los individuos y sus subjetividades ha traído avances, no podemos dejar de notar cómo también refuerza una perspectiva antropocéntrica . Para la mayoría de las personas, sigue siendo común la creencia de que sólo la especie humana tiene efectivamente derechos que ser respetados. Y así, al elegir defender sólo a los “humanos”, al prestar tanta atención a las experiencias de los humanos, seguimos siendo indiferentes a las otras formas de vida con las que coexistimos.

Insistimos en ignorar, por ejemplo, que vivimos en un planeta fundamentalmente verde. Todos los animales, incluidos los humanos, representan sólo el 0,3% de la biomasa de la Tierra, mientras que las plantas representan el 85%.

No se trata de considerar irrelevante la vida humana, sino de pensar cómo podemos promover la comprensión de que somos seres en convivencia con otros seres, como propone Delory-Momberger .

Antropocentrismo que hay que superar

Ni siquiera hace falta recurrir al investigador francés para avanzar en el tema. Un pensador del interior de Piauí , el líder quilombola Antônio Bispo dos Santos , más conocido como Nêgo Bispo , fallecido en 2023, presenta en sus libros ideas como la biointeracción , la confluencia , la cosmofobia .

En La Tierra Da, la Tierra Quiere , hablando de la desconexión entre el ser humano y la naturaleza, especialmente en los entornos urbanos, explica: “Dentro del reino vegetal caben todos los vegetales, dentro del reino mineral caben todos los minerales. Pero los humanos no encajamos dentro del reino animal . Los humanos no nos sentimos seres del ser animal. Esta desconexión es un efecto de la cosmofobia ”.

La confluencia , para Nêgo Bispo , es el principio que rige la convivencia entre todas las formas de vida y elementos de la naturaleza. Confluencia no es “intercambio”, es vivir en un estado de “compartir”. Confluencia de conocimientos, de experiencias, con otros humanos, con otros seres, con biomas. Ejemplifica: “Cuando llegué al territorio donde hoy estoy, ya había otras personas compartiendo que nos acogieron. En la Caatinga , los umbuzeiros nos recibieron. Ellos compartieron sus frutos, sus hojas y sus raíces cuando llegamos”.

Y es necesario que todos participemos de la confluencia : “Si veo un árbol que no está en buenas condiciones, lo cuidaré y me servirá a mí y a los demás seres”. Como pertenecemos a un mismo mundo, estamos conectados con todos los demás seres, necesitamos biointeractuar “con todos los elementos del universo de forma integrada, hasta el punto de superar procesos de expropiación”.

Palabras peligrosas
Nêgo Bispo entendía las palabras como semillas, que pueden sembrarse y germinar. Por eso nos alertó sobre los riesgos de expresiones muy habituales en nuestro vocabulario.

Uno de ellos es el “ desarrollo sostenible ”. El prefijo “des”, como sabemos, significa negación, carencia, remoción. Basta pensar en el significado de palabras como “descontento”, “deshacer”, “desarmar”. Por eso el desarrollo , incluso el desarrollo sostenible, ha reforzado nuestra desconexión con otras formas de vida y sus necesidades. Para Bispo , “la buena palabra es implicación ”.

Otra palabra peligrosa, dice, es precisamente humanismo , “palabra compañera de la palabra desarrollo, cuya idea es tratar a los seres humanos como seres que quieren ser creadores, y no criaturas de la naturaleza, que quieren superarla”.

Somos seres humanos y el destino de los humanos siempre será importante para nosotros. Por lo tanto, hacer espacio en nuestras agendas de debate para otras formas de vida no significa olvidar nuestros innumerables problemas sociales, la pobreza y el hambre. Las tensiones políticas, económicas, nacionales, étnicas, raciales, de género, sexuales y muchas otras merecen toda la atención. Pero pueden y deben pensarse en diálogo con el hecho de que nuestras vidas están inevitablemente conectadas con las de otros seres.

Como sostiene la filósofa y bióloga ecofeminista Donna Haraway , es más productivo tratar de ver cómo estos diferentes problemas están interconectados y cómo se ven afectados por las consecuencias de la crisis climática , que considerar que un debate es más importante que otro. Sería un gran error prolongar indefinidamente nuestro desinterés por todo lo que no nos parece demasiado humano.
https://www.ihu.unisinos.br/643995-efeitos-do-antropoceno-emergencia-climatica-exige-mudancas-imediatas-em-todas-as-relacoes-sociais?utm_campaign=newsletter_ihu__25-09-2024&utm_medium=email&utm_source=RD+Station

